


Klasik Dönem Arapça 
Gramer Sistemi: 
Metodolojik Bir 

İnceleme

Editör:

Dr. İrfan Köse



Klasik Dönem Arapça Gramer Sistemi:
Metodolojik Bir İnceleme
Editör: Dr. İrfan Köse

ISBN (PDF): 978-625-8554-48-9

DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub1034

Language: Turkish
Publication Date: 2025
Cover design by Mehmet Çakır
Cover design and image licensed under CC BY-NC 4.0
Print and digital versions typeset by Çizgi Medya Co. Ltd.

Suggested citation:
Köse, İ. (ed) (2025). Klasik Dönem Arapça Gramer Sistemi: Metodolojik Bir İnceleme. Özgür Publications.
DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub1034. License: CC-BY-NC 4.0

The full text of this book has been peer-reviewed to ensure high academic standards. For full review policies, see 
https://www.ozguryayinlari.com/ 

Published by
Özgür Yayın-Dağıtım Co. Ltd.
Certificate Number: 45503

15 Temmuz Mah. 148136. Sk. No: 9 Şehitkamil/Gaziantep
+90.850 260 09 97
+90.532 289 82 15
www.ozguryayınlari.com
info@ozguryayinlari.com

This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International 
(CC BY-NC 4.0). To view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/ 
This license allows for copying any part of the work for personal use, not commercial use, providing 
author attribution is clearly stated.



iii

ÖN SÖZ

Dil, insanlık tarihinin en köklü miraslarındandır. Dilin anlaşılmasında etkili 
araçlardan biri şüphesiz gramer sistemidir. Arap dili özelinde düşünüldüğünde 
ise bu durum daha belirgin bir hal alır. Çünkü Arapça bir iletişim aracı olmasına 
ek olarak hem Kur’ân’ın dili hem de İslâm medeniyetinin düşünsel birikimini 
taşıyan büyük bir entelektüel geleneğin hafızasıdır. Dolayısıyla Arapça gramer 
sistemi, şekillendiği tarihsel bağlam ve ortaya koyduğu metodoloji ile hem dilsel 
hem de kültürel bir derinlik taşımaktadır. Bu kitap, Arapça gramerinin klasik 
dönem metodolojisini tarihsel gelişimi, kavramsal çerçevesi ve ilmî geleneği 
içinde yeniden ele alma ihtiyacından doğmuştur. Klasik dönem dilcilerinin dil 
çalışmalarına yaklaşımı, günümüz dil bilim anlayışından birçok yönden ayrıdır. 
Ancak bu farklar, klasik dönem dilcilerinin yöntemsel verimliliklerini ve teorik 
katkılarını daha az önemli kılmaz. Aksine, onların ortaya koyduğu sistematik 
düşünce, bugünün araştırmacıları için hem karşılaştırmalı bir perspektif hem de 
metodolojik bir laboratuvar niteliği taşır. Elinizdeki eser, farklı araştırmacıların 
katkılarıyla, klasik gramer düşüncesinin ana kavramlarını, kurucu şahsiyetlerini, 
ekoller arasındaki metodolojik ayrışmaları ve bu birikimin günümüz 
çalışmalarına yansımalarını ele almaktadır. Bu derlemede yalnızca tarihsel bir 
takip değil, aynı zamanda klasik metinlerdeki teorik çabaların günümüzde nasıl 
anlaşılabileceğine dair yeni yorum imkânları da sunulmaya çalışılmıştır. 

Kitabın hazırlanma sürecinde, her bir yazar kendi uzmanlık alanından 
hareketle Arap gramerinin klasik mirasını farklı açılardan aydınlatmaya gayret 
ettiler. Bu çok seslilik, eserin değerini artırdığı gibi, klasik Arap dili çalışmalarını 
bütüncül bir bakışla değerlendirmek isteyen okuyucular için de önemli bir imkân 
sağlamaktadır. Editör olarak, bu zengin birikimi bilimsel bir disiplin içinde bir 
araya getirerek, tartışmaya açık alanları görünür kılmayı ve gelecekte yapılacak 
araştırmalara zemin sunmayı amaçladım. Kitap toplamda dokuz bölümden 
oluşmaktadır. Bölümler şu şekildedir:

1. Bölüm: Genel bir giriş niteliğindeki ilk bölüm “Klasik Dönem Arap 
Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi” adını taşımaktadır. 
Bu bölümde yazar, Arap dili gramer sisteminin oluşum sürecini ve tarihi 
gelişimini bilimsel bir nesnellikle yansıtmayı amaçlamıştır.

2. Bölüm: “Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun 
Epistemolojik ve Paradigmatik Temelleri” adını taşıyan bu bölüm klasik 
Arapça gramer düşüncesinin iç dinamiklerinin ve kendi özgün bilgi teorisinin 



iv

naklî (dilsel) istişhâd temelinde analizine odaklanmıştır. Bununla birlikte 
modern dönemde klasik Arapça gramer sisteminin korunması, revize edilmesi 
ya da tamamen terk edilmesi yönündeki tartışmalara doğrudan müdahil olmak 
amaçlanmamıştır. Aksine, söz konusu tartışmaların daha sağlıklı ve bilimsel bir 
zeminde sürdürülebilmesi için klasik dönemin epistemolojik ve metodolojik 
parametrelerinin doğru değerlendirilmesine katkıda bulunmak hedeflenmiştir.

3. Bölüm: “Klasik Dönem Arap Gramer Metodolojisinde Akli Çıkarım 
Yöntemleri” başlığı altında yazar, klasik dönem Arap gramerinde aklî çıkarım 
yöntemlerinin epistemolojik temellerini ve metodolojik işlevini incelemektedir.

4. Bölüm: “İbn Meyyâde’nin Şiirlerinin Arap Gramerinde İstişhâd Değeri” 
isimli çalışmasında yazar, İbn Meyyâde’nin şiirlerinin Arap gramerinde hangi 
konularda istişhâd malzemesi olarak kullanıldığını ortaya koymayı amaçlamıştır. 
Yazar, önceki çalışmalarda kullanılmayan bazı erken dönem gramer kitaplarına 
ve lugatlara başvurarak istişhâd malzemesini kapsamlı sunmaktadır.

5. Bölüm: “Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru” başlığını taşıyan bu 
bölümde yazar, Kitâbu’l-Cumel fi’n-nahv’in nispeti etrafındaki kısır tartışmanın 
ötesine geçerek Halîl b. Ahmed’in nahiv tasavvurunu, nispetleri konusunda 
ittifak edilen daha güvenilir kaynaklar üzerinden incelemeyi, çalışmasının temel 
hareket noktası olarak belirlemiştir. Bu bağlamda Halîl’in nahiv görüşlerinin en 
net biçimde izlenebildiği iki temel eser olan el-Kitâb ve Kitâbu’l-Ayn merkeze 
alınmıştır. 

6. Bölüm: Bu bölümde “Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi” 
incelenmiştir. Bu kapsamda kendisine kadar nahiv sahasında, yapılan çalışmaları 
günümüze ulaştıran el-Kitâb’da müellifin metodolojisinin izleri sürülmüştür.

7. Bölüm: Bu bölüm “Amr b. Bahr el-Câhiz’in Kitâbu’l-Hayavân Adlı 
Kitabında Nükte Anlayışı” başlıklı çalışmadan oluşmaktadır. Yazar çalışmasında, 
klasik Arapçanın edebiyata yansıyan en güzel örneklerinden biri olan Kitâbu’l-
Hayavân’da el-Câhiz’in dil ile edebi zevkin harmonisine ilişkin güzel örnekleri 
ortaya koymaktadır.

8. Bölüm: “ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili” isimli 
bu bölümde, Abbâsî döneminin önde gelen dil âlimlerinden Ebü’l-Kâsım 
Abdurrahman b. İshâk ez-Zeccâcî’nin nahiv metodolojisinde semâ anlayışını 
incelemeyi amaçlamaktadır.

9. Bölüm: “İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik 
Yaklaşımı” başlığı altında İbn Cinnî’nin Arapça gramer anlayışı metodolojik 
bir perspektiften ele almakta; onun dilin doğası, işleyişi ve anlam sistemine 
ilişkin görüşleri “semâ”, “kıyas”, “ta‘lîl”, “nahiv-iʿrâb ilişkisi”, “iştikâk” ve 
“ses teorisi” başlıkları altında incelenmektedir. Böylece İbn Cinnî’nin dil bilimi 



v

tarihindeki yerinin, yöntemsel özgünlüğünün ve modern dilbilim anlayışına 
uzanan etkilerinin ortaya konulması amaçlanmaktadır.

Bu eserin, Arap dili ve grameri alanında çalışan akademisyenlere, lisansüstü 
öğrencilere ve klasik İslâm ilim geleneklerine ilgi duyan tüm araştırmacılara 
yeni kapılar aralamasını temenni ederim. Katkılarıyla bu çalışmayı mümkün 
kılan değerli yazarlarımıza ve hazırlık aşamasında desteklerini esirgemeyen 
tüm bilim insanlarına gönülden teşekkür ederim. Elinizdeki kitabın, klasik 
dönemin metodolojik derinliğini daha iyi kavramaya ve bu geleneği çağdaş bir 
perspektifle yeniden düşünmeye vesile olmasını diliyorum.

Editör

Dr. İrfan Köse





vii

İçindekiler

ÖN SÖZ	 iii

Bölüm 1

Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi 	 1
Şahin Bal

Bölüm 2

Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve 
Paradigmatik Temelleri 	 31

İrfan Köse

Bölüm 3

Klasik Dönem Arap Gramer Metodolojisinde Akli Çıkarım Yöntemleri 	 63
Ramazan Kılıç

Bölüm 4

İbn Meyyâde’nin Şiirlerinin Arap Gramerinde İstişhâd Değeri 	 83
Fatıma Betül Kadağ

Bölüm 5

Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru 	 101
Ahmet Gür

Bölüm 6

Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi 	 137
Ramazan Özkal



viii

Bölüm 7

ǾAmr b. Bahr el-Câhiz’in Kitâbu’l-Hayavân Adlı Kitabında Nükte Anlayışı 	 167
Yusuf Doğan

Bölüm 8

ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili 	 183
Kenan Yeniceli

Bölüm 9

İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı 	 217
Ceyhun Ünlüer



1

Bölüm 1

Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum 
Süreci ve Tarihsel Gelişimi 

Şahin Bal1

Özet 

Bu çalışmanın amacı Arap Dilbilgisi çalışmalarının başlaması ve dilbilgisi 
yöntemlerinin oluşması sürecini incelemektir. Bilindiği gibi dünyanın neresinde 
olursa olsun bilimsel bir araştırmanın, bir düşünce ve inanış sisteminin ortaya 
çıkması rastgele bir isteğin sonucu değil aksine belli sosyal gereksinimlerin, 
siyasal sistemin ve o bölgede ya da yakın bir coğrafyada önceden beri var olan bir 
birikim ve ilginin ürünüdür.  Çalışmada bu varsayımdan hareketle öncelikle Arap 
dilbilgisi çalışmalarının başlamasındaki siyasal ve sosyal etkenler saptanmaya 
çalışılmış, Arap dilbilgisi çalışmalarının başlaması arkasında var olduğu 
düşünülen bölgesel çaptaki kültürel ve bilimsel birikime dikkat çekme çabası 
gösterilmiştir. Arap dilbilgisi çalışmaları arkasında bölgesel çapta bir birikimin 
olduğu ve rastgele ortaya çıkmadığı varsayımına başta dilbilgisi çalışmaları olmak 
üzere neredeyse bütün İslam bilimlerinin İslam’ın doğduğu Arap yarımadasında 
değil de yayıldığı coğrafyalarda ortaya çıktığı bilgisinden hareketle ulaşılmıştır. 
Nitekim Arap-İslam kültürünün en önemli bilim ve medeniyet merkezleri 
olan Irak ve Suriye bölgesinin (Mezopotamya), Mısır’ın ve Endülüs’ün İslam 
öncesinde de kadim birer kültür ve medeniyet merkezi olduğu bilinmektedir.   
Araştırma sonucunda Arap dilbilgisi çalışmaları ve diğer İslam bilimlerinin 
ortaya çıkması ve gelişmesinin İslam’ın yayıldığı bölgelerdeki tarihten gelen 
kadim bilgi ve uygarlık birikiminin yeni inançsal, sosyal ve siyasal anlayış 
konumundaki İslam düşüncesi içinde kendini yeniden ifade etmesi olabileceği 
gibi bir sonuca ulaşılmıştır. Diğer yandan Klasik dönem Arapça kaynaklarda 
Arap dilbilgisi çalışmalarının başlıca nedenleri olarak gösterilen dil kullanım 
hataları (lahn), Kur’an’ın yanlış okunması, Kur’an’ın anlaşılmaması gibi olgulara 
tarihsel ve demografik bir perspektifle yaklaşılmış, söz konusu nedenlerin gerçek 
olabileceği düşünülmüş, bu nedenlerin temelinde dilbilgisi çalışmalarının 
başladığı Irak coğrafyasının demografik yapısı yattığı yönünde bir değerlendirme 
yapılmıştır. Ayrıca ilk dönem Arap dilcilerinin dilbilgisi kurallarını belirlemede 

1	 Dr. Öğretim Görevlisi, Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Arap Dili Belagati. 
e-posta: sahinbal@mu.edu.tr. ORCID ID: 000-0002-2326-4530.

???



2  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

temel başvuru kaynağı olarak gördükleri bedevi lehçelerini yani kırsal dilini esas 
almalarının ve bu bağlamda geniş bir bölgede yaşayan bedevilere başvurmalarının 
yöntemsel anlamda bazı sakıncalar ürettiği görülmüştür. Bu sakıncaların en 
önemlilerinden birinin Hicaz bölgesindeki kentlerin dilinde oluşmuş Kur’an 
metninin bedevilerden derlenen sözcüklerle anlaşılmaya ve yorumlanmaya 
çalışılmasının birtakım açmazlar yarattığı biçiminde bir saptama yapılmıştır. 
Bütün bu sorunlar günümüz Arapçasının sorunlarıyla da ilişkilendirilmiştir. Arap 
dilbilgisi okullarının yöntem ve görüşlerine de kısaca yer veren bu çalışmanın 
Arap Dilbilim Tarihi, Arap Kültür Tarihi ve İlahiyat araştırmalarına yeni bir 
yaklaşım getirmesi ve olumlu katkı sunması beklenmektedir.

Giriş

Dilin doğası ve işlevi insanlığın en eski dönemlerinden bu yana düşünürlerin, 
araştırmacıların ve bilginlerin ilgisini çekmiştir. İnsanın konuşma yetisiyle 
diğer canlılardan belirgin bir biçimde ayrılıyor olması, onun olay ve olguların 
ardında bir neden arama özelliğini harekete geçirmiş konuştuğu dilin kaynağı ve 
oluşum süreciyle ilgili bir dizi sorgulamaya götürmüştür. Söz konusu sorgulama, 
düşünme ve araştırma etkinliğinin sonucunda özellikle dilin kaynağına ilişkin 
birçok varsayım üretilmiş dilin doğası ve işlevi anlaşılmaya çalışılmıştır. Çünkü 
çıkarabildiği sınırlı sayıdaki sesi sınırsız sayılabilecek birleştirim seçeneğiyle bir 
araya getirip sözcükler, sözcükleri yine sayısız yöntemle bir bağlamda birleştirip 
cümleler kurabilme ve cümlelerden evrensel çapta iletiler veren, duygusal ve 
bilişsel iletiler içeren sanat yapıtları üretme insan gizil gücünün olağanüstü 
sayılabilecek dışavurumudur. Öte yandan insanın başka insanlarla iletişim 
kurmasınının yanında zihnindeki sözcüklerle düşünüyor olması, söylediği 
sözün ya da ürettiği bir söylemin diğer insanların zihninde bir etki bırakması 
yani bir anlam üretmesi insan dilinin metafizik bir boyutunun olduğunu da 
göstermektedir. Dolayısıyla iletişim dizgelerinin en gelişmişi kabul edilen insan 
dili tıpkı zihinsel süreçleri gibi karmaşık ve açıklaması güç bir yapıya sahiptir. 
Yine dil﻿ aracılığıyla gerçekleşen bilginin kaydedilmesi ve sonraki kuşaklara 
aktarılması, ortaklaşa deneyimlerin ilerki kuşaklarla paylaşılması gibi işlevleri 
insan dilini geniş bir düşünme ve araştırma alanı haline getirmiştir.

İnsanların dile ilişkin anlama ve açıklama girişimlerinin ilk evrelerinde 
bugünün ölçütlerinde bir bilimsellikten söz etmek mümkün değildir. Zira eski 
çağlarda iletilerin kayda geçmesi için genel olarak pratik yazı yöntemleri 
araştırılmış diğer yandan mitolojik öykülerle dil﻿ açıklanmak istemiştir2. 
Örneğin Babil’de Tanrı katına ulaşacak yükseklikte bir kule yapımı işine 
kalkışan insanların bu küstahlığının Tanrı tarafından cezalandırılıp kulelerinin 
yıkılması sonrasında birbirlerinin dilllerini anlayamaz hale gelmeleri, dillerinin 

2	 Erkman ve Akerson, 2007: 49



Şahin Bal  |  3

karıştırılması3 anlatısı insanların farklı diller konuşmasını açıklama çabasıdır. 
Fakat gerek evrene gerek doğanın devinimlerine gerekse insan dilinin doğasına 
ilişkin bu ilkel anlama ve açıklama çabaları olmasaydı ne doğa bilimleri ne 
dilbilim çalışmaları ne de diğer bilim dalları günümüzdeki gelişmişlik düzeyine 
erişemezdi.

İnsan dili insanlık tarihiyle başladığı için dil﻿ üzerinde düşünüş ve açıklama 
etkinliklerinin tarihin eski dönemlerine kadar uzandığı söylenebilir. Örneğin 
kaynaklar Mezopotamya﻿’da Sümerler﻿ ve Akadlar﻿’ın milattan önce 3000 
yılından itibaren yazı eğitimi çalışması başlattıklarını, Edduba﻿ adını verdikleri 
dil okullarında çivi yazısı teknikleri, eşanlamlı sözcükler ve cümle kalıpları 
üzerinde çalışmalar yaptıkları bilgisini aktarmaktadır4. Hint﻿li dilbilimci 
Panini﻿’nin kutsal metin Veda﻿’ların doğru okunmasını sağlamak ve doğru 
okunuşunu kalıcılaştırmak amacıyla kural tabanlı ve türetme odaklı bir 
yaklaşımla Sanskritçe﻿ için bir dilbilgisi yöntemi geliştirdiği ve bir dilbilgisi 
kitabı yazdığı bilinmektedir5. Yine Eski Mısır﻿’da milattan önceki yüzyıllarda 
hiyerogliflerin öğretimi sırasında sesbilgisi farkındalığı geliştirilmeye özen 
gösterilmiş olması, sözcük sınıflandırılması gibi çalışmalar dil çözümleme 
çalışmalarının erken örneklerinden sayılabilir6. Eski Çin﻿’de yazı karakterlerinin 
sınıflandırılması, Eski Yunan﻿’da mantık ve retorik tartışmaları ekseninde gelişen 
cümle ve dil çözümleme çalışmaları kadim uygarlıklardaki dili anlama ve 
açıklama çabalarının bir diğer örneğidir7. Bu konuda miladi 8. yüzyıla kadar 
Irak﻿ ve yakın bölgelerde önemli bilim, dil ve edebiyat çalışmalarının yapıldığı 
pek çok Süryani manastırı ve okulu olduğundan da söz etmek gerekir. Nusaybin﻿ 
Akademisi bu okullardan sadece biridir8.

Dilin kaynağı, dil﻿ ve düşünce ilişkisi, dilin sessel ve sözdizimsel özellikleri, 
kuralları, zihinde anlamın üretilmesi, üretilen anlamın muhatapların zihninde 
oluşması, varlıkların adlandırılması gibi dille ilgili konular yapılan araştırmalar 
için geniş bir alan oluşturmuş sonuçta günümüze büyük bir dilbilim ve dil 
felsefesi birikimi ulaşmıştır. Fakat dille ilgili çağdaş yaklaşımlar daha çok dilin 
iletişimsel boyutu üzerine odaklanmış hatta yapılan dil öğretim etkinlikleri 
dilin bir iletişim aracı olma yönünden hareketle planlanır ve gerçekleştirilir bir 
duruma gelmiştir. 

3	 a.g.e., s. 63
4	 Fück, 1920: 45-50
5	 Staal, 1996: 38
6	 Allen, 2014: 12-18
7	 Goodwin, 1874: 65-70
8	 Brock, 1990:12-15



4  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

Dilin insanlar arasında iletişim aracı olması gerçekte dilin doğası ve 
kaynağına ilişkin en önemli veri sayılır. Kavramların sözcükler aracılığıyla 
zihinde kodlanması, anlamın oluşması, seslerle varlıklar arasında bağlantının 
kurulup onların adlandırılması gibi dilsel davranışlar dilin metafizik boyutunu 
simgelediği için dilin anlaşılması için önemli de olsa soyut varsayımlar ve 
çıkarımlar niteliğinde kalmaktadır. Fakat dille insanın kendini kendi türünden 
birine ifade etmesi yani onunla iletişim kurması, insanların dil﻿ aracılığıyla 
duygu ve düşüncelerini paylaşıyor olması, aynı dili konuşan insanlar için bir 
ses dizgesinin aynı durumu çağrıştırması yani aynı anlama gelmesi dilin en 
görünür yönünü göstermektedir. Yani dil bir iletişim aracıdır ve bir dilden söz 
edebilmek için ses dizgelerinin taşıdığı anlamı ve işlevi üzerinde en az iki 
kişinin uzlaşımına gereksinim vardır. Dolayısıyla insan sosyal bir varlık olduğu 
için dilini de başlangıcı ve doğuşu itibariyle toplumsal bir fenomen olarak 
kabul etmek gerekir.  Nitekim Arap﻿ dil bilgini İbn-i Cinnî﻿ dili “bir topluluğun 
aralarındaki uzlaşıyı uygulamaya geçirdikleri sesler9” olarak tanımlarken dilin 
toplumsal bir olgu olduğunu vurgulamıştır. Bu tanımdan yola çıkarak iletişim 
aracı olan dilin kitlesel bir iletişim frekansı biçiminde toplumla birlikte var 
olduğunu söyleyebiliriz.

Toplumla birlikte var olan bir iletişim aracının geniş insan kitlelerinin ortak 
kanalı olabilmesi için tarih içinde pek çok aşamadan geçmesi günümüzde dil﻿ 
olarak tanınan sistemlerin ortak özelliğdir. Nitekim geniş kitlelerin hatta birden 
fazla etnisitenin ortak anlaşma aracı olmayan iletişim dizgesi dilbilimciler 
tarafından dil kategorisine dahil edilmemektedir. Yerel ve bölgesel iletişim 
sistemleri günümüz terminolojisinde ağız ve lehçe gibi bir dilin içerisindeki 
alt birimler olarak değerlendirilmektedir. Ağız eskiden oba ve klan günümüzde 
mahalle, köy, kasaba gibi küçük nüfus ve yerleşim birimlerinin kullandığı 
sesletim, akıcılık, tonlama, küçük ölçekli söz varlığı ve sözcük kullanımı gibi 
farklılıkları ifade eden büyük iletişim sistemi içindeki dar ağdır10. Lehçe ise 
aynı dilin içinde ağızdan daha geniş bir kitlenin kullandığı ses ve sesletimin 
yanında belirgin sözdizimsel başkalıklar taşıyan bölgesel denebilecek ortak 
iletişim kanalıdır11. İbn-i Cinnî﻿ de el-Hasâis﻿ adlı çalışmasında lehçe kavramının 
bölgeselliğine dikkat çekmiş lehçeyi kavim yani kabile düzeyindeki toplum 
biriminin iletişim aracı olarak değerlendirmiştir12. Hem ağızları hem de lehçeleri 
kapsayan büyük küme dilin tanımı yapılırken hem klasik hem de çağdaş 
dilciler dilin iletişimsel ve sosyal yönünü vurgulamış fakat kitlesellik düzeyi 
konusunda bir değerlendirme yapmamışlarıdır. Bu bağlamda dil yerel ağızları, 

9	 İbn-i Cinnî, ts: 33
10	 Trudgill, 2000: 5
11	 Crystal, 2008:142
12	 İbn-i Cinnî, ts: 36



Şahin Bal  |  5

bölgesel lehçelerin bütününü kapsayan büyük sistem olduğuna göre sınırları 
aşiret, kabile, entisiteyi aşan bir toplumsal birimin ortak iletişim aracı haline 
gelen yapı olmalıdır. Bu yüzden dil dediğimiz dizge etnisitelerin bileşkesi 
olan  ve en azından ulus düzeyindeki bir toplumsal birimin ortak iletişim 
kanalı olarak değerlendirilmelidir. Nitekim kabilelerin ya da boyların yaşadığı 
bir coğrafyada bir boyun ya da kabilenin diğerlerini politik açıdan egemenlik 
altına alıp ulus düzeyinde siyasal bir yapı oluşturduğunda söz konusu siyasal 
erkin yani devletin lehçelerden birini diğer unsurların ortak iletişim ve yazı 
dili haline getirmesiyle günümüzde dil olarak tanımlanan ve tanınan dizgeler 
oluşmuştur13. Örneğin halkların oluşumunda etnogenez teorisini geliştiren Rus 
araştırmacı Gumilev﻿ başlangıçta Göktürk﻿ Devleti’ni kuran Ashina boyunun dili 
olan Türkçe﻿’nin Göktürklerin yükselişiyle yazı dili haline gelip tam teşekküllü 
bir devlet dili düzeyine eriştiğini, sonrasında bütün Orta Asya﻿ bozkır halklarının 
ortak iletişim ve kültür dili olduğunu belirtmiştir14. Bu bilgiden yola çıkarak 
kitlesel anlamda daha dar bir çevrenin iletişim aracı olan bir lehçenin siyasal 
bir yeğleme sonucunda çok unsurlu bir yapının ortak kanalı düzeyine geldikten 
sonra olgunlaştığı ve dil haline geldiği söylenebilir. Sonuçta yazı dili haline 
gelen sistemi devletin büyük birlikteliği oluşturan paydaşları diğer unsurlarla 
olan iletişimini sağlamlaştırma gereksinimiyle öğrenmek ister, araştırır ve bu 
durum dilin gelişip olgunlaşmasını sağlar. Bu düzeye erişmiş bir dil ortak bir 
kültürün ve medeniyetin dili olur, bu dilde yazılı eserler ortaya çıkmaya başlar, 
geniş kitlelerin öğrenmesi için dilbilgisi çalışmaları başlar. Bu bağlamda 
bir dilin dilbilgisi çalışmalarını başlatan temel etkenin o dille iletişim kurma 
durumunda kalan kitlelerin öğrenme gereksinimi olduğu söylenebilir. Dilbilgisi 
çalışmalarını başlatan temel gerekçe “ortak dili” anlama çabasıdır. Fakat bu ortak 
dil kimi zaman kutsal metinlerin dili de olabilir zira kutsalların da toplumların 
oluşumunda, insanların birlikte bir yaşam oluşturmalarında birleştirici değerler 
olduğu bilinmektedir. 

Bu bağlamda Arapçanın da oluşum sürecinin ve Arap﻿ dili çalışmalarının 
benzer bir süreci izlediği görülür. Nitekim İslam’dan önceki dönemlerde Arap 
Yarımadası, Suriye﻿ ve Irak﻿’ın bazı bölgelerinde kabileler halinde yaşayan 
Arapların konuştuğu lehçelerin genel adı olan Arapça﻿ sonradan büyük bir 
imparatorluğun yazı dili olarak kitleselleşmiş ve dil﻿ haline gelmiştir. Arapça 
dilbilim çalışmalarının başlaması bu evreden sonradır.

13	 Akar, 2010:16
14	 Gumilev, 1964:112



6  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

1. Arapçanın Kitleselleşmesi ve Dil Haline Gelme Süreci

1.1. Arapçanın Oluşum Süreci

Arapçanın oluşum sürecine bakıldığında geçtiği aşamalar konusunda farklı 
değerlendirmeler yapılmıştır. Fakat araştırmacıların üzerinde görüş birliği 
içerisinde oldukları konu Arapçanın geç dönem bir semitik dil﻿ olduğudur15. Yani 
Arapça﻿ Sami﻿ dil ailesinin son oluşan ve olgunlaşan dillerindendir hatta Arapların 
tarih ahnesine çıkıp yazılı kültüre geçişleri esas alındığında en genç Sami﻿ dilidir 
denebilir. Fakat burada Arapça kavramından kasıt İslam’dan önceki dönemde 
gerek dağınık kabileler tarafından Arap﻿ yarımadasında, gerek Gassanîlerce 
Suriye﻿ bölgesinde gerekse Lahmî﻿lerce Irak﻿’ta lehçeler halinde konuşulan 
dil değildir. Hz. Muhammed’in Medine﻿’de kurduğu kent devletinden sonraki 
süreçte Arap yarımadasındaki kabilelerin birleşerek oluşturduğu Arap ulusunun 
dili olan Arapçadır. Goldziher çalışmasında Arapçayı Kuzey ve Güney Arapçası 
olarak ikiye ayırır. Güney Arapçasını Güney Arabistan’daki Sebe﻿, Mina﻿ ve 
Himyer﻿ halklarının dili olduğunu söyler ve ölü bir dil olarak niteler16. Güney 
Arapçası ölü bir dil olduğu için dilbiliminden ziyade arkelojinin alanıdır. Kuzey 
Arapçasına gelince bu dil İslam öncesi dönemde Arap yarımadasının kuzeyindeki 
Hicaz﻿ bölgesiyle Suriye ve Irak’ta konuşulan Arapçadır. Günümüz Arap tarih 
tezi gereği Araplaşmış Araplar olarak nitelenen toplulukların dilidir. İslam’dan 
önceki yüzyıllarda hatta eski çağlardan bu yana Mezopotamya﻿ ve Filistin﻿ 
bölgesinden Arap yarımadasına göç hareketlerinin yaşandığı bilinmektedir17. 
Yani günümüz Arapçası Arap yarımadası kökenli değil Mezopotamya kökenli 
bir dildir fakat oluşumunun köklerini Arap yarımadasında aramak gerekir.

Arap﻿ tarih tezinde “Cahiliye﻿” olarak adlandırılan dönem salt bir bilgisizlik ve 
barbarlık dönemi değildir. Gerçekte bu terim İslam öncesi Arapların inançlarını, 
tutum ve davranışlarını İslam döneminden ayırt etmek için kullanılagelmiştir18. 
Oysa bu dönem Arapça﻿ ve Arap kültür tarihi açısından çok önemlidir. Bu 
dönemin siyasal ve toplumsal açıdan en önemlli özelliği sonradan Arap ulusunu 
oluşturacak olan insanların kabile düzeyinde siyasi birlik ve erkten yoksun 
bir biçimde yaşıyor olmalarıdır. İslam öncesinde Arap yarımadasının en göze 
çarpan diğer özelliği yarımada genelinde yükselen ticaret hareketliliğidir. 
Kaynaklar dünya ticaretinin büyük bölümünün Orta Çağ’ın sonuna kadar 
Arap yarımadasının da dahil olduğu Ortadoğu﻿ bölgesinde gerçekleştiğini 

15	 Brockelman, 1913b: 15-18
16	 Goldziher, 2016: 15
17	 İbrahim, 2017: 245
18	 Fayda, 1993: 17



Şahin Bal  |  7

kaydetmiştir19. Aynı dönemde Arap yarımadası içindeki ticaret de ileri düzeyde 
gelişmiş durumdaydı. İslam öncesinde yarımada içerisinde pek çok pazar ve 
panayır bulunmaktaydı. Dumetu’l-Cendel﻿, el-Muşakkar﻿, Suhar﻿, Debâ﻿, Şihr﻿, 
Aden﻿, San’a﻿ ve Ukaz﻿ bu panayırların en büyükleri ve en ünlüleridir20. Söz 
konusu panayırların ortak iletişim dili anlamında Arapçanın oluşmasında rolü 
büyüktür. Zira kabileler arası ticaretin sağlıklı bir biçimde yürümesi için ortak 
bir anlaşma diline gereksinim vardı ve bu ortak ticaret dili lehçeler üstü olmak 
zorundaydı. Öte yandan bu panayırlardaki alışveriş etkinliği ürün ve malla sınırlı 
değildi çünkü panayırlarda şiir ve hutbe yarışmaları düzenlenip başarlı olanlara 
ödüllerin verildiği bilinmektedir. Panayırlardaki ortak ticaret ve şiir dili İslam 
öncesi dönemde Arap yarımadasında bir üst kültür dilinin oluşmaya başladığının 
bir göstergesidir. Fakat bu noktada ticaret hareketinin daha yoğun olduğu Hicaz﻿ 
kentlerinden de söz etmek gerekir. Bu dönemde özellikle Mekke﻿ ve Tâif﻿ kenti 
büyük bir ticaret merkezi konumuna gelmiştir. Yesrib (Medine﻿) kentinin de 
Mekke ve Tâif﻿ arasında önemli ticaret ilişkileri vardı dolayısyla üç kent arasında 
ortak iletişim dizgesi olan Hicaz lehçesi oluşmuş durumdaydı. Nitekim 622 
yılında Mekke’den Medine’ye göç eden Hz. Muhammed yeni kentin halkıyla 
herhangi bir iletişim sorunu yaşamamıştır. Çünkü o dönem Hicaz﻿ kentlerinin 
dili kırsaldaki kabilelerin konuştukları dile göre çok daha olgunlaşmış bir 
durumdaydı. Kur’an-ı Kerim’in Mekke ve Medine kentlerinde nazil olması o 
dönemde Hicaz kentlerinde konuşulan dilin gelişmişliğini göstermektedir. Bu 
bilgiden hareketle vurgulanması gereken konu Kur’an-ı Kerim metninin kent 
ortamında oluştuğu dolayısıyla Kuran-ı Kerim’in “Apaçık bir Arapça” olarak 
nitelediği21 yani fasih dilin kent dili olduğudur. İşte bu Hicaz lehçesi öncelikle 
Arap yarımadasındaki bütün kabilelerin ortak iletişim dili olacak sonradan Arap 
egemenliğine giren bütün coğrafyanın resmi iletişim aracı haline gelecektir.

1.2. Arapçanın Kitlesellleşmesi

Arap﻿ dilinin oluşumu açısından İslam öncesi dönemi büyük bir dönüşüm 
süreci olarak değerlendirmek gerekir. Bu dönemde kabileler arasında hem dilsel 
hem de kültürel bir kaynaşma yaşanmış, ticaret ve edebiyat etkinlikleri üzerinden 
kabileler arasında ortak bir iletişim dizgesinin oluştuğu Hicaz﻿ lehçesinin ortak 
anlaşma dili haline geldiği görülür. İslamla birlikte Arap yarımadasında yaşanan 
dönüşüm süreci hızlanmıştır. Siyasal açıdan bakıldığında İslam diniyle birlikte 
dağınık kabileler halinde yaşayan insanlar aynı inanç ve ülkü etrafında birleşerek 
teşkilatlı bir ulus olma düzeyine erişmiştir22. Medine﻿’de İslam devletinin 

19	 İbrahim, a.g.m, s. 243
20	 Bölükbaşı, 2020: 93
21	 Kur’an-ı Kerim, Nahl Suresi, 16/103
22	 Abboud, 171: 47



8  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

kurulması Arapçanın kitleselleşmesi adına büyük bir milat olmuştur. Zira bir 
dilin kitlesellleşmesi, standartlaşması açısından bir devlet dili haline gelmesi 
önemli bir adımdır. Devlet bünyesinde yapılan resmi yazışmalar, tutulan gelir 
gider kayıtları, devletin değişik bölgelerine gönderilen resmi emirler Arapçanın 
yazı yöntemlerini geliştirmiş ve Arap-İslam toplumunun yazılı kültüre geçişini 
hızlandırmıştır. Özellikle Halifeler döneminde Arap yarımadasının fethinin 
tamamlanıp yarımada dışında Mısır﻿, Suriye﻿ ve Irak﻿ gibi ülkelerin fethedilmesi 
Arapçanın kitlesel alanını genişletmiştir. Fakat Arapçanın resmi olarak 
kitleselleşmesi Emevî﻿ halifesi Abdülmelik bin Mervan﻿’ın 686 yılında Arapçayı 
resmi dil﻿ yapmasıyla olmuştur. Bu tarihe kadar Mısır, Suriye ve Irak bölgesindeki 
resmi devlet kayıtlarının Yunanca ve Pehlevice yapıldığı, Abdülmelik bin 
Mervan’ın fermanıyla bu kayıtların Arapçaya çevrildiği bilinmektdir23. Bu 
tarihten sonra Arapçanın geniş kitlelerin konuştuğu ya da siyasal açıdan 
öğrenmek zorunda kaladığı büyük bir dil haline geldiği görülür. Dolayısıyla 
Arapçanın kitleselleşmesi yani pek çok unsurun ortak anlaşma kanalı olma 
süreci Arap kabilelerinin uluslaşması, Arap ulus devletinin fetihlerle çok uluslu 
bir bir yapı kazanmasıyla olmuştur. Yani Kur’an’ın nazil olması ve Medine’de 
kurulan İslam devleti sayesinde Hicaz kentlerinin lehçesi bütün Arapların ortak 
dili olarak Arapça﻿ olarak adlandırılan dili oluşturnuştur. Bu tarihsel veri genelde 
bir iletişim dizgesinin kitlesel bir dil, özel anlamda Arapçanın büyük dil haline 
gelmesinde siyasetin önemini göstermektedir.

Arapçanın büyük dil﻿ kimliği kazanmasında önemi olan diğer etken Arapların 
Kur’an-ı Kerim’den sonra kutsal kitap sahibi bir toplum olarak sözlü kültür 
geleneğinden yazılı kültüre geçmeleridir. Arapların yazılı kültüre geçişinde 
Kur’an-ı Kerim’in derlenip Mushaf haline getirilmesi etkili olmuştur. Kur’an’ın 
kaydedilmesi ve çoğaltılması gibi etkinlikler İslam öncesi dönemde yaygın 
olmayan yazıyı Arapların hayatında yaygınlaştırmaya başlamıştır. Bu durum 
hem Arapçanın kitleselleşmesi hem de Arap﻿ yazısının gelişmesine olumlu yönde 
katkı sağlamıştır. Sonuç olarak Kur’an-ı Kerim Arap-İslam devleti bünyesindeki 
Arap ve Arap olmayan müslümanların ortak kutsalı olarak aralarındaki dil 
birliğinin oluşmasında en büyük dinamik olmuş, Arap-İslam kültürünün kurucu 
metni haline gelmiştir. 

Arapçanın kültür ve uygarlık dili anlamında büyük dil﻿ olmasını, yazılı kültür 
ürünleri üreten kapsamlı bir dağarcık haline gelmesini sağlayan süreç Tedvin﻿ 
Dönemi olarak adlandırılan periyodla başlamıştır. Emevî﻿ Halife’si Ömer bin 
Abdilaziz﻿’in hadislerin yazıya geçirilmesi fermanıyla24 720 yılında başlayan 
sözlü kültürü yazıya geçme çalışmaları büyük bir derleme ve yazma hareketine 

23	 Hatwing, 2000: 52-54
24	 Belâzurî, 1987: 461



Şahin Bal  |  9

dönüşmüştür. Söz konusu derleme ve yazıya geçme çalışmaları sadece 
hadislerle sınırlı kalmamış tarih, edebiyat, dil rivayetlerini kapsayacak biçimde 
genişlemiştir. Öyle ki bu dönemde derlenen ve kayda geçen bilgiler sonraki 
dönemlerde ortaya çıkacak olan bilim dallarının ve bilimsel tartışmaların kaynak 
ve kanıt bulduğu büyük bir birikim haline gelmiştir. el-Câbirî﻿’nin ifadesiyle bu 
dönem Arap﻿-İslam kültürünün referans çerçevesini oluşturmuştur25. Arapçanın 
kitleselleşmesi açısından bu dönem sürecin son halkası sayılabilir çünkü 
Arapçanın dilbilgisi çalışmaları bu dönemden sonra başlamıştır.

2. Arapça Dil Çalışmaları ve Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci

Arapçanın oluşum süreci belirlenmeye çalışılırken bir bölgede önce 
lehçelerin oluştuğu sonra lehçelerden birinin siyasal erkin yeğlemesiyle 
diğer toplulukların ortak iletişim aracı haline geldiği yönünde bir dil﻿ oluşum 
yasasından söz edilmişti26. Söz konusu dil oluşum yasası gereği İslamiyetle 
birlikte kurulan Medine﻿ Devleti’nin dili olan Hicaz﻿/ Kureyş lehçesinin önce Arap﻿ 
ulusunun sonrasında bütün Arap-İslam uygarlığının dili olduğu vurgulanmıştı. 
Bu bağlamda üzerinde düşünülmesi gereken konu kökü Hicaz bölgesinde olan 
bir dilin dilbilgisi çalışmalarının niçin bu bölgede değil de Irak﻿’ta başlamış 
olduğudur. Arapça﻿ dilbiligisi çalışmalarının ilk kez Irak bölgesindeki Basra﻿’da 
başladığı bilinmektededir. Bu bölümde Arapça dil çalışmalarını gerektiren 
sosyal ve siyasi etkenler tartışılacak ve dilbilgisi yönteminin oluşum süreci 
değerlendirilecektir.

2.1. Arapça Dil Çalışmalarını Gerektiren Sosyal ve Siyasal Etkenler

Arap﻿ dilbilim çalışmalarını başlatan temel nedenler dilciler arasında tartışma 
konusu olmuş fakat Arap dilbilim geleneğinin oluşmasına etki eden faktörlere 
ilişkin net bir görüş birliği ortaya çıkmamıştır. Fakat genel olarak Arap 
dilbilimi çalışmaları başlangıç itibariyle Arap nahvinin kurallarını belirleme 
çalışmasını ilk kez yaptığı bilinen Basralı bilgin Ebu’l-Esved ed-Duelî﻿ ile 
ilişkilendirilmiştir. ed-Duelî’nin bu çalışmayı yapmasının nedeni ise daha çok 
lahn adı verilen dil﻿ hatalarının artması ve Arapçanın bozulmasını önleme çabası 
olarak değerlendirilmiştir27. Dilciler söz konusu dil hatalarından söz ederken 
süreci İslam öncesi dönemde başlatıp lahn konusunun Cahiliye﻿ şiirlerinde de 
mevcut olduğunu göstermekle başlamış Arap dilbilgisi çalışmaları için kadim 
bir gerekçe oluşturmaya çalışmıştır28. Sonra bu dil hatalarına Hz. Muhammed 
ve halifeler döneminden örnekler verilerek dil çalışmalarının önemine vurgu 

25	 el-Câbirî, 2001: 63
26	 Akar, a.g.m., s.16
27	 Bakırcı ve Demirayak, 2019: 18
28	 Attâr, 1956: 15-20



10  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

yapılmıştır29. Ebu’l-Esved ed-Duelî’nin navih çalışmalarını başlatma nedeni 
için pek çok rivayet aktarılmıştır. Küçük yaştaki kızının yaptığı dil hatası30, 
bir camide namaz kılarken imamın Tevbe Suresi’ndeki bir ayeti yanlış irabla 
okuması gibi aktarımlar bulunmaktadır. Diğer yandan ed-Duelî’nin dilbilgisi 
çalışmalarını başlatmak için ilk bilgi ve direktifi Ali bin Ebi Talib﻿’ten aldığı 
yönünde bilgiler vardır31. Bütün bu rivayetler değerlendirildiğinde Arap dilbilim 
çalışmalarının başlamasında yapılan dil hatalarının önemli bir rolü olduğu 
söylenebilir. Fakat bir dil için dil çalışmalarının başlangıcı birkaç kullanım 
hatasıyla ilişkilendirilemeyecek kadar önemlidir. Bu yüzden Arap dilbilim 
çalışmalarının başlangıç nedenleri daha geniş bir perspektifte ele alınmalıdır. 
Arap dilbilim çalışmalarının başlangıcıyla ilgili olarak kesin olarak bilinen 
gerçek söz konusu çalışmaların Irak﻿ coğrafyasında başlayıp geliştiğidir32. Bu 
bağlamda öncelikle Hicaz﻿ bölgesinde oluşan bir dilin dilbilgisi çalışmalarının 
niçin Irak coğrafyasında başladığı sorusuna yanıt aranmalıdır.

Bilindiği gibi Mekke﻿ kentinin 630 yılında Hz. Muhammed tarafından 
fethedilmesiyle Arap﻿ yarımadasının ve kabilelerinin tek bir politik otorite 
etrafında birleşme süreci önemli ölçüde gerçekleşmiştir. Hz. Muhammed’in 
vefatından sonra çıkan iç isyanlar halife Hz. Ebubekir﻿’in kararlılığıyla 
sürdürülen askeri harekatlarla bastırılmış Medine﻿ İslam Devleti’nin otoritesi 
sağlamlaştırılmıştır. Bu dönemde aynı zamanda İslam devletinin sınırlarının Arap 
yarımadası dışında yayılması için alt yapı çalışmaları başlatılmıştır33. Bu fetih 
hareketleri ikinci Halife Hz. Ömer zamanında da devam etmiş netice itibariyle 
638 yılında Suriye﻿’nin34, 636-650 yılları arasında Irak﻿’ın fethi tamamlanmıştır35. 
Aynı fetih hareketleri Hz. Osman﻿ zamanında da sürmüş Afrika﻿’nın kuzeyi İslam 
devletinin topraklarına dahil edilmiş ve Mezopotamya﻿ bölgesinde devletin 
otoritesi sağlamlaştırılmıştır.

Sasanî﻿ İmparatorluğu gibi kadim bir siyasi yapının topraklarında askeri ve 
sosyal açıdan tutunmanın önemini kavrayan Hz. Ömer’in bu bağlamda yaptığı 
en önemli hamlelerinden biri 636 yılında başlayıp 637 yılında biten Basra﻿ 
kentinin kuruluşu olmuştur36. Bu kent ilk etapta Irak﻿’taki geniş toprakların ve 
ticaret yollarının kontrolü amacıyla stratejik bir gerekçeyle kurulan bir garnizon 
niteliğindedir. Yine stratejik gerekçelerle Hz. Ömer döneminde Kûfe﻿ kenti de 

29	 Bakırcı ve Demirayak, a.g.e. s. 19
30	 el-Enbârî, 1967: 10
31	 El-Enbârî, a.g.e. s. 10
32	 Bakırcı ve Demirayak, a.g.e. s. 22
33	 Kenedy, 2004:35-40
34	 Kenedy, a.g.e. s. 35-40
35	 Donner, 1981: 159-161
36	 Taberî, 1990: 3/267, Belazurî, a.g.e. s. 268-270



Şahin Bal  |  11

askeri bir garnizon olarak kurulmuştur37. Hz. Ömer dönemindeki Suriye﻿ ve Irak 
topraklarında yapılan fetih hareketleri gerçekte başka bir stratejinin sonucudur. 
Zira bu süreçte daha önce riddet adı verilen isyan hareketlerine katılmış olan 
kabileler tecnid edilip fetih hareketlerine katılmaları sağlanmış böylece Arap﻿ 
yarımadasındaki iç kaynamalar giderilmiştir38. Sonraki dönemlerde yaşanan 
olaylar Arap yarımadasındaki toplumsal kaynamaların Irak coğrafyasına 
taşındığını gösterecektir. Nitekim ilerleyen zamanlarda bütün kanlı isyan 
hareketleri bu iki kent ahalisinin desteğiyle çıkacak, İslam düşüncesini meşgul 
eden en büyük tartışma ve bölünmeler bu iki kent üzerinde yoğunlaşacaktır.

Dördüncü Halife Hz. Ali’nin selefi Hz. Osman﻿’ın katledilmesi akabinde 
devlet merkezini 656 yılında Kûfe﻿’ye taşımasıyla39 Arap﻿-İslam devletinin politik 
ağırlık merkezi artık Arap yarımadası olmaktan çıkarak Mezopotamya﻿ olmuştur. 
Politik ağırlık merkezinin Suriye﻿-Irak﻿ coğrafyasına kayması dil﻿ bilimleri başta 
olmak üzere neredeyse bütün İslam bilimlerinin ve tartışmaların bu bölgede 
ortaya çıkmasını açıklar türdendir. Çünkü Mezopotamya bölgesinin Sümerler﻿ 
çağından bu yana büyük bir uygarlık silsilesine beşiklik ettiği bilinmektedir. 
Dolayısıyla Arap-İslam Kültür ve Uygarlığının Suriye ve Irak coğrafyasında 
yükselmesi rastlantı değildir. Bu bağlamda Irak’ın Araplarca alınmasını yalnızca 
askeri başarılar dizisi olarak değil monoteist İslam öğretisinin Sasanî﻿ kütürü dahil 
kadim Mezopotamya uygarlığıya temas kurup etkileşimi olarak değerlendirmek 
gerekir. Nitekim fetih gerçekleştiği dönemde Irak’ta Aramice﻿yle karışık Arapça﻿ 
konuşan Nabat﻿lı bakiyesi bir halk, Süryanice﻿ konuşan Hristiyan﻿ yapı ve Farsça﻿ 
konuşan Sasânî tebası insanların yaşadığı bilgisi vardır40. Bölge fethedildikten 
sonra ilk aşamada nüfus politikası gereği Basra﻿ kentine Temîm﻿, Bekr bin Vâil﻿, 
Ezd﻿, Kinde﻿, Kûfe kentine Kays﻿ kabilesi, Yemen﻿li kabileler, Temîm kabilesinin 
bir kısmı gibi Arap unsurlar yerleştirilmiştir41. Bu şehirlerin ilk nüfusu Arap 
askeri aristokratları, İslam’ı yeni kabul etmiş Arap olmayan kesimler ve Zımmi﻿ 
olarak değerlendirilen Yahudi﻿ ve Hristiyanlardan oluşmaktaydı42. Basra kentinde 
nüfüsun çoğunluğu ilk etapta Arap bedevi kabilelerden oluşmasına karşın Irak’ın 
genel demografsinde Araplar azınlık durumundaydı. Diğer yandan bu kentlere 
yerleştirilen Araplar çöl kökenli kabilelerden olması nedeniyle kültür açısından 
düşük bir düzeyde olduğu söylenebilir.

37	 Kenedy, a.g.e. s. 96
38	 Hitti, 2002:129-132
39	 Kenedy, 1986: 71-74
40	 Donner, a.g.e. s. 110
41	 Belâzurî, a.g.e. s. 337-339
42	 Donner, a.g.e. s. 215



12  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

Bütün bu bilgilerden yola çıkarak başta Arapça﻿ dilbilimi çalışmaları olmak 
üzere diğer İslam bilimlerinin Suriye﻿ ve özellikle Irak﻿ coğrafyasında çıkmasınıda 
etkili olan siyasal ve sosyal etkenlerin başında Arap﻿-İslam devletinin politik 
merkezinin Kûfe﻿-Şam hattına kaymasını sayabiliriz. Fethedildiğinde eyalet 
pozisyonunda olan bu bölge Emevî﻿ ve Abbasî﻿ döneminde ana merkez haline 
gelmiş, devletin kurulduğu Arap yarımadası eyalet pozisyonuna dönüşmüştür. 
Özellikle Abdülmelik bin Mervan﻿’ın 686’da Arapçayı resmi dil﻿ ilan ederek 
Suriye ve Irak bölgesi başta olmak üzere diğer eyaletlerdeki devlet kayıtlarına 
Arapça tutulma zorunluluğu getirmesi buralarda yaşayan halk için Arapça 
öğrenmeyi zorunlu duruma getirmiştir. Çünkü halk resmi otoriteye meramını 
anlatabilmesi için bu dili öğrenme ihtiyacı hissetmiştir. Öte yandan devletin 
kurucu unsuru Arapların özellikle Emevî﻿ler döneminde birinci sınıf vatandaş 
olarak itibar görmeleri diğer unsurlar için “Arapça” öğrenip Arap gibi konuşarak 
Araplaşmayı yaşamsal bir seçenek olarak sunmuş olmalıdır. Zira böyle bir 
durumda Arap olmayan unsurların kendi aksanıyla konuşmaya çalıştığı 
Arapçada dil hatalarının ortaya çıkması son derece doğal olacaktır. Lahn﻿ 
konusunun dil çalışmalarının başlangıcı için neden teşkil ettiğine dönük aktarım 
ve yorumların büyük bir külliyat oluşturması bu şekilde açıklanabilir. Dil 
çalışmalarının bu bölgede başlamasının diğer bir nedeni Arap devletinin tebası 
olan yeni müslümanların Arapçayı öğrenme ihtiyacı hissetmesidir. Bu öğrenme 
ihityacı aynı zamanda öğretme ihtiyacını da doğurmuştur. Arapçayı öğrenmek 
isteyen herkes Arap kabilelerin arasına karışıp sözel olarak bunu yapma olanağı 
bulamayacağına göre yabancılara Arapça öğretme ideali taşıyanları öğretim 
malzemesi ve yöntemi oluşturmak için araştırmaya yöneltmiş olmalıdır. el-
Halîl bin Ahmed﻿ el-Ferâhîdî’yi Arapça sözlük hazırlamaya yönelten nedenin bu 
olduğu düşünülebilir. 

Arapların azınlık olduğu, Arap﻿ olmayan Müslümanların yani mevalî nüfusu-
nun çoğunluğu oluşturduğu bir coğrafyada Kur’an okunurken hatalı okuyuşların 
yapılması da oldukça olağan bir durumdur. Bir de o dönemde Arap yazısının 
ve yazılı eğitimin henüz olgunlaşmadığı düşünülürse garipsenecek bir şeyin ol-
madığı görülecektir. Ayrıca Kur’an ayetlerinin anlaşılma sıkıntısı yaşandığı için 
tefsir ve te’vil ilimlerinin ortaya çıkması, Hz. Muhammed’in hadislerinin anla-
şılmasında sıkıntılar yaşandığı için Arap dili çalışmalarının başladığına ilişkin 
görüşler de doğrudur. Fakat bu konudaki yapılan yorumların tamamının sanki 
Kur’an ve Hadislerin ortaya çıktığı coğrafyada anlaşılmadığı yönündeki eksik 
bir bilgiyle yapıldığı görülür. Oysa Kur’an ve Hadislerin anlaşılma sıkıntısı ya-
şanan coğrafya ortaya çıktığı Hicaz﻿ bölgesi değil demografik olarak Arapların 
azınlık teşkil ettiği Irak﻿ bölgesidir. Bir de bu noktada Irak bölgesine yerleştiri-
len Arap nüfusunun çoğunlukla bedevi Araplardan oluştuğunu dikkate almak 
gerekir. Kırsal birimlerden kente gelen insanların dilinde de birtakım hataların 



Şahin Bal  |  13

bulunması olağan dışı değildir. Ayrıca Arap da olsalar Kur’an’ın nüzul sürecine 
tanık olmayan ve Hicaz﻿ bölgesi kent kültürüne uzak yaşayan bu insanların da 
Kur’an’ın kimi lafızlarını anlamaması da normaldir. 

Arap﻿ dili çalışmalarının başlamasında Arapça﻿ öğrenme ihtiyacı kapsamında 
diğer bir nedenden daha söz etmek gerekir. Bu da Arap yarımadasından 
çıkan ve evrensellik iddiası taşıyan bir öğretinin politik olarak dayatıldığı 
unsurlarca anlaşılma isteğidir. Dolayısyla Arap olmayan müslüman unsurların 
benimsedikleri yeni inanç sistemini ve bu sistemin oluştuğu dili anlamayı ve 
çözümlemeyi istemiş olabilirler. Sîbeveyhi﻿ başta olmak üzere mevalîden pekçok 
Arap dilbilgininin çıkması bu kapsamda değerlendirilebilir. Burada değinilmesi 
gereken diğer bir konu genelde İslam bilimlerinin geliştiği, özel anlamda 
Arap dilbilim çalışmalarının yapıldığı yerlerin müslümanların fethinden 
önceki yüzyıllarda da önemli ilim ve uygarlık merkezi olduğudur. Örneğin 
ilk dil﻿ çalışmalarının başladığı Basra﻿ ve Kûfe﻿’nin yer aldığı Irak﻿ coğrafyası 
kadim Mezopotamya﻿ uygarlığının yükseldiği bölgedir. Sonradan yeni bir dil 
okulu kurulacak olan Mısır﻿’ın Firavunlar çağından başlayarak Helenistik 
ve Roma döneminde önemli bir bilim merkezi olduğu bilinmektedir43. Yine 
Endülüs medeniyetinin yükseldiği, Endülüs dil okulunun geliştiği Kurtuba, 
Granada, Sevilla ve Toledo kentleri İslam öncesinde de önemli birer uygarlık 
merkeziydi. Bu bilgilerden çıkarılabilecek sonuç Arap dil araştırmalarının ve 
diğer bilimsel etkinliklerinin yoktan var olmadığı kadim uygarlık merkezleride 
ortaya çıktığıdır. Dil özelinde değerlendirirsek resmi otorite kendi dili olan 
Arapçayı bu uygarlık merkezlerinin ortak dili olmasını öngörmüş, söz konusu 
bölgelerdeki Arap olmayan unsurlar genel anlamda yeni kültürü anlama 
çabası içine girmiştir. Elbette bu kültürün ilk anlaşılması gereken yön kültürün 
aktarıldığı dildir. İslam bilimlerinden ilk oluşan geleneğin dilbilimleri olmasının 
nedeni budur. Söz konusu merkezlerin uygarlık merkezi olması itibariyle diğer 
bir özelliği heterojen bir nüfusa sahip olmasıdır zira uygarlıkların çok unsurlu 
coğrafyalarda pek çok inancın ve kültürün uzlaşısıyla yükseldiği bilinmektedir. 
Bu bağlamda Mezopotamya bölgesinde öncelikle dil bilimlerinin ortaya çıkması 
resmi dili herkes için aynı şeyleri ifade eden bir iletişim aracı kılmak için 
standartlaştırma çabası olarak da görülebilir. Aslında geniş kitlelerin kaynaşıp 
anlaşmasını sağlayacak iletişim değeri yüksek bir dil yani fasih bir dil oluşturma 
çabasıdır. Bu çok önemlidir çünkü aynı ifadelerden aynı şeyleri anlayan insanlar 
insanları aynı inanç çerçevesinde birleştirmeyi öngören İslam öğretisinin kurucu 
metinlerinden aynı şeyi anlayacaklardır. Herkesin ortak kutsalı ve kurucu 
metni aynı şekilde anladığı bir toplumda kitlelerin biribirine entegrasyonu 
kolaylaşacak ve ortak uygar bir yaşam yaratılabilecektir. Bu açıdan bakıldığında 

43	 Halm, 1992: 112



14  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

Arap dili çalışmalarının başlamasını monotesit İslam öğretisinin fetihlerle 
taşındığı coğrafyanın halklarınca özümseme etkinlikleri olarak değerlendirmek 
gerekir. Bu çıkarıma ilk Arap dilcilerinin Arap kökenli olduğu, dil çalışmalarının 
Arap bilginlerce başlatıldığı yönünde bir itiraz gelebilir. Fakat bu çalışmaların 
bir gereksinim sonucu özellikle kozmopolit bir demografiye sahip bölgelerde 
ortaya çıkmış olması yeni medeniyet dilinin anlaşılması ve kurallaştırılması 
isteğinin Arapçanın lahn’dan arındırması gerekçesinden daha baskın bir etken 
olduğunu göstermektedir.

Arap﻿ dili çalışmalarının başlamasında dinsel nedenlerin de etkili olduğu bir 
gerçektir. Fakat bunu temel gerekçe olarak düşünmek yanlıştır. Kur’an’ın yanlış 
okunmasının önüne geçilmesi için harekelendirilmesi, bazı Arap harflerine 
noktanın konulması Ebu’l-Esved ed-Duelî﻿’ye nispet edilen etkinliklerdir. Nitekim 
Kur’an metnine ve hadislere hareke konması, kimi Arap harflerinin noktayla 
biribirinden ayırt edilmesi msülüman unsurlar arasında bir Arapça﻿ okuyuş birliği 
sağlamıştır. Kıraat tartışmaları dışında bu konularda bir ihtilaf yoktur. Kur’an’ı 
bugün herkes doğru olarak okumaktadır. Sıkıntılar anlaşılmasında ve dilsel 
açıdan yorumlanmasındadır. O dönemki Kur’an ve hadislerle ilgili sıkıntılar 
sesletim kaynaklı değil anlaşılma kaynaklıdır. Fakat daha önce söylediğimiz 
gibi öğretinin ve kutsal metnin taşındığı yeni coğrafyada sesletim yanlışlarının 
ve dil﻿ hatalarının olması normaldir. Bu yüzden dil hataları ve Kur’an’ın yanlış 
okunması dil çalışmalarını başlatan ana etken olamaz. Zira Kur’an-ı Kerim 
bugün dünyanın her yerinde okunmaktadır ve dinleyicilerin çoğu okuyuşların 
doğru olup olmadığını denetleyecek düzeyde nahiv bilgisinden yoksundur. 
Dolayısyla Arap dil çalışmalarını başlamasında yeni kültürün taşındığı 
coğrafyanın sakinlerince anlaşılma çabası daha başat bir etken görünmektedir.

Bütün bu değerlendirmelerden yola çıkarak şunu söyleyebiliriz Arap﻿ 
Devlet merkezinin Mezoptamya bölgesine taşınmasıyla söz konusu bölgeler 
İslamlaşmış ve Araplaşmıştır. Fakat Kur’an metninin oluştuğu Mekke﻿ ve 
Medine﻿ kent ortamının “fasih” olarak nitelenen ve iletişim değeri yüksek olan 
Arapça﻿ yani Hicaz﻿ Arapçası resmi olarak Arap İmparatorluğunun dili olmasına 
karşın müslüman unsurların ve Araplaşan kitlelerin ortak iletişim dili haline 
gelememiştir. Günümüzde Arapça konuşan unsurlardaki lehçe farklılığı, 
yazı dili ve halk dili arasındaki farkın büyük olmasının nedeni budur. Çağdaş 
fasih Arapça dediğimiz yazı dili öncelikle Mezopotamya﻿ bölgesinde başlayan 
dil﻿ çalışmaları sonucunda oluşmuş Arapçadır. Örneğin bu Arapçada Kur’an 
metninde gözlemlediğimiz akıcılık yoktur. İletişim değeri yüksek bir dil değildir. 
Dilbilim çalışmaları sonucunda Mezopotamyada yeni bir dil yaratılmıştır. Bu 
dilin oluşumunda Arap dilbilgisi ve dilbilim çalışmalarının etkisi büyüktür. Bu 
bağlamda dilbilim çalışmalarının doğası ve dilbilgisi yönteminin incelenmesi 
önemlidir.



Şahin Bal  |  15

2.2. Arapça Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Sürecinde Coğrafyanın 
Etkisi

Fransız﻿ doğabilimci Laurent de Lavoisier﻿’in “doğada hiçbir şey yoktan var 
olmaz varken yok olmaz sadece biçim değiştirir” biçiminde ifade ettiği maddenin 
korunumu yasası44 doğa bilimlerinde başvurulan temel referanslardan biri 
olduğu kadar sosyal bilimler için de düşünülebilecek bir nirengi noktasıdır. Zira 
sosyal bilimlerin öznesi olan insan da doğanın etkin bir parçasıdır. Bu bağlamda 
öncelikle dünyanın herhangi bir yerinde bir düşüncenin ya da inancın, bilimsel 
bir tartışmanın veya bir bilim dalının nedensiz bir şekilde ortaya çıkmadığı 
mutlaka bir gereksinimi karşılamak için doğduğunu söylememiz gerekir. Yani 
herhangi bir düşünce ya da araştırma durup dururken ortaya çıkmayacağı gibi, 
ortaya çıktığı bölgede toplumsal ve tarihsel bir alt yapının ürünüdür denebilir. 
Aynı şekilde dünyanın herhangi bir yerinde tarihin herhangi bir döneminde ortaya 
çıkan bir düşünüş biçimi ve bir inanç sistemi yeni ortaya çıkan bir düşünüş biçimi 
ya da inanç sistemi tarafından bastırılabilir fakat asla yok edilemez zamanla 
eski düşünüş ve inanış biçimleri yeni kültürün bir parçası olarak ortaya çıkar. 
Bu bağlamda tıpkı madde gibi fikir ve inançların da yok olmadığını yalnızca 
dönüştüğünü söyleyebiliriz. el-Cabirî’nin söylemiyle kadim miras yeni kültüre 
intikal eder ve yeni kültürün bir parçası durumuna gelir45. Bu bağlamda İslam 
kültüründeki teoloji ve fıkıh tartışmalarının, teoloji ekollerinin ve mezheplerin 
daha çok Suriye﻿ ve Irak﻿ coğrafyasında ortaya çıkması Mezoptamya uygarlığından 
gelen kadim mirasın monotesit İslam öğretisi içerisinde yeniden canlanması 
olarak düşünmek daha doğru bir yaklaşım olacaktır. Kadim Mezopotamya﻿ mirası 
monotesit İslam öğretisi içerisinde yalnızca inanç ve teolojik yaklaşımlar olarak 
ortaya çıkmamış bilimsel düşünce ve yöntemler olarak da kendini göstermiştir. 
İslam Felesefesi’nin Yunan﻿ Felesefesinin Arapçaya aktarımıyla geliştiği gibi 
Arap﻿ dilbilim araştırmaları kadim Mezopotamya bilim geleneğinden devralınmış 
çalışmalardır. Elbette eskinin bütün mirasını da bünyesinde barındıran bir yeni 
olduğu için daha gelişmiş ve sistemli olmuştur.

Bu bağlamda ilk vurgulanması gereken konu Mezopotamya﻿ bölgesinde 
İslam öncesi dönemde içinde dil﻿ eğitiminin de verildiği çok sayıda bilim 
merkezi ve okulun bulunduğudur. Süryani Dil Okulları olarak da bilinen bu 
merkezlerin Mezopotamya’nın değişik kesimlerine dağılmış durumda olmakla 
birlikte İslam’ın ortaya çıkışına yakın bir döneme kadar faaliyet gösterdikleri 
bilinmektedir. Hatta Araplar’ın Irak﻿’ı aldıkları dönemde de çalışmakta olan 
okullar vardır. Söz konusu okullardan Edessa Akademisi günümüzde Şanlıurfa 
şehri sınırlarında yer almakta, dilbilgisi, temel teoloji ve İncil çevirisi eğitimi 

44	 Holmes, 1985: 112
45	 el-Câbirî, a.g.e. s. 222



16  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

vermekteydi. Kaynaklar bu okulun milattan sonra 5. yüzyıla kadar faaliyet 
gösterdiğini bildirmektedir46. Nusaybin﻿’de bulanan Nibisis﻿ Akademisi kuzey 
Irak’ı etki altına alan bir okuldu. Süryanice﻿ dil, teoloji, mantık ve felsefe eğitimi 
vermekle birlikte miladi 6. yüzyıla kadar çalışmıştır47. Dil, şiir ve retorik eğitimi 
vermekle birlikte metin yorumlama ve edebiyat öğretimi üzerine yoğunlaştığı 
bilinen Serugh﻿ Akademisi Türkiye﻿-Suriye﻿ sınırında yer alan Ra’su’l-Ayn﻿’da 
bulunmaktaydı ve miladi 7. yüzyıla kadar faaliyetini sürdürmüştür48. Bir 
orta Irak kenti olan Tikrit﻿’te dil ve teoloji eğitimi veren manastır modeli bir 
Süryani okulunun varlığı ve miladi 7. yüzyıla kadar açık kaldığı kaynaklarda 
geçmektedir49. Ayrıca Kûfe﻿ kentinin hemen güneyinde yer alan Hîre﻿ kentinde 
bir Nesturî﻿ Hristiyan﻿ okulu bulunmaktaydı. Dil, çeviri ve teoloji eğitimi veren 
okul miladi 7. yüzyıla kadar faaliyet göstermiştir50. Yine Mardin﻿’de miladi 10. 
yüzyıla kadar manastır modeli dil, edebiyat ve ilahiyat eğitimi veren bir okulun 
varlığı bilinmektedir51. Irak sınırları içerisinde ya da yakın bölgelerde yer alan 
en önemli eğitim merkezlerinden biri Sasanî﻿ İmparatorluğu döneminde miladi 
3. yüzyılda kurulan Cundişapur﻿ Akademisi’dir. Bugünkü İran﻿’ın güneybatısına 
düşen Huzistan﻿ eyaleti sınırlarında yer alan akademide tıp, felsefe, dil, astronomi 
alanlarında Süryanice eğitim verilmekteydi. Söz konusu okul miladi 7. yüzyıla 
kadar eğitimini sürdürmüş olmakla birlikte52 birikimi Abbasîler döneminde 
Arapçaya çevrilerek İslam uygarlığına kazandırılmıştır.

Bu okullarda verilen dil﻿ eğitimleri rastgele eğitimler değil, belli bir müfredata 
bağlı ve ders mateyali kullanılarak yapılan sistemli etkinliklerdi. Örneğin dil 
ve teoloji eğitiminde lectio-exposito yöntemi uygulanırdı. Okuma-açıklama 
yöntemi olarak anlaşılabililecek bu yöntemle yapılan derste hoca örnek metni 
yüksek sesle okur, öğrenciler dinler sonra metnin anlamını açıklar ve öğrenciler 
not alırdı. Ardından metin çözümleme çalışması yapılır, önemli bölümler 
ezberlernir sonra da şerh ve haşiyeler yazılırdı. Bu yöntem sonradan oluşacak 
olan Arap﻿ dilbilgisi ve tefsir öğretim modeli olan ders halkası kavramıyla büyük 
benzerlikler göstermektedir 53. Ayrıca ezber, diputatio (münazara), şerh ve haşiye 
yazımı söz konusu okullarda uygulanan diğer öğretim modelleriydi. Gutas’a 
göre bu okullardaki şerh ve haşiye modeli sonraki dönemlerde İslam metin-şerh-

46	 Brockelman, 1913a: 48:50
47	 Brock, 1990a: 12-15
48	 Walker, 2002: 67-70
49	 Coakley, 1992: 25-30
50	 Brock, 1980: 110-112
51	 Fiey, 1965:95
52	 Dols, 1968: 44
53	 Brock, 1996: 55-72



Şahin Bal  |  17

haşiye geleneğinin temelini oluşturacaktır54. Bu, sistematik bir biçimde faaliyet 
gösteren ilk İslam eğitim merkezlerinin Suriye﻿-Irak﻿ coğrafyasında kurulmasının 
arka planını açıklayan başka bir durumdur.

Mezopotamya﻿ bölgesindeki kadim eğitim merkezlerinde kullanılan eğitim 
materyallerinin başında Süryanice﻿ sözlükler ve dilbilgisi kitapları vardı. Bu 
dilbilgisi kitaplarının en ünlüsü miladi 550-560 yıllarında yazıldığı tahmin 
edilen Joseph Huzaya﻿’ya ait, Edessa ve Nibisis﻿ akademilerinde okutulan Kitâbâ 
d-Nuhtâ﻿ isimli kitaptı55. Diğer önemli bir eser Yunan﻿ mantık kategorilerini Süryani 
dilbilgisine uyarlayan Edessa’lı Jakob’un Ktâbâ d-Nahwâ56 adlı çalışmasıydı. 
Yine kaynaklar özellikle Nibisis akademisinde ve Irak﻿ bölgesindeki Süryani 
manastırlarında okutulan Süryanice sesbilgisi risaleleri niteliğindeki Harqal 
adlı bir eserden söz etmektedir ve bu eserin miladi 616-620 yıllarında yazıldığı 
tahmin edilmektedir57. Ayrıca bu okullarda dil﻿ öğretiminde Segyâ﻿, Hezqonâ, 
Hazzâye adlı sözlüklerin kullanıldığı kullanıldıkları kaynaklarda yer alan bilgiler 
arasındadır.  Bu sözlüklerden Segya temel okul sözlüğü58, Hezqonâ eğitim amaçlı 
küçük sözlük59, Hazzâye ise mantık terimleri sözlüğü niteliğindedir60.

Bu konuda Lavoisier﻿’in ünlü sözünü yeniden anımsayacak olursak doğada 
hiçbir maddenin yoktan var olmadığı gibi Arap﻿ dilbilgisi ve dilbilim çalışma-
larının sıfırdan başlamadığını bir kez daha vurgulamak gerekir. Yukarıdaki bil-
gilerden hareketle bu çalışmaların Mezopotamya﻿’nın kadim bilim ve uygarlık 
birikiminin yeni siyasal erkin dikte ettiği dili öğrenme, anlama ve çözümleme 
çabası olarak ortaya çıktığını söyleyebiliriz. Arap dilbilim ve dilbilgisi geleneği 
bu kadim mirasın üzerinde yükselmiştir. Nitekim klasik kaynaklarda Arap dil-
biliminin başlangıç gerekçesinin net bir biçimde izah edilememesi, dilbilgisinin 
niçin “nahiv” terimiyle karşılandığının kesin olarak açıklanamaması bu çalışma-
ların eski kültürden devralındığı yönündeki varsayımımızı güçlendirmektedir61.

2.3. Arap Dilbiliminin Öncüleri ve Yöntemlerinin Kökleri

Arap﻿ dilbilimi tarihiyle ilgili araştırma yapan isimler Arap dili üzerinde 
yapılan çalışmaları salt Arap kaynaklı gösterme çabası içine girmişlerdir. 
Hatta bu dilbilgisi çalışmalarını başlatan isim ed-Duelî’nin bu ilmi Hz. Ali’den 

54	 Gutas, 1998: 55-56
55	 Brock, 1997: 593
56	 Healey, 2016: 182
57	 Baum ve Winkler, 2003: 66
58	 Brock, 1997: 592
59	 Healey, a.g.m. s. 188
60	 Gutas, a.g.m. s. 25
61	 Bakırcı ve Demirayak, a.g.e. s. 15



18  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

aldığına ilişkin rivayetler aktarmışlardır62. Irak﻿ bölgesinde çıkan bir ilmi Hz. 
Peygamber’in ashabından biriyle ilişkilendirmek İslam bilim geleneğinde yaygın 
bir yaklaşım olduğu bilinmektedir. Bu yaklaşımda Irak bölgesinin kültürünü 
İslam’ın doğduğu topraklara dayandırarak yeni merkezle eski merkez arasında 
kökensel bağ kurma böylece yeni gelişmeleri bidat olmaktan çıkarma gibi bir 
bir kaygının güdülmüş olması muhtemeldir. Ayrıca o dönemler siyasal anlamda 
bilginin meşruiyeti ve kabul edilebilirliğinin ortak kutsal geçmişe dayandırılarak 
yapıldığı belirgindir. Fakat belli bir eğtimi, bilgi düzeyi ve yöntemsel birikimi 
olmayan bir kişinin Arapça﻿ dilbilgisi ilminin temellerini atamayacağı kesindir. Bu 
bağlamda Arap dilbilgisinin temellerini atan başta Ebu’l-Esved ed-Duelî﻿ olmak 
üzere ilk tabaka Arap dilcilerinin civardaki dil﻿ eğitimi veren kadim okulların 
sistemini en azından öğrendikleri düşünülmektedir. ed-Duelî’nin Joseph 
Huzaya﻿’nın Kitâbâ d-Nuhtâ﻿’sına vakıf olması ve kitabın adından esinlenerek 
yaptığı çalışmaya Nahiv﻿ adını vermesi olası bir durumdur. Fakat kaynaklarda 
eğitim geçmişine ilişkin herhangi bir bilgi yer almamaktadır. ed-Duelî’den sonra 
gelen Nasr bin Âsım﻿ el-Leysî, Yahyâ bin Ya’mer﻿ gibi dilcilerin Arap yazısının 
olgunlaşmasına önemli katkıları olmuştur. Fakat dilbilgisi kitaplarında kıyas 
yöntemini Arap dilbilim geleneğine dahil eden isim Abdullah bin Ebî İshâk el-
Hadrâmî’den Basra﻿ Dilbilgisi okulunun gerçek kurucusu olarak söz edilmiştir63. 
Bedevilerden dil malzemesi derleyen ilk büyük otorite Ebû Amr bin el-Âlâ 
olmuş64 bir nevi sema yöntemini Arap dilbilgisi araştırmalarına girdiren isim 
olmuştur. 

İlk dönem Arap﻿ dilcilerinin en önemlilerinden biri el-Halîl bin Ahmed﻿ el-
Ferâhîdî’dir. Kendisi ilk Arapça﻿ sözlüğün yazım metodonu geliştiren isimdir. 
el-Halil’in sözlüğü Kitâbu’l-Ayn﻿’da sözcükleri üçlü kök sistemine göre tertip 
etmiştir. Üçlü kök sistemine göre sözlük hazırlama yöntemi o dönem için 
Mezopotamya﻿ ilim geleneğine yabancı bir yöntem değildi. Zira kaynaklar daha 
önce kök esasına göre düzenlenen Hasâ﻿ (MS 6.-7. yüzyıl), Hasâ Raptâ﻿ (MS 7.-8. 
yüzyıl) adlı iki Süryanice﻿ sözlüğün varlığından söz eder.  Özellikle Hasâ Raptâ 
adlı sözlük yöntem olarak el-Halîl’in sözlüğüne en yakın leksiografik çalışma 
olarak değerlendirilmiştir65. Üçlü kök sistemi gerçekte bütün semitik dillerde var 
olan bir özelliktir ve bu özelliğin önceki dilciler tarafından keşfedilmiş olması 
doğaldır. Aynı coğrafyanın dilcisi olan el-Halîl’in de bu yöntemi bir şekilde 
bölgenin kadim bilim literatüründen devralmış olması muhtemeldir. Fakat el-
Halîl’in sözlüğü hazırlama yöntemi biraz başkadır önce teorisini kurar sonra 
derlediği sözcükleri teorisine arz eder. Kullanımda olan sözcükleri sözlüğüne 

62	 el-Enbârî, a.g.e. s. 4-5
63	 el-Enbârî, a.g.e. s. 47
64	 İbnu’n-Nedîm, el-Fihrist: 47
65	 Nöldeke, 1905: 24-26.



Şahin Bal  |  19

alır, kullanımda olmayanları sözlüğüne almaz. Önce Arap harflerini üçlü kök 
sistemine göre yerlerini değiştirerek farklı kombinasyonlarla varsayımsal 
sözcükler üretir, kaynaklara göre el-Halîl bu yöntemle 12 milyon 305 bin 412 
adet sözcük oluşturmuş ve Arap dilinde kullanımda olanları sözlük maddesi 
yapmıştır. Yani sözlüğünü hazırlarken bir tür matematiksel işlem takip etmiş, 
semitik dillerdeki üçlü kök dizgesini kendine özgü bir anlayışla kullanmıştır 
66. el-Halîl’in sözlüğünde dikkat çeken ikinci yöntem sözcükleri resmi alfabe 
sırasına göre değil, harflerin çıkış yerlerini esas alarak ürettiği özgün bir 
sıralamasıdır. Böylece sözlüğü elif harfiyle değil ağzın en arkasından çıkan ayn 
sesiyle başlayan sözcüklerle başlatmıştır bu yüzden çalışmasının adı Kitâbu’l-
Ayn olmuştur. el-Halîl’in seçtiği yöntem çok iyi bir fonetik ve fonoloji bilgisine 
sahip olduğunun da kanıtıdır. Bu yöntem Sanskritçe﻿ sözlükleri hazırlayan 
bilginlerin yöntemiyle paralellik göstermektedir, demek ki el-Halîl bunun 
farkındadır ve geliştirerek dönemine göre çağdaş bir leksiyografi oluşturmuştur 
67. el-Halîl’in diğer bir özgünlüğü ritmik bir duyarlılıkla Arap şiirinin içindeki 
örtük kalıpları bulması ve bu kalıpları inceleyen Aruz﻿ ilmini kurmasıdır. Gerçi 
bu kalıpların İslam öncesi dönemde Süryani şiir geleneğinde özellikle ligurtik 
manastır şiirlerinde ve madrashe veya gole adlı kilise ilahilerinde kullanıldığı 
bilgisi vardır68 fakat aruzu teknik bir durmuma getiren isim el-Hâlîl olmuştur. 
Bu adeta sözlü şiir geleneğinin sistematik ve teorik bir çerçeveye oturtulması, 
Arap edebiyatında şiir söylemeden şiir yazma aşamasına geçişin başlamasıdır.

Basralı dilcilerden sonraki dil﻿ çalışmalarını en çok etkileyen ve yönlendiren, 
geçen yüzyıllar içerisinde kendisinden en çok alıntı yapılan isim şürhesiz 
Sîbeveyhi﻿ olmuştur. Arapça﻿ dilbilgisinin ilk kaynağı kabul edilen bu eser 
Arapçanın doğru okunması, konuşulması ve yazılmasını gösteren kurallardan 
ibaret değildir. Aynı zamanda bu dilin içindeki düşünce yasalarını gösteren bir 
çalışmadır ve bu yönüyle klasik dilbigisi bilginlerince Arap﻿ mantığının kitabıdır69. 
Sîbeveyhi kitabında Arapça dilbilgisi kategorilerini oluşturmuş, sonraki dilbilim 
ve dilbilgisi araştırmaları hep bu kategoriler üzerinden yapılmıştır. Sîbeveyhi’nin 
kitabındaki kategoriler sadece sesbilgisi, biçimbilgisi ve sözdizimi gibi 
dilbilgisel kategoriler olmayıp cümle kurgusu, sözcük kullanımı sonunda ortaya 
çıkan anlam kategorilerini de içermekteydi. Örneğin kitabında kullandığı cümle 
kurgusu örneklerine ilişkin müstakim hasen (doğru kurgu-doğru anlam), muhal 
(yanlış kurgu), müstakim yalan (doğru kurgu- yanlış anlam), müstakim kabih 
(doğru kurgu-kötü anlam), muhal yalan (yanlış kurgu- yanlış anlam gibi) anlam 

66	 el-Câbirî, a.g.e. s. 93
67	 el-Câbirî, a.g.e. s. 92
68	 Brock, 1990b: 78-80
69	 el-Câbirî, 2000: 58



20  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

kategorileri geliştirmiştir70. Dolayısıyla Arapçanın doğru düşünüş ve doğru ifade 
yasalarını da belirleme yoluna gitmiştir. Bir nevi Aristoteles’in Yunanca söz 
diziminde düşünce yasaları oluşturma çalışması olan mantığın benzerini Arapça 
dilbilgisine dilbilgisi kurallarını belirleyerek uyarlamıştır. Öyle ki bu yönüyle 
diğer İslam bilimlerinde dahi doğru düşünme ve akıl yürütmenin öğrenileceği 
bir kaynak olarak kabul edilmiştir. Nitekim Sâlih bin İshâk el-Cermî fıkıh 
konularında otuz yıl boyunca el-Kitâb’la fetva verdiğini söyleyerek bu gerçeği 
dile getirmiştir71. 

Sîbeveyhi﻿’nin el-Kitâb’ında kullandığı tanımlar ve kategoriler Joseph 
Huzaya﻿’nın Süryanice﻿ dilbilgisi kitabı Kitâb d-Nahtâ ve Jacops of Edessa’nın 
Kitâb d-Nahwâ’sı ile çoğu konuda örtüşmektedir. Örneğin Sîbeveyhi kelimeyi 
İsim, fiil ve harf olmak üzere üçe ayırmıştır72 ve bu kategorizasyon Süryanice iki 
eski dilbilgisi kitabının kategorizasyonu ile aynıdır73. el-Kitâb’la Süryanice iki 
eski dilbilgisi kitabında yöntemsel ve kategorik benzeşme bulunduğu pek çok 
araştırmacı tarafından dile getirmiştir. Diğer yandan kimi araştırmacı tarafından 
Sîbeveyhi’nin el-Kitâb’ına yansıyan sınıflandırma, tanımlama ve kıyas yöntemi 
Aristoteles mantığıyla parelellikler gösterdiği de kimi araştırmacı tarafından 
dile getirilmiştir74. Fakat Sîbeveyhi’nin doğrudan Aristoteles’in tanım ve 
kategorilerini kullandığı söylenemez, yöntemi yalnızca Aristoteles’in yöntemiyle 
yapısal benzerlikler görülmektedir. Aynı zamanda kaynaklarda Sîbeveyhi’nin 
mantık eğitimi aldığına ilişkin bir bilgi de yoktur hatta eğitimi ve yaşamıyla ilgili 
bilgiler de sınırlıdır. Ama hem onun yöntemi hemde daha önce zikrettiğimiz 
dilcilerin yöntemleriyle diğer dillerde yapılan çalışmaların yöntemsel 
benzerlikler taşıması ilgi çekicidir. Bu benzerliklerden yola çıkarak ilk dönem 
Arap﻿ dilcilerinin bölgenin entelektüel ortamından etkilenip yararlandıklarını, 
bölgedeki önceki yüzyıllardaki dilbilgisi birikimini edindiklerini ve bu birikimin 
etkisiyle Arap dilbilgisini oluşturduklarını söylemek mümkündür. Yani Arap 
dilbilgisi yoktan var olmuş bir ilim değildir.

2.4. Arapça Klasik Dilbilgisi Yöntemleri ve Dilbilgisi Okulları

2.4.1. Dil Malzemesi Toplama Yöntemi

Arapça﻿ dilbilim çalışmaları aynı zamanda Arap﻿ sözlü geleneğinin yazıya 
aktarımı olmuştur. Çünkü Arap dilcileri dil﻿ malzemesi toplamak için öncelikle 
Arapçayı dil hatasından arı bir biçimde konuştuklarını düşündükleri bedevi 

70	 Sîbeveyhi, 1316h : I/8
71	 eş-Şâtıbî, tsz : IV/116
72	 Sîbeveyhi. a.g.e. I/1-2
73	 Brock, 2001: 42–44.
74	 Aydın, 2023: 30-45



Şahin Bal  |  21

kabilelerle temas kurmuşlardır. Sema (İşitme-Dinleme) yöntemiyle çöl 
Araplarından derledikleri sözcükleri, cümleleri, şiirleri, darb-ı meselleri, nadir 
sözleri bir araya getirerek dilbilgisi yasalarını koyma konusunda başvuru kaynağı 
oluşturmuşlardır. Bedevîlerle ilk iletişimi kuran dilciler Basralılar olmuştur75. 
Bu dil malzemesi derleme yöntemi gerçekte bir alan araştırması örneğidir fakat 
dilcilerdeki “en doğru biçimiyle Arapçanın başka halklarla karışmamış, medeni 
yaşamdan izole bir yaşam süren çöl Arapları tarafından konuşulduğuna ilişkin” 
bir ön kabulle yapılmıştır. Dil malzemesi derlemedeki bu ön kabul sonradan 
dilbilgisi kuralı belirlemede yeni karşılaşılan durumu derlenen malzemeye 
yani tümele arz ederek yasa koyma olarak anlaşılabilecek sema yöntemine 
dönüşmüştür. “Arapçayı en iyi bedevi konuşur” biçimindeki ön kabul klasik Arap 
dilbilgisini yönlendiren en önemli dinamik olmuştur. Nitekim Sîbeveyhi﻿’nin 
el-Kitâb’ında kullandığı dilsel kanıtların %60’a yakını sema yöntemiyle 
derlenen bedevi sözüne dayanmaktadır76. Söz “bedevi dili” ön kabulünün ilk 
defa kim tarafından kullanıldığı ve nasıl ortaya çıktığı konusunda net bir bilgi 
yoktur. Fakat dilbilgisi çalışmalarının başladığı ortam gereği ortaya çıkma 
gerekçesi kestirilebilir. Zira Arapların nüfusça azınlık teşkil ettiği bir bölgede 
Arapçayı öğrenip konuşmaya çalışan yabancıların içinde elbette Arapçayı en 
iyi konuşanlar Arap kökenliler olacaktı. Onlar da yabancılarla dilsel etkileşim 
içine girdiklerinden anadillerinin bazı özelliklerini unutabilecek bazı yasalarını 
göz ardı edebilecek ve dil hatası yapabilecekti. Zaten o dönem yazı dili henüz 
gelişmemişti ve sözlü kültür egemendi, sözlü dilde insanların dilbilgisi hatası 
yaparak konuşması son derece normaldi. Kentlerdeki dil etkileşimlerinden ve 
günlük yaşamdaki kullanım yanlışlarından kaynaklanan dil hatalarının varlığı 
dilcileri fasih Arapçanın kaynağını kent dışında yani kırsalda aramaya yönelttiği 
belirgindir. Bu yüzden dilbilgisi kurallarını belirlemede kullanılacak olan 
malzemenin çöl Araplarından derlenmesiyle sonuçlanacak “bedevi fesahati” 
ön kabulünün dil çalışmalarının başladığı coğrafyadaki sosyal ve demografik 
etkenlerle ortaya çıktığı söylenebilir.

Arap﻿ dilbilgisi yasalarının genel olarak bedevilerden derlenen dil﻿ 
malzemesiyle belirlenmesi, sözlüklerin bedevi dilinden derlenen sözcüklerle 
oluşturulması Arap dilini en saf formuna ulaşımını sağlamış, Arapça﻿ 
dilbilgisini sistemleştirmiş böylece yok olmaktan kurtarmış olabilir. Fakat bu 
dil malzemesi seçimi öncelikle dilbilgisi kurallarının belirlenmesinde büyük 
anlaşmazlıklar ve tartışmalar yaratacak, ardından diğer İslami ilimlerde ifade 
ve anlam bakımından pek çok açmazın oluşmasına neden olacaktır. Çünkü dil 
malzemelerinin bedevilerden derlenmesi kırsalın dilini üst kültür dili haline 

75	 Bakırcı ve Demirayak, a.g.e. s. 5
76	 Owens, 1988:112



22  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

getirmiştir. En basit söylemle Mekke﻿ ve Medine﻿ gibi bir kent ortamında oluşan 
Kur’an metninin kırsalın sözcükleriyle anlaşılmaya ve açıklanmaya çalışılması 
tefsir ilminde çözülmesi zor sorunlar yaratmıştır ve bu sorunlar günümüzde hala 
devam etmektedir. Örneğin eşanlamlık ve çokanlamlılık olguları bu sorunların 
başındadır. Çünkü dil malazemeleri pek çok kabileden toplandığı için aynı 
kavram için birden fazla anlamın belirlenmesi ya da bir sözcüğün birden fazla 
anlam taşıması kaçınılmaz olmuş sonunda sözcükler için bir anlam enflasyonu 
ortaya çıkmıştır77. Bu anlam şişmesinin tefsircilerin yorumlarını farklılaştırıp 
tefsir okuyucularına kavram kargaşası yarattığı bilinmektedir.

İlk dilciler tarafından dilin çok kaynaklı biçimde derlenmesi Arapçanın bilim 
dili olarak gelişmesini sağlamıştır ama resmi Arapçanın iletişim dili olmasını 
engellemiştir. Nitekim bu dil﻿ kısa sürede ve bilimsel ortamda geliştiği için yapay 
bir hüviyet kazanmış Arap﻿ insanının doğal olarak iletişim kurduğu ortak anlaşma 
dili olamamıştır. Bu Arapça﻿ baz alınarak geliştirilen günümüz fasih Arapçası da 
Arapların doğal iletişim aracı değildir. Lehçe sorunları, fasih dil ve halk dili 
ayrımı hala devam etmektedir.

2.4.2. Sema, Kıyas ve İstişhad

Bedevi Arapların konuşma biçimlerini dinleyip kayda geçmeye dayalı 
ve iştime anlamına gelen sema yöntemi ilk başta dil﻿ malzemesi derleme 
yöntemiyken sonradan kullanımını Basralı dilcilerin başlattığı bir dilbilgisi 
yasası oluşturma yolu olmuştur. Sema doğru bir şekilde aktarılan ve çok 
kullanılan bedevi sözlerinden oluşan tümeldir, İslam öncesinden başlayıp Hz. 
Muhammed’in ölümünden sonraki evreye kadar Arapların kullanımında olan 
sözlerdir78. Bu yönteme göre bir lafzın dilbilgisel açıdan uygun olup olmadığı 
söz konusu tümele arz edilerek belirlenir. Çünkü bu tümel doğrudan işitmeye 
dayalı otantik kullanımdır ve tüm kanıtların odağıdır. 

Sözlükte denkleştirme ve benzetme anlamına gelen kıyas bazı yapılarda 
kullanılan bir hükmün benzer yapılara taşınmasına dayalı dilbilgisel yargı 
çıkarma yöntemidir79. Nakledileni esas alarak yeni durumlar konusunda yargıda 
bulunma olarak da anlaşılabilecek kıyası temelinde yine sema yöntemiyle 
oluşturulan tümel vardır. Kıyas, bir dil﻿ olgusunun hükmünü, ona benzer başka 
bir dil olgusunun hükmüne dayandırmak anlamına gelir yani tümeldeki bir 
kuralı yeni lafızlar için işletmektir. Semanın yetersiz kaldığı durumlarda zorunlu 
olarak başvurulan bir yöntemdir80.

77	 El-Câbirî, 2001:101
78	 Bakırcı ve Demirayak. a.g.e. s. 59
79	 Sîbeveyhi, a.g.e.  II/14
80	 Carter, 2004: 88-91



Şahin Bal  |  23

Diğer bir yöntem ise kanıt getirme anlamı taşıyan istişhad yöntemidir. Bir 
sözün sıhhatine yani dilbilgisel ve anlamsal açıdan uygunluğuna Cahiliye﻿ 
şiirinden, Kur’an-ı Kerim’den, erken dönem İslam şiirinden, bedevi rivayetleri 
ve doğal konuşma örneklerinden, atasözleri, hitabet ve nesir parçalarından kanıt 
getirerek hüküm verme yöntemidir. Bu yöntemle üretilen dilsel hükümler ve 
kurallar kutsal metin ve ortak tarihin otoritesiyle mutlak kabuller statüsüne 
yükselmiş, bir nevi tartışılmaz hale gelmiştir. Kimi araştırmacı bu yöntemi dil﻿ 
tartışmalarını durdurduğu için Arap﻿ dilbilgisinin gelişimini önlediğini idealize 
edildiği dönemin yasalarına hapsettiğini belirtmiş, Arap gramerinde yaşayan 
dilin değil ideal dilin esas alındığını söylemiştir81.

Arap﻿ dilbilgisi kurallarının belirlenmesinde kullanılan bu yöntemleri 
değerlendirecek olursak sema yönteminin bir alan araştırması olduğu ve 
Araplarca kullanılan sözlü dili derlemeyi esas aldığından oldukça doğru bir tümel 
oluşturma yolu olduğunu söyleyebiliriz. Fakat alan olarak bedevi kelamını yani 
kırsalın dilini esas aldığı için oluşturulan tümelin kural koymada doğal olarak 
yetersiz kaldığını görmek mümkündür. Çünkü kırsalın dili bölgeden bölgeye 
fonetik, sözcük kullanımı ve anlam aktarımı açısından farklılıklar gösterdiği için 
elde edilen tümel standart bir iletişim dili oluşturmakta zorlanmıştır. Kabileden 
kabileye değişen bu bedevi dilinin illetişim değeri düşüktür yani fasih değildir. 
Oysa Kur’an metninin oluştuğu Hicaz﻿ Arapçasının ortak ticaret dili olması, 
Mekke﻿, Medine﻿ ve Tâif﻿ gibi kentlerde ticaretin ve iletişimin sorunsuz bir şekilde 
sürmesi bu dilin gerçek fasih dilin kaynağı olması gerektiğini göstermektedir. 
Arap dilcileri dilbilgisi kurallarını koymada kırsalın dili yerine bu kentlerin 
dilini esas alsaydı daha işlevsel bir dil﻿ ortaya çıkabilirdi. Zira Kur’an metnini 
oluştuğu lehçe ortak kutsal üzerinden bütün Arapça﻿ konuşan unsurlar tarafından 
ortak iletişim dili olarak kabul edilebilirdi. Kıyas da semanın oluşturduğu tümel 
üzerinden yapıldığı için tümelin içerdiği iletişimsel ve anlamsal açmazları 
olduğu gibi kıyas yöntemiyle ulaşılan genellemelere yansıttığı bilinmektedir. 
İstişhad yöntemi ise kutsal metin ve kutsal tarih otoritesine dayandığı için dilsel 
düşüncenin gelişmesini engellediği söylenebilir. Zira kutsal bir otoriteyle ispat 
edilen yasa, üretilen kural bu konudaki tartışmaları sonlandıracak ve dilsel 
düşünceyi donuklaştıracaktır. Nitekim bu durum Arapçanın tarihi içerisinde 
gerçekleştiği yani dilsel düşüncenin donuklaştığı açıkça görülmüştür.

2.4.5. Arap Dilbilgisi Okulları ve Tartışmalar

Arap﻿ dilbilgisi okulları denilince akla Basra﻿ ve Kûfeli dilciler arasındaki 
meşhur tartışmalar gelmektedir. Arap dilbilgisi geleneğinin ve kurallarının olu-
şumunda iki okulun büyük rolü ve katkısı olmuştur. Fakat dil﻿ çalışmaları Bas-

81	 Versteegh, 1977: 51-53



24  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

ra’da Kûfe﻿’den daha önce başlamıştır, dil araştırmacıları bunun nedenini Bas-
ra’nın Arap kırsalına yani çöle daha yakın olması olarak değerlendirmişlerdir. 
Araştırmacılar Basra’nın kurulduğunda Kûfe’ye göre daha homojen bir bir Arap 
nüfusuna sahip olduğundan hatta neredeyse bütünüyle bir Arap kenti olduğun-
dan söz eder, kent daha sonra İranlı mevalinin, Hintli ve Sindli tüccarların, Hris-
tiyan﻿ ve Yahudilerin akınına uğramıştır82. Arapların diğer unsurlarla bir araya 
gelmesi Kûfe’ye göre daha erken bir araya gelmesi, kentin sosyo ekonomik dü-
zeyinin çabuk yükselmesi gibi nedenler Basra’da dil çalışmalarının daha erken 
başlamasının nedeni olabilir. Kûfe’de de Müslümanlarla birlikte diğer dini ve 
etnik gruplar bir araya gelmiştir, buradaki kültürel kaynaşma Basra’ya oranla 
daha çabuk olmuştur83. Öte yandan Kûfe’deki bu etnik çeşitlilik ortamında ilk 
etapta mezhep tartışmalarının çıktığı bilinmektedir. Zira Haricilik, Mürcie, Şiilik 
gibi ilk İslam inanç ekollerinin çıkış yerinin Kûfe olduğu bilinmektedir. İnanç 
ekollerinin çıkış ve çatışma alanı olan Kûfe’de ilimle ilk uğraşan isimler dilden 
ziyade kıraat, şiir ve ahbar rivayetleriyle ilgilenmişlerdir84.

Basra﻿ Dilbilgisi Okulu sema yöntemiyle derlediği dil﻿ malzemelerinden 
kural gücü taşıyan (normatif) bir dilbilgisi oluştırmaya çalışmıştır85. Basralı 
dilcilerin dilbilgisi kurallarını belirlerken hareket ettikleri temel ilke dilin 
düzenli, tutarlı ve mantıksal açıdan açıklanabilir bir yapı olduğu ilkesidir86. 
Bu yüzden kural koymada semadan sonra kıyası öncelemişler, dil malzemesi 
derlemede başkalarıyla karışmamış bedevileri yeğleyerek seçici davranmışlar 
şâz rivayetleri kabul etmemişlerdir87.

Kûfe﻿ dil﻿ okulunun kurucusu Basralı bilginlerden ders aldıktan sonra onlardan 
ayrılan Ebû Ca’fer er-Ruâsî﻿ kabul edilmektedir. Fakat Ebû’l-Hasan Ali bin 
Hamza el-Kisâî bu okulun gerçek teorisyeni olarak ünlenmiştir88. Bu okuldan 
Ebu’l- Hasan Ali bin el-Mubârek el-Ahmer, Yahya bin Ziyad el-Ferrâ﻿, Ebu’l-
Abbâs Sa’leb﻿ gibi ünlü dilbilginleri yetişmiştir. Bu okulun yöntem olarak en 
belirgin özelliği sema yönteminde rivayet çerçevesini geniş tutmaları, kıyas 
yöntemine karşı mesafeli olmalarıdır89. Bu okulun bilginleri betimleyici bir dil 
anlayışıyla dilin olduğu gibi rivayet edilmesi gerektiği ilkesini benimseyerek 
dile normatif dokunuşta bulunulmasına karşı çıkmışlardır.

82	 Kenedy, 1986: 106
83	 Gutas, a.g.e. s. 28
84	 Bakırcı ve Demirayak, a.g.e. s. 36
85	 Owens, 2006: 58
86	 Fück, 1950: 61
87	 Owens, a.g.e. s. 58
88	 Bakırcı ve Demirayak, a.g.e. s. 47-48
89	 Carter, a.g.e. s. 110



Şahin Bal  |  25

İki okul arasındaki tartışmalar benimsedikleri yöntemlerin doğruduğu 
sonuçlar olarak değerlendirilse de iki okulun anlayışı arasındaki başkalık 
tümeli belirlemede izlenen yol ve kıyasın kulllanım dozuyla sınırlı değildir. 
Her şeyden önce iki okulun kullandığı dilbilgisi terimleri ve dilsel olguları 
açıklamada ürettikleri gerekçeler birbirinden farklıdır. Örneğin Basralıların 
sıfat dediğine Kûfelilerin na’t, Basralıların cerr dediğine Kûfeliler hafd terimini 
kullanmışlardır. 17 dilbilgisi kategorisi iki okulun dilcileri tarafından farklı 
terimlerle karşılanmıştır90. Bu bağlamda iki okul arasındaki tartışmaların 
kaynağının sadece yöntemsel olmadığı, dilsel olguları tanımalmada da yaklaşım 
farklılığı olduğu görülmektedir. Bu durum iki okulun oluştuğu bölgedeki farklı 
dilbilgisi geleneklerinden faydalanmış olabileceğini düşündürmektedir.

Basra﻿ ve Kûfe﻿ okullarının diyalektik mirasından sonra iki okulun görüşlerini 
sentezleyen Bağdat okulu oluşmuş artık dil﻿ araştırmaları daha teorik bir 
çerçeveye oturmuş ve dilbilgisi sistemleri birleşmiştir. Hatta İbn-i Cinnî﻿’den 
sonra dil felsefesi, ses ve anlam ilişkisi gibi konular Arap﻿ dilciliğinin araştırma 
ve üretme alanına dahil olmuştur91. 

Arap﻿ dilbilgisi okullarının bir diğeri Endülüs okuludur. Endülüs okulu Basra﻿ 
ve Kûfe﻿’de ortaya çıkan eserlerin Endülüs coğrafyasına aktarılması sonucunda 
gelişmiştir. Basra ve Kûfe’nin dil﻿ teorilerini merkeze alan eleştirel bir dilbilgisi 
okuludur92. Bu okulun kurucusu İbn-i Mâlik el-Kurtûbî Basra ve Kûfe okulu 
görüşlerini eklektik bir yöntemle birleştirerek özetleyici, öğretici, kural koyucu 
bir dilbilgisi geliştirmiştir. Yazdığı el-Elfiyye adlı şiirsel dilbilgisi kitabı sonraki 
dönemler için en sistematik ve etkili öğretim malzemelerinden biri olmuştur93. 
Bu okulun dilcilerinden İbn-i Madâ﻿ Arap dilbilgisine yönelttiği eleştirilerle 
ünlenmiştir. Dilbilgisinin dili açıklaması gerektiğini, dili zorlaştıran varsayımsal 
teoriler ve yapay kurallar üretmemesi gerektiğini vurgular94. Ayrıca Basra ve 
Kûfe okulllarının meşhur amil anlayışını reddeder, irâb olayının dıştan gelen 
bir etki değil dilin kullanımında doğal olarak oluşan bir olgu olduğunu belirtir95. 
İbn-i Madâ’nın düşünceleri Arap dilbilgisi yöntem eleştirisi açısından çok 
değerlidir. Arap dilbilgisi geleneğini oluşturan Sîbeveyhi﻿’nin temel teorilerinden 
olan âmil kavramını eleştirdiği için Arapça﻿ dilbilgisi yönteminde bir kırılma 
noktası olarak değerlendirilmiştir. Dili mantıksal değil psikolojik ve doğal bir 

90	 Bakırcı ve Demirayak, a.g.e. s. 70-71
91	 Carter, 2006: 111-115 
92	 Corriente, 1992: 11–12
93	 İbn-i Mâlik, Al-Alfiyye, 1882.
94	 İbn-i Madâ, 1947: 15-16
95	 İbn-i Madâ, a.g.e. s.  33-40



26  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

fenomen olarak görmesiyle erken dönem dil felsefesi örneklerinden biridir96. 
Fakat İbn-i Madâ’nın eleştirileri Arap dilbilgisi geleneğinde istenen yaygınlığı 
kazanamamıştır. Basra ve Kûfeli dilcilerin otoritesinin üstüne çıkamamıştır.

Mısır﻿ Dilbilgisi okulu da sentezci Bağdat okulu sonrası oluşmuş Bağdat 
okulunun uzlaştırıcı tavrını merkeze alarak öğretim merkezli bir dilbilgisi 
geleneği oluşturmuştur97. Mısır okulu kısa şerhler, ders halkaları için sade 
metinler, kolay dilbilgisi öğretimi gibi ilkeler üzerine kurulan didaktik bir 
dilbilgisi okuludur. Bu okulun en önemli özelliği didaktik amaçlı olduğu için 
Arap﻿ dilbilgisi kategorilerini azaltıp, dilbilgisi kavramlarını sistematikleştirmiş 
olmasıdır98.

Sonuç

Arap﻿ Dilbilim geleneğinin oluşma süreci değerlendirilirken öncelikle 
dikkate alınması gereken konu dilbilimi dahil İslam bilimlerinin oluşumunda 
İslam’ın yayıldığı coğrafyanın etkili olduğudur. Arap-İslam uygarlığının ünlü 
ilim merkezlerinin bulunduğu Irak﻿, Suriye﻿, Mısır﻿, Endülüs, Horasan gibi 
bölgeler önceki yüzyıllarda da bilimsel ve kültürel etkinliklere beşiklik ettiği 
bilinmektedir. Bu bağlamda İslam uygarlığının kadim uygarlık merkezlerinin 
mirası üzerinde yükseldiği söylenebilir, ya da söz konusu kadim uygarlık 
merkezlerindeki tarihsel birikim Arap-İslam egemenliği içinde kendini yeniden 
yaratma şansı bulmuştur denebilir. Bunun ilk örneği Mezapotamya bölgesinde, 
Irak coğrafyasında Basra﻿ ve Kûfe﻿ kentleri üzerinden başlayan Arap dilbilgisi 
çalışmalarıdır. Arap dilbilgisi çalışmalarının başlangıç gerekçeleri klasik Arap 
kaynaklarında net olarak açıklanamamıştır. Dil hatalarını ve Kur’an’ın yanlış 
okunmasını önleme, Kur’an ve Hadislerin anlaşılmasını kolaylaştırma çabası 
olarak zikredilen gerekçeler konunun bir yönüne ışık tutsa da temel gerekçeleri 
açıklamda yetersiz kalmıştır. Arapça﻿ dilbilgisi terimlerinin anlamsal kökleri 
çoğunlukla Arapça asla dayandırılmaya çalışılsa da dayandırıldıkları Arapça 
kökün anlamından uzak bir anlamla terimleştikleri görülür. Örneğin kaynaklarda 
nahiv kavramının Arapçada yönelmek anlamından genişletilerek terim haline 
geldiği yönünde değerlendirildiği görülmüştür. Oysa yönelmek anlamının 
“dilbilgisi” anlamı kazanması mümkün gözükmemektedir. Fakat tarihsel arka 
plan incelendiğinde daha önceki Süryani dilbilgisi geleneğinde nahiv sözcüğünün 
nahtâ ya da nahwâ biçiminde dilbilgisi anlamında kullanıldığı görülmüştür. 
Demek ki Mezopotamya﻿ bölgesinde Arap dilbilgisi çalışmalarından önce bir 
dilbilim geleneği vardır. 642 yılında İran﻿ toprağı olan Irak’ın fethini tamamlayıp 

96	 Corriente, a.g.e. s. 21
97	 Carter, 2006: 88-90
98	 Versteegh, 1997: 158



Şahin Bal  |  27

Hz. Ali döneminde devlet merkezinin o bölgeye taşınması Arap dilbilgisi 
çalışmalarının miladı sayılabilir. Fakat dilbilgisi çalışmalarını başlatan temel 
nedenin 686’da Abdulmelik bin Mervan’ın Arapçayı resmi dil﻿ yapması olarak 
düşünülmelidir. Çünkü bu tarihten sonra fethedilen topraklarda siyasal irade 
karşısında kendini ifade etmek için Arapça öğrenmek bir ihtiyaç halini almıştır. 
Fethedilen topraklarda Arap nüfusunun azınlık teşkil etmesi, yeni müslüman 
olan tebanın Arapça konuşmaya çalışırken dil hatası yapması, Kur’an’ı yanlış 
okuması ve ifadelerini anlamaması dilbilgisi çalışmalarını başlatan sosyal ve 
demografik fakat doğal nedenlerdir. Dolayısıyla Arap dil bilimleri ve diğer 
bilimlerin Irak coğrafyasında başlaması kadim mirasın siyasal ve sosyolojik 
gerekçelerle birleşmesi sonucu başlamıştır. Felsefe Yunanlıların mucizesi 
olmadığı gibi Arap dilbilimleri de Arap mucizesi değildir. 

Klasik dönem Arap﻿ dilcileri Arapça﻿ dilbilgisi yasalarını belirlemede tümel 
oluşturmak için Kur’an metninin oluştuğu iletişim değeri yüksek Hicaz﻿ 
kentlerinin ortak iletişim dili olan kent dili Arapça yerine arı dili ve otantik 
söylemi yakalama kaygısıyla bedevilerin yani kırsalın dilini kullanmaları 
Arapça dilbilgisi yöntemini oluşturmalarındaki en büyük handikap olduğu 
düşünülmektedir. Zira bu tümeli oluşturmak için toplanan dil﻿ malzemeleri farklı 
farklı bölgelerden alındığı için hem eşanlamlık hem de çokanlamlılık olgularını 
doğrumuş Arap dilinin kullanımında açmazlara neden olmuştur. Günümüzde 
Arapça dilbilgisinde görülen istisnaların ve kural fazlalığına bağlı dağınıklığının 
nedeni de dilbilgisi için derlenen malzemenin farklı farklı kaynaklardan 
derlenmiş olmasıyla izah edilebilir. 

Şurası bir gerçektir ki Arap﻿ dilbilgisini Irak﻿ coğrafyası oluşturmuştur. Basra﻿ 
ve Kufe okullarının bedevi dilinden derlenen sözcüklerle ürettiği kurallara 
bağlı dil﻿ Arapça﻿ konuşanların ortak iletişim dili olamamıştır. Fasih Arapça 
olan yazı dilinin bugün Arapların kullandığı lehçelerin üstüne çıkamayışının 
nedeni Basra ve Kûfeli dilcilerin ürettiği yapay ilim dili olmasıdır. Bu dil hem 
söyleniş açısından Bedevi huşunetini fonetik olarak hala taşımaktadır, kuralları 
bakımından öğrenimi zor bir dildir. Sonraki dönemlerde çıkan dilbilgisi okulları 
da bunu farketmiş fakat Arapçayı kolaylaştırma çabaları yeterli olmamıştır.



28  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

Kaynakça

Akar, Ali (2010). “Lehçe Oluşma Şartları ve Evreleri Bakımından Eski Türkiye 
Türkçesi”. TÜBAR (28), ss. 15-29.

Allen, James P. (2014). Middle Egyptian An Introduction to the Language and Cul-
ture of Hieroglyphs. Cambridge University Press. United Kingdom.

Attâr, Ahmed Abdulgafûr (1956). Mukaddimetu’s-Sıhâh. Kahire.
Aydın, Bünyamin (2023). “Modern Dönemde Nahiv–Mantık Tartışması: Aristo 

Mantığı–Arap Grameri İlişkisi Üzerine Üç Görüş.” Cumhuriyet İlahiyat Der-
gisi, 27/1, s. 30–45.

Bakırcı Selami ve Demirayak Kenan (2019). Arap Grameri Tarihi. Fenomen Yayın-
cılık. Erzurum.

Baum, W. ve Winkler, D. (2003). The Church of the East: A Concise History. 
Routledge

Belâzurî (1987). Fütûhu’l-Büldân. Thk. Suheyl Zekkâr. Dârü’l-Fikr. Beyrut.
Bölükbaşı, Mehmet. (2020). “Cahiliye Devrinde Araplarda Sosyal ve İktisadi Ha-

yat”. Uluslararası Yönetim ve Sosyal Araştırmalar Dergisi. 7 (13), s. 89-92.
Brock, Sebastian (1980). Syria and Mesopotamia in the 6th Century. Oxford.
Brock, Sebastian (1990a). The Syriac Fathers on Prayer and the Spiritual Life. 

Cambridge University Press. United Kingdom.
Brock, Sebastian (1990b). The Syriac Hymnody. NJ Gorgias Press. Piscataway, 
Brock, Sebastian (1996). Nisibis. Gorgias Press.
Brock, Sebastian (1997). “Syriac Grammar.” In Gorgias Encyclopedic Dictionary of 

the Syriac Heritage, 586–600
Brock, Sebastian (2001). A Brief Introduction to Syriac Literature. Gorgias Press. 

Piscataway: 
Brockelmann, Carl (1913a). Geschichte der Arabischen Litteratur. II. Leiden
Brockelmann, Carl (1913b). Grundriss der vergleichenden Grammatik der semitisc-

hen Sprachen. 2 cilt. Reuther & Reichard, Berlin.
Carter, M. G (2004). Sībawayhi. I.B. Tauris. London.
Carter, M. G. (2006). Arabic Linguistics: An Introductory Textbook. Edinburgh Uni-

versity Press.
Coakley, J. F. (1992). The Church of the East. London.
Corriente, Federico (1992). A Grammatical Sketch of the Spanish-Arabic Dialect 

Bundle. CSIC. Madrid. 
Crystal, David (2008). A Dictionary of Linguistics and Phonetics, Blackwell 

Publishing.
Dols, Michael W. (1968). The Origins of the Academy of Gundeshapur. Baltimore.



Şahin Bal  |  29

Donner, Fred M (1981). The Early Islamic Conquests. Princeton University Press. 
Princeton.

el-Câbirî, Muhammed Âbid (2000). Arap-İslam Kültürünün Akıl Yapısı, Çev, Bur-
han Köroğlu vd. Kitabevi. İstanbul.

el-Câbirî, Muhammed Âbid (2001). Arap-İslam Aklının Oluşumu, Çev, İbrahim Ak-
baba. Kitabevi. İstanbul.

el-Enbârî, Abdurrahman Ebu’l-Berekât (1957). Nuzhetu’l-Elibbâ fi Tabakâti’l-Ude-
bâ. Ebu’l-Fadl İbrahim. Kahire.

Erkman, Fatma ve Akerson (2007). Türkçe Örnekleriyle Dile Genel bir Bakış. Mul-
tilingulal Yayınları. Ankara.

eş-Şâtıbî, Ebu İshâk. tsz. el-Muvâfakât fî Usuli’ş-Şerîa. el-Mektebetu’t-Ticâriyye. 
Kahire

Fayda, Mustafa. (1993). “Cahiliye”. TDV İslam Ansiklopedisi.7.Cilt. İstanbul: TDV 
Yayınları.

Fiey, Jean Maurice (1965). Assyrie Chrétienne. Paris.
Fück, Johann (1920). Geschichte der Arabischen Grammatik. Teubner. Leipzig.
Fück, Johann (1950). Arabs in the Early Islamic Period. Brill. Leiden 
Goldziher, Ignace (2016). Klasik Arap Literatürü, Çev: Azmi Yüksel ve Rahmi Er. 

Vadi Yayınları. İstanbul.
Goodwin, William, W. (1874). Syntax of The Moods and Tenses of Greek Verb. 

Ginn Brothers. Boston.
Gumilev, Lev (1964). Tyurki v Drevnem Mire. LGU. Leningrad.
Gutas, Dimitri (1998.) Greek Thought, Arabic Culture. Routledge.
Halm, H. (1997). The Fatimids and Their Traditions of Learning, I.B. Tauris,
Hawting, G. R. (2000). The First Dynasty of Islam: The Umayyad Caliphate AD 

661–750. Routledge.
Healey, J. (2016). The Early Syriac Grammarians. Oxford University Press.
Hitti, Philip K (2002). History of the Arabs. 10th ed. Macmillan. London.
Holmes, Frederic Lawrence (1985). Lavoisier and the Chemistry of Life: An Explo-

ration of Scientific Creativity. University of Wisconsin Press. Madison.
İbn-i Cinnî, el-Hasâis. 1. Cilt. Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye. Beyrut.
Ibn Madâ (1947). Er-Reddu alâ’n-Nuhât. nşr. Şevkî Dayf. Kahire. 
İbn Mâlik. Al-Alfiyya. nşr. Derenbourg, 1882
İbnu’n-Nedîm, el-Fihrist. Thk, Rıza Taceddin.
İbrahim, Emel Acil. (2017). “el-Eserü’d-dînî ve’l-fikrî li’l-yehûd fî şemâli ve cenû-

bi’l-cezîrati’l-Arabiyye kable’l-İslam”. Mecelletu kulliyeti’t-terbiyeti’l-esa-
siyye li’l-ulûmi’t-terbeviyye ve’l-insâniye. (34), s. 243-262.



30  |  Klasik Dönem Arap Dilbilgisi Yönteminin Oluşum Süreci ve Tarihsel Gelişimi

Kennedy, Hugh (1986). The Prophet and the Age of the Caliphates. Longman. 
London

Kennedy, Hugh (2004). The Great Arab Conquests. Routledge. London
Nöldeke, Theodor (1905). Compendious Syriac Grammar. Çev. James A. Crichton. 

Williams & Norgate. London.
Owens, Jonathan (1988). Foundations of Grammar: An Introduction to Arabic Lin-

guistics. Harrassowitz. Wiesbaden.
Owens, Jonathan (2006). A Linguistic History of Arabic. Oxford University Press. 
Staal, Frits (1996). Ritual and Mantras Rules without Meanings. Motilal Banarsi-

dass. Delhi.
Sîbeveyhi (1316h). Kitâbu Sîbeveyhi. el-Matbaatu’l-Emîriyye. Kahire
Taberî, Muhammad b. Cerîr (1990). Târîh al-Rusul wa’l-Mulûk. Cilt, 3-4. Dâr al-

Fikr. Beyrut.
Trudgill, Peter (2000). Sociolinguistics. Penguin. England.
Versteegh, Kees (1977). Greek Elements in Arabic Linguistic Thinking. Brill. 

Leiden.
Versteegh, Kees (1997). The Arabic Linguistic Tradition. Routledge. London
Walker, R. B. (2000). The Role of the Syriac Language in Christian Education. 

Leiden.



31

Bölüm 2

Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd 
Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik 
Temelleri 

İrfan Köse1

Özet

Bu çalışmanda klasik Arapça gramer sisteminin zihinsel aktarıma temel oluşturan 
kaynakları, paradigmatik ve epistemolojik zemini ve metodolojisinin modern 
dilbilim perspektifinden analizi konu edilmiştir. Arapça gramer bilgisi, analoji 
gibi aklî (zihinsel aktarım) istişhâd yöntemleri de kullanılmasına rağmen, nihai 
olarak naklî (dilsel aktarım) istişhâd yöntemiyle elde edilen bilgiler üzerine inşa 
edilir. Modern dönemde dilbilim araştırmalarında yaşanan gelişmeler, genellikle 
dilin yapısını ve işleyişini ampirik ve formalist yöntemlerle analiz ederken, Arap 
gramerinin oluşum süreci, dilbilgisel kuralların vahiy, nakil, istikrâ (tümevarım) 
ve kıyas (analoji) gibi farklı bilgi kaynaklarıyla temellendirilmiştir. Bu sayede, 
dil bilgisinin yalnızca pratik bir araç olmaktan çıkıp, daha geniş bir bilgi 
anlayışı içerisinde konumlandırılmasına imkân tanınmıştır. Bu durum, klasik 
Arapça gramerini, modern anlamda dilbilimin ötesinde hem metodolojik hem de 
epistemolojik boyutlarıyla dikkate alınması gereken bir disiplin haline getirmiştir. 
Modern dönemde dilbilim alanındaki gelişmelere paralel olarak Arapça gramer 
sistemine ilişkin çözümlemeler yapılmaktadır. Buna karşın, Arapça gramer 
geleneği üzerine yapılan modern çalışmaların önemli bir kısmı, sistemin içsel 
tutarlılığını sağlayan epistemolojik temelleri ve paradigmatik arka planı ihmal 
etmektedir. Dahası, klasik gramerin temel unsurlarını konu edinen çalışmalarda 
paradigma, bilgi kaynağı ve metodoloji çoğu zaman birbirine karıştırılmakta; 
gramerin yöntemsel araçları, epistemolojik dayanakları ve bu çerçeveden 
doğan dilsel olgular iç içe geçirilerek sunulmaktadır. Bu çalışmada klasik 
Arapça gramer düşüncesinin iç dinamiklerinin ve kendi özgün bilgi teorisinin 
analizi  hedeflenmektedir. Bununla birlikte modern dönemde klasik Arapça 
gramer sisteminin korunması, revize edilmesi ya da tamamen terk edilmesi 
yönündeki tartışmalara doğrudan müdahil olmak amaçlanmamıştır. Aksine, 
söz konusu tartışmaların daha sağlıklı ve bilimsel bir zeminde sürdürülebilmesi 
için klasik dönemin epistemolojik ve metodolojik parametrelerinin doğru 
değerlendirilmesine katkıda bulunmak hedeflenmiştir.

1	 Dr. Öğr. Üyesi, Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Blimleri Bilim Dalı, 
Arap Dili ve Belagatı Anabilim Dalı, e-posta: irfkose@gmail.com. ORCID ID: 0000-0001-7903-5801.

???



32  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

Giriş

Bilimsel bir disiplinin oluşumu, ancak kendi nesnesini tanımlama, veri 
toplama ve bu verilerden sonuçlar çıkarma yöntemlerini sistemli bir şekilde 
belirlemesiyle mümkündür. Arap﻿ dili﻿ gramer﻿inin inşası da erken dönemlerden 
itibaren hem tarihsel﻿ hem de bilimsel açıdan karmaşık çok katmanlı bir süreç 
içinde ve metodolojik arayışlar ekseninde gelişmiştir. Bu süreç, sadece dilin 
kurallarının derlenmesinden ibaret değil, aynı zamanda bu kuralların hangi 
kaynaklara dayanarak, hangi paradigmatik ve epistemolojik zemin üzerinde 
ve hangi metotla inşa edildiği sorununu de içinde barındırır. Dilsel verilerin 
dayandığı kaynakla gramer﻿ kurallarının güvenilirliği sınarırken epistemoloji﻿k 
ve paradigmatik temel, bu kurallarının meşruiyetine ve geçerliliğine dayanak 
oluşturmaktadır. Kullanılan metodoloji﻿ ise gramatikal bilginin güvenilirliğinin 
ve sistematiğinin test edildiği en önemli araçtır.

Özellikle nahiv﻿ ilminin kurucularını, dilin kurallarını tespit etme ve bu 
kuralları meşru bir zemine oturtma zorunluluğuyla karşı karşıya bırakan 
teolingüistik﻿ ve etnolingüistik﻿ kaygı erken dönem Arapça﻿ gramer﻿ metodolojisinin 
en önemli iki paradigmasını oluşturur. Bu kaygı, İslâm﻿’ın yayılmasıyla Arap﻿ 
olmayan toplulukların Arapça öğrenme ihtiyacıyla birleşince gramer kurallarının 
sistemli bir şekilde incelenmesi zorunluluk haline gelmiştir. Bu tehdide karşı 
pürist﻿ bir refleksle hareket eden dilciler, dilin mevcut hâlini tasvir etme, onu 
yabancı unsurlardan koruma ve ideal formuna geri döndürme misyonunu 
birlikte üstlenmiştir. Dilde ideal form arayışı dilcileri, gramer bilgisini rastgele 
bir gözlemden ziyade, güvenilir kabul edilen kişi ve otantik kaynaklardan 
nakil﻿ yoluyla elde etmeye yöneltmiştir. Gramer bilgisinin inşasında analoji﻿ 
gibi aklî﻿ (zihinsel﻿ aktarım) istişhâd﻿ yöntemleri de kullanılmasına rağmen, nihai 
olarak naklî﻿ (dilsel﻿ aktarım) istişhâd﻿ yöntemiyle elde edilen bilginin üstünlüğü 
anlayışı, söz konusu ideal dil paradigmasına dayanır. Nakli esas alan bu ideal 
dil paradigması﻿, coğrafî﻿ ve zamansal sınırlamalar gibi bazı değerler dizisini de 
beraberinde getirmiştir. Bunlara ilave olarak “muâsara﻿ hicâb﻿” (çağdaş﻿ kişilerden 
dil malzemesi almama)2 ve belirli kabilelerin şivelerinin diğerlerinden daha saf 
kabul edilmesi gibi ilkeler, dilin kurucu metinlerinin ortaya çıkmasına zemin 
hazırlayan paradigmatik alt yapıyı oluşturmuştur.

Klasik﻿ Arapça﻿ gramer﻿ bilgisinin kaynağını ve geçerliliğini belirleyen 
epistemolojik temelleri, paradigmatik alt yapısı üzerine inşa edilmiştir. Bilginin 
kaynağı ve kanıtlama biçimi bakımından kendine özgü olan bu epistemolojik 
temeller, semâ﻿ ve rivayete dayalı nakil﻿ yoluyla elde edilen fasih﻿ Arap﻿ şiiri, fasih 
Arap kabilelerinin dili, Kur’ân﻿ ve hadis﻿ gibi kaynaklarından derlenen verilerden 

2	 Muâsara hicâb kuralı için bk. Soner Gündüzöz, Arap Düşüncesinin Büyübozumu (Samsun: Etüt 
Yayınları, 2011), 32.



İrfan Köse  |  33

oluşmuştur.3 Bu kaynaklardan derlenen verilerle inşa edilecek Arapça gramer 
sistemi için metodun önemi tartışmasız merkezi bir konuma sahiptir. Başlangıçta 
dağınık ve sezgisel algıya dayalı çabalar, zamanla daha sistemli ve metodolojik 
bir yapıya bürünmüştür. Özellikle Basra﻿ ve Kûfe﻿ ekollerinin teşekkülüyle, 
gramer bilgisi artık sadece sezgiye dayanan bir olgu olmaktan çıkmış, belirli 
metodolojik prensiplere bağlı, sistematik bir bilim dalı haline gelmiştir. Bu 
süreçte dilin kuralları, önceden belirlenmiş ve kabul görmüş kaynaklardan 
delillerle temellendirilmiştir. Bu yaklaşım, gramer çalışmalarında metodun 
sadece bir araç değil, aynı zamanda bilginin meşruiyetini sağlayan bir temel 
olduğu fikrini pekiştirmiştir.

Arap﻿ dili﻿ gramer﻿ çalışmalarının metodolojiye dayalı olarak şekillenmesi, 
İslâm﻿’ın ilk yüzyıllarına kadar uzanan ve sosyokültürel değişimlerle doğrudan 
ilişkili olan köklü bir tarihsel﻿ süreç izler. Bu süreç, özellikle nahiv﻿ (sentaks) 
ve sarf (morfoloji﻿) disiplinlerine yönelik çalışmalarla paralel yürümüştür. Basra﻿ 
ve Kûfe﻿ okullarının öncülüğünde başlayan ve daha sonra Bağdat﻿, Kahire﻿ ve 
Endülüs﻿ gibi merkezlerde gelişen bu hareket, bilginin nasıl elde edileceği ve 
dilin nasıl bir sistematiğe tabi tutulacağı sorularını merkeze almıştır.

Klasik﻿ Arapça﻿ gramer﻿ çalışmalarının ilk sistematik örnekleri, dilin teorik 
altyapısının kurulmasında kilometre taşı olmuştur. Bu çalışmalar, klasik﻿ Arap﻿ dili﻿ 
metodolojisinin gelişmesinde ve sistemleşmesinde de önemli roller üstlenmiştir. 
Halīl b. Ahmed﻿ (ö. 175/791), fonetik﻿ ve leksikoloji﻿k çalışmalarının yanında 
derleme faaliyetlerini de başlatarak nakil﻿ sisteminin ilk örneklerini uygulamalı 
olarak ortaya koymuştur.4 Sībeveyhi﻿’nin (ö. 180/796) el-Kitāb﻿’ı her ne kadar 
doğrudan bir usul﻿ kitabı olmasa da kendisinden önceki birikimi ve dilcilerin 
metodolojik yaklaşımlarının ipuçlarını sunması ve sonraki nesillere aktarması 
bakımından büyük önem taşır. Kisāī﻿ (ö. 189/805), Ferrā (ö. 207/822) ve Müberred﻿ 
(ö. 286/900) gibi öncü isimler, gramer bilgisinin aktarım yollarının, kanıtlama 
yöntemlerinin ve bu delillerin hiyerarşisinin belirlenmesinde etkili olmuşlardır. 
Bu müelliflerin çalışmaları, ilerleyen yüzyıllarda gramer metotlarını tartışan ve 
inceleyen müstakil eserlerin yazılmasına zemin hazırlamıştır. Daha sonra İbn 
Cinnī﻿ (ö. 392/1002) el-Ḫaṣāiṣ﻿’inde, dilin kaynaklarının ve metodolojisinin 
felsefî ve teorik altyapısını açıklamıştır. Kemāleddin el-Enbārī﻿ (ö. 577/1181) ve 
Celāleddin es-Suyūtī﻿ (ö. 911/1505) gibi âlimler ise bu mirası daha sistematik 
hale getirerek, klasik Arapça﻿ gramer metodunu inceleyen bağımsız eserler 
kaleme almıştır.

3	 Ebū’l-Berekāt Kemāluddīn el-Enbārī, el-İġrāb fī cedeli’l-iʿrāb, thk. Seyyid Mehdī Hasan (Beyrūt: 
Dāru’l-Fikr, 1971), 38; Ebū’l-Fażl Celāleddīn es-Suyūṭī, el-İḳtirāḥ, thk. Abdülḥakīm Atıyye 
(Dımaşḳ: Dāru’l-Beyrūtī, 2006), 39.

4	 Muṣṭafā Ṣādıḳ er-Rāfiʿī, Tārīḫu ādābi’l-ʻArab (Beyrūt: Dāru’l-Kutubi’l-ʿIlmiyye, 2000), 1/214.



34  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

Modern﻿ dönemde ise Goldziher﻿ (1850-1921), Brockelmann﻿ (1868-1956) 
ve Kees Versteegh﻿ (1947-) vb. oryantalist araştırmacılar bu süreci, dilin 
kodifikasyonu ve normatifleşmesi bağlamında incelemişlerdir.5 İbrāhīm 
Mustafā﻿ (1888-1962), Mahmud es-Sa‘rān﻿ (1922-1963), İbrahim Enīs﻿ (1906-
1977), Mehdi el-Mahzūmī﻿ (1917-1993), Abduh Rācihī﻿ (1937-2010), Temmām 
Hassān﻿ (1908-2011), Kemāl Bişr﻿ (1921-2015), Abdulkādir el-Mehīrī﻿ (1934-
2016), Nihād el-Mūsā﻿ (1942-2022), Murtezā Cevād Bākır﻿ (1944-), Abdusselām 
el-Misiddī﻿ (1945-), Abdulkādir el-Fāsī el-Fihrī﻿ (1947-), Mustafā Galfān﻿ 
(1952-) ve Hāfız İsmāīlī el-‘Alevī (1971-) gibi çağdaş﻿ Arap﻿ araştırmacılar ise 
genellikle klasik﻿ metodolojiyi eleştiren ve modern dilbilimin imkânlarından da 
faydalananan çalışmalar yapmıştır.6 Türkiyede yapılan akademik çalışmalarda 
klasik Arapça﻿ gramer﻿ sisteminin metdolojisini ve zihinsel﻿ alt yapısını bütüncül 
bir şekilde inceleyen eserler görece daha azdır.7 Genellikle bir müellifin veya 
eserin metodolojisi﻿8 bağlamında gramer metodu işlenmektedir. Ayrıca müstakil 

5	 Ayrıntılı bilgi için bk. Ignace Goldziher, Klasik Arap Literatürü (Ankara: Vadi Yayınları, 2012); 
Brockelmann Carl, Tārīḫu’l-edebi’l-ʻArabī (el-Ḳāhire: Dāru’l-Maʿārif, ts.); Kees Versteegh, “Bir 
Öğrenim İmparatorluğu: Küresel Bir Dil Olarak Arapça”, çev. İbrahim Fidan, Marife 16/2 (2016), 
363-374.

6	 İbrāhīm Muṣtafā, İḥyāu’n-naḥv (el-Ḳāhire: Maṭbaʿatu Lecneti’t-Teʾlīf ve’t-Terceme ve’n-Neşr, 
1937); Maḥmūd es-Sa‘rān, ʻİlmu’l-luġa (Beyrūt: Dāru’n-Nahẓati’l-ʻArabiyye, ts.); İbrāhim 
Enīs, Min esrāri’l-luġati’l-ʿArabiyye (el-Ḳāhire: Mektebetu’l-Enceli’l-Mıṣriyye, 1966); Mehdi 
el-Maḥẓūmī, Fi’n-naḥvi’l-ʻArabī (Beyrūt: Dāru’l-İdāreti’l-ʻArabiyye, 1986); ʿAbduh er-Rāciḥī, 
Fıḳhu’l-luġa fī’l-kutubi’l-ʿArabiyye (Beyrūt: Dāru’n-Nehḍāti’l-ʿArabiyye, 1972); Temmām 
Hassān, el-Uṣūl dirāse epistemolojiyye li’l-fikri’l-luġavī ʻinde’l-Arabi’n-naḥvī (el-Ḳāhire: 
ʻĀlemu’l-Kütüb, 2000); Kemāl Bişr, Dirāsāt fī ʿilmiʾl luġa (el-Ḳāhire: Dāru’l-Ġarīb li’n-Neşr 
ve’ṭ-Ṭıbāʿa, 1998); ʿAbdulḳādir el-Mehīrī, Naẓarāt fī’t-turās̱i’l-luġaviyyi’l-ʿArabī (Tūnis: Dāru’l-
Ġarbi’l-İslāmī, 1993); Nihād el-Mūsā, Naẓariyye en-Naḥvi’l-ʿArabī fī żav’i menāhici’n-naẓari’l-
luġavī el-hadīs̱ (Ürdün: el-Muessesetu’l-ʻArabiyye li’d-Dirāsāt ve’n-Neşr, 1980); Murteżā Cevād 
Bākır, Muḳaddime fī naẓariyyeti’l-ḳavāʻi’t-tevlīdiyye (ʿAmmān: Dāru’ş-Şurūḳ, 2002); ̒ Abdusselām 
el-Misiddī, et-Tefkīru’l-lisānī fi’l-ḥażārati’l-ʻArabiyye (Beyrūt: Dāru’l-Maʿrife li’l-Kütüb, 1986); 
ʻAbdulḳādir el-Fāsī el-Fihrī, el-Lisāniyyāt ve’l-luġati’l-ʻArabiyye (Paris: Dāru Tūbḳāl, 1993); 
Muṣtafā Ġalfān, el-Lisāniyyātu’l-fi’s̱-s̱eḳāfeti’l-ʻArabiyye el-ḥadīs̱ (Beyrūt: Dāru’l-Beyḍā, 2006); 
Ḥāfıẓ İsmāʿīl el-ʻAlevī, el-Lisāniyyāt fi’s̱-S̱e’ḳāfeti’l-ʿArabiyye (Beyrūt: Dāru’l-Kitābi’l-Cedīd, 
2009).

7	 Bk. Malik Çalık, “İlk Dönem Nahiv Çalışmalarında Metot”, Hafıza 4/1 (2022), 56-70; İrfan Kaya 
- Sinan Arslan, “Nahiv Usûlünün Gelişiminde Diğer Usûl İlimlerinin Etkileri”, Sultan İlahiyat 
Araştırmaları Dergisi 3/1 (2025), 45-63.

8	 Bk. Muhammed Çetkin, “Suyûtî’nin Nahivdeki Yöntemi”, Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Dergisi (BUSBED) 11 (2016), 71-98; Abdülhamit Turgut, “Şihâbüddîn El-Hafâcî Ve 
Nahivdeki Yöntemi”, Türkiye İlahiyat Araştırmaları Dergisi 6/2 (2022), 845-866; Mucahit Ekinci, 
“Zeccâc’ın Me’âni’l-Kur’ân ve İ’râbuhu Adlı Eserinde İstişhâd Metodu”, Marifetname 9/2 (2022), 
467-492.



İrfan Köse  |  35

olarak şiirin,9 Kur’ân﻿’ın,10 hadislerin11 ve diğer dilsel﻿ malzemenin12 gramer 
kurallarının tespitinde kullanılmasının yöntemlerini konu edinen çalışmalar da 
yapılmıştır. 

Modern﻿ dönemde dilbilim araştırmalarında yaşanan gelişmeler, genellikle 
dilin yapısını ve işleyişini ampirik ve formalist yöntemlerle analiz ederken, 
Arap﻿ gramerinin oluşum süreci, dilbilgisel kuralların vahiy﻿, nakil﻿, istikrâ﻿ 
(tümevarım﻿) ve kıyas﻿ (analoji﻿) gibi farklı bilgi kaynaklarıyla temellendirilmiştir. 
Bu sayede, dil bilgisinin yalnızca pratik bir araç olmaktan çıkıp, daha geniş bir 
bilgi anlayışı içerisinde konumlandırılmasına imkân tanınmıştır. Bu durum, 
klasik﻿ Arapça﻿ gramerini, modern anlamda dilbilimin ötesinde hem metodolojik 
hem de epistemolojik boyutlarıyla dikkate alınması gereken bir disiplin haline 
getirmiştir. Modern dönemde dilbilim alanındaki gelişmelere paralel olarak 
Arapça﻿ gramer﻿ sistemine ilişkin çözümlemeler yapılmaktadır. Buna karşın, 
Arapça gramer geleneği üzerine yapılan modern çalışmaların önemli bir kısmı, 
sistemin içsel tutarlılığını sağlayan epistemolojik temelleri ve paradigmatik arka 
planı ihmal etmektedir. Dahası, klasik gramerin temel unsurlarını konu edinen 
çalışmalarda paradigma﻿, bilgi kaynağı ve metodoloji﻿ çoğu zaman birbirine 
karıştırılmakta; gramerin yöntemsel araçları, epistemolojik dayanakları ve bu 
çerçeveden doğan dilsel﻿ olgular iç içe geçirilerek sunulmaktadır.

Klasik﻿ Arapça﻿ gramer﻿ sisteminin modern perspektiften yeniden ele 
alınabilmesi için iki temel önkoşulun karşılanması gerekmektedir. Birincisi, bu 
sistemin teşekkülünü zorunlu kılan tarihsel﻿, kültürel ve ilmî bağlamın doğru bir 
şekilde tespit edilmesidir. İkincisi ise, sistemin epistemolojik güvenilirliğini ve 
geçerliliğini sağlayan bilgi kaynaklarının titizlikle ortaya konulmasıdır. Ancak 
bu şartlar yerine getirildiğinde, klasik﻿ gramerin modern dilbilimsel yaklaşımlar 
karşısındaki konumu sağlıklı bir biçimde değerlendirilebilir.

9	 Bk. Mustafa Keskin - Hasan Dal, “Nahivde Şiirle İstişhad: Saîd El-Efganî’nin el-Mûcez Adlı Eseri 
Örneğinde”, Gaziantep Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 1 (2023), 1-26; Mehmet Zahid Çokyürür, 
“İslâmî Dönem Şiirlerinin İstişhâd Değerine İlişkin Yaklaşımlar”, İlahiyat Tetkileri Dergisi 63 
(2025), 32-44.

10	 Bk. Ayşe Meydanoğlu - Muzaffer Özli, “İbn Hişam el-Ensârî’nin Kur’ânî Delillerle İstişhâd 
Yöntemi”, İlahiyat Fakültesi Dergisi 22/1 (2017), 165-181.

11	 Bk. Hüseyin Tural, “Arap Dilinde Şiir ve Hadisle İstişhâd Meselesi”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 9 (1990), 67-79; M. Mücahit Asutay - H. İbrahim Doğan, “İbn Cinnî, Nahivde 
Hadisle İstişhâdı Kullandı mı? Eleştirel Bir Yaklaşım”, Turkish Studies Ankara-Turkey 13/15 
(2018), 21-38; Mehmet Yılmaz - Muhammed Ourot, “Sîbeveyhi’nin Kıraatlerle İstişhâd Yöntemi”, 
Dicle İlahiyat Dergisi 25/2 (2022), 445-467; Sedat Tuna, “Nahiv Kaidelerinin Belirlenmesinde 
Hadislerin İstişhad Olarak Kullanılması”, Darulhadis İslami Araştırmalar Dergisi 7 (2024), 
146-173; Ramazan Kılıç - Mehmet Turan, “Klasik Arap Dil Metodolojisinde Hadislerle İstişhâd: 
Sîbeveyhi Örneği”, Diyanet İlmi Dergi 60/3 (2024), 953-990.

12	 Bk. Muhammet Selim İpek, Klasik Dönem Arap Edebiyatında Nesir (Ankara: Gece Kitaplığı, 
2014).



36  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

Bu çalışmada klasik﻿ Arapça﻿ gramer﻿ düşüncesinin iç dinamiklerinin ve 
kendi özgün bilgi teorisinin analizi hedeflenmektedir. Bununla birlikte modern 
dönemde klasik Arapça gramer sisteminin korunması, revize edilmesi ya 
da tamamen terk edilmesi yönündeki tartışmalara doğrudan müdahil olmak 
amaçlanmamıştır. Aksine, söz konusu tartışmaların daha sağlıklı ve bilimsel bir 
zeminde sürdürülebilmesi için klasik dönemin epistemolojik ve metodolojik 
parametrelerinin doğru değerlendirilmesine katkıda bulunmak hedeflenmiştir.

1. Naklî (Dilsel) İstişhâdın Paradigmatik Temelleri ve Düşünsel Arka 
Planı

Klasik﻿ Arapça﻿ gramer﻿ sistemi, dilin yapısal kurallarını açıklamakla kalmamış, 
buna ek olarak bilginin üretimi, doğrulanması ve aktarımı üzerine özgün bir 
düşünce sistemi inşa etmiştir. Hukuk﻿ ve felsefe﻿ gibi çeşitli ilim dallarıyla etkileşim 
içinde gel işen bu sistem, aynı zamanda teolojik ve etnik etkilerin de kesişim 
noktasında yer alır. Arap﻿ dili﻿ gramer sisteminin kurucularını, dilin kurallarını 
belirleme ve bu kuralları meşruiyet temelinde yapılandırma gerekliliğiyle karşı 
karşıya getiren etkenlerin başında, teolingüistik﻿ ve etnolingüistik﻿ kaygılar yer 
almaktadır. Bu iki temel kaygı, erken dönem Arapça gramer çalışmalarının 
şekillenmesinde belirleyici iki ana paradigma﻿ olarak öne çıkar.

Gramer çalışmalarının ortaya çıkışı, 1./7. yüzyılda İslâm﻿’ın yayılışıyla dilin 
ve metnin korunması ihtiyacına  dayanır. Arap﻿ olmayan milletlerin İslâm’a 
girmesiyle Kur’ân﻿’ın doğru okunması ve anlaşılması hayati önem kazanmış, bu 
da Arapça﻿ dilbilgisini pratik bir iletişim aracı olmaktan çıkararak kutsal misyon 
taşıyan bir disipline dönüştürmüştür.13 Bu tarihsel﻿ bağlam, klasik﻿ Arapça 
gramerini modern dilbilimden ayıran temel farkları da ortaya koyar. Zira Arapça 
dilbilgisi, yalnızca bir kurallar bütünü değil aynı zamanda dilin korunmasına, 
normatif﻿ bir standardın belirlenmesine ve kutsal metinlerin (özellikle Kur’ân 
ve hadis﻿) doğru yorumlanmasına hizmet eden bir araç olarak görülmüştür. Bu 
çerçevede dil, Batı dilbiliminde olduğu gibi nötr bir iletişim aracı değil, ilahi 
hakikatin taşıyıcısı olarak algılanmıştır. Arapça gramerin paradigmatik temelleri, 
dilin nasıl bir sistem olarak kurgulandığına dair derin bir felsefi vizyon sunar. 
Bu yaklaşım, dili yalnızca kelime ve kuralların birleşiminden ibaret görmez. 
Aksine, ilahi bir tasarıma sahip olduğunu ima eder. Dilin tercihe bağlı ve 
zorunlu unsurlardan oluştuğu düşüncesi, dil kurallarının keşfini kozmolojik 
düzenin keşfiyle eşdeğer kılar. Dile teolingüisitk paradigmayla yaklaşım dilin 
işleyiş sitemine yüklenen değerlere de yansır. Örneğin, kelimelerin i‘rab﻿ (çekim) 
ve bina (çekimsizlik) durumları, sadece morfolojik veya fonoloji﻿k değil, aynı 

13	 Zafer Kızıklı, “Ebu’l-Esved Ed-Düeli’nin Arap Gramer Tarihindeki Yeri ve Önemi”, Dinî 
Araştırmalar 9/25 (2006), 266.



İrfan Köse  |  37

zamanda cümle içindeki nizam (düzen) ve takdir (işlevsel değer) ilişkisine göre 
belirlenir. Bir ismin merfu ya da mansub oluşu, onun cümledeki konumunu ve 
işlevini gösterir. Bu yaklaşım, dilin her unsurunun belirli bir amaca hizmet ettiği 
fikrine dayanır. Yine kelimelerin fesahat﻿ ve işleklik durumuna göre makbulden 
(beğenilen) merdûde (kabul görmeyen) bir değer skalasına tabi tutulması dile 
ilahi dokunuş düşüncesinin izlerini taşır. Benzer şekilde, asl (temel) ve fer‘ (tali) 
ayrımı da klasik gramerin yapısal anlayışını yansıtır. İsim cümlesi temel kabul 
edilirken, fiil cümlesi tali bir yapı olarak değerlendirilir. Bu hiyerarşik yapı, dilin 
mantıksal bütünlüğünün korunmasında ve kuralların türetilmesinde belirleyici 
bir rol oynar. Böylece her fer‘in bir asla dayandırılması, dilin tutarlı ve düzenli 
bir sistem olarak algılanmasını pekiştirir. Bu anlayış, modern dilbilimdeki 
“derin yapı” kavramıyla benzerlikler taşır.14 Klasik﻿ gramerin merkezinde yer 
alan bir diğer temel anlayış, Arap dilinin ilahi kökenli oluşudur. Arapça, yalnızca 
iletişim aracı değil, ilahi bir mucize ve insanın en temel ayırt edici vasfı olarak 
görülmüştür. Bu anlayış, gramer﻿ çalışmalarını kuru bir teknik analiz olmaktan 
çıkarıp, anlamın ve hakikatin keşfine yönelik bir entelektüel arayış haline getirir. 
Dilin sosyal bir sözleşme olmasının yanında, ilahi bir tasarımın ürünü olduğu 
fikri, bu teolingüisitk paradigmatik düşünsel yapının temel taşıdır.

İslâm﻿’ın farklı coğrafyalara yayılması ve Arap﻿ olmayan toplulukların Arapça﻿ 
öğrenme ihtiyacının artması, gramer﻿ kurallarının sistemli biçimde ele alınmasını 
zorunlu kılmıştır. Bu gelişmeler karşısında, dilciler yalnızca mevcut dil yapılarını 
tanımlamakla yetinmemiş, aynı zamanda dili yabancı etkilerden arındırma ve 
onu idealize edilen özgün hâline döndürme çabası içine girmiştir. Bu bağlamda, 
dilin saf ve bozulmamış hâlini yeniden inşa etme arayışı, gramer bilgisinin 
doğrudan gözleme değil, güvenilir kabul edilen kişi ve otantik kaynaklardan 
nakil﻿ yoluyla elde edilmesine dayalı bir anlayışı öne çıkarmıştır. Dilde bu 
ideal form paradigması, belirli tarihsel﻿ ve coğrafî﻿ sınırlılıkları da beraberinde 
getirmiştir.15

Pürist bir refleksle dilin zaman parantezine alınmasıyla bağlantılı olarak, 
“muâsara﻿ hicâb﻿” (çağdaş﻿ olandan dil malzemesi almama) kuralı ve istişhâd﻿ asrı 
anlayışı da ortaya çıkmıştır.16 Ebū Amr b. el-Alā﻿ (ö. 154/771) gibi önde gelen 
dilciler, kendi çağdaşları olan Cerīr﻿ (ö. 569 veya 580) ve Ferezdak﻿ (ö. 114/732) 

14	 Chomsky’nin öne sürdüğü derin yapı ve yüzey yapı kavramlarıyla ilgili bk. Bilginer Onan, “Derin 
Yapı Yüzey Yapı İlişkisi Bağlamında Temel Dil Becerileri Üzerine Bir Analiz Çalışması”, Ana Dili 
Eğitimi Dergisi 3/3 (2015), 91-110; Fatih Müldür, “Noam Chomsky’de Üretici Dilbilgisi: Derin 
Yapı ve Yüzey Yapı Ayrımı”, Kaygı 27 (ts.), 2016.

15	 Soner Gündüzöz, “Kur’an’da Yerleşik Gramer Kurallarına Aykırı Dil Yapıları ve Kur’an’ın Lehçe 
Haritası Üzerine Bir İnceleme (I)”, Nüsha 2/6 (ts.), 78.

16	 ʿAbdulḳādir b. ʿÖmer el-Baģdādī, Ḫizānetu’l-Edeb ve Lubbu Lubābi Lisāni’l-ʿArab, thk. 
ʿAbdusselām Muḥammed Hārūn (el-Ḳāhire: Mektebetu’l-Ḫāncī, 1997), 1/6.



38  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

gibi şairleri sabi (çömez) olarak nitelendirip onlardan şiir﻿ almayı reddetmişlerdir.17 
Bu tutum, yalnızca dildeki muhtemel hatalara değil, aynı zamanda eski neslin 
dilsel﻿ selîkasının (doğal dil sezgisi) yeni nesillerde bulunmadığına dair inanca 
dayanmaktadır. Hatta Adī b. Zeyd﻿ (ö. 600 civarı) ve Ebū Duād el-Eyādī﻿ gibi 
câhiliyenin ilk tabakalarından olan kimi şairler bile dillerinin bozuk olduğu 
gerekçesiyle gramercilerin ithamına maruz kalmıştır.18

Gramer kurallarına kaynaklık edecek dilsel﻿ malzemenin tarihsel﻿ sınırları, 
dilciler tarafından “istişhâd﻿ asrı” olarak adlandırılan ve dilin en saf hâlinin 
belgelendiğine inanılan belirli bir zaman aralığını oluşturmuştur. Bu dönem, 
dilsel birikimin başlangıcı kabul edilen İmruülkays﻿’ın (ö. 540 dolayları) 
şiirleriyle başlatılır ve Ebū Amr b. el-Alā﻿’nın çağdaşı olan şairlerle son bulur.19 
Zamanın sonu, özellikle şehirlerde yaşayanlar için 2./8. yüzyılın ortaları olarak 
belirlenirken, çöl yaşamının devam ettiği bölgeler için bu süre 4./10. yüzyılın 
sonlarına kadar uzatılmıştır.20 Bu durum, yabancı dillerle ve kültürlerle temasın 
dil bozulmalarına yol açtığına dair yaygın bir kanaatin sonucudur. Genellikle 
2./8. yüzyıldan sonra yaşamış şairler muhdesūn veya müvelledūn olarak 
isimlendirilmiş ve dillerinde yabancı unsurların etkisi veya lahn (telaffuz ya da 
gramer﻿ hatası) görüldüğü gerekçesiyle şiirleri nadiren delil olarak kullanılmıştır. 
Bu grubun en bilinen örneklerinden olan Beşşâr b. Bürd﻿ (ö. 167/783-84) ve 
İbrāhīm b. Herme﻿ (ö. 150/767), her ne kadar bazı dilciler tarafından istişhâd için 
kullanılmışsa da dilsel isnatta son halka kabul edilmiştir.21 

Coğrafî sınırlama ise, dilin bozulmamış olduğuna inanılan Arap﻿ 
Yarımadası’nın iç kesimlerindeki çöl kabilelerinin dillerinin esas alınması, 
diğer bölgelerdeki (özellikle yabancı kültürlerle temas kuran) kabilelerin dilinin 
ise dışarıda bırakılması şeklinde tezahür etmiştir. Bu durum, özellikle Kureyş﻿ 
şivesinin üstünlüğüne dair yerleşik düşünceyle de ilişkilendirilmiştir.22 Kays﻿, 
Temīm﻿, Esed﻿, Tayy﻿, Huzāa﻿, Kināne﻿, Ghatafān﻿ gibi kabilelerin dilleri güvenilir 
kabul edilirken, yabancı kültürlerle yoğun etkileşim içinde olan Lahm﻿, Cüzām﻿, 

17	 Ebū ʿAlī Ḥasan İbn Reşīḳ el-Ḳayrevānī, el-ʿUmde fī ṣınāʿati’ş-şiʿr ve naḳdih, thk. Nebevī 
ʿAbdülvāḥid Şaʿlān (Kahire: Mektebetu’l-Ḫāncī, 2000), 1/137.

18	 Ebū ʻUbeydillāh Muḥammed b. ʻİmrān el-Merzübānī, el-Müveşşaḥ, thk. Muhammed Hüseyin 
Şemseddīn (Beyrūt: Dāru Mektebeti’l-ʿİlmiyye, 1995), 91.

19	 Hassān, el-Uṣūl, 101.
20	 Rāfiʿī, Tārīḫu ādābi’l-ʻArab, 1/215.
21	 Ebū Osmān ʻAmr b. Baḥr el-Cāḥiẓ, el-Beyān ve’t-tebyīn, thk. Abdüsselām Muḥammed Hārūn (el-

Ḳāhire: Mektebetu’l-Ḫāncī, 1998), 1/49; Ebū Muḥammed ʿAbdullāh b. Muslim İbn Kuteybe, eş-
Şiʿr ve’ş-Şuʿarāʾ, thk. Aḥmed Muḥammed Şākir (el-Ḳāhire: Dāru’l-Maʿārif, 1967), 2/757; Saîd 
el-Efḳānī, Fī uṣūli’n-naḥv (Beyrūt: el-Mektebetu’l-İslāmiyye, 1987), 19.

22	 Ebū’l-Ḥüseyin Aḥmed İbn Fāris, eṣ-Ṣāḥibī fī fıḳhi’l-luġa, thk. Aḥmed Muḥammed Beyḍūn (Beyrūt: 
Dāru’l-Kutubi’l-ʿIlmiyye, 1997), 19; Soner Gündüzöz, “Klâsik ve Modern Arap Literatürü 
Açısından İslam Düşüncesinde Hakikat ve Mecaz Tartışmaları”, İslami İlimler Dergisi 8/1 (2013), 
32.



İrfan Köse  |  39

Gassān﻿, İyād﻿ gibi kabilelerin ve şehirlerde yaşayanların dilleri delil çemberinin 
dışında tutulmuştur.23 Bu yaklaşım, tenḳiyetu’l-ʻArab (Arapçayı arındırma) 
düşüncesinin bir yansımasıdır.24 İlginç bir şekilde, Kureyş﻿ şive﻿si bir yandan 
Arapçanın en fasih﻿ biçimi olarak yüceltilmiş, diğer yandan şehirli yapısı ve 
ticaret dolayısıyla yabancılarla yoğun teması nedeniyle dilcilerin çoğu tarafından 
istişhâd﻿ için doğrudan kullanılmamıştır. 

Zaman içinde, bu katı sınırlamalara karşı ciddi eleştiriler yöneltilmiştir. İbn 
Kuteybe﻿ (ö. 276/889) gibi dilciler, İlmin ve belagatin Allah tarafından belirli 
bir kavim veya zamanla sınırlandırılmadığını, dolayısıyla dili fasih﻿ olan her 
şairden, eski veya yeni olmasına bakılmaksızın, dil malzemesi alınabileceğini 
savunmuştur.25 Modern﻿ dilbilimcilerden Temmān Hassān da klasik﻿ dilcilerin bu 
yaklaşımını “nâkıs istikrâ﻿” (eksik tümevarım﻿) olarak nitelendirmiştir. Hassān’a 
göre, Kureyş﻿ şivesinin en fasih dil olduğu ve standart Arapçanın temelini 
oluşturduğu iddiası, tarihi delillerle desteklenememektedir. İstişhâdda kullanılan 
şiirlerin büyük çoğunluğunun Kureyş dışındaki kabilelere ait olması, aslında 
fasih Arapçanın tek bir kabileye ait değil, tüm Arapların ortak dili olduğunun 
bir kanıtıdır. Bu ortak dil, İslâm﻿’ın gelişiyle Kur’ân﻿ aracılığıyla tescillenmiş 
ve güçlenmiştir. Bu nedenle, dili fasih olan her kabile﻿ ve şairin, kısıtlama 
yapılmaksızın, dilsel﻿ delil olarak kabul edilmesi gerektiği ileri sürülmüştür. 
Zamansal ve coğrafî﻿ sınırlamalar, dilin canlı ve dinamik yapısını engellediği 
ve onu gereksiz yere kısıtladığı gibi endişeleri beraberinde getirmiştir.26 Bu 
tartışmalar, dilin kaynağına dair farklı felsefi yaklaşımların da bir göstergesidir.

2. Naklî (Dilsel) İstişhâdın Epistemik Zemini ve Normatif Hiyerarşisi

Klasik﻿ Arapça﻿ gramer﻿ geleneği, dilbilimsel bilginin nereden ve nasıl elde 
edildiğine dair çok katmanlı ve hiyerarşik bir epistemolojiye sahiptir. Bu yapı 
ampirik gözlemin yanında akıl yürütme, analoji﻿ ve geleneksel otoriteyi de bilgi 
kaynağı olarak kabul eder. Bu sisteminin epistemik ve bilgisel kaynakları dilsel﻿ 
ve zihinsel﻿ olmak üzere iki bilgi kuramsal temele dayanır.27 Bunlar, klasik﻿ 
dönem dilcileri arasında bazen aklî﻿ ve naklî﻿ olarak da adlandırılır. İbn Cinnī﻿ 
dilsel bir dizgenin doğruluğunun sınandığı üç temel kaynağın semâ﻿, kıyas﻿ ve 
icmâ﻿ olduğunu söyler.28 Kemāleddin el-Enbārī﻿ dilin kaynaklarını nakil﻿, kıyas 

23	 Suyūṭī, el-İḳtirāḥ, 22; Rāfiʿī, Tārīḫu ādābi’l-ʻArab, 1/199; Efḳānī, Fī uṣūli’n-naḥv, 22.
24	 Gündüzöz, Arap Düşüncesinin Büyübozumu, 34.
25	 İbn Kuteybe, eş-Şiʿr ve’ş-Şuʿarāʾ, 63.
26	 Hassān, el-Uṣūl, 71; Sevde Alan, “Kureyş Lehçesinin Klasik Arapçaya Etkisi”, Uludağ Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi Dergisi 16/2 (2007), 333.
27	 Celāleddīn es-Suyūṭī, el-Müzhir, thk. Muḥammed Aḥmed Cād el-Mevlā Beg (Beyrūt: Menşūrātu’l-

Mektebetu’l-Asriyye, 1986), 1/57.
28	 Ebū’l-Fetḥ ʿ Os̱mān İbn Cinnī, el-Ḫaṣāiṣ, thk. Muḥammed ʿ Alī en-Neccār (Ḳāhire: Dāru’l-Kutubi’l-



40  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

ve istishâbu’l-hâlden ibaret görür.29 Suyūtī﻿ ise bu iki görüşü bir araya getirerek, 
semâ﻿, kıyas﻿, icmâ﻿ ve istishâbu’l-hâli gramer kurallarının temel epistemik 
kaynakları olarak belirler.30 Sonuç olarak klasik Arapça gramerinin kaynakları 
semâ, kıyas, istidlâl, icmâ ve istishâbu’l-hâl﻿ şekilde kategorize edilebilir.31

Semâ﻿ dilsel﻿ bilginin en temel ve en güvenilir kaynağı olarak kabul edilir. 
Özellikle fasih﻿ (saf ve doğru) Arapça﻿ konuşan bedevi Araplardan rivayet﻿ edilen 
dil kullanımları, gramer﻿ kurallarının tespiti için birincil veri kaynağıdır. Semâ, 
modern dilbilimdeki corpus﻿ (derlem) analizine32 benzer bir mantıkla çalışsa 
da sened (rivayet zinciri), nakil﻿ (aktarım) ve otorite (kaynağın güvenilirliği) 
kavramlarıyla desteklenen daha katı bir metodolojiye sahiptir. Semâ, dilin 
aslını, yani saf halini koruma gayesi güder ve dilin tarihi gelişimini normatif﻿ bir 
çerçeve içinde değerlendirir.  

Kıyas﻿, semâ﻿ yoluyla elde edilen verilerden yola çıkılarak, yeni kelime 
ve yapıların doğru kullanımı için benzerlik ilkesine dayalı olarak kurallar 
çıkarılmasıdır. Kıyas, dilin dinamik ve üretken doğasını yansıtır. Gramer alimleri, 
bilinene dayalı olarak bilinmeyen bir durum için kural tesis eder. Bu, dilin sınırsız 
potansiyelini belirli kaidelerle düzenleme çabasıdır. Örneğin, bilinen bir fiilin 
çekim kuralı, benzer yapıya sahip yeni bir fiile uygulanır. İstidlâl﻿ (çıkarım), akıl 
yürütme ve mantıksal çıkarım yoluyla gramer﻿ kurallarının gerekçelendirilmesidir. 
Bu, dilbilimsel olguların arkasındaki illiyet (nedensellik) ilişkilerini anlamaya 
yönelik bir çabadır. Örneğin, bir kelimenin neden belirli bir durumda mansub 
(yüklem) olduğunu açıklarken, sadece kuralı belirtmekle kalmaz, aynı zamanda 
bu durumun arkasındaki anlamsal veya sentaktik işlevi de ortaya koyar. İcma 
(uzlaşım), gramer alimleri arasında belirli bir konuda oluşan ortak görüşü ifade 
eder. Bu, bilginin sadece bireysel çabalarla değil, aynı zamanda kolektif bir 
onay mekanizmasıyla da geçerlilik kazandığını gösterir. Arapça﻿ dilbilgisinin 
söz konusu bilgi teorisi (epistemolojisi) üç temel işlevi yerine getirir. Bunlar, 
dil kurallarının sahih (saf, doğru) Arapçaya dayanmasını garanti eden dilsel﻿ 
otantiklik, Dil kurallarını İslâm﻿ öncesi döneme kadar götürerek fasih﻿ Arapçanın 
kökenini belirleyen tarihsel﻿ süreklilik ve grameri bireysel kanaatlerden bağımsız 
bir ilim haline getirerek metodolojik meşruiyettir.

Mıṣriyye, 1957), 1/100.
29	 Ebū’l-Berekāt Kemāluddīn el-Enbārī, Lümaʿu’l-edille fî uṣūli’n-naḥv (Beyrūt: Dāru’l-Fikr, 1971), 

81.
30	 Suyūṭī, el-İḳtirāḥ, 22.
31	 Muhammed Hayr el-Hulvānī, Uṣūlu’n-naḥvi’l-Arabī (Rabaṭ: en-Nāşir el-Atlasī, 1983), 35.
32	 Corpus dilbilimi için bk. Bülent Özkan, “Terim Bilim Çalışmalarında Derlem Kullanımı ve ‘Kendi 

Kendine Derlem Oluşturma Platformu’ Terim Bilim Modülü”, Avrasya Terim Dergisi 8/1 (2020), 
8-17; Mustafa Aksan - Gülsüm Atasoy, Derlem Bilim ve Sözcük Anlambilim (Mersin: Toros 
Üniversitesi Yayınları, 2021).



İrfan Köse  |  41

2.1. Naklî (Dilsel) İstişhâdın Epistemik Zemini 

Klasik﻿ nahivciler arasında, epistemolojik bilgi kaynağının başat ögeleri olan 
nakil﻿ ile re’y (kıyas﻿) arasındaki denge sürekli tartışma konusu olmuştur. Bu 
köklü tartışmaların çoğu, Basra﻿ ve Kûfe﻿ ekolleri arasında cereyan etmiştir. Bu 
iki ekol﻿ arasındaki ayrışma yalnızca coğrafî﻿ değil, aynı zamanda metodolojik 
ve epistemolojik farklılıklara da işaret eder. Basra kolü, dil rivayetlerinde daha 
katı davranmış, yalnızca fasih﻿ kabul edilen kabilelerden nakledilen sözleri ve 
câhiliye﻿ dönemi şiirlerini güvenilir istişhâd﻿ malzemesi olarak kabul etmiştir. 
Basralılar kıyas yöntemine daha fazla ağırlık vermiş, nakli ise otantiklik 
filtresi olarak görmüştür. Kûfe ekolü ise nakil konusunda daha müsamahalı 
davranmış, Kur’ân﻿ ve hadis﻿ rivayetlerini dil malzemesi olarak daha geniş 
ölçüde kullanmıştır.33 Ayrıca, dilsel﻿ söyleyiş arasındaki çeşitliliği daha serbest 
şekilde kural inşasına yansıtmıştır. Bu farklılık, Arap﻿ gramerinde naklin rolünü 
belirleyen temel faktörlerden biridir. Diğer taraftan bu farklılık, gramer﻿ ilminde 
normatiflik ile çeşitlilik arasındaki gerilimi yansıtmaktadır. Basralılar tek bir 
fasih dil inşa etmeyi amaçlarken, Kûfeliler dilin çoklu gerçekliğini yansıtmaya 
çalışmışlardır.

Gramer sisteminin epistemolojik hiyerarşisi, semâın en üstte olduğu ve 
diğer kaynakların onu desteklemek için kullanıldığı bir yapı sunar. Bu, gramer﻿ 
bilgisinin hem ampirik gözlemlere dayandığını hem de bu gözlemlerin normatif﻿ 
bir çerçeve içinde değerlendirildiğini gösterir. Semâ﻿, Arapça﻿ gramer ilminin 
hem bilimsel hem de kültürel otoritesini belirleyen başat faktörlerden biridir. 
Semâ ve nakil﻿ (rivayet﻿), dilin kurucu unsuru kabul edilmiştir. Nahivcilere 
göre gramer kuralları kişisel sezgiye veya mantıksal çıkarıma dayandırılamaz. 
Mutlaka otantik bir Arap﻿ kullanımına yaslanmalıdır. Bu nedenle Arapların 
sözlü kültüründen gelen rivayetler -şiir﻿, atasözü, hitabet ve bedevîlerin günlük 
konuşmaları- gramerin ana veri kaynağı olmuştur. Bu nedenle el-Kitāb﻿, el-
Muḳteḍab﻿ ve el-Ḥaṣāiṣ﻿ gibi eserlerde her gramer açıklamasının ardından şiirden 
veya rivayetten örnekler sıralanır.34 Bu uygulama, naklin kural inşasındaki 
merkezi rolünü göstermektedir. Nakil, Arapçanın normatif (standart) yapısının 
inşasında belirleyici olmuştur. Zira şivelerden ve şiirlerden gelen veriler, belli 
bir süzgeçten geçirilerek “fasih﻿ Arapça” adı verilen standart dilin kuralları 
oluşturulmuştur. Böylece nakil, yalnızca geçmişi kaydetmekle kalmamış, 
aynı zamanda geleceğin dilsel﻿ çerçevesini de şekillendirmiştir. Nakil, kuralın 
meşruiyetinde de rol oynamıştır. Bir kuralın geçerliliği, ona delil teşkil eden 

33	 Hassān, el-Uṣūl, 89.
34	 Bk. Ebū Bişr ʿAmr b. ʿOs̱mān Sībeveyhi, el-Kitāb, thk. ʿAbdusselām Muḥammed Hārūn (el-

Ḳāhire: Mektebetu’l-Ḫāncī, 1988); Ebū’l-ʿAbbās Muḥammed b. Yezīd el-Muberred, el-Muḳteḍab, 
thk. Muḥammed ʿAbdulḫāliḳ ʿAżīme (Beyrut: ʿĀlemu’l-Kutub, 1969); İbn Cinnī, el-Ḫaṣāiṣ.



42  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

rivayetlerin güvenilirliğine bağlıdır. Zayıf rivayetler, gramer literatüründe 
tartışmalı kabul edilmiş, bazen tamamen reddedilmiştir.35

Semâ﻿ (سماع) ve nakil﻿ (نقل) sistemi, dilsel﻿ verilerin derlenmesi, tasnifi ve 
normatif﻿ ölçütlere bağlanmasında temel rol oynamıştır. İşitme anlamına gelen 
semâ﻿, gramer﻿ terimi olarak “doğrudan güvenilir bir Arap﻿ konuşucundan veya 
otantik sözlü gelenekten alınan dilsel malzeme” anlamına gelir. Diğer bir 
ifadeyle semâ, dilcilerin fasîh bedevîlerden doğrudan duydukları veya güvenilir 
râvilerden nakledilen dil malzemesini ifade eder.36 Bu yöntem, dilin saf 
hâlini bozulmadan muhafaza etmeyi amaçlamıştır. Dolayısıyla klasik﻿ gramer 
düşüncesinde bu iki unsur hem epistemolojik bir temel hem de metodolojik bir 
araç işlevi görmüştür. Semâ, normatif gramer kurallarının inşasında asli ölçüt 
kabul edilmiştir. Bir kelimenin telaffuzu, çekimi ya da cümledeki işlevi, eğer 
güvenilir bir semâ kaynağına dayanıyorsa gramer açısından sahih görülmüştür.

Nakil, semâ﻿ ile elde edilen dil verilerinin sonraki nesillere rivayet﻿ zinciri 
aracılığıyla aktarılmasıdır.37 Gramer otoriteleri, bu aktarımın güvenilirliğini 
garanti altına almak amacıyla hadis﻿ usulündekine benzer şekilde isnad 
sistemini kullanmışlardır.38 Rivayet zincirinde güvenilir râvîlerin bulunması, 
dil malzemesinin otantik kabul edilmesi için elzemdir. Nakil sistemi, semâ 
verilerinin sadece korunmasını değil, aynı zamanda sistematize edilmesini 
de sağlamıştır. Bu süreçte gramer﻿ bilginleri, farklı rivayetleri karşılaştırarak 
normatif﻿ bir dil modeli oluşturmuşlardır. Bu açıdan nakil﻿, yalnızca aktarıma 
değil, aynı zamanda tenkit ve tasnif işlevine de sahip olmuştur. Semâ﻿ ve nakil, 
klasik﻿ Arap﻿ gramerinde birbirini tamamlayan iki unsur olarak görülmüştür. Semâ 
olmadan nakil mümkün değildir. Nakil olmadan ise semâ verileri süreklilik 
kazanamaz. Böylece gramer ilmi, hem yaşayan bir sözlü kültürden beslenmiş 
hem de rivayet zincirleri sayesinde süreklilik ve otorite kazanmıştır. Öte yandan, 
bu sistem yalnızca dilsel﻿ malzemenin tespitini değil, aynı zamanda normatif 
bir dil otoritesinin inşasını da sağlamıştır. Zira gramer hem betimleyici hem de 
düzenleyici bir işlev üstlenmiştir. Bu yönüyle semâ ve nakil, dilin sadece tarihsel﻿ 
kayıtlarını değil, idealize edilmiş normatif formunu da garanti altına almıştır.

Nakilde râvi﻿lerin güvenilirliği ve rivayet﻿ zincirinin sağlamlığı büyük önem 
taşır. Nahiv alimleri, semâ﻿ yoluyla elde edilen dil malzemesinin sıhhatini isnad 
sistemiyle garanti altına almaya çalışmışlardır.39 Bu durum, dilin kuralları 
ile hadis﻿ rivayet usulü arasında metodolojik bir paralellik bulunduğunu 

35	 İbn Fāris, eṣ-Ṣāḥibī fī fıḳhi’l-luġa, 34.
36	 Alī Ebū’l-Mekārim, Uṣūlu’t-tefkīri’n-naḥvī (el-Ḳāhire: Dāru Gureyb, 2007), 33.
37	 Ebū’l-Mekārim, Uṣūlu’t-tefkīri’n-naḥvī, 33.
38	 Rāfiʿī, Tārīḫu ādābi’l-ʻArab, 1/247.
39	 Rāfiʿī, Tārīḫu ādābi’l-ʻArab, 1/248.



İrfan Köse  |  43

göstermektedir. İsnad﻿ sistemi hem hadislerde hem de dil malzemesinin naklinde 
uygulanmıştır. Şairlerden rivayet edilen beyitler, isnad zincirleriyle kayıt 
altına alınmış ve ravilerin güvenilirliği titizlikle sorgulanmıştır. Bu sistemle, 
yanlış rivayetlerin önüne geçilmesinin ve dilin saf kaynaklardan alınmasının 
sağlanması amaçlanmıştır. Böylece dilciler, yalnızca güvenilir nakiller üzerine 
kaideler bina etmek istemişlerdir.

Basra﻿-Kûfe﻿ çekişmesi, Kur’ân﻿ ve hadisle istişhâd﻿ tartışmaları, şiirin tarihsel﻿ 
sınırları ve lehçe﻿lerin değerlendirilmesi, Arap﻿ gramerinin teknik bir disiplinden 
öte epistemolojik bir mücadele alanı olduğunu göstermektedir. Bu tartışmaların 
ortak paydası, dilin otantik kaynağını belirleme çabasıdır. Nahivciler, gramer﻿ 
kurallarının rastgele yorumlara dayanmaması için hangi kaynakların güvenilir 
kabul edileceğini sürekli tartışmışlardır. Sonuçta bu tartışmalar, Arapça﻿ 
gramerinin sistematikleşmesine ve epistemik güvenilirlik kazanmasına katkı 
sağlamıştır.

Arap﻿ dilinde rivayet﻿ ve isnad sisteminin en önemli özelliklerimden olan 
otantik ve normatif﻿ dil olgusu oryantalistler ve çağdaş﻿ Arap dilciler tarafından 
eleştirilmiştir. Oryantalist﻿lerden Ignaz Goldziher﻿ (1850-1921), Arap şiirinin 
büyük kısmının sonradan uydurulduğunu, bu nedenle gramerde delil olarak 
kullanılmasının problemli olduğunu ileri sürmüştür. Ona göre câhiliye﻿ şiiri 
diye nakledilen birçok örnek, İslâmî dönem dilcileri tarafından geriye dönük 
olarak inşa edilmiştir.40 Theodor Nöldeke (1836-1930) ve Carl Brockelmann﻿ 
(1868-1956) de benzer şekilde, şiir﻿ rivayetlerinin isnad zincirlerinin 
güvenilirliğini sorgulamış ve gramerin otantik malzemeye dayandığı iddiasını 
zayıf bulmuşlardır.41 Kees Versteegh﻿ gibi çağdaş oryantalistler ise klasik﻿ nahiv﻿ 
sistemini, doğal dil gelişimini donduran bir normatif proje olarak yorumlamıştır.42 
Onlara göre Basra﻿ ekolü başta olmak üzere dilciler, dili tasvir etmekten çok 
kurallara hapsetmiş, bu da Arapçanın esnekliğini azaltmıştır. Hadis ilminden 
alınan isnad metodolojisi﻿, oryantalist literatürde genellikle bilimsel olmayan 
bir yöntem olarak değerlendirilmiştir. Çünkü isnad zincirleri, modern kaynak 
tenkidi ölçütlerine göre subjektif ve doğrulanması zor kabul edilir. Bu nedenle 
dil rivayetlerinin sıhhati modern bakış açısıyla kuşkulu görülmüştür.

Bazı modern Arap﻿ araştırmacılar (ör. Mahmud Muhammed Şâkir﻿ (1909-
1997), Ramazan Abdüttevvâb﻿ (1930-2001)), klasik﻿ metodolojiyi savunmuş, 
oryantalist eleştirilerin ideolojik önyargılara dayandığını ileri sürmüşlerdir. 
Onlara göre câhiliye﻿ şiirinin otantikliğini reddetmek, Arap kimliğinin ve 

40	 Goldziher, Klasik Arap Literatürü, 41.
41	 Bk. Theodor Nöldeke, Tārīḫu’l-Ḳur’ān, çev. Corc Ṭāmir (Zürih: Dāru Neşri Cor Elmez, 2000); 

Carl, Tārīḫu’l-edebi’l-ʻArabī.
42	 Bk. Versteegh, “Bir Öğrenim İmparatorluğu: Küresel Bir Dil Olarak Arapça”.



44  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

İslâmî mirasın dil temelini zayıflatma girişimidir.43 Diğer bazı araştırmacılar 
(ör. Taha Hüseyin﻿ (1889-1973)), câhiliye şiirinin önemli bir kısmının sahih 
olmadığını savunmuş, dolayısıyla nahiv﻿ sisteminin nakil﻿ temelli güvenilirliğini 
sorgulamıştır.44 Bu yaklaşım Arap dünyasında büyük yankı uyandırmış, uzun 
süre tartışmalara neden olmuştur. 

Günümüzdeki pek çok dilbilimci, klasik﻿ istişhâd﻿ metodolojisini tamamen 
reddetmek yerine, onu modern yöntemlerle sentezlemeye çalışmaktadır. Özellikle 
corpus﻿ dilbilimi, rivayetlerin modern veri tabanlarında analiz edilmesine imkân 
vermektedir. Tarihsel dilbilim﻿, lehçeler arası farklılıkları klasik kaynakların 
sunduğu çerçevede yeniden yorumlamaktadır. Sosyodilbilim﻿, klasik nahivdeki 
normatiflik eleştirisini, dilin toplumsal çeşitliliğiyle ilişkilendirmektedir. Bu 
sentez, klasik mirasın modern bilimsel araçlarla yeniden okunmasına zemin 
hazırlamaktadır.

Klasik﻿ Arapça﻿ gramer﻿ metodolojisi﻿, İslâm﻿ medeniyetinin en köklü ilim 
geleneklerinden biri olarak dikkate değerdir. Bu sistemin güçlü yönleri şu 
şekilde özetlenebilir:

1. Epistemik Disiplin ve Metodolojik Titizlik

Nahiv âlimleri, dil rivayetlerini rastgele kabul etmemiş, sahih–zayıf ayrımı 
yaparak ilmî bir seçicilik geliştirmişlerdir. Bu durum, isnad metodolojisinin 
gramer﻿ alanına yansımasıyla gerçekleşmiştir.

2. Dilin Otantikliğinin Korunması

Câhiliye﻿ dönemi şiiri, bedevî lehçeleri ve erken Arap﻿ toplumunun sözlü 
kültürü, dilin saf ve fasih﻿ halini yansıtan otantik malzeme olarak görülmüştür. 
Bu, Arapçanın tarihsel﻿ safiyetini koruma işlevi görmüştür.

3. Normatif Dil İnşası

Klasik﻿ metodoloji﻿, Arap﻿ dilini kurallar bütününe dönüştürerek fasih﻿ Arapçayı 
kodifiye etmiştir. Bu sayede Kur’ân﻿ tefsiri, hadis﻿ şerhi, fıkıh usulü ve edebiyat 
gibi ilim dalları ortak bir dil zemininde buluşabilmiştir.

4. Disiplinlerarası Bütünlük

Gramer, rivayet﻿ ve isnad sistemleri arasında kurulan bağ, İslâm﻿ ilim 
geleneğinde bütüncül bir epistemoloji﻿ oluşturmuştur. Böylece nahiv﻿, yalnızca dil 
ilmi değil, aynı zamanda dinî ilimlerin metodolojik bir parçası hâline gelmiştir.

5. Arapların Tarihsel ve Kültürel Mirasının Korunması

43	 Bk. Maḥmūd Muḥammed Şākir, el-Mutenebbī (el-Ḳāhire: Mektebetu’l-Ḫāncī, 1987); Ramażān 
ʿAbduttevvāb, Buḥūs̱ ve maḳālāt fi’l-luġa (el-Ḳāhire: Mektebetu’l-Ḫāncī, 1982).

44	 Ḥüseyin Ṭāḥā, Fi’ş-şiʿri’l-cāhilī (Sūse: Dāru’l-Maʿārif, 1926).



İrfan Köse  |  45

Gramer metodolojisi﻿ çerçevesinde geliştirilen güçlü semâ﻿ ve nakil﻿ sistemi 
sayesinde, Arapların sözlü kültüre dayanan tarihsel﻿, kültürel ve zihinsel﻿ 
birikimlerin korunması ve sonraki kuşaklara aktarılması mümkün olmuştur. 
“Şiir Arapların divanıdır” ifadesinde de vurgulandığı üzere Arap﻿ toplumu 
için merkezi öneme sahip olan ve onların her şeyi denilebilecek şiirin, sözlü 
kültürden yazılı kültüre aktarımı dil çalışmaları aracılığıyla sağlanmıştır.

Bütün bu güçlü yanlarına rağmen, klasik﻿ istişhâd﻿ ve isnad sisteminin bazı 
zaafları da vardır. Bunlardan bazıları:

1. Normatif Katılık

Özellikle Basra﻿ ekolünün benimsediği normatif﻿ yaklaşım, dildeki çeşitliliği 
dışlamış ve dili tek biçimli bir kalıba sokmuştur. Bu, sosyodilbilimsel açıdan 
dilin doğal gelişimini yansıtmamaktadır.

2. Şiir Rivayetlerine Aşırı Bağımlılık

Gramerin büyük kısmının şiir﻿ üzerine bina edilmesi, rivayetlerin otantikliği 
konusunda tartışmalara yol açmıştır. Şiirin uydurma olabileceğine dair modern 
eleştiriler, bu bağımlılığın zaafını göstermektedir. Ayrıca, gramerin edebî dile 
ve özellikle şiire dayanması, dilin ontolojik yapısı ve doğal gelişim süreci ile 
uyumlu değildir. Dil, nazım biçiminde değil, nesir olarak var olmuş ve yine nesir 
biçiminde kullanılmıştır. Bu nedenle, halk arasında yaşayan ve doğal gelişimini 
sürdüren dilin gramer﻿ çalışmalarının temelini nesrin oluşturması, dilin doğal 
yapısına daha uygun düşer.

3. Hadisle İstişhâdın Sınırlılığı

Hadislerin dilsel﻿ değerinin çoğu zaman göz ardı edilmesi, Arapçanın tarihî 
kullanımına dair önemli bir veri kaynağının yeterince değerlendirilememesi 
anlamına gelmiştir.

4. İsnadın Tarihsel Eleştiriye Kapalı Olması

İsnad﻿ metodolojisi﻿, modern tarihî eleştiri yöntemleriyle karşılaştırıldığında 
kapalı bir sistem olarak kalmış, rivayetlerin nesnel doğrulanabilirliği sınırlı 
olmuştur.

Modern﻿ dilbilim ve çağdaş﻿ araştırmalar, klasik﻿ metodolojinin bazı eksiklerini 
giderecek yeni imkânlar sunmuştur. Bu imkanlardan bazıları:

1. Corpus Dilbilimi

Günümüzde milyonlarca kelimeden oluşan Arapça﻿ metinlerin dijital ortamda 
analiz dilmesi, böylece dilin kullanım sıklıkları, varyasyonları ve istisnalarının 
daha sistematik biçimde incelenmesi mümkündür.



46  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

2. Tarihsel Dilbilim

Lehçeler arası farklılıklar, klasik﻿ dönemdeki otantik malzemeyle modern 
belgeler karşılaştırılarak daha güvenilir biçimde değerlendirilebilir.

3. Sosyodilbilim﻿

Klasik﻿ normatif﻿ yaklaşımın aksine, modern çalışmalar sayesinde dilin 
toplumsal çeşitliliği, sınıfsal ve bölgesel farklılıkları incelenebilir. Böylece 
Arapçanın tek tip değil, çok katmanlı yapısı dikkate alınarak dilsel﻿ sorunlara 
çözüm üretilebilir.

4. Eleştirel Filoloji

Oryantalistlerin başlattığı tarihsel﻿ tenkit, -teolojik ve ideolojik boyutlarına 
rağmen ve eleştirilerin bu boyutlarını dikkate almadan- modern Arap﻿ 
araştırmacıları tarafından da sürdürülebilir. Câhiliye﻿ şiirinin, kıraatlerin ve 
rivayet﻿ zincirlerinin eleştirel tahlili yapılabilir.

Hem klasik﻿ hem modern yaklaşımların da birbirini dışlamak yerine 
tamamlayıcı olması mümkündür. Klasik﻿ sistem, dilin tarihsel﻿ hafızasını ve 
epistemik mirasını korumaktadır. Modern﻿ yöntemler, bu mirası eleştirel 
süzgeçten geçirerek yeniden yorumlama imkânı sağlamaktadır. Dolayısıyla 
günümüzde yapılması gereken, klasik metodolojiyi bütünüyle reddetmek değil, 
onu modern bilimsel araçlarla yeniden okuma çabasıdır.

Bugün Arap﻿ grameri üzerine yapılan akademik çalışmalarda şu eğilimler öne 
çıkmaktadır:

1. Metin Tenkidi ve Dijitalleşme

Klasik﻿ gramer﻿ kitaplarının tahkikli neşirleri, dijital veri tabanlarına 
aktarılmakta ve araştırmacılara daha sistematik inceleme imkânı sunmaktadır.

2. Mukayeseli Yaklaşımlar

Arap﻿ dilindeki istişhâd﻿ ve isnad metodolojisi﻿, Latince ve Yunanca filoloji 
gelenekleriyle karşılaştırılmakta, böylece evrensel bir dilbilim tarihi perspektifi 
geliştirilmeye çalışılmaktadır.

3. Disiplinlerarası Çalışmalar

Nahiv, hadis﻿, fıkıh usulü ve edebiyat arasındaki bağlantılar modern 
akademide de araştırma konusu yapılmakta, İslâm﻿ ilim geleneğinin bütüncül 
yapısının yeniden keşfine yönelik çalışmalar yapılmaktadır.

4. Uygulamalı Dilbilim ve Eğitim



İrfan Köse  |  47

Klasik﻿ nahiv﻿ metodolojisinin modern Arapça﻿ öğretiminde ne ölçüde 
kullanılabileceği tartışılmakta, bazı yönleri didaktik fayda sağlarken, bazı 
yönleri pedagojik zorluklara yol açtığına ilişkin değerlendirmeler yapılmaktadır.

2.2. Naklî (Dilsel) İstişhâdın Normatif Hiyerarşisi

İsnad﻿ sistemi aralarında nüans farklılıkları olsa da gramerin naklî﻿ (dilsel﻿) 
kaynaklarının tamamına uygulanmıştır. Gramerciler, dil kurallarını belirlerken 
nakil﻿ kaynaklarına bir hiyerarşi atfetmişlerdir. Teoride bu hiyerarşinin en üstünde 
şüphesiz Kur’ân﻿ yer alır. Kur’ân’ın ilahi bir metin olması ve dilsel açıdan en 
saf Arapçayı temsil etmesi, onu gramer﻿ kuralları için tartışılmaz bir kaynak 
yapmıştır. Teolojik gerekçeler doğrultusunda Kur’ân﻿ tıpkı diğer İslâmî ilimlerde 
olduğu gibi klasik﻿ Arapça﻿ gramer çalışmalarında üstün bir konuma sahip kabul 
edilmiştir. Bununla birlikte, bu teorik üstünlük çoğu zaman pratik düzlemde 
aynı ölçüde yansıma bulamamıştır. Dilbilgisi alimleri, çeşitli nedenlerle gramer 
sisteminin bilgi kaynakları arasında şiiri, uygulamada hiyerarşik olarak en 
üst sırada konumlandırmışlardır. Dil malzemesi olarak kullanma bakımından 
normatif﻿ hiyerarşide şiirin ardından nesir gelmekte, Kur’ân﻿ ise kendine ancak 
üçüncü sırada yer bulabilmektedir. Hadis metinleri ise dilsel bir kuralın tespit ve 
ispatında en alt düzeyde değerlendirilen kaynak olmuştur. 

Arapça﻿ gramerinin kuruluşunda şiir﻿, edebi bir tür olmanın ötesinde, dilsel﻿ 
kuralların ispatı için vazgeçilmez birincil kaynak hâline gelmiştir. Cahiliye 
döneminde şiir, Araplar için bir nevi “ulusal kimlik ve tarih arşivi” (Dîvânu’l-
Arab﻿) işlevi görmektedir. Kabileler arası ilişkiler, savaşlar, soy şecereleri, 
sosyal yaşam ve ahlaki değerler gibi konular, şiir aracılığıyla sonraki nesillere 
aktarılmıştır. İslâm﻿’ın gelişiyle bu kültürel miras değerini yitirmemiş, aksine 
önemi daha da artmıştır. Kur’ân﻿’ın eşsiz dilini ve belagatini anlamak, ondaki 
nadir kelimelerin anlamını çözmek ve edebi üstünlüğünü ortaya koymak 
için câhiliye﻿ şiirine duyulan ihtiyaç, şiiri dilbilimsel çalışmaların merkezine 
yerleştirmiştir.

Nahivciler arasında şiirin tarihsel﻿ sınırları ve hangi döneme kadar istişhâd﻿ için 
geçerli sayılacağı hususunda ihtilaf olmuştur. Sîbeveyhi ve Basralılar, yalnızca 
câhiliye﻿ dönemi ve hicrî I. yüzyıl şairlerini güvenilir kabul etmiştir. Kûfeliler 
ise daha geç dönemde yazılmış bazı şiirleri de istişhâd için kullanmaktan 
çekinmemişlerdir. Bu farklılık, dilin fasih﻿ döneminin sınırlarını belirleme 
meselesiyle ilgilidir. Sîbeveyhi’nin el-Kitāb﻿’ı, naklî﻿ istişhâdın sistematik bir 
uygulamasıdır.45 O, özellikle şiir﻿ ve bedevî lehçelerinden nakilleri titizlikle 
kullanmış, Kur’ân﻿’dan da örnek vermekle birlikte onun mucizevî yapısı sebebiyle 
aşırıya kaçmamıştır. Sîbeveyhi’nin metodolojisi﻿, Basra﻿ ekolünün katı nakil﻿ 

45	 Mehmet Şirin Çıkar, Kıyas: Bir Nahiv Usûl İlmi Kaynağı (Van: Ahenk Yayınları, 2007), 21.



48  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

anlayışının en yetkin temsilidir. Kisāī﻿, Kûfe﻿ ekolünün önde gelen temsilcisidir. 
Kur’ân﻿ ve hadis﻿ rivayetlerini gramer﻿ istişhâdında yoğun olarak kullanmış, ayrıca 
farklı lehçeleri gramer sistemine dâhil etmiştir. Onun yaklaşımı, dilin pratik 
kullanımlarını normatif﻿ çerçeveye taşımayı hedeflemiştir. Ferrā, kıraat ilmi ile 
grameri birleştiren dilcilerden biridir. Onun eserlerinde Kur’ân﻿ kıraatleri, gramer 
kurallarını temellendiren başlıca deliller arasında yer alır.46 Bu durum, Kûfe 
ekolünün Kur’ân﻿ merkezli yaklaşımını pekiştirmiştir. İbn Cinnī﻿, el- Ḥāṣāiṣ adlı 
eserinde hem naklin hem de kıyasın önemini vurgulamış, Basra ile Kûfe ekolleri 
arasında bir denge arayışına girmiştir. Ona göre gramer ilmi hem sahih nakle 
hem de aklî﻿ istidlale dayanmalıdır. Bu yaklaşım, sonraki dönemlerde ekoller 
arasındaki uçurumun kısmen kapanmasına katkı sağlamıştır.47

Ancak, şiirin bu kritik rolü, beraberinde ciddi metodolojik sorunları da 
getirmiştir. Özellikle Emeviler﻿ döneminde yeniden canlanan kabilecilik 
(el-ʻaṣabiyye) ruhu ve şairlerin maddi menfaat beklentileri, şiir﻿ uydurma 
faaliyetlerinin artmasına zemin hazırlamıştır. Bu durum, dilcileri, aktarılan 
malzemenin güvenilirliğini sağlamak için hadis﻿ ilminden ödünç alınan isnad ve 
râvilerin tenkidi sistemini benimsemeye yöneltmiştir. Örneğin, bazı rivayetlerde, 
meşhur bir râvi﻿ olan Hammad er-Rāviye﻿ (ö. 160/776-77 [?]) gibi isimlerin 
maddi çıkar karşılığında şiir uydurduğu iddiaları, dilsel﻿ malzemenin sıhhatini 
sorgulayan bu metodolojik şüpheciliğin somut bir örneğidir.48

Klasik﻿ Arapça﻿ dilbilgisinde nesir, vezin ve kafiye gibi estetik kaygılardan 
arınmış düz yazı türlerini ifade eder. Bu, dilin en doğal ve günlük kullanımını 
yansıtan bir formdur. Edebî nesir, genellikle hutbe (söylevler), mesel (atasözleri) 
ve hikem (bilgece sözler) gibi kategorilere ayrılır.49 Ancak, dilciler, Arap﻿ dilinin 
kurallarını belirlerken şiire gösterdikleri büyük ilginin aksine, nesre karşı daha 
mesafeli ve seçici bir duruş sergilemişlerdir. Bu durumun temelinde, öncelikle, 
dil malzemesinin toplandığı çöller ve bedevi topluluklar gibi ortamlarda 
şiirin, nesre göre daha baskın ve yaygın bir itibar görmesi yatar. Bu nedenle, 
ilk dilbilimsel koleksiyonlar doğal olarak genellikle şiirlerden oluşmuştur. 
Ayrıca, İslâm﻿ öncesi dönemden günümüze ulaşan, edebi değeri yüksek nesir 
örneklerinin yok denecek kadar az olması da bu tercihte etkili olmuştur. Tâhâ 
Hüseyin gibi bazı araştırmacılar, o dönemde sanatsal nesrin gelişmediğini bile 
ileri sürmüştür.50 Gramerciler, nesri bir kaynak olarak kullanırken, iki temel türü 

46	 Goldziher, Klasik Arap Literatürü, 78.
47	 İbn Cinnī, el-Ḫaṣāiṣ, 1/100.
48	 Bk. Hüseyin Ersönmez, “Hammâd er-Râviye: Râviliği ve Edebî Tenkitçiliği”, Mevzu – Sosyal 

Bilimler Dergisi Ö1 (2023), 189-211.
49	 İsmail Durmuş, “Nesir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2007), 33/33/6.
50	 Ṭāhā Ḥüseyin, Fi’l-edebi’l-cāhilī (el-Ḳāhire: Muessesetu Hindāvī, 2014), 285.



İrfan Köse  |  49

olan edebi nesir ve günlük konuşma dili (adi nesir) arasında ayrım yapmıştır. 
Gramer kurallarının tespiti için sadece edebi nesir türleri (hutbeler, emsaller) 
kabul edilmiş, sanatsal bir içerik taşımayan günlük konuşma dili ise neredeyse 
tamamen ihmal edilmiştir.51 Bu durum, dilin en doğal ve yaygın kullanımının, 
kural çıkarma sürecinin dışında bırakılmasına yol açmıştır. Nesrin istişhâdda 
kullanılmasına yönelik kurallar, şiire benzer şekilde belirlenmiştir. Nesir 
parçalarının delil olarak kabul edilebilmesi için, metni aktaran râvinin güvenilir 
ve dürüst olması şartı aranmıştır. Râvinin cinsiyeti, sosyal konumu (hür veya 
köle olması) gibi unsurlara bakılmaksızın, sadece güvenilirliği esas alınmıştır. 
Ancak, şiirde olduğu gibi, söyleyeni belli olmayan (meçhul) veya metnin bir 
kısmı atılarak eksik rivayet﻿ edilen nesir metinleri dilsel﻿ delil olarak kabul 
edilmemiştir.52

Dilcilerin, şiiri nesre tercih etmesi, özellikle modern dönemde Ahmed Muhtār 
Ömer﻿ (1933-2003) ve Temmām Hassān﻿ gibi isimler tarafından sert bir şekilde 
eleştirilmiştir.53 Bu eleştirilerin ana noktası, şiirin yapısı gereği dilin doğal 
akışından sapan, zaruret ve ruhsatlar gibi istisnai kullanımlara izin veren edebi 
bir tür olmasıdır. Şiirde, vezin ve kafiye gibi zorunluluklar nedeniyle kelime 
ve cümle yapıları değiştirilebilir, hatta hatalı kullanımları sanatsal izin olarak 
gösterilebilir. Gramer kurallarının, bu istisnalar üzerine inşa edilmesi, dilin genel 
ve işlek yapısını temsil etmeyen bir metodolojiye yol açmıştır. Eleştirmenlere 
göre, günlük iletişim dilini ve sanatsal kaygılardan daha az etkilenen nesir 
türlerini esas almak, dilin doğal ve işlek kurallarını tespit etmek için çok daha 
doğru bir yöntem olurdu. Nesir, dilin kelime dağarcığını ve sentaktik yapısını en 
saf haliyle yansıtan kaynaktır. Oysa klasik﻿ dilciler, bu en doğal kaynağı göz ardı 
ederek, dili temsil etme gücü daha zayıf olan şiir﻿ üzerine yoğunlaşmışlardır. Bu 
yaklaşım, dilbilimsel çalışmaların eksik bir tümevarım﻿ (nâkıs istikrâ﻿) ile sınırlı 
kalmasına neden olmuştur.

Sonuç olarak, Arapça﻿ gramer﻿ metodolojisi﻿, dil malzemesi seçiminde şiir﻿ 
merkezli bir yaklaşım benimsemiştir. Nesir, her ne kadar değerli bir kaynak olarak 
kabul edilse de toplama ve kodlama sürecinde hak ettiği önemi görememiştir. 
Bu durum, klasik﻿ Arapça gramerinin temelini oluşturan kuralların kapsamı ve 
genellenebilirliği hakkında modern dönemde süregelen tartışmaların başlıca 
nedenlerinden birini oluşturmuştur.

51	 Mücahit Yüksel, “Cahiliye Döneminde Nesir ve Bir Hatip Olarak Eksem b. Sayfî”, Çukurova 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18/1 (2018), 395.

52	 İsmail Demir, “İbn Muʻtî’nin Kitâbu’l-Fusûl fi’n-Nahv Adlı Eserinde İstişhâd”, Kafkas Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/3 (2015), 25.

53	 Aḥmed Muḫtār ʿÖmer, el-Baḥs̱u’l-luġavī ʻinde’l-ʿArab (el-Ḳāhire: ʿĀlemu’l-Kutub, 1988), 55; 
Hassān, el-Uṣūl, 96.



50  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

Klasik﻿ dönem gramercileri, Kur’ân﻿’ı ve kıraatlerini, mütevâtir, âhâd veya 
şâz olmasına bakılmaksızın, bir gramer﻿ kuralının ispatı için delil olarak kabul 
etmişlerdir. Hatta, senedi sağlam olan şaz bir kıraatin, Kur’ân dışı metinlere göre 
daha güçlü bir delil teşkil ettiği görüşü yaygın kabul görmüştür. Bunun temel 
nedeni, bu kıraatlerin, dilcilerin kullandığı diğer kaynaklara kıyasla daha sağlam 
bir isnad zinciriyle aktarılmış olmasıdır.

Ancak kıraatlerin kabulünde üç temel şartın bir araya gelmesi zorunlu 
görülmüştür. Bu şartlar: 

1. Senedinin Hz. Peygamber’e kadar sahih olması, 

2. En az bir gramatikal varyanta göre dahi olsa, nahiv﻿ kurallarına uygun 
olması ve 

3. Osmânî Mushaflar’ın hattına uygun olmasıdır.54 

Bu şartlardan ikincisi, yani nahiv﻿ kurallarına uygunluk, nahivciler ile 
kıraat alimleri arasında en ciddi anlaşmazlık noktası olmuştur. Senedi sahih 
olmasına rağmen, nahivcilerin koyduğu gramer﻿ kurallarına uymayan bazı 
kıraatler şâz olarak nitelendirilmiş ve bu kıraatlerle genel geçer bir dil kuralı 
bina edilemeyeceği görüşü benimsenmiştir. Bu tutum, bazı âlimler tarafından 
Kur’ân﻿’ın kendi kurallarını oluşturma yetkisinin, insani bir disiplin olan nahiv 
kurallarına tabi kılınması olarak yorumlanmış ve İbn Hazm (ö. 456/1064) gibi 
isimler tarafından Kur’ân’ı tahrif etme girişimi olarak dahi nitelenmiştir.55

Kur’ân﻿, Arap﻿ dilinin en yüksek otoritesi kabul edilmekle birlikte, onun 
gramerde bilgi kaynağı olarak kullanılıp kullanılmayacağı meselesi uygulama 
farklılığı olmuştur. Basra﻿ ekolü Kur’ân﻿’ın mucizevî yönü sebebiyle gramer﻿ 
kurallarının ispatında kullanılmasını sınırlı tutmuştur. Sībeveyhi﻿, Kur’ân﻿’dan 
örnek vermekle birlikte asıl dil malzemesi olarak şiiri tercih etmiştir. 
Kûfe﻿ ekolü ise Kur’ân﻿’ı istişhâdın birincil kaynağı olarak görmüş, gramer 
kurallarının Kur’ân﻿ ayetlerinden çıkarmaya daha çok yönelmiştir. Kisâī ve 
Ferrā bu yaklaşımı en belirgin şekilde ortaya koyan dilcilerdir. Bu farklılık, 
dilin normatif﻿ kaynağı konusunda ekoller arasında epistemolojik bir ayrışma 
olduğunu göstermektedir. Basralılar, Kur’ân﻿’ın mucizevî yapısı nedeniyle onun 
dil normlarını mutlaklaştırmaktan çekinmişlerdir. Kûfeliler ise Kur’ân﻿’ı dilin en 
fasih﻿ ve nihai ölçütü kabul etmişlerdir.56

54	 Bk. Suyūṭī, el-İḳtirāḥ.
55	 Bk. Ebū Muḥammed b. ʿAlī b. Aḥmed b. Saʿīd eẓ-Ẓāhirī İbn Ḥazm, el-Muḥallā, thk. Komisyon 

(el-Ḳāhire: İdāretu’ṭ-Ṭıbāʿati’l-Munīriyye, 1933).
56	 Bk. Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd el-Ferrâ, Meʿâni’l-Ḳurʾân, thk. Ahmed Yûsuf Necâtî - M. Alî 

en-Neccâr (Kahire: Dârü’l-Mısriyye, 1955).



İrfan Köse  |  51

Hz. Peygamber’in Arapların en fasih﻿ konuşanı olduğu hususunda fikir birliği 
bulunmasına rağmen, hadislerin gramer﻿ kurallarının belirlenmesinde kullanımı 
meselesi, klasik﻿ dönemde üzerinde en çok polemik yapılan konulardan biri 
olmuştur. Bunun nedeni, hadis﻿ rivayetlerinin farklı isnad zincirlerine dayanması 
ve ravîlerin çoğu zaman Arap﻿ asıllı olmamasıdır. Basralılar, hadisleri gramerin 
bilgi kaynağı olarak kullanma konusunda ihtiyatlı davranmışlardır. Zira dil 
rivayetinin sıhhati için râvinin Arap asıllı olması gerektiğini savunmuşlardır. 
Bu nedenle hadisler genellikle kıraat farklılıklarıyla birlikte zikredilmiş, ancak 
normatif﻿ gramer kurallarında temel alınmamıştır. Kûfeliler ise, hadisleri dilsel﻿ 
delil olarak daha serbest biçimde kullanmışlardır. Özellikle Ferrā, hadisleri 
Kur’ân﻿ kıraatleriyle birlikte istişhâd﻿ malzemesi olarak aktarmıştır. Bu tartışma, 
ideal dil paradigması﻿ ve hadis rivayetlerinin Arap dilinin otantikliğini ne ölçüde 
yansıttığı sorusuyla yakından bağlantılıdır. Bazı nahivciler, hadis metinlerinin 
çoğunun ravîlerin üslubuyla karışmış olabileceğini ileri sürmüş, bu nedenle 
hadisle istişhâdı sınırlamışlardır.57 

Erken dönem dilcilerinin hadislere mesafeli duruşun başlıca nedenleri 
şunlardır:

1. Anlamla Rivayet 

Hadis ilminde, metnin lafızları yerine sadece anlamının aktarılmasına izin 
verilmesi, hadis﻿ metninin aslında Hz. Peygamber’e değil, onu aktaran râviye ait 
olma ihtimalini doğurmuştur.

2. Arap﻿ Olmayan Râviler

Hadis aktarım zincirinde Arap﻿ olmayan veya Arapçayı sonradan öğrenen, lahn 
yapma ihtimali olan birçok râvinin bulunması, metinlere dil hatalarının karışmış 
olabileceği endişesini yaratmıştır. Bu endişeler nedeniyle ilk dönem dilcilerinin, 
hadislere karşı tutumu sonraki dönemlerde değişmiştir. Özellikle 7./13. yüzyıldan 
itibaren hadis﻿, dilbilimsel bir kaynak olarak daha sık kullanılmaya başlanmış ve 
bu konuda üç ana görüş ortaya çıkmıştır:

•	 Mutlak Reddedenler:

İbn Usfūr﻿ (ö. 669/1270) ve onun öğrencisi Ebū Hayyūn el-Endelüsī﻿ (ö. 
745/1344) gibi dilciler, mana ile rivayete izin verilmesi ve râvilerin güvenilirliğine 
dair şüpheler nedeniyle hadisle istişhâdı tamamen reddetmişlerdir.

•	 Mutlak Kabul Edenler:

57	 Bk. Ramazan Kılıç - Mehmet Turan, “Klasik Arap Dil Metodolojisinde Hadislerle İstişhâd: 
Sîbeveyhi Örneği”, Diyanet İlmi Dergi 60/3 (2024), 953-990.



52  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

İbn Mālik﻿ (ö. 672/1274) ve İbn Hişām﻿ (ö. 761/1360) gibi dilciler, hadislerin 
rivayet﻿ zincirinin şiirlerden çok daha sağlam olduğunu ve Hz. Peygamber’in 
tartışmasız fesahatini delil göstererek, hadisin mutlak surette dilsel﻿ kaynak 
olabileceğini savunmuşlardır.

•	 Şartlı Kabul Edenler

eş-Şātıbī﻿ (ö. 790/1388) ve es-Süyūtī﻿ (ö. 911/1505) gibi alimler ise orta yolu 
benimseyerek, sadece belirli kriterlere (mana ile değil lafızla rivayet﻿ edilmesi, 
dilde hata olmadığı bilinen râviler tarafından aktarılması gibi) uygun olan 
hadislerin delil olabileceğini savunmuşlardır.58

Modern﻿ dönem dilbilimcileri, hadisin dilsel﻿ bir kaynak olarak önemini yeniden 
vurgulamıştır. Muhammed Hıdır Hüseyin﻿ (1876-1958) ve Temmām Hassān﻿ 
gibi isimler, şiirde de anlamla rivayetin var olduğunu, ancak hadis﻿ râvilerinin 
metnin aslını koruma konusunda çok daha titiz davrandığını belirterek, hadisin 
dil kurallarının inşası için şiirden daha güvenilir bir kaynak olabileceğini ileri 
sürmüşlerdir.59 Bu eleştiriler, klasik﻿ dilcilerin metodolojisindeki tutarsızlığa 
işaret eder. Güvenilirliği tartışmalı olan anonim şiirler ve nesirler kabul 
edilirken, isnad zinciri çok daha sağlam olan hadislere karşı mesafeli bir duruş 
sergilenmesi, metodolojik bir paradoks yaratmıştır.

3. Naklî (Dilsel) İstişhâd Yönteminin Metodolojisi

Klasik﻿ Arapça﻿ gramer﻿ sistemi, bir yönüyle dilsel﻿ kuralların kodifikasyonu 
iken, diğer taraftan aynı zamanda İslâm﻿ medeniyetinin epistemolojik yapısının 
bir yansımasıdır. Arapça dilbilgisinde kullanılan metodolojiler, dilsel bilginin 
güvenilirliğini, sistematiğini ve geçerliliğini sağlayan temel araçlardır. Klasik 
Arap﻿ dili﻿ gramerinin metodolojik sistemi, dilbilgisini betimsel bir alan olmaktan 
çıkarmış ve ona normatif﻿ bir nitelik kazandırmıştır. Bu normatiflik, dilin doğru 
ve hatalı kullanımları arasında bir ayrım yapmayı mümkün kılmış, böylece 
gramer “nasıl konuşulduğunu” değil, “nasıl konuşulması gerektiğini” belirleyen 
bir bilim dalı olarak konumlanmıştır. 

Klasik﻿ Arapça﻿ gramercileri, dilin kurallarını belirlemek, sistemleştirmek 
ve standart bir yapı kazandırmak amacıyla erken dönemlerden itibaren çeşitli 
yöntemlere başvurmuştur. Bu yöntemler arasında en önemli ve en etkili 
olanlardan biri istişhâd﻿ metodudur. İstişhâd﻿, sözlükte tanık getirmek veya ispat 
sunmak anlamına gelir. Gramer bağlamında ise, bir dil kuralının doğruluğunu 
veya geçerliliğini göstermek amacıyla güvenilir bir kaynaktan tanık cümleleri, 

58	 Bk. Kılıç - Turan, “Klasik Arap Dil Metodolojisinde Hadislerle İstişhâd: Sîbeveyhi Örneği”, 2024.
59	 Bk. Muḥammed Hıżır Ḥüseyin, “el-İstişhādu bi’l-ḥadīs̱ fi’l-luġa”, el-Maṭbaʿatu’l-Emīriyye bi’l-

Būlāḳ 3 (1937), 197-210; Hassān, el-Uṣūl.



İrfan Köse  |  53

yani dilsel﻿ şahitler getirme yöntemini ifade eder. Başka bir ifadeyle, semâ﻿ yoluyla 
aktarılan dilsel verilerin, dilbilgisel kuralların tespit ve ispatında kullanılması 
klasik﻿ gramer﻿ metodolojisinde “istişhâd” olarak adlandırılır. Dilsel bağlamda 
istişhâd, belirli bir görüşü, hükmü veya kuralı desteklemek amacıyla otorite kabul 
edilen kaynaklara veya rivayetlere başvurma anlamında kullanılır. Nahivciler 
için istişhâd teknik bir delillendirme yönteminin yanı sıra, dilin otantik yapısına 
bağlı kalmanın da en temel aracıdır. Çünkü nahivcilere göre gramer kaidelerinin 
meşruiyeti, ancak Arapların fasih﻿ sözlü kültüründen ve otorite kabul edilen 
metinlerden beslenmesiyle mümkündür. Bu bağlamda istişhâd, nahiv﻿ ilminin 
epistemolojisinde vazgeçilmez bir fonksiyon icra eder.

İsnad﻿ ve nakil﻿ sistemi, istişhâd﻿ metodolojinin en önemli unsurlarındandır. 
Bu iki unsur, klasik﻿ Arapça﻿ gramer﻿ metodolojisinin hem teorik temelinin 
hem de epistemolojik meşruiyetinin dayanağını oluşturur. İsnad, bir bilginin 
ilk kaynağına kadar kesintisiz ve güvenilir bir zincirle aktarılmasını ifade 
eder. Nakil, dilin otantik örneklerinden yola çıkarak kural üretme sürecinin 
merkezinde yer alır. Naklin, gramer kuralının açıkça belirtildiği ve metinden 
doğrudan aktarıldığı nakl-i sarîh (nakl-i istidlâl﻿î) ve nakil yoluyla aktarılan 
metinlerden gramer kuralının çıkarıldığı nakl-i istinbâtî olmaz üzere iki türü 
vardır. Bunların gramer çalışmalarında kullanımı, gramercinin dilbilimsel ve 
mantıksal analiz yeteneğini gerektiren bir süreçtir. Belirli bir gramer kuralının 
doğruluğunu ispatlamak için ilgili kaynakların delil olarak sunulduğu nakl-i 
istidlâlî, gramercinin kuralı önce zihninde formüle ettiğini ve sonra bu kurala 
uygun tanık cümleleri aradığını gösterir. Nakl-i istinbâtî﻿ denilen ikincisinde 
ise, nakledilen metinlerden (özellikle istisnaî veya nadir kullanımlardan) yola 
çıkılarak yeni gramer kurallarının veya istisnaların keşfedilmesidir. Bu yaklaşım, 
gramercinin dilin iç mantığını kavrama ve yeni kurallar üretme yeteneğini ön 
plana çıkarır.

Câhiliye﻿ döneminde isnad ve nakil﻿ yaygın bir gelenek olmamasına rağmen, 
dilin korunması ihtiyacı, dilcileri, aktarılan malzemenin kimden alındığını 
sorgulamaya sevk etmiştir. Hicri ikinci yüzyılın ortalarından itibaren isnad ve 
nakil sistemi dil ve edebiyat alanında yaygınlaşmaya başlamıştır. Bu süreç, 
hadis﻿ ilminin etkisiyle sistematik bir hâle gelmiş ve râvilerin (aktaran kişilerin) 
naklettiği dilsel﻿ verilerin doğruluğunun test edildiği birtakım şartlar, dil 
malzemesinin kabulünde esas alınmıştır. Bu durum, dilciler arasında “semâ﻿” 
ve “rivayet﻿/nakil” kavramları arasında bir ayrım yapma ihtiyacını doğurmuştur. 
Semâ﻿, dilin birincil kaynağından (örneğin bir bedevi Araptan) doğrudan 
işitme yoluyla veri toplamayı ifade ederken, rivayet/nakil, dil verilerini ikincil 
kaynaklardan (başka bir âlimden veya yazılı eserden) elde etmeyi ifade etmiştir.60 

60	 Ebū’l-Mekārim, Uṣūlu’t-tefkīri’n-naḥvī, 33; Mehmet Efendioğlu, “Rivayet”, Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35/35/135.



54  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

Bu ayrım, bilginin kaynağına olan yakınlık ve güvenilirlik düzeyine göre dil 
malzemesini kategorize etmeyi sağlamıştır.

 İsnad﻿ ve naklin güvenilirliği, hadis﻿ ilminde olduğu gibi, râvinin adaleti 
ve zabtı (ezber gücü) gibi şartlara bağlanmıştır. el-Enbārī’ye göre, bir naklin 
delil olabilmesi için şaz ve nadir olmaması, adaletli ve kimliği bilinen bir kişi 
tarafından aktarılması, fasih﻿ bir kullanıma sahip olması ve doğru bir şekilde 
aktarılmış olması gerekir.61 Bu şartlarla, metnin hem dilsel﻿ hem de aktarım 
yönünden sağlamlığının güvence altına alınması amaçlanmıştır. es-Süyūtī﻿ de 
bu kuralları derleyerek, güvenilir râviden gelen âhâd (tekil) haberlerin dahi 
delil olarak kullanılabileceğini, ancak bunun için alanında uzman diğer dilciler 
tarafından çelişkili bulunmaması gerektiğini ifade etmiştir.62 

İstişhâd﻿ yönteminin en önemli aşaması, Basra﻿ ve Kûfe﻿ ekollerinin ortaya 
çıkmasıdır. Her iki ekol﻿ de temelde aynı amacı gütse de dilsel﻿ veriyi toplama ve 
analiz etme yöntemleri açısından farklılık göstermişlerdir. Basralı dilciler, dilin 
kurallarını akılcı bir temele oturtmaya çalışmışlardır. Onların metodolojilerini, 
kıyas﻿ (analoji﻿) ve taʻlil (nedenlendirme) üzerine kurmuşlardır. Sınırlı sayıda 
gözlemden yola çıkarak genel kurallar çıkarmayı hedeflemişlerdir. Bu yüzden, 
bazı istisnai durumları kural dışı kabul ederek ya reddetmişler ya da te’vil 
etmişlerdir. Basra ekolü, daha sistemli, mantıksal ve felsefi bir yaklaşım 
sergilediği için gramerin bilimsel bir disiplin olarak kabul görmesinde önemli 
rol oynamıştır. Kûfeli dilciler ise, dilsel veri toplamaya daha fazla ağırlık 
vermişlerdir. Onların metodolojisi﻿, semâ﻿ (işitme/dinleme) ve nakil﻿ (aktarım) 
üzerine kuruludur. Basralılardan farklı olarak Kûfeliler, çok sayıda istisnayı 
ve nadir kullanımı biriktirmişler, bu durumları kural dışı görmek yerine, dilin 
zenginliğinin bir parçası olarak kabul etmişlerdir. Kûfe ekolü, daha ampirik 
ve tümevarımsal bir yaklaşım sergileyerek, dilin kullanım pratiklerine daha 
fazla odaklanmıştır. Bu iki ekol arasındaki metodolojik farklılıklar, yüzyıllar 
boyunca süren bilimsel münazaraların temelini oluşturmuştur. Ancak zamanla, 
bu iki yaklaşım bir sentezde birleşmiştir. İlerleyen dönemdeki gramer﻿ bilginleri, 
naklî﻿ verilerin (aktarılan örneklerin) kuralın temeli olduğunu, kıyasın ise bu 
kuralları genişletme ve yeni durumlara uygulama aracı olduğunu kabul etmiştir. 
Bu sentez, klasik﻿ Arap﻿ gramer metodolojisinin hem ampirik hem de rasyonel 
temellere dayanan güçlü ve kapsamlı yapısını ortaya koymuştur. Bu tarihi 
gelişim, metodun, gramer bilgisinin inşası ve güvenilirliği için ne kadar hayati 
olduğunu açıkça göstermektedir. 

Nakle dayalı istişhâd﻿ metodu, klasik﻿ Arapça﻿ gramer﻿ geleneğine özgün bir 
karakter kazandırmıştır. Bununla birlikte klasik istişhâd metodolojisi﻿ modern 

61	 Enbārī, Lümaʿu’l-edille fî uṣūli’n-naḥv, 83.
62	 Suyūṭī, el-Müzhir, 1/58; Suyūṭī, el-İḳtirāḥ, 64.



İrfan Köse  |  55

dilbilim ışığında tartışılmıştır. Nitekim 19. ve 20. yüzyılda Arap﻿ dili﻿ üzerine 
yapılan çalışmalar, özellikle Batılı dilbilimcilerin (oryantalistlerin) ilgisini 
çekmiştir. Bu araştırmalarda, klasik nahiv﻿ metodolojisi modern dilbilim 
teorileriyle karşılaştırılarak klasik metodolojiye çeşitli eleştiriler yöneltilmiştir. 
Modern﻿ dilbilimin verileri ışığında yöneltilen bu eleştirilerde klasik istişhâd 
metodolojisinin üç belirgin yönü öne çıkmaktar vardır. Bunlar:

1. Normatiflik 

Klasik﻿ nahiv﻿, dili yalnızca tasvir etmemiş, aynı zamanda normatif﻿ bir sistem 
inşa etmiştir. Modern﻿ dilbilimde ise dilin betimleyici (deskriptif) bir yaklaşımla 
ele alınması eğilimi öne çıkmaktadır.

2. Nakil Merkezliliği 

Klasik﻿ metodoloji﻿, dil kurallarını rivayetlere dayandırmıştır. Modern﻿ yaklaşım 
ise, rivayetlerin tarihî güvenilirliğini sorgular ve dilin canlı kullanımını esas alır.

3. Epistemolojik Çerçeve 

Klasik﻿ istişhâd﻿, teolojik rivayet﻿ sistemiyle aynı epistemolojik mantığa 
sahiptir. Modern﻿ bilim ise gözlem, veri analizi ve yapısal çözümlemeyi önceler.

Bu farklılıklar aynı zamanda, klasik﻿ ve modern yaklaşımlar arasındaki temel 
gerilimi oluşturur. 

Sonuç olarak, istişhâd﻿ metodu klasik﻿ Arapça﻿ gramerinde hem teorik hem de 
pratik açıdan vazgeçilmez bir fonksiyon icra eder. Bu yöntem, dilsel﻿ kuralların 
doğruluğunu sağlamlaştırırken, Arap﻿ dilinin özgün yapısının korunmasına 
da hizmet etmiştir. Böylece istişhâd, nahiv﻿ ilminin epistemolojisinde hem 
meşruiyetin hem de otantikliğin sembolü haline gelmiştir.

Sonuç olarak, naklî﻿ istişhâd﻿ ve isnad sistemi, Arapça﻿ gramerinin hem tarihsel﻿ 
kimliğini hem de metodolojik özgünlüğünü şekillendiren temel unsurlardır. 
Modern﻿ bilimsel gelişmeler bu sistemi yeniden değerlendirmeye imkân verse 
de onun ilmî değerini ortadan kaldırmamaktadır. Bilakis, klasik﻿ mirasın modern 
araçlarla birlikte okunması hem Arap﻿ dili﻿ çalışmalarını hem de genel dilbilim 
araştırmalarını daha zengin, daha kapsamlı ve daha derinlikli kılacaktır. 
Bu nedenle, günümüzde Arap dili araştırmalarında en verimli yaklaşım, iki 
metodolojiyi bir arada kullanarak çok boyutlu bir bakış açısı geliştirmektir. Bu 
doğrultuda, öncelikle klasik Arapça gramer﻿ sisteminin temel bilgi kaynaklarının, 
epistemolojik yapısının dayandığı paradigmatik altyapının ve gramer inşasında 
yön belirleyici rol oynayan metodolojisinin ayrıntılı biçimde analiz edilmesi 
gerekmektedir. Böyle bir analiz, paradigma﻿ değişimine duyulan ihtiyacın, 
epistemolojik dönüşümün zorunluluğunun ve söz konusu dönüşümün hangi 
parametreler çerçevesinde, ne yönde gerçekleşmesi gerektiğinin tespitine imkân 



56  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

tanıyacaktır. Bu süreçten sonra, klasik sistemin çağdaş﻿ koşullara uyarlanmasıyla 
birlikte Arap dilinin gramatikal yapısında gözlemlenen sorunların giderilmesi ve 
gerekli dönüşümün sağlanması mümkün hâle gelecektir.

Sonuç

Bu çalışmanın önceki bölümlerinde ortaya konulduğu üzere klasik﻿ Arapça﻿ 
grameri, istişhâd﻿ ve isnad sistemiyle kendine özgü bir epistemoloji﻿ geliştirmiştir. 
Bu sistem, dilin otantik kaynağını koruma ve ilmî disiplin oluşturma 
açısından büyük değer taşımaktadır. Bu kapsamlı metodolojik yaklaşım, 
Arapça dilbilgisinin temelini oluşturan malzemeyi seçme, değerlendirme ve 
sınıflandırma sürecini şekillendirmiştir. Arap﻿ dilcileri, dilin kurallarını ve kelime 
yapılarını meşru bir zeminde ispat etmek amacıyla, hadis﻿ ve fıkıh ilimlerinden 
ödünç aldıkları yöntemlerle bir delillendirme sistemi oluşturmuşlardır. Kurucu 
fikir rolünü üstlenen Basra﻿ ekolü, gramer﻿ kurallarını sağlam temellere oturtmak 
için sadece güvenilir, fesîh kabul edilen Arap kabilelerinden gelen nakilleri esas 
almıştır. Basralılar Arap dilinin mantıksal yapısını ve türetme sistemini daha 
fazla dikkate almışlardır. Bu yüzden Basra ekolü, kuralları daha rasyonel ve 
sistematik bir temele oturtma çabasında olmuştur. Basra ekolü kadar genel kabul 
görmeyen Kûfe﻿ ekolü ise, daha serbest ve esnek bir yaklaşım benimsemiştir. Her 
ne kadar Kur’ân﻿ ve şiir﻿ gibi ana kaynakları kullanmışlarsa da aynı zamanda daha 
geniş bir nakil﻿ yelpazesini kabul etmişlerdir. Kûfeliler istisnayı ve farklı lehçeleri 
daha çok kabul etme eğiliminde olmuşlardır. Bu yüzden Kûfe ekolü, dilin doğal 
kullanımına ve farklı ağızlara daha çok önem veren bir metodoloji﻿ izlemiştir. 
Klasik﻿ dönem Arap dilcilerinin naklin mutlak otoritesine dayalı gramer inşası 
hem klasik hem de modern dönemde zaman zaman tartışmalara yol açmıştır. Bu 
sistemin normatif﻿ katılık, rivayet﻿ bağımlılığı ve tarihsel﻿ eleştiriye kapalılık gibi 
zaafları da mevcuttur. Modern﻿ dilbilim, bu zaafları aşacak yöntemler geliştirmiş 
aynı zamanda klasik mirası daha geniş bir perspektiften anlamamıza imkân 
vermiştir.

Klasik﻿ Arapça﻿ gramer﻿ metodolojisinde naklî﻿ (dilsel﻿) istişhâd﻿ ve isnad 
sisteminin incelendiği bu çalışma boyunca şu hususlar ortaya konulmuştur:

1. İstişhâd﻿ kavramı, klasik﻿ gramer﻿ metodolojisinin ana eksenlerinden biridir. 
Gramer kuralları, rivayet﻿ edilen dil malzemesiyle temellendirilmiştir.

2. İsnad﻿ sistemi, hadis﻿ ilminden gramer﻿ ilmine taşınmış ve dil rivayetlerinin 
güvenilirlik ölçütü olarak kullanılmıştır.

3. Basra﻿ ve Kûfe﻿ ekolleri, istişhâd﻿ ve isnadın uygulanışında farklı 
metodolojiler geliştirmiş, biri daha katı ve normatif﻿, diğeri ise daha müsamahalı 
ve çeşitliliğe açık bir yaklaşım sergilemiştir.



İrfan Köse  |  57

4. Dilciler arasında Kur’ân﻿ ve kıraatleriyle istişhâh her ne kadar teoride 
tartışmasız kabul görse de uygulamada durum aynı olmamış, şiirle istişhâd﻿ 
Kur’ân﻿’ın önüne geçmiştir.

5. Hadisle istişhâd﻿, klasik﻿ dönemin en tartışmalı meseleleri arasında yer 
almış, şiir﻿ ve lehçeler ise gramerin birincil kaynakları olmuştur.

6. Modern﻿ dönemde, oryantalist eleştiriler ve çağdaş﻿ Arap﻿ dilbilimcilerin 
tartışmaları ışığında klasik﻿ metodoloji﻿ yeniden değerlendirilmiş, normatif﻿ 
katılık, rivayet﻿ bağımlılığı ve isnad sisteminin sınırlılıkları eleştirilmiştir.

Klasik﻿ Arapça﻿ gramerinin istişhâd﻿ ve isnad sistemine dayalı yapısı, yalnızca 
bir dil metodolojisi﻿ değil, aynı zamanda ilmî disiplinin kurumsallaşmasının bir 
örneğidir. Bu sistem:

• Dilin tarihî hafızasını korumuş,

• Rivayetlere dayalı epistemik güvenlik mekanizması oluşturmuş,

• İslâm﻿ ilim geleneğinde bütüncül bir metodolojiye katkı sağlamıştır.

Bu yönüyle klasik﻿ sistem, modern dilbilim perspektifinden eleştirilse bile, 
tarihsel﻿ bağlamı içinde özgün bir bilimsel başarı olarak değerlendirilmelidir.

Modern﻿ dilbilimsel yöntemler, klasik﻿ metodolojiyi eleştirel süzgeçten 
geçirme ve yeniden yorumlama imkânı sağlamaktadır. Özellikle:

• Corpus analizleri, rivayetlerin frekans ve kullanım bağlamlarını sayısal 
olarak inceleme imkânı sunmaktadır.

• Tarihsel ve sosyodilbilimsel yaklaşımlar, dilin çeşitliliğini normatif﻿ 
kalıpların ötesinde açıklama, yeni ve kapsayıcı bir gramer﻿ sisteminin inşasına 
kapı aralamaktadır.

• Eleştirel filoloji, rivayetlerin otantikliğini yeniden tartışma konusu 
yapmaktadır.

Dolayısıyla modern çalışmalar, klasik﻿ Arapça﻿ gramer﻿ metodolojinin 
eksiklerini giderecek araçlar sunmaktadır.

Çalışmanın ulaştığı en önemli sonuçlardan biri, klasik﻿ Arapça﻿ gramer﻿ 
metodolojisinin ve modern dilbilimsel yöntemlerin birbirini dışlamak yerine 
tamamlayıcı nitelikte olduğudur. Bu kapsamda:

• Klasik﻿ sistem, epistemik disiplin ve dil hafızası sunmaktadır.

• Modern﻿ yaklaşım, tarihsel﻿ eleştiri ve bilimsel esneklik sağlamaktadır.



58  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

Sonuç Olarak

1. Arap﻿ gramerinde istişhâd﻿ ve isnad, yalnızca teknik araçlar değil, aynı 
zamanda epistemik güvenilirliği sağlayan unsurlardır.

2. Klasik﻿ dönemde bu yöntemler, dilin normatif﻿ yapısını inşa etmiş, modern 
dönemde ise dilin çeşitliliği ve tarihsel﻿ gerçekliği açısından yeniden ele alınmıştır.

3. Oryantalistlerin eleştirileri, klasik﻿ metodolojinin zaaflarını görünür kılmış, 
fakat bazı durumlarda ideolojik önyargılar içermiştir.

4. Modern﻿ Arap﻿ dilbilimciler, bu eleştirilerle yüzleşmiş, kimileri klasik﻿ 
sistemi savunmuş, kimileri ise eleştirel yeniden inşa çabasına girişmiştir.

5. Nihayetinde, Arap﻿ grameri araştırmalarında geleceğin yolu, klasik﻿ ve 
modern yöntemlerin sentezinden geçmektedir.

Sonuç olarak, naklî﻿ istişhâd﻿ ve isnad sistemi, Arapça﻿ gramerinin hem tarihsel﻿ 
kimliğini hem de metodolojik özgünlüğünü şekillendiren temel unsurlardır. 
Modern﻿ bilimsel gelişmeler bu sistemi yeniden değerlendirmeye imkân verse 
de onun ilmî değerini ortadan kaldırmamaktadır. Bilakis, klasik﻿ mirasın modern 
araçlarla birlikte okunması hem Arap﻿ dili﻿ çalışmalarını hem de genel dilbilim 
araştırmalarını daha zengin, daha kapsamlı ve daha derinlikli kılacaktır. 
Bu nedenle, günümüzde Arap dili araştırmalarında en verimli yaklaşım, iki 
metodolojiyi bir arada kullanarak çok boyutlu bir bakış açısı geliştirmektir. Bu 
doğrultuda, öncelikle klasik Arapça gramer﻿ sisteminin temel bilgi kaynaklarının, 
epistemolojik yapısının dayandığı paradigmatik altyapının ve gramer inşasında 
yön belirleyici rol oynayan metodolojisinin ayrıntılı biçimde analiz edilmesi 
gerekmektedir. Böyle bir analiz, paradigma﻿ değişimine duyulan ihtiyacın, 
epistemolojik dönüşümün zorunluluğunun ve söz konusu dönüşümün hangi 
parametreler çerçevesinde, ne yönde gerçekleşmesi gerektiğinin tespitine imkân 
tanıyacaktır. Bu süreçten sonra, klasik sistemin çağdaş﻿ koşullara uyarlanmasıyla 
birlikte Arap dilinin gramatikal yapısında gözlemlenen sorunların giderilmesi ve 
gerekli dönüşümün sağlanması mümkün hâle gelecektir.



İrfan Köse  |  59

Kaynakça

Aksan, Mustafa - Atasoy, Gülsüm. Derlem Bilim ve Sözcük Anlambilim. Mersin: 
Toros Üniversitesi Yayınları, 2021.

Alan, Sevde. “Kureyş Lehçesinin Klasik Arapçaya Etkisi”. Uludağ Üniversitesi İlâ-
hiyat Fakültesi Dergisi 16/2 (2007), 327-341.

Asutay, M. Mücahit - Doğan, H. İbrahim. “İbn Cinnî, Nahivde Hadisle İstişhâdı 
Kullandı mı? Eleştirel Bir Yaklaşım”. Turkish Studies Ankara-Turkey 13/15 
(2018), 21-38.

Baģdādī, ʿAbdulḳādir b. ʿÖmer. Ḫizānetu’l-Edeb ve Lubbu Lubābi Lisāni’l-ʿArab. 
thk. ʿAbdusselām Muḥammed Hārūn. 13 Cilt. el-Ḳāhire: Mektebetu’l-Ḫāncī, 
4. Basım, 1997.

Bākır, Murteżā Cevād. Muḳaddime fī naẓariyyeti’l-ḳavāʻi’t-tevlīdiyye. ʿ Ammān: Dā-
ru’ş-Şurūḳ, 2002.

Bişr, Kemāl. Dirāsāt fī ʿilmiʾl luġa. el-Ḳāhire: Dāru’l-Ġarīb li’n-Neşr ve’ṭ-Ṭıbāʿa, 
1998.

Cāḥiẓ, Ebū Osmān ʻAmr b. Baḥr. el-Beyān ve’t-tebyīn. thk. Abdüsselām Muḥammed 
Hārūn. 4 Cilt. el-Ḳāhire: Mektebetu’l-Ḫāncī, 7. Basım, 1998.

Carl, Brockelmann. Tārīḫu’l-edebi’l-ʻArabī. 6 Cilt. el-Ḳāhire: Dāru’l-Maʿārif, 5. 
Basım, ts.

Çalık, Malik. “İlk Dönem Nahiv Çalışmalarında Metot”. Hafıza 4/1 (2022), 56-70.
Çetkin, Muhammed. “Suyûtî’nin Nahivdeki Yöntemi”. Bingöl Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi (BUSBED) 11 (2016), 71-98.
Çıkar, Mehmet Şirin. Kıyas: Bir Nahiv Usûl İlmi Kaynağı. Van: Ahenk Yayınları, 

2007.
Çokyürür, Mehmet Zahid. “İslâmî Dönem Şiirlerinin İstişhâd Değerine İlişkin Yak-

laşımlar”. İlahiyat Tetkileri Dergisi 63 (2025), 32-44.
Demir, İsmail. “İbn Muʻtî’nin Kitâbu’l-Fusûl fi’n-Nahv Adlı Eserinde İstişhâd”. 

Kafkas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/3 (2015), 16-35.
Durmuş, İsmail. “Nesir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 33/6-8. İstan-

bul: TDV Yayınları, 2007.
Ebū’l-Mekārim, Alī. Uṣūlu’t-tefkīri’n-naḥvī. el-Ḳāhire: Dāru Gureyb, 2007.
Efendioğlu, Mehmet. “Rivayet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/135-

137. İstanbul: TDV Yayınları, 2008.
Efḳānī, Saîd. Fī uṣūli’n-naḥv. Beyrūt: el-Mektebetu’l-İslāmiyye, 3. Basım, 1987.
Ekinci, Mucahit. “Zeccâc’ın Me’âni’l-Kur’ân ve İ’râbuhu Adlı Eserinde İstişhâd 

Metodu”. Marifetname 9/2 (2022), 467-492.
Enbārī, Ebū’l-Berekāt Kemāluddīn. el-İġrāb fī cedeli’l-iʿrāb. thk. Seyyid Mehdī Ha-

san. Beyrūt: Dāru’l-Fikr, 2. Basım, 1971.



60  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

Enbārī, Ebū’l-Berekāt Kemāluddīn. Lümaʿu’l-edille fî uṣūli’n-naḥv. Beyrūt: Dā-
ru’l-Fikr, 2. Basım, 1971.

Enīs, İbrāhim. Min esrāri’l-luġati’l-ʿArabiyye. el-Ḳāhire: Mektebetu’l-Enceli’l-Mıṣ-
riyye, 3. Basım, 1966.

Ersönmez, Hüseyin. “Hammâd er-Râviye: Râviliği ve Edebî Tenkitçiliği”. Mevzu – 
Sosyal Bilimler Dergisi Ö1 (2023), 189-211.

Ferrâ, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd. Meʿâni’l-Ḳurʾân. thk. Ahmed Yûsuf Necâtî - 
M. Alî en-Neccâr. 3 Cilt. Kahire: Dârü’l-Mısriyye, 1955.

Fihrī, ʻAbdulḳādir el-Fāsī. el-Lisāniyyāt ve’l-luġati’l-ʻArabiyye. Paris: Dāru Tūbḳāl, 
3. Basım, 1993.

Ġalfān, Muṣtafā. el-Lisāniyyātu’l-fi’s̱-s̱eḳāfeti’l-ʻArabiyye el-ḥadīs̱. Beyrūt: Dā-
ru’l-Beyḍā, 2006.

Goldziher, Ignace. Klasik Arap Literatürü. Ankara: Vadi Yayınları, 2. Basım, 2012.
Gündüzöz, Soner. Arap Düşüncesinin Büyübozumu. Samsun: Etüt Yayınları, 2011.
Gündüzöz, Soner. “Klâsik ve Modern Arap Literatürü Açısından İslam Düşüncesin-

de Hakikat ve Mecaz Tartışmaları”. İslami İlimler Dergisi 8/1 (2013), 31-46.
Gündüzöz, Soner. “Kur’an’da Yerleşik Gramer Kurallarına Aykırı Dil Yapıları ve 

Kur’an’ın Lehçe Haritası Üzerine Bir İnceleme (I)”. Nüsha 2/6 (ts.), 77-94.
Hassān, Temmām. el-Uṣūl dirāse epistemolojiyye li’l-fikri’l-luġavī ʻinde’l-Ara-

bi’n-naḥvī. el-Ḳāhire: ʻĀlemu’l-Kütüb, 2000.
Hulvānī, Muhammed Hayr. Uṣūlu’n-naḥvi’l-Arabī. Rabaṭ: en-Nāşir el-Atlasī, 1983.
Ḥüseyin, Muḥammed Hıżır. “el-İstişhādu bi’l-ḥadīs̱ fi’l-luġa”. el-Maṭbaʿatu’l-Emī-

riyye bi’l-Būlāḳ 3 (1937), 197-210.
Ḥüseyin, Ṭāhā. Fi’l-edebi’l-cāhilī. el-Ḳāhire: Muessesetu Hindāvī, 2014.
ʻAlevī, Ḥāfıẓ İsmāʿīl. el-Lisāniyyāt fi’s̱-S̱e’ḳāfeti’l-ʿArabiyye. Beyrūt: Dāru’l-Kitā-

bi’l-Cedīd, 2009.
İbn Cinnī, Ebū’l-Fetḥ ʿOs̱mān. el-Ḫaṣāiṣ. thk. Muḥammed ʿAlī en-Neccār. 3 Cilt. 

Ḳāhire: Dāru’l-Kutubi’l-Mıṣriyye, 1957.
İbn Fāris, Ebū’l-Ḥüseyin Aḥmed. eṣ-Ṣāḥibī fī fıḳhi’l-luġa. thk. Aḥmed Muḥammed 

Beyḍūn. Beyrūt: Dāru’l-Kutubi’l-ʿIlmiyye, 1997.
İbn Ḥazm, Ebū Muḥammed b. ʿAlī b. Aḥmed b. Saʿīd eẓ-Ẓāhirī. el-Muḥallā. thk. 

Komisyon. 11 Cilt. el-Ḳāhire: İdāretu’ṭ-Ṭıbāʿati’l-Munīriyye, 1933.
İbn Kuteybe, Ebū Muḥammed ʿAbdullāh b. Muslim. eş-Şiʿr ve’ş-Şuʿarāʾ. thk. Aḥ-

med Muḥammed Şākir. 2 Cilt. el-Ḳāhire: Dāru’l-Maʿārif, 2. Basım, 1967.
İbn Reşīḳ el-Ḳayrevānī, Ebū ʿAlī Ḥasan. el-ʿUmde fī ṣınāʿati’ş-şiʿr ve naḳdih. thk. 

Nebevī ʿAbdülvāḥid Şaʿlān. 2 Cilt. Kahire: Mektebetu’l-Ḫāncī, 2000.
İpek, Muhammet Selim. Klasik Dönem Arap Edebiyatında Nesir. Ankara: Gece Ki-

taplığı, 2014.



İrfan Köse  |  61

Kaya, İrfan - Arslan, Sinan. “Nahiv Usûlünün Gelişiminde Diğer Usûl İlimlerinin 
Etkileri”. Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi 3/1 (2025), 45-63.

Keskin, Mustafa - Dal, Hasan. “Nahivde Şiirle İstişhad: Saîd El-Efganî’nin el-Mû-
cez Adlı Eseri Örneğinde”. Gaziantep Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 1 
(2023), 1-26.

Kılıç, Ramazan - Turan, Mehmet. “Klasik Arap Dil Metodolojisinde Hadislerle İstiş-
hâd: Sîbeveyhi Örneği”. Diyanet İlmi Dergi 60/3 (2024), 953-990.

Kızıklı, Zafer. “Ebu’l-Esved Ed-Düeli’nin Arap Gramer Tarihindeki Yeri ve Öne-
mi”. Dinî Araştırmalar 9/25 (2006), 265-280.

Maḥẓūmī, Mehdi. Fi’n-naḥvi’l-ʻArabī. Beyrūt: Dāru’l-İdāreti’l-ʻArabiyye, 2. Ba-
sım, 1986.

Mehīrī, ʿAbdulḳādir. Naẓarāt fī’t-turās̱i’l-luġaviyyi’l-ʿArabī. Tūnis: Dāru’l-Ġar-
bi’l-İslāmī, 1993.

Merzübānī, Ebū ʻUbeydillāh Muḥammed b. ʻİmrān. el-Müveşşaḥ. thk. Muhammed 
Hüseyin Şemseddīn. Beyrūt: Dāru Mektebeti’l-ʿİlmiyye, 1995.

Meydanoğlu, Ayşe - Özli, Muzaffer. “İbn Hişam el-Ensârî’nin Kur’ânî Delillerle İs-
tişhâd Yöntemi”. İlahiyat Fakültesi Dergisi 22/1 (2017), 165-181.

Misiddī, ʻAbdusselām. et-Tefkīru’l-lisānī fi’l-ḥażārati’l-ʻArabiyye. Beyrūt: Dā-
ru’l-Maʿrife li’l-Kütüb, 2. Basım, 1986.

Muberred, Ebū’l-ʿAbbās Muḥammed b. Yezīd. el-Muḳteḍab. thk. Muḥammed ʿAb-
dulḫāliḳ ʿAżīme. 4 Cilt. Beyrut: ʿĀlemu’l-Kutub, 1969.

Mūsā, Nihād. Naẓariyye en-Naḥvi’l-ʿArabī fī żav’i menāhici’n-naẓari’l-luġavī 
el-hadīs̱. Ürdün: el-Muessesetu’l-ʻArabiyye li’d-Dirāsāt ve’n-Neşr, 1980.

Muṣtafā, İbrāhīm. İḥyāu’n-naḥv. el-Ḳāhire: Maṭbaʿatu Lecneti’t-Teʾlīf ve’t-Terceme 
ve’n-Neşr, 1937.

Müldür, Fatih. “Noam Chomsky’de Üretici Dilbilgisi: Derin Yapı ve Yüzey Yapı 
Ayrımı”. Kaygı 27 (ts.), 2016.

Nöldeke, Theodor. Tārīḫu’l-Ḳur’ān. çev. Corc Ṭāmir. Zürih: Dāru Neşri Cor Elmez, 
2000.

Onan, Bilginer. “Derin Yapı Yüzey Yapı İlişkisi Bağlamında Temel Dil Becerileri 
Üzerine Bir Analiz Çalışması”. Ana Dili Eğitimi Dergisi 3/3 (2015), 91-110.

Özkan, Bülent. “Terim Bilim Çalışmalarında Derlem Kullanımı ve ‘Kendi Kendine 
Derlem Oluşturma Platformu’ Terim Bilim Modülü”. Avrasya Terim Dergisi 
8/1 (2020), 8-17.

Rāciḥī, ʿAbduh. Fıḳhu’l-luġa fī’l-kutubi’l-ʿArabiyye. Beyrūt: Dāru’n-Nehḍāti’l-ʿA-
rabiyye, 1972.

Rāfiʿī, Muṣṭafā Ṣādıḳ. Tārīḫu ādābi’l-ʻArab. 3 Cilt. Beyrūt: Dāru’l-Kutubi’l-ʿIlmiy-
ye, 2000.

Sa‘rān, Maḥmūd. ʻİlmu’l-luġa. Beyrūt: Dāru’n-Nahẓati’l-ʻArabiyye, ts.



62  |  Klasik Arapça Gramer Sisteminde Naklî İstişhâd Metodunun Epistemolojik ve Paradigmatik...

Sībeveyhi, Ebū Bişr ʿAmr b. ʿOs̱mān. el-Kitāb. thk. ʿAbdusselām Muḥammed 
Hārūn. 4 Cilt. el-Ḳāhire: Mektebetu’l-Ḫāncī, 3. Basım, 1988.

Suyūṭī, Celāleddīn. el-Müzhir. thk. Muḥammed Aḥmed Cād el-Mevlā Beg. 2 Cilt. 
Beyrūt: Menşūrātu’l-Mektebetu’l-Asriyye, 1986.

Suyūṭī, Ebū’l-Fażl Celāleddīn. el-İḳtirāḥ. thk. Abdülḥakīm Atıyye. Dımaşḳ: Dā-
ru’l-Beyrūtī, 2. Basım, 2006.

Şākir, Maḥmūd Muḥammed. el-Mutenebbī. el-Ḳāhire: Mektebetu’l-Ḫāncī, 1987.
Ṭāḥā, Ḥüseyin. Fi’ş-şiʿri’l-cāhilī. Sūse: Dāru’l-Maʿārif, 1926.
Tuna, Sedat. “Nahiv Kaidelerinin Belirlenmesinde Hadislerin İstişhad Olarak Kulla-

nılması”. Darulhadis İslami Araştırmalar Dergisi 7 (2024), 146-173.
Tural, Hüseyin. “Arap Dilinde Şiir ve Hadisle İstişhâd Meselesi”. Atatürk Üniversi-

tesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9 (1990), 67-79.
Turgut, Abdülhamit. “Şihâbüddîn El-Hafâcî Ve Nahivdeki Yöntemi”. Türkiye İlahi-

yat Araştırmaları Dergisi 6/2 (2022), 845-866.
Versteegh, Kees. “Bir Öğrenim İmparatorluğu: Küresel Bir Dil Olarak Arapça”. çev. 

İbrahim Fidan. Marife 16/2 (2016), 363-374.
Yılmaz, Mehmet - Ourot, Muhammed. “Sîbeveyhi’nin Kıraatlerle İstişhâd Yönte-

mi”. Dicle İlahiyat Dergisi 25/2 (2022), 445-467.
Yüksel, Mücahit. “Cahiliye Döneminde Nesir ve Bir Hatip Olarak Eksem b. Sayfî”. 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18/1 (2018), 391-418.
ʿAbduttevvāb, Ramażān. Buḥūs̱ ve maḳālāt fi’l-luġa. el-Ḳāhire: Mektebetu’l-Ḫāncī, 

1982.
ʿÖmer, Aḥmed Muḫtār. el-Baḥs̱u’l-luġavī ̒ inde’l-ʿArab. el-Ḳāhire: ʿ Ālemu’l-Kutub, 

6. Basım, 1988.



63

Bölüm 3

Klasik Dönem Arap Gramer Metodolojisinde Akli 
Çıkarım Yöntemleri 

Ramazan Kılıç1

Özet

Bu bölüm, klasik dönem Arap gramerinde aklî çıkarım yöntemlerinin 
epistemolojik temellerini ve metodolojik işlevini incelemektedir. Arap dilbilgisi, 
başlangıçta tamamen naklî verilere dayalı bir yapıya sahipken, kısa sürede dilsel 
olguların akıl yoluyla açıklanabileceği fikrinin gelişmesiyle teorik bir çerçeveye 
kavuşmuştur. Bu süreçte istidlâl (mantıksal çıkarım) bağlamında kıyas (analojik 
akıl yürütme) ve onun ayrılmaz parçası olan semâ yöntemleri, gramerin temel 
aklî araçları hâline gelmiştir. Özellikle Basra ekolü dildeki düzeni, kurallar 
arasındaki ilişkiyi ve istisnaları açıklamak için bu yöntemleri sistematik biçimde 
kullanmış; böylece Arapçanın yalnızca rivayetle aktarılmış bir dil değil, kendi 
içinde tutarlı bir mantıksal sisteme sahip bir yapı olduğunu ortaya koymuştur. 
Bölümde, Halîl b. Ahmed ve Sîbeveyhi ile başlayan aklî yönelimin, İbn Cinnî 
gibi bir dil filozofuyla nasıl kuramsal bir boyut kazandığı ele alınmaktadır. Ayrıca 
fıkıh usulü ve felsefe gibi disiplinlerin gramer üzerindeki etkisi analiz edilerek, 
dilsel kıyasın fıkhî kıyastan nasıl metodolojik unsurlar devraldığı tartışılmaktadır. 
Çalışmanın temel iddiası, klasik Arap gramerinin yalnızca dilsel bir normlar 
bütünü değil, aynı zamanda aklî bir düşünce sistemi olduğudur. Bu yaklaşım, 
modern dil felsefesi açısından Arap dil teorisinin yeniden değerlendirilmesine 
zemin hazırlamaktadır.

1	 Dr. Öğr. Üyesi, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, ramazannkilicc@hotmail.com, ORCID ID: 
0000-0002-5763-822X.

???



64  |  Klasik Dönem Arap Gramer Metodolojisinde Akli Çıkarım Yöntemleri

Giriş

Arap﻿ dilbilimcileri, dilin gelişimi için altı temel başlık altında toplamışlardır. 
Bunlar; Kıyas﻿ (Analoji﻿), İştikâk﻿2, İbdâl﻿/Kalb﻿3, Naht﻿4, İrticâl﻿5 ve İktirazd﻿ır.6 
Bu yöntemler, yalnızca dilin yapısal olarak gelişmesiyle değil; aynı zamanda 
dilin sosyolojik işlevine de hizmet eder. Zira dil, sabit ve durağan bir varlık 
değil, daima toplumsal etkileşimlerin, kültürel ihtiyaçların ve tarihsel süreçlerin 
şekillendirdiği canlı bir organizmadır. Tıpkı bir suyun akıp gidişi gibi, dil de 
toplum içinde sürekli bir değişim ve dönüşüm sürecindedir; yeni kavramlar, 
düşünce biçimleri ve sosyal pratikler, dilin kendini yeniden üretmesini ve uyum 
sağlamasını gerektirmektedir. Bu bağlamda, Arap dilbilimcilerinin geliştirdiği 
yöntemler bireysel ve toplumsal düzeyde dilin evrimleşmesine, zenginleşmesine 
ve iletişimdeki etkinliğinin korunmasına hizmet eden stratejik araçlar olarak 
görülmelidir.

Dilin doğal akış ve dönüşüm süreci çeşitli şartların olgunlaşması sonucu 
kendi içinde belirli bir düzen ve denetim mekanizmasını da zorunlu hale getirir. 
Aksi hâlde dil, değişkenliğin ve toplumsal farklılıkların etkisiyle zaman içinde 
tutarsız ve karmaşık bir yapıya dönüşebilir. Bu nedenle, dilin canlı ve esnek 
yapısını korurken aynı zamanda belli başlı kural ve usullerle kontrol altına 
alınması, dilin hem anlaşılır hem de sürdürülebilir kalabilmesi için zarurî hâle 
gelecektir.

Arap﻿ dili, tarih boyunca farklı coğrafyalarda ve topluluklarda kullanıldıkça, 
lehçe ve söyleyiş farklılıkları giderek hız kazanmıştır. Bu çeşitlilik, iletişimde 
anlaşılabilirliği zaman zaman zorlaştırmış ve dilin ortak kurallarını belirleme 
ihtiyacını doğurmuştur. Arapçanın içerisinden geçtiği bu süreçte kutsal kitap 
Kur’an-ı Kerim’in etkisi ilk sırada gelmektedir. Dinî saiklerin yanında Emevî﻿ 
Hanedanı’nın da Arap etnisite taraftarlığı dilin sadece doğal ortamından adeta 
korunaklı ve sistematik bir fanus içerisinde muhafaza edilmesine neden olmuştur.

Dilin yapısal birliği ve toplumsal işlevi için kuralların tespit edilmesi, 
istisnaların açıklığa kavuşturulması ve dilin sürekli değişen yapısına mantıklı bir 
çerçeve sağlanması için ilk olarak usule dair birtakım önlem ve ilkelerin tespit 

2	 Arapçada genel olarak kelime türetme olgusunu ifade eden kavramın adıdır.
3	 İ‘lâl: İlleti harfler olan “ا-ي-و”in birbirlerine dönüşmesidir. Kalb ise illet harfleri dışındaki harflerin 

birbirleriyle yer değiştirmesidir.
4	 Birden fazla kelimeyi birleştirerek tek bir kelime elde etme.
5	 Uydurma söz/Türetme: Belirli bir amaç için uydurulmuş söz, yeni yapım söz. Bk. Günay Karaağaç, 

Dil Bilimi Terimleri (Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 2002), 816.
6	 Ödünçleme: Akraba olan diller veya bir dilin lehçeleri arasında görülen alıntı türüdür. Bk. Karaağaç, 

Dil Bilimi Terimleri, 610.



Ramazan Kılıç  |  65

edilmesi gerekmiştir. Özünde tüm bu uğraşlar dilin özgürlüğünü kısıtlamak için 
değil, onu herkes için anlaşılır ve sürdürülebilir hâle getirmek için yapılmıştır. 

Dildeki kuralların tespiti ve lafızların anlamlarının muhafaza altına alıması 
için hem naklî deliller (Kur’an-ı kerîm, hadis, şiir, kelâmü’l-Arab) hem de aklî﻿ 
çıkarım yöntemleri (kıyas﻿ ve semâ gibi) devreye girmiştir. Naklî﻿ deliller, dilin 
geçmişten gelen istikrarını ve otoritesini temsil ederken, aklî yöntemler dilin 
mantıksal bütünlüğünü açıklamak ve kurallar ile istisnaları rasyonel bir zeminle 
ilişkilendirmek için kullanılmıştır. Böylece Arap﻿ grameri, yalnızca normlar 
bütünü olarak değil; aynı zamanda aklî ve sistematik bir düşünce aracına 
dönüşmüştür.

1. İslamî Gelenekte Dil Merkezli Aklî Çıkarım Yöntemlerinin Mahiyeti

Arap﻿ dilcileri başlatmış oldukları faaliyetlerde iki temel meseleye 
yoğunlaşmışlardır. Bunlar fonetik, morfoloji ve sentaks başta olmak üzere, 
dilin kurallı yapısının tespiti ve kelimelerin otantik anlamlarının yer aldığı 
leksikolojidir. Klasik dönemde dilin kurallarına dair çalışmalar birbirinden ayrık 
olarak değil, bir bütün halinde nahiv çatısı altında ele alınmıştır.

“Nahiv﻿” kelimesi, yaygın bir mastar olarak, bir yere yönelmeyi ifade eder 
 ;Daha sonraları bu mastar, bu ilim türüne isim olarak özelleştirilmiştir .(نحوت نحواًً)
tıpkı “فقه” kelimesinin önce “anlamak” iken sonra şer’î ilim﻿ için isim olması gibi. 
Istılahi anlamı bakımdan nahiv, Arapların konuşma tarzına yönelip onu takip 
etmektir. Yani irap bakımından ve diğer yönlerden (tesniye, cem’, tasğir, kırık 
çoğul, izafet, nisbet, terkip vb.) Arap﻿ sözünün yolunu izlemenin adıdır. Bundaki 
muradın Arap olmayanların da Araplar gibi fasih olarak konuşabilmesi olduğu; 
dilden sapanların da bu kurallara doğru döndürüleceğinden söz edilir.7 

Ali Kemalüddin b. Mesud b. el-Hakem b. el-Furruhân (ö. ?) el-Müstef﻿â 
adlı eserinde ilimlerin üç yolla geliştiğinden söz ettiği rivayet edilir. Bunlar; 
kısmen işitme (semâ) ve metin (nass), kısmen istinbat ve kıyas﻿, kısmen de 
başka bir ilimden istifae etmektir (intizâ). Örneğin, fıkıh ilminin bir kısmı Kitap 
ve Sünnet’teki naslara, bir kısmı istinbat ve kıyasa dayanır. Tıbbın bir kısmı 
tecrübeden, bir kısmı ise diğer ilimlerden alınmıştır. Musikî ilminin büyük kısmı 
da hesap ilminden alınmıştır. 

Arap﻿ nahvinin oluşumunda ise Araplardan işitilen (semâî﻿) bilgiler, düşünce 
ve tefekkür yoluyla istinbat edilenler ve başka bir ilimden alınanlar olarak üç 
kısma ayrılır. Örneğin harekesi hızla çekilen harf (muhtelas), sükûn hâlinde 
değil, harekeli hükmündedir. Buna dayanak olan kural, aruz ilminden alınmıştır. 

7	 Ebü’l-Feth İbn Cinni, el-Hasâis, thk. Muhammed Ali en-Neccar, 1/35.



66  |  Klasik Dönem Arap Gramer Metodolojisinde Akli Çıkarım Yöntemleri

Aynı şekilde harekelerin fonetik olarak yükselen (صاعد), alçalan (منحدر) ve bu 
ikisi arasında orta olan (متوسط) şeklindeki tasnif de musiki ilminden alınmıştır.8

Nahiv﻿ usulünün oluşumunu açıklamada dikkate alınan temel bir diğer 
kavram ise istidlâldir. Sözlükte “bir şeyin bilgisini başka bir şey aracılığıyla 
talep etmek” anlamına delalet eder.  9 Bu kavram, klasik Arap﻿ gramerinde dil 
olaylarının yalnızca aktarılmış birikimle değil, aynı zamanda aklî﻿ muhakeme 
ile de açıklanması gerektiğini ortaya koyar. Zira nahivciler, Arapçanın doğal 
kullanımından derledikleri malzemeyi düzenli ve tutarlı bir bütün hâline 
getirmeye çalışırken, kimi zaman işittikleri örneklerin tek başına yeterli 
olmadığını görmüşlerdir. Bu durum onları, dildeki hükümlerin ardındaki gizli 
mantığı araştırmaya, görünen ile görünmeyen arasındaki ilişkiyi çözmeye sevk 
etmiştir.

Kemâlüddîn el-Enbârî﻿ (ö. 577/1181), nahiv ilminde istidlâlin dayanabileceği 
üç temel kaynaktan söz eder. Genel hatlarıyla bunlar; semâ, kıyas﻿ ve istishâbtır.10 
Bu tasnife daha sonrasında Süyûtî tarafından icmâ unsurunu da eklemiş ve 
böylece istidlâlin dayanak noktalarını dört başlık altında toplanmıştır.11 Bu 
delillerin her biri, nahiv âlimlerinin dilde hüküm verirken dayandıkları aklî﻿ ve 
naklî zeminleri temsil etmektedir.

İcmâ﻿, Basra﻿ ve Kûfe﻿ ekollerinin yahut genel olarak Arapların ortak görüş 
birliğini ifade eder ve dilbilimcilerin üzerinde uzlaştığı durumlarda bağlayıcı 
bir delil olarak kabul edilir. İstishâb﻿ ise bir kelimenin yahut fiilin aslî hâlini, bu 
durumu değiştirecek açık bir delil ortaya çıkmadıkça koruma esasına dayanır; 
başka bir ifadeyle, varlığını bilinen temel özelliklerin devam ettiğini varsaymak 
nahiv delilleri arasında müstakil bir yöntem olarak değerlendirilir. Buna 
karşılık kıyâs ve semâ, Arap﻿ nahvinin teşekkül sürecinde dilsel hükümlerin 
belirlenmesinde en etkili ve en eski iki temel unsur olarak öne çıkar.

Geleneksel İslâm düşünce tarihinde aklî﻿ çıkarım, nakil temelli kaynakların 
ötesine geçerek, akla dayalı hüküm çıkarma eylemini temsil eder. Buna göre 
akıl, başlı başına epistemik bir kaynak olduğu gibi naklin yorumunda aktif 
bir araç görevini üstlenir. Aklî yöntemler nassın sınırlarının ötesine geçerek, 
müphem durumdaki meselelerin anlaşılması, genel ilkelerin çıkarılması ve 
analojik bulgular arasında sonuca ulaşma hususunda önemli roller üstlenir.

8	 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn es-Süyûtî, el-İktirâh fî usûli’n-nahv (Dimeşk: Dârü’l-Bîrûnî, 2006), 80.
9	 Ebû Hilâl el-Askerî, Mu‘cemü’l-Fürûki’l-Lugaviyyeti’l-Hâvî, Müessesetü’n-Neşri’l-İslâmî, h. 

1412, 46.
10	 Kemâlüddîn el-Enbârî, el-İğrâb fi Cedeli’l-İ‘râb, thk. Said el-Afgani (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1971), 

45.
11	 Selim Avarib, “el-İtidlâlü’n-Nahvi ve Turukuhû ‘İnde’s-Süyûti”, Mecelletü’z-Zâkira 2/8 (2020), 

41.



Ramazan Kılıç  |  67

Nahiv﻿ usulünün tespiti hakkında ortaya konan sınıflandırmalarda kıyas﻿ ve 
semânın temel alındığı bir gerçektir. Bu iki yöntem etrafında gelişen tartışmalar 
klasik dönem dilcilerden miras kalmışsa ve yirminci yüzyılın ortalarında dahi 
muhafazakârlar ve modernistler olarak iki ayrı grubun ortaya çıkmasına neden 
olmuştur.

Kıyası ilk kullanan ismin Ebü’l-Esved ed-Düelî﻿ (ö. 69/688) olduğu 
düşünülmektedir.12 Öte yandan Abdullah bin Ebi İshak el-Hadramî﻿’nin İsa b. 
Ömer es-Sekafî﻿ ve Ebû Amr b. al-Alâ﻿’dan daha ileri derecede soyutlama yapan 
biri olduğu rivayet edilir.13 İsa b. Ömer es-Sekafî hocası Abdullah bin Ebi 
İshak el-Hadramî’den aldığı mirası sürdürerek kıyasa aykırı hareket eden Fasih 
Araplara karşı eleştirileri sürdürmüştür. Aynı durum bir diğer öğrecisi Ebû Amr 
b. al-Alâ için de geçerlidir.14 Halil b. Ahmed﻿ ise nahiv meselelerini çıkarmada, 
kıyası tashih etmede ve nahiv meselelerini istinbat edip illetlendirmede en ileri 
nokta kabul edilir.15

1.1. Kıyas (talil-istidlal)

Lugat anlamıyla kıyas﻿; bir şeyi bir şeyle ölçmek/derecelendirmek anlamına 
delalet eder. Ayrıca herhangi bir şeyi ölçmek (ََالشََّيء  ve bir (مِِقْْياس) miktar ,(قاسََ 
şeyin örneği olan başka bir şeye takdir edilmesi (وََقَيََّسَََه  gibi manalara (اِِقْْتاسََه 
sahiptir.16 Istılahî olarak kıyas, “birincinin sıhhatinin ikincinin sıhhatini; 
ikincinin fesadının ise birincinin fesadını gerektirmesiyle, birinci ile ikinciyi bir 
araya getirmektir.”17

İbnü’l-Enbârî’ye göre kıyas﻿, nakledilmemişi nakledilmiş olana anlamca 
denk olması şartıyla kıyaslamaktır. Bu tanıma göre aranan temel şart anlam 
ortaklığıdır. Suyûtî bu yüzden nahivde en önemli delilin kıyas olduğunu, 
nahvin çoğunlukla kıyasa dayandığını belirtir. Bu sebeple de nahvin, “Arapların 
konuşmalarının tümevarım (istikra) yoluyla çıkarılmış ölçülerine (makâyîs) 

12	 İbn Sellâm el-Cümâhî, Tabakâtü Fuhûli’ş-Şu‘arâ, thk. Mahmud Muhammed Şakir (Cidde: Darü’L-
Medeni, ts.), 1/12.

13	 Ebû Saîd es-Sîrâfî, Ahbârü’n-Nahviyyîne’l-Basriyyîn, thk. Taha Muhammed ez-Zînî, Muhammed 
Abdulmun’ım Hafâcî (b.y.: Mustafa el-Babi el-Halebi, 1966) 21-43; Ebü’l-Berekât el-Enbârî, 
Nüzhetü’l-Elibbâ fî Tabakâti’l-Üdebâ, thk. İbrahim es-Semerrai (Ürdün: Mektebetü’l-Menâr, 
1985), 26-28.

14	 Hatice el-Hadîsî, eş-Şâhid ve Usûli’-Nahvi fî Kitâbi Sîbeveyhi (b.y.: Matbuatü Camiati Kuveyt, 
1974), 225-227.

15	 Enbârî, Nüzhetü’l-Elibbâ, 45-47.
16	 Ebü’l-Hüseyn İbn Fâris, Mu‘cemü Mekâyîsi’l-Luga, thk. Abdusselam Muhammed Harun (Beyrut: 

Dârü’l-Cîl, ts.), 5/40-41.
17	 Ebü’l-Hüseyn er-Rummânî, Risâletü’l-Hudûd, thk. İBrahim es-Sâmerrâî (Umman: Darü’l-Fikr, 

ts.), 66.



68  |  Klasik Dönem Arap Gramer Metodolojisinde Akli Çıkarım Yöntemleri

dayanan bir ilimdir.” şeklinde de tarif edildiğini vurgular.18 Nahvin temelinde 
yer alan kıyasın varlığını inkâr etmekle nahvi inkâr edilmesi bir tutulmuştur.

Fonksiyonel açıdan kıyas﻿, modern dönemdeki analojiyi ifade eder. Buna 
göre dilsel bir meseledeki belirleyici bilinen kullanımlardır. Mesela: “ََضََرََب” 
(darebe) fiilini “َجََعْْفَر” (ca‘fer) kalıbına uyarlayıca ortaya çıkacak lafzı “َضََرْْبَب” 
olur. Artık bu haliyle ifade Arapçaya aittir. Ancak “رضوب- ضورب-ضيبر ” türü 
ifadeler bunu göstermeyecektir. Esasında yapılan her iki işlem de kıyastır. Ancak 
ilkinde kullanımı yaygın olan; ikincisinde ise kullanımı az olan esas alınmıştır.19 

Kıyas﻿, en ciddi biçimde Halil ve Sibeveyh’in çizdiği yol üzere hicrî dördüncü 
yüzyıla kadar devam etmiştir. Bu yüzyılda yaşayan Ebû Ali el-Fârisî﻿ ve öğrencisi 
İbn Cinnî﻿ kıyası en güçlü dönemine taşımıştır.20 Bu dönem artık kıyasın usul 
ve kaidlerinin müstakil bir ilim olmaya yetecek seviyeye geldiği bir zaman 
olmuştur. Ebû Ali el-Fârisî’nin “dilde elli meselede hata yaparım ancak kıyasta 
bir meselede bile hata yapmam” sözü, dönemin kıyasa olan yaklaşımını gözler 
önüne sermektedir.21

1.2. Kıyastaki temel unsurlar

Arap﻿ nahvinde kıyas﻿ gramatik boyutunun çok ötesinde sosyolojik ve 
teolojik boyutlar barındıran bir mesele olmuştur. Fasih Arapçanın benimsemiş 
olduğu Basra﻿ kıyas anlayışının Kufe kıyas anlayışıyla değiştirilmesi ihtimali ve 
muhtemel sonuçları modern dönemde tartışılmıştır. Bu bağlamda Kufe ehlinin 
uygulamış olduğu kıyasın Kur’an üzerinde kullanılması sonucu dil adına ulaşılan 
sonuçlardan farklı sonuçlara ulaşılacağı beyan edilmiştir.22 Bu yönüyle Arapça 
nahvinin kıyas yapısı önem taşıyan bir meseledir.

Kıyasın sahip olduğu önem müvacehesinde alimler onun usulüne dair detaylı 
açıklamalar yapma gereği hissetmiştir. Arap﻿ dili özelinde düşünüldüğünde kıyas﻿ 
dört temel unsurdan oluşmaktadır. Bunlar şu şekildedir:

Asıl (الأصل) Kıyası yapılan temel örnek
Fer (الرفع) Kıyas﻿ edilen yeni örnek

Hüküm (الحكم) Asıldaki hükmün fere uyarlanması
İllet (العلة) Asıla ait hükmü fere uygulamanın nedeni

18	 Süyûtî, el-İktirâh, 79-80.
19	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/115.
20	 Fuad Hanne Terzi, Fî Usûli’l-Lugati ve’n-Nahvi (Beyrut: Matbaatü Dari’l-Kütüb, ts.), 121-122.
21	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/90.
22	 Abdulfettah el-Hamuz, el-Kûfiyyûn fi’n-Nahvi ve’s-Sarfi ve’l-Menhecil’l-Vasfiyyi’l-Muâsır 

(Umman: Dâru Ammar, 1997), 92-93.



Ramazan Kılıç  |  69

İbnü’l-Enbârî’ye göre faili zikredilmeyen fiilin merfû kabul edilmesi buna 
örnek gösterilebilir. Zira cümlede merfu olmayı gerektiren temel unsur yüklemdir. 
Eğer yüklem edilgen gelir ve cümledeki gerçek özne ortadan kalıdırlırsa bu 
durumda öznenin yerini alan nesne de merfu olmak durumundadır. Zira failin 
merfuluğunu sağlayan temel öge hala cümlede yer almakta ve fiilin faile sirayet 
(isnâd﻿) ettirdiği merfuluk başka bir isme sirayet edebilmektedir. Diğer bir 
ifadeyle fiil, kendisine isnad olunan bir isme dayanması halinde failde olduğu 
gibi merfu olur.23 Örneğin “ََالدَّرَْْس عََلِِيٌٌّ   كُُتِِبََ“ cümlesi ile (Ali dersini yazdı) ”كََتَبَََ 
:cümlelerindeki kıyas﻿ unsuları şu şekildedir (ders yazıldı) ”الدَّرَْْسُُ

Öge Görevi Lafzı/Alameti
Asıl Fail عََلِِي
Fer Naibi fail الدَّرَْْسُُ

Hüküm Ref ـــُـُ

İllet İsnad Fiilin isme ref rolünü 
uygulaması

Asıl (الاصل): Nahivcilerin ifadesiyle mekîs aleyh, Araplardan semâ‘ ve rivayet 
yoluyla aldıkları dilsel metinlerdir. İbn Cinnî﻿, dil metinlerini mekîs aleyh kabul 
edilmesi bakımından şu şekilde sınıflandırır:

1.	 Kıyas﻿ ve kullanım bakımından tamamen yaygın olanlar: Bu, istenen en 
yüksek seviyedir. “ٌقام زيد” buna örnektir.

2.	 Kıyas﻿ bakımından yaygın, kullanım bakımından az olanlar: Örneğin 
 muzari fiili, bazı âlimlerce az kullanıldığı söylenmiş ama kıyas ”يدَعَ“
yapılmasına cevaz verilmiştir.

3.	 Kullanımda yaygın, kıyasta şâz (aykırı) olanlar: Kullanımda çoktur fakat 
kıyasen zayıftır; çünkü fasih dil kaidesi bunların bazılarını kabul etmez. 
Örneğin Arap dilinde “ّثقيفيّ، سلميّ، قريشي” ifadeleri yaygındır ancak “،ّثقيفي 
 kıyasa daha uygundur. Bu tür kullanımlarla kıyas yapılmasa ”سليميّ، قريشيّ
da konuşma dilinde geçerlilikleri mevcuttur.

4.	 Kıyasta ve kullanımda şâz olanlar. Meselâ “معفول” veznine uyarlanacak 
fiillerin ayne’l-fiili و harfi olduğunda kıyas geçersiz sayılacaktır. “فسٌر 
kullanımı buna örnektir.24 ”مَوْقْوُود

Fer‘﻿ (الفَرَْْع): Arapların sözlerinden bir kısmına dayanarak hükmün kendisine 
yüklendiği unsur fer‘ olarak isimlendirilir. Mekîs (fer‘) iki kısma ayrılır. Bunlar; 

23	 Süyûtî, el-İktirâh, 181-182.
24	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/98-101.



70  |  Klasik Dönem Arap Gramer Metodolojisinde Akli Çıkarım Yöntemleri

metinlerin metinlere, hükümlerin hükümlerine kıyasıdır. Bu bağlamda da dört 
çeşit kıyastan söz edilmektedir:25

Birincisine göre fer‘, asıl üzerine taşınır. Cem‘ lafızlardaki illetlerin 
müfretlerdeki lafızların illetlerine kıyaslanması; masdardaki illetinin, fiilin 
illetine kıyasla düzeltilmesi buna örnektir. Bir kimsenin “ًًقمتُُ قياما” demesini bu 
bağlamda “ًًقاومتُُ قواما” biçiminde düzeltmiş oluruz. Cezimde harflerin düşmesi 
de (asl) yine harekelerin düşmesine (fer‘) kıyas﻿ edilir.

Bunların üçüncüsü benzerin (النَظَير) benzere kıyasıdır. Bu durum lafızda, 
manada veya her ikisinde de olabilir. Lafızdaki örneğe göre bir taaccub kalıbı 
olan “أَفَْْعِِلْْ بِِه” ifadesinin fiil-i emir sîgasına benzemesi sebebiyle fail hazfedilir. 
Manada örnek, her ikisi de fiili mastar forma dönüştüren “ْْأن” ve “ما” edatlarıdır. 
Her ikisinde de olmasına örnek ise tafdîl kalıbı olan “َُُأَفَْْعَل” yapısının taaccub 
kalıbı olan “َُُأَفَْْعَل” yapısına mana ve lafız benzerliği sebebiyle zahiren açık bir 
ismi ref etmemesidir.

Son çeşitte ise zıddın zıdda kıyası söz konusudur. “َْْلَم” ile nasbı; “ْْأن” ile cezmi 
kıyaslamak buna örnektir. Fiil “ْْأن” harfinin nasbettirmesine kıyas﻿ edilerek, “َْْلَم”in 
fiili cezmettirmesi kabul edilmiştir; çünkü “َْْلَم” geçmiş zamanı inkâr eder, “ْْأن” 
ise geleceği bildirir. Böylece iki zıt şey (geçmiş ve gelecek) arasındaki kıyas 
‘zıt üzerine zıt kıyası’ türüne örnek olmuştur. Nihayetinde iki zıt unsur, ortak bir 
mantık üzerinden birbirine kıyas edilmektedir.

Hüküm (الحكم): Hükümden kasıt; mekîsi, mekîs aleyhin hükmüne dahil 
etmektir.26 Süyûtî hükme dair altı kısımdan söz etmektedir. Bunlar:27

1-	 Vacib hüküm: Failin merfu bir şekilde fiilden sonra gelmesi buna örnektir.

2-	 Memnu hüküm: Vacib hükmün zıddıdır.

3-	 Hasen hüküm: Mazi forma sahip şart cümlesinden sonra gelen muzari 
fiilin merfu olması buna örnektir.

4-	 Kabih hüküm: Muzari forma sahip şart cümlesinden sonra gelen muzari 
fiilin merfu olması buna örnektir.

5-	 Evla olana muhalefet (َخِلافُ الْْأوَْلى): “ًضَرَبَ غُلامُه زَيْدا” örneğinde görüldüğü 
üzere, fail önce gelmiştir. Ancak evla olan cümlenin “غُلامُه زَيْداً   ”ضَرَبَ 
biçimidir.

25	 Süyûtî, el-İktirâh, 94-99; Said Casim ez-Zebidi, el-Kıyâs fi’n-Nahvi’l-Arabi (Umman: Darü’ş-
Şuruk li’-neşri ve’t-Tevzî, 1997), 25-26; Ali Ebü’l-Mekarim, Usûlü’t-Tefkîri’l-Nahvi (Kahire: Daru 
Garib, ts.), 85-98. 

26	 Zebidi, el-Kıyâs fi’n-Nahvi’l-Arabi, 34.
27	 Süyûtî, el-İktirâh, 102-103.



Ramazan Kılıç  |  71

6-	 Caiz hükmü: Mübteda veya haberin gerektiğinde hazfedildiği gibi yerinde 
bırakılması durumudur.

İllet (العلة): Kıyasın son rüknü olan illet, mekîs aleyh ile mekîs arasındaki 
birleştirici bağın genel adıdır. Mekîse, mekîs aleyhin hükmü verilmiştir. Bu illet, 
nahivcilerin “bu ikisini birleştiren özellik budur” diye kabul ettiği vasıftır.

Nahivciler kıyası fonksiyonel açıdan sınıflandırmışlardır. Bunlar; kıyas﻿-ı 
mutarrid, kıyas-ı şâz ve kıyas-ı metrûktur. Kıyas﻿-ı muttarid, nahiv meselelerinde 
sürekli şekilde devam eden kıyas biçimidir. Sîbeveyhi﻿ kıyas-ı mutarridin Araplar 
nezdinde birleştici ve en güçlü delil olduğu kanaatindedir. Şaz kıyas genel kurala 
aykırı olduğu için kendisiyle kıyas yapılması uygun görülmemiştir.28 Metruk 
kıyas ise kullanımda olmayan ancak olması gereken bir türdür.29 Leksikolojideki 
mühmel lafız kalıplarının bu bağlama benzediğini söylemek mümkündür.

2. Aklî Delillerin Dil Ekolleri Arasındaki Münasebeti: Kıyas ve Sema 
Arasındaki Gerilim

Arap﻿ nahvinin oluşumunda Basra﻿ ve Kufe olmak üzere iki önemli dil 
ekolünden söz edilmektedir. Her iki ekol de esasında aklî﻿ ve naklî delilleri 
ciddi biçimde kullanmıştır. Onları birbirinden ayıran temel husus bunu 
gerçekleştirirken takip ettikleri yöntemdir. Kıyasın ilk Basralı dilciler tarafından 
oluşturuldupu bilinmektedir. Öte yandan Kufe’li dilciler de Basra’lı alimlerden 
ders aldıkları için özünde iki ekolün de aynı özden çıktığı bir gerçektir. Kıyâs 
konusunda en çok tartışmanın yaşandığı Kûfe﻿ ekolünde en dikkat çeken isim 
Kisâî’dir (ö. 189/805). Onun kıyası genişletip, çokça kullanması; rivayet 
ve kıyas﻿ konusundaki müsamahası sebebiyle Basralılar onu ciddi biçimde 
eleştirmiştir. Ondan sonraki Kûfeli nahivciler de onun yolu30nu takip etmiş, 
şiirde ya da nesirde duydukları her şeye kıyas yoluyla hüküm vermede gevşek 
davranmışlardır.

Kûfelilerin nadir görülen kullanımlara dahi kıyas﻿ yapmayı kabul etmesine 
karşın, Basralıların yaygın ve meşhur kullanımlar üzerine kıyasın caiz olduğunu, 
nadir görülen kullanımlarla kıyas yapmayı ise tercih etmedikleri bilinir. Modern 
dönemde bu çatışma, dilin kurallarının sıkı bir şekilde belirlenmesini savunan 
muhafazakârlar ile, dilin doğal gelişimini sağlamak maksadıyla kıyasın 
kapsamını en ileri noktaya kadar taşıyıp genişletmek isteyen modernistler 
arasında sürmüştür.

28	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, 2/402; Hadîsî, eş-Şâhid ve Usûli’-Nahvi, 259.
29	 Zebidi, el-Kıyâs fi’n-Nahvi’l-Arabi, 41.
30	 Hadîsî, eş-Şâhid ve Usûli’-Nahvi, 230-231.



72  |  Klasik Dönem Arap Gramer Metodolojisinde Akli Çıkarım Yöntemleri

Yirminci yüzyılın ortalarında Arap﻿ Dil Kurumu’nun kurulmasıyla kıyas﻿ ve 
sema arasındaki çekişme giderek şiddetlenmiştir. Kurum, belirli meselelerde 
kıyas ile hareket etmeyi uygun görerek tartışmaya müdahil olmuştur.

Kufelilerin yöntemi genel olarak eleştiri konusu olmakla birlikte belli 
yönleriyle dilin doğasını daha güçlü şekilde yansıttığı da bir gerçektir. Bu 
açıdan Kufe ekolünün Arap﻿ sözünü farklı düzeyleriyle kabul etmek üzerine 
kurulu olduğu; belli bir model veya ideal örneğe sıkı sıkıya bağlı kalarak, bunun 
dışına çıkanları reddetmek gibi bir eğilimlerinin olmadığı açıktır. Dilin değişim 
ve gelişime açık olan yönünü temsil etmesi bakımından modern dilbilimin 
betimleyici (deskriptif) yöntemine daha yakın olduğu söylenmelidir. Modern 
yöntem, sözün doğal serencemine değer verirken; kuralın çoğunluk durumunu 
veya hacmini esas almaz.31

Dilin otantik yapısını sözlü formu temsil eder. Arap﻿ dili usulünde buna 
sema adı verilmektedir. Ancak sema mekanizması varlığı sema yönteminin 
yokluğunu zorunlu kılmaz. Diğer bir ifadeyle bu iki yöntem, haddi zatında 
birbirlerinin karşısında değil, birlikte yan yana var olma imkanını taşırlar. Kıyas﻿ 
veya semanın tek başına tüm dilin ortaya çıkışında temel olması sosyolinguistik 
açıdan mümkün değildir. Bu sebepten kıyas﻿ ve sema aynı anda kullanılmak 
durumundadır.32 İbn Cinnî﻿’nin “Arapların sözüne kıyas edilecek herşeyin 
nihayetinde onlara ait olduğu” düşüncesi bu gerçeğe işaret eder.33 Kıyasa matuf 
olacak kullanımlar sema temeline dayanır.

Arap﻿ nahiv yöntemlerinin kullanımları zorunluluk barındırması açısından 
tartışma konusu olmuştur. İbn Cinnî﻿’ye göre dilciler, bu noktada Arapların 
sözlerini inceleyerek onu iki kısma ayırma gereği hissetmiştir: “Bunlardan 
birincisi, var olduğu üzere kabul edilmesi zorunlu olan ve hakkında söz söylemek 
gerekmeyenlerdir. Taş (حََجََر) ve ev (دار) kelimelerinin bilinmesi buna örnektir. 
İkincisi ise kıyasla tamamlanabilen; insanların öğrenmesinde ve kavramasında 
zorluk bulunmayan kelimelerdi. Böylece onlar bu kısmı kurallaştırdılar ve 
ayrıntılandırdılar; çünkü bu yakın ve kolay yol ile onun eksikliği giderilebiliyordu 
ve uzak, meşakkatli bir yönteme ihtiyaç bırakmıyordu”.34

İbn Cinnî﻿ ile benzer şekilde İbnü’l-Enbârî de dilde aklın karıştığı ve 
karışamadığı şeklinde bir ayrıma gitmiştir. Buna göre akıl lügat meselelerinde 
işlevsellik gösteremez. Lügatta kıyâs câiz olmadığından sadece nakil temel 
alınır. Örneğin “قارورة” kelimesi, bir şeyi içinde durgunlaştırmak, durgun hale 

31	 Hamuz, el-Kûfiyyûn fi’n-Nahvi, 91-94.
32	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/44-45
33	 İb Cinnî, el-Hasâis, 1/115.
34	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/44-45.



Ramazan Kılıç  |  73

getirmek olduğu düşünülmektedir. Ancak içinde bir şey bulunduran her nesne bu 
şekilde isimlendirilemez.35 Aynı şekilde ev manasındaki “دار” kelimesi, şeklinin 
dairesel olmasından dolayı bu şekilde adlandırılmıştır ancak her yuvarlak şekle 
 denmez.36 ”دار“

Basralıların nahiv usulünde daha isabetli olduğuna dair öne sürülen en 
temel argüman Basralıların kıyası sahih sema ile gerçekleştiriyor olmasıdır. 
Çok sayıda sema malzemesi kıyasa ters düşmesi halinde de onlar kıyasa karşı 
semayı tercih etmişlerdir.37 Kufelilerin kıyasa olan yaklaşımı ise üç şekilde 
yorumlanabilmiştir.

Bunlardan ilkine göre kufeliler dilbilimsel yaklaşıma daha yakındır. Zira 
Basralılar’ın yaklaşımında keskin bir cedel ve mantık sezilirken Kufeliler bu 
konuda daha ılımlı olmuştur. Mehdi el-Mahzûmi﻿ (ö. 1993) bu düşünceye sahip 
modern dönem dilcilerdendir. Ona göre Kufeliler dil malzemesinde son derece 
titizlerdir; semaya sıkı sıkıya bağlı oldukları gibi şiir ve nesir türü kaynakları da 
hüccet olarak gerektiği şekilde kullanmışlardır.38 O, Kemâleddin el-Enbârî’nin 
Mesâilü’l-Hilâf﻿ isimli eserindeki 121 meseleden 58 tanesinin sentaks, geri kalan 
63 tanesinin ise morfoloji ve dilbilimle alakalı olduğunu, Kufeliler’in nahve 
dair 58 meselede de sema ve kıyasa layıkıyla delil getirdiklerini söylemiştir. Bu 
yaklaşım, semaya tam biçimde itimat edilmesi ve zahirde çelişen tevillerden uzak 
durulmasıyla tam da modern dönem dilbilimin istediği biçimi yansıtmaktadır.39

Ahmed Muhtar Ömer﻿ de (ö. 2003) benzer görüşleri savunmaktadır. Ona göre 
Kufe, hakikate daha yakın olan ekoldür. Zira onlar işitilen bir misal üzerine kıyas﻿ 
yapmaktan geri durmamışlar; bu konuda niceliğe önem vermemişlerdir. Ancak 
aşırı serbestlik bir yönüyle kaosa ve düzensizliğe sebep olma riski taşımaktadır. 
Sadeliği, kolaylığı, yapmacık ve zorlama tevillerden uzak oluşu gibi büyük 
avantajlara sahip olmakla birlikte; düzensizlik ve kargaşa doğurma ihtimali onu 
Basra﻿’ya karşı dezavantajlı hale getirmiştir.40

İkinci bakış açısında göre Kûfeliler’in sema özelinde sahip oldukları konum 
ve ünden farklı olarak, bazı meselelerde kıyasa ve mantıkî gerekçelendirmelere 
başvurmayı başarabilmişlerdir. Bu görüşün savunucularından olan Abdülhamîd 

35	 Şişe anlamına gelen “ةروراق” kelimesinin etimolojisininin durgunluk anlamındaki َأ  kökünden رَّقَ
türediği, içindeki sıvıyı durgun hale getirdiği ifade edilmektedir. Bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab 
(Beyrut: Daru Sadır, h. 1414), 5/87.

36	 Süyûtî, el-İktirâh, 79-81.
37	 Abdurrahman es-Seyyid, Medresetü’l-Basrati’n-Nahviyyeti (b.y.: Darü’l-Mearif, ts.) 203-284.
38	 Mehdi el-Mahzumi, Medresetü’l-Kûfeti ve Menhecühâ fî Dirâseti’l-Lugati ve’n-Nahvi (Basra: 

Matbaatü Mustafa, 1958), 266-268.
39	 Hamuz, el-Kûfiyyûn fi’n-Nahvi, 91-92.
40	 Ahmed Muhtar Ömer, el-Bahsü’l-Lugavî ‘İnde’l-Arab (Alemü’l-Kütüb, 2003), 144.



74  |  Klasik Dönem Arap Gramer Metodolojisinde Akli Çıkarım Yöntemleri

Taleb﻿’dır (ö. 2011) Kûfeliler’in kıyasına “Basralılar’ın saf mantık ve cedel 
üzerine kurulu kıyasından çok daha sakin ve mutedil” yorumunu yaparak 
sözlerine şu şekilde devam eder: “İbnü’l-Enbârî’nin el-İnsâf  kitabını dikkatle 
okuyan kimse, Kûfelilerin pek çok meselede görüşlerini kıyas﻿ ve mantıkî 
esaslar üzerine kurduklarını açıkça anlar. Ancak bunu Basralılar’ın yaptığı gibi, 
tamamen saf mantık ve cedel (diyalektik tartışma) ile değil; çok daha yumuşak, 
sakin ve mutedil bir şekilde yaparlar.41

Üçüncü görüşe göre ise Kufeliler’in sema yöntemi sıhhatsizdir ve kıyası da 
düzensizdir. Bu görüşe sahip kişilerin başında Said el-Afgânî﻿ (ö. 1997) gelir. 
Said el- Afgânî’ye göre Kûfelilerin kıyasta takip ettikleri açık, tutarlı ve genel 
kabul görmüş yöntemler bulunmamaktadır. Basralılar’ın ise kıyasta herkesçe 
bilinen, herkesin riayet ettiği sağlam ve genel esasları vardır.42

Şevki Dayf﻿ (ö. 2005) Basra﻿ ve Kufe hakkındaki meseleyi güzel bir biçimde 
özetlemektedir. Kufeliler rivayetleri ve kıyalarını o derece genişletmişlerdir 
ki artık Basra kıyas﻿ konusunda daha sahih durumuna gelmiştir.43 Genele 
bakıldığında her iki ekolün de Arap﻿ dilbilimine katkısı yadsınamaz. Basralılar, 
daha çok mantık temelli, kuralcı kıyâs anlayışıyla nahvin teorik çatısını 
oluştururken Kûfeliler ise geniş semâ ve kıyâs uygulamaları ile dilin canlılığını 
ve istisnalarını koruyarak nahvin pratik boyutunu zenginleştirmiştir. Mehdî el-
Mahzûmî’nin de belirttiği üzere, modern dilbilim perspektifinde Kûfe﻿, dilin 
doğal yapısını yansıtmaya çalışması ve yapmacıktan uzak bir semâ anlayışı 
geliştirmek istemesiyle ayrı bir öneme sahiptir. Her iki ekolün etkileşimi, Arap 
nahvinin hem kuramsal sağlamlığını hem de esnekliğini mümkün kılmıştır. 
Basra’nın korumacı ve sistematik yaklaşımı nahvin sistematik bir disiplin 
olması; Kûfe’nin esnek ve istisnalara müsamahakâr yaklaşımı Arap dilinin 
zenginliği ve sosyal işlevini tam olarak yansıtması bakımından ayrıca değerlidir.

3. Arapçadaki Usulün Diğer Disiplinlerle İlişkisi Meselesi

Sîbeveyhi﻿ (ö. 180/796), Arap﻿ nahvinin zirve noktası kabul edilecek görüşleri 
eserinde toplayan ilk isim olmuştur. Eser, Sîbeveyhi dışında kendinden ders 
aldığı İbn Ebû İshak el-Hadramî﻿ (ö. 117/735), Îsâ b. Ömer b. Ömer es-Sekafî 
(ö. 149/766), Ebû Amr b. Alâ (ö. 154/771) ve Halîl b. Ahmed﻿ el-Ferâhîdî (ö. 
175/791) Ahfeş el-Ekber﻿ (ö. 177/793) gibi nahiv ve nahivle alakalı kıraat ve 
Arap dilinin usulünün temelini atan isimlerin bilgilerini içermektedir. Müellif, 
eserinde nahivdeki aklî﻿ çıkarım hususuna temel bir yaklaşım getirmiştir. O, 

41	 Abdulhamid Taleb, Târîhu’n-Nahvi ve Usûluhû (b.y.: Mektebetü’ş-Şebab, 1976), 206; Hamuz, el-
Kûfiyyûn fi’n-Nahvi, 92.

42	 Said el-Afgani, Min Tarihi’n-Nahvi (b.y.: Darü’l-Fikr, ts.)72-73.
43	 Şevki Dayf, el-Medârisü’n-Nahviyye (b.y.: Darü’l-Mearif, ts.), 163.



Ramazan Kılıç  |  75

dildeki lafızların aklî açıdan düzgünlüğü ve imkânsızlığına dair müstakil bir bahis 
açmıştır (باب الاستقامة من الكلام والإحالة). Buna göre Arap dilinde lafızlar güzel doğru 
ifade (نٌٌسح  مستقيم) ifade, doğru olup yalan içeren ifade (محال) imkânsız ,(مستقيم 
قبيح) çirkin doğru ifade ,(كذب كذب) ve imkânsız-yalan (مستقيم   ifade olarak (محال 
sınıflandırılır. Ardından şiirin potansiyel olarak ne şekilde oluşturulabileceği 
tartışılır. Buna göre normal dilde uygun olmayan birtakım meselelerin şiirde 
kullanılması mümkündür. Gayr-i munsarif kelimelerin mecrur ve tenvin alması 
buna örnek verilebilir. Gayr-i munsarif lafızların munsarif yapılması hazfedilmiş 
halde kullanılan şeylere benzer. Şair Ebü’ş-Şa‘sâ’ Abdullāh b. Rü’be Accâc’ın 
(ö. 97/715-16) şiiri buna örnektir:

قَوَاطِِناًً مكةََ من وُُرْْقِِ الحََمِِى

Güvercinden Mekke’de konaklayanlar

Şiirde güvercin anlamında kullanılan “الحََمِِى” esasında “الحمام” lafzının 
değişime uğramış biçimidir. Eserde bu bağlamda birçok konu ve örneğe yer 
verilmiştir.44 Sîbeveyhi﻿’nin eserinin başlarında bu konuya yer vermesi önem 
arz etmektedir. Zira el-Kitâb, kıyas﻿ ve sema yöntemlerinde dilsel ihtimalleri 
olabildiğince dışlayıcı bir eserdir. Şiirde görülen bu tür durumlar ise eserin 
var oluş amacıyla taban tabana zıt görülebilecek bir meseledir. Nitekim eserde 
şahit getirilen meselelerin çoğunluğu Arap﻿ şiiridir. Bu durumda müellifin 
akıllara gelecek bu soruyla yüzleşerek eseri dizayn ettiğini söylemek gerekir. 
O, istisna kabilinden sayılacak kullanımları anlattıktan sonra meseleyi şu 
sözlerle kapatmıştır: “zorunluluk dolayısıyla başvurulan hiçbir şey yoktur ki, 
onda mutlak bir vecih (mantıkî bir açıklama) bulmaya çalışmasınlar”. Diğer bir 
ifadeyle Araplar, dilsel açıdan hangi şeyi yapmaya zorlanırlarsa, mutlaka onun 
için bir gerekçe bulmaya çalışırlar. Sîbeveyhi bu sözü, dilde zorunlu kullanımlara 
tevessül etmelerinin ardını araştırmalarına teşvik eden bir esastır.45

Sîbeveyhi﻿’nin istikâmet olarak başlıklandırdığı ve genel kaidelerle çeliştiği 
düşünülecek meselelere dair yaptığı açıklamaların devamını İbn Cinnî﻿ getirmiştir. 
O, “Arapçanın illetleri kelâmî mi yoksa fıkhî midir?” şeklinde müstakil bir 
bahis açarak Arap﻿ dili ile diğer disiplinleri kıyaslama yoluna gitmiştir. Ona 
göre fıkıh usulündeki illetlerden46 bazıları açık ve seçik bilinen sebeplere 
bağlanabilir. Ancak nahivcilerden mahir olanlar onun illetlerinin fıkıhçıların 
illetlerinden ziyade kelâmcıların illetlerine daha yakın olduğunu anlar. Çünkü 
nahivciler, çıkarımları duyulara dayandırırlar ve dilde bir şeyin nefse ağır ya da 

44	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, 1/25-33.
45	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, 1/32.
46	 İbn Cinnî’nin illet olarak nitelendirdiği kavram, sonraki dönemlerde hükmün hayrına ve yararına 

ilişkin amaç biçiminde anlaşılacak olan “hikmet” kavramıyla iç içe geçmiş vaziyettedir. Nitekim 
müellif eserinde “hikmet” kavramını da doğrudan kullanmıştır.



76  |  Klasik Dönem Arap Gramer Metodolojisinde Akli Çıkarım Yöntemleri

hafif gelmesine dair delillerle istidlâlde bulunurlar. Fıkıh illetlerindeki durum 
ise böyle değildir. Zira fıkıhtaki illetler, hükümlerin meydana gelişine işaret 
eden alâmetlerdir; fakat hükümlerin ardında yatan hikmet yönleri bize gizlidir, 
açıkça görülebilir değildir. Hac menâsikinin düzenlenmesi, abdest ve namazın 
farzlarının belirlenmesi, talâk ve diğer tüm meselelerde bütün bunların vacip 
oluşu, bizzat onları yapmaya dair emrin vârid olmasına dayanır. Öte yandan 
namazların neden günde beş vakit olduğunun illeti bilinmez. Yine aynı şekilde 
rek‘at sayılarının hikmeti ve her bir rekatta tesbih ve tilavet miktarlarının farklı 
oluşunun nedeni anlaşılamaz. Bu gibi şeylerin sebepleri uzun uzadıya anlatılacak 
hususlardır ve nefis bunların hangi sebeple bu şekilde olduğunu bilmekle tatmin 
olmaz.47 

Dile dair mesele ve hadiseler, şeriat gelmeden çok önce, Arapların doğrudan 
hissiyatlarıyla belirledikleri şeylerdir. Bu bakımdan nahiv illetlerinin tamamının 
tabiatla uyum içinde olduğu; fıkıh illetlerinin ise bu uyumu göstermediği 
belirtilir.48 İbn Cinnî﻿, nahiv usulünün tümüyle bir mantık içerisinde yer aldığı 
kanaatindedir. Onun bu bakış açısı esasında dilin semantik boyutunda da 
kendisini gösterir. Zira o, Arap﻿ dilindeki seslerin anlamsal bir denklem içerisinde 
yer aldığını49, bu haliyle Arapçanın akıllı bir tasarım olduğunu düşünmektedir. 
Arap dilindeki illetlerin tümüyle kelâm illetleri gibi olmasa da fıkıh illetlerine 
nazaran ona daha yakın olduğu kanaatindedir. Ortada salt aklın ve hissiyatın 
birlikteliğinden doğan mantıksal bir çıkarım ağı mevcuttur.50

Arap﻿ nahvinin kıyas﻿ merkezli çıkarım yönteminin yalnızca kelâmî gelenekten 
değil, aynı zamanda mantık ve felsefe geleneğinden beslenmiş olabileceği 
meselesi tartışma konusu olmuştur. Hicrî II. yüzyılda Aristo mantığına dair ilk 
çevirilerin Arapça ilim çevrelerine ulaşmış olması, nahivcilerin yalnızca dilsel 
malzemeye değil, dile ilişkin mantıkî tahlillere de temas etmiş olabilecekleri 
ihtimalii akıllara getirmektedir. Özellikle Aristo’ya nispeten edilen kelimenin üç 
hali (isim–fiil–bağ edatı) tasnifin, Sîbeveyhi﻿’nin el-Kitâb’ındaki üçlü taksimle 
yapısal paralellik arz etmesi önemlidir. Öte yandan “etkileşim” fikrini doğrudan 
bir “kaynaklık” iddiasına dönüştürmek de güçtür. Müellif eserinde fikirlerinden 
faydalandığı pek çok isimden söz etmektedir. Öte yandan Aristo ve mantıkçılara 
herhangi atıf yapmamaktadır. Bu durum, Sîbeveyhi’nin yönteminin doğrudan 
Aristocu bir çerçeveden ziyade, Aristo’nun Süryânî ve Farsça şerhlerinden 
süzülen düşünsel bir atmosferden beslenmiş olabileceğini ihtimalini akıllara 

47	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/49-50.
48	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 53; Ayrıca bk. Soner Gündüzöz, “Kutsal Dil”in Yıkımı, İstanbul: Ketebe 

Yayınları (2024), 56-62.
49	 Bk. Ramazan Kılıç, Klasik Arap Dilnbiliminde Ses-Mana İlişkisi ve Modern Yaklaşımlar (Konya: 

Çizgi Kitabevi, 2024).
50	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 54.



Ramazan Kılıç  |  77

getirmektedir. Aristo’nun dil anlayışı ile Sîbeveyhi’nin nahiv sisteminin birebir 
örtüştüğü iddia edilemese de, her iki gelenekte de sözü oluşturan unsurların 
mantıkî bir kategori düzenine göre tasnif edilmesi fikri ortaktır. Sonuç itibariyle 
Arap nahvindeki kıyas yönteminin yalnızca kelâmî düşünceyle değil, aynı 
zamanda Aristocu sınıflandırma ve tümdengelim geleneğiyle de örtüşen bir 
zihinsel yapıda şekillendiği söylenebilir.51

4. Arap Dilindeki Aklî Delillerin Örnekleri: Dilde Akıllı Tasarım İddiası

Arap﻿ nahvinin akılla olan ilişkisini ortaya koyması bakımından i‘râb meselesi 
önemli bir örnek teşkil etmektedir. Arap nahvinin en temel konularıdan olan 
i‘rab, kelime anlamı itibariyle “أعتبر عن الشيء” yani “onu açıkladım” ifadesine 
dayanur. Bir kişi için “فلان مبرع عما في نسفه” dendiğinde buradaki kasıt “içindekini 
açıkça ifade eden kimsedir”. Aynı şekilde “عتبر السرف” (atı terbiye ettim, ayağını 
kazıdım) ifadesi de bu köktendir. Çünkü bu işlemle, atın daha önce gizli kalan 
hâli açığa çıkar. Bu bağlamda İbn Cinnî﻿’ye göre irabın aslı “البرع” kelimesine 
dayanır; çünkü Araplara fesâhat, açıklık ve beyan nispet edilir. Yani i‘rabın 
fonksiyonel olarak karşılığı, anlamların lafızlarla açığa çıkarılmasıdır.52

Ebû İshâk (İbn Ebû İshak el-Hadramî﻿) fâilin merfû olması ve mef‘ûlün 
nasbedilmesi hakkında şöyle demiştir: “Bunun yapılmasının sebebi, ikisi 
arasındaki farkın ortaya konmasıdır.” Dilci sonra kendi kendine şöyle sorar: 
“Denilse ki: Bu durum tersine çevrilseydi ve yine fark ortaya çıksaydı, niçin öyle 
yapılmadı? Zira usulü bu şekilde tesis edenler fiilin bir tek faili olabileceğini; 
ancak ona birden fazla mef‘ûl gelebileceğini düşünmüşlerdir. Az sayıdaki fail 
merfû yapılırken, çokluğuyla bilinen mef‘ûl ise nasbedildi. Böylece konuşurken 
nefse ağır gelen şeyler azaltılmış, hafif gelen şeyler ise çoğaltılmış olur.”53

Hicrî III ve IV. yüzyıllara gelindiğinde artık Arap﻿ dilindeki kıyâs anlayışının, 
hikmet54 yönüyle dili daha bütünleşik bir şekilde sardığı görülmektedir. Ebû 
Ali el-Fârisî﻿’nin ifadesiyle kıyâs, Arap örnekleri üzerine bina edilemez; çünkü 
onu bina etmek Arap sözünün içine sokmak olur. Örneğin bir kişi “طاب الخشكنان” 
(Farsça bir kelime) derse, fail olması gereği kelimeyi merfu yapar. Çünkü Arap 
her fail ismi merfu yapmaya alışmıştır.55 Burada İbn Fâris’in belirtmek istediği 
durum kıyastaki temel mantığın Arap Arapça lafızlar değil lafızların içerisinde 

51	 Bk. Bünyamin Aydın, “Modern Dönemde Nahiv-Mantık Tartışması -Aristo Mantığı-Arap Grameri 
İlişkisi Üzerine Üç Görüş-“, Cumhuriyet İlahiyat Dergisi, 27/1 (2023), 30-45.

52	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/36.
53	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/50.
54	 Dildeki her bir olayın akılla izah edilebilmesidir.
55	 Ebü’l-Feth Osmân İbn Cinnî, el-Münsif (b.y.: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Kadîm, 1954), 180-181.



78  |  Klasik Dönem Arap Gramer Metodolojisinde Akli Çıkarım Yöntemleri

yer aldığı kalıplardır. Örnekte kalıp olarak nitelenen durum fiili gerçekleştiren 
müfred isimlerin merfu kabul edildiğidir.

İbnü’l-Enbârî’nin el-Usûl adlı eserinde, nahivde kıyasın inkâr 
olunamayacağını, nahvin başlı başına kıyastan oluştuğunu ve alimlerden 
hiçbirinin, kati delillerle sabit olan bu mekanizmayı göz ardı etmediğini 
savunur. İbnü’l-Enbârî’nin tanımında nahiv, Arapların sözlerinin tümevarım 
 كََتَبَََ“ :yoluyla elde edilmiş ölçülerine dayanan ilmin adıdır.56 Örneğin (الِإِسْْتِِقْْراء)
 .cümlesinde yazma eylemini yapabilen her isme isnad edilebilmesi gerekir ”زََيْْدٌٌ
Bu bağlamda sınırsız sayıda failin gelme imkanını nakille sabit kılma gereği 
ve imkânı bulunmaz. Aynı durum isim ve fiillere etki eden bütün âmillerde 
de geçerlidir. Merfû, mensûb, mecrûr, meczûm yapan unsurların tamamının 
anlatımında sınırsız örnekler kullanılabilir. Bunun aksi dilin vazediliş hikmetiyle 
çatışmaktadır.57

Arap﻿ nahvinin oluşumundaki merkezî akla dair başka örnekler de mevcuttur. 
Arap fonetiğine göre “ميزان” ve “ميعاد” kelimelerindeki “ي” harfinin aslı sâkin bir 
 harfinin telaffuzu ”و“ harfinden dönüşmüştür. Çünkü kesreden sonra sâkin ”و“
dile ağır gelir. Telaffuzdaki ağırlığı ortadan kaldırmak için yine kendisi gibi 
diğer bir illet harfi gelerek ortadaki zorluk giderilmiştir.

4.1. Dilde Kolaylık Prensibi

Modern dönem anlatılarında kıyas﻿, dile dair genel kurallar tespit etmeye 
yarayan bir mekanizmadır. Bunlardan genele aykırı olanlar (şâz) tevîl yoluyla 
genel kurallara dahil edilmiş; tevili imkânsız olanlar bırakılmıştır. Bu minvalde 
de dilciler kıyasın tümevarım ilkesini benimsediğini belirtmişleridir. Ancak 
İbn İbn Cinnî﻿ ile bu hususun sistemik şekilde tümdengelim ilkesini de özünde 
barındırdığı anlaşılmaktadır. “Tüm” olarak nitelendirilen olgu ise akıl, diğer bir 
ifadeyle dilde kolaylık prensibidir. İbn Cinnî’de diğer dilciler gibi Arap﻿ nahiv 
usulünün temelinde kıyas ve semanın yer aldığını kabul etmektedir. Birbirini 
tamamlayan bu yöntem de Arapların takındığı tavır İbn Cinnî’ye göre bellidir. 
Buna göre söz (dil) çokluk ve pekiştirme durumunda bile kısa ve özlü olmayı 
adeta zorunlu kılar. Fasih Arapçanın en önemli örneği olan Kur’ân-ı Kerîm’de 
dahi durum bu şekildedir. Lafızların fonetik ve morfolojik değişikliklere 
uğraması Arapların dil yapısının en karakteristik özelliğini taşır. Sık tekrar 
edilen şeyler sevimsizleşir.58

56	 Süyûtî, el-İktirâh, 79-80.
57	 Şişe anlamına gelen “ةروراق” kelimesinin etimolojisininin durgunluk anlamındaki َأ  kökünden رَّقَ

türediği, içindeki sıvıyı durgun hale getirdiği ifade edilmektedir. Bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab 
(Beyrut: Daru Sadır, h. 1414), 5/87.

58	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 49-96.



Ramazan Kılıç  |  79

Sonuç

Arap﻿ gramerinin epistemolojik doğası ve metodolojik özgüllüğü, özellikle İbn 
Cinnî﻿’nin çalışmalarında belirgin bir şekilde ortaya çıkar. Ona göre, nahivcilerin 
odaklandığı illetler, fıkıh disiplinindeki gibi hükümlerin ardındaki hikmetleri 
açıklamaktan ziyade, dilin kendi yapısı ve işleyişine dair gözlemlenebilir 
ve akıl yoluyla çıkarılabilir işaretleri içerir. Bu yaklaşım, nahiv usulünün 
salt naklî verilere dayanmadığını, aksine mantıksal ve rasyonel çıkarımları 
merkeze aldığını açıkça göstermektedir. İbn Cinnî, fıkhî illetlerin çoğunlukla 
gizli ve subjektif olmasına karşın, nahiv illetlerinin duyular ve akıl yoluyla 
gözlemlenebilir olmasını vurgulayarak, gramerin metodolojik özerkliğini ve 
sistematik karakterini güçlü bir biçimde savunmaktadır. Bu durum, klasik Arap 
dilbilgisinde aklî﻿ yöntemlerin kullanımını meşrulaştırması açısından büyük 
önemlidir.

Nahvin aklî﻿ yönünün erken biçimlerini temsil eden Sîbeveyhi﻿’nin istikâmet 
başlığı altında ele aldığı meseleler, genel kaidelerle çelişir gibi görünse de 
bu yaklaşım, dilin mantıksal çözümlemelerine kapı aralar. İbn Cinnî﻿ ise bu 
çizgiyi sistemleştirerek disiplinlerarası bir bakışla derinleştirmiştir. el-Hasâis 
adlı eserinde “Arapçanın illetleri kelâmî midir, yoksa fıkhî midir?” sorusunu 
tartışmaya açarak, nahivdeki aklî yöntemlerin mahiyetini net bir biçimde ortaya 
koyar. Ona göre nahiv illetleri, fıkhî illetlerden ziyade kelâmcıların illetlerine daha 
yakındır; çünkü nahivciler çıkarımlarını duyulara, dilsel kullanımın biyolojik ve 
semantik uyumuna dayandırırlar. Bu yaklaşım, dilin doğrudan yaratıcı tarafından 
vazedilmediği, Arapların tarihsel ve doğal kullanımına dayandığı düşüncesiyle 
uyumludur. Böylece İbn Cinnî, nahvi hem epistemolojik hem semantik boyutları 
olan bir akıl yürütme sistemi olarak temellendirir; ses–anlam ilişkisine dair tasrîf 
ve iştikak teorileri de bu çerçevenin doğal bir uzantısıdır.

Fıkıh disiplininde ise illetler genellikle açık ve seçik sebeplere dayanır. 
Örneğin, evli halde zina edenin recmedilmesi, bekarın aynı eylemi işlediğinde 
had cezasına tabi tutulması, burada illetin ırzın korunması ve nesebin 
karışmasının engellenmesi olduğu açıkça görülür. Evli kişiye daha ağır ceza 
verilmesi, işlenen suçun derecesiyle ilişkilidir. Benzer şekilde, hac ibadetinin 
yalnızca gücü yetene farz kılınması, zorluk sebebiyle sevap kazanılması, 
insanların disiplinli itaat eğitimi ve İslâm şiarının yayılması gibi hikmetler, 
fıkhın belirli kurallarına dayanmaktadır. Ancak bu hikmetler, fıkhın kendisine 
özgü değil, şeriat gelmeden önce de insanlar tarafından uygulanabilen doğal ve 
kültürel davranışlardan türetilmiştir. Nitekim Cahiliye dönemi toplumlarında 
eşlerin korunması ve nesep konusundaki hassasiyetler, şeriat gelmeden önce 
de gözlemlenebilen davranışlardı. Bu durum, fıkhî hikmetlerin doğrudan vahiy 



80  |  Klasik Dönem Arap Gramer Metodolojisinde Akli Çıkarım Yöntemleri

veya şer‘î emirden bağımsız, tabiatın ve tarihsel kullanımın gerektirdiği unsurlar 
olduğunu gösterir.

Arap﻿ dilbilgisinin gelişiminde Basralılar ve Kûfeliler arasındaki ekol farkı 
da belirleyicidir. Basralılar, mantık temelli, kuralcı kıyası ile nahvin teorik 
çatısını kurmuş; Kûfeliler ise geniş semâ ve kıyas﻿ anlayışı ile dilin canlılığını 
ve istisnalarını koruyarak nahvin uygulamasını zenginleştirmişlerdir. Modern 
dilbilim perspektifinde –Mehdî el-Mahzûmî’nin de işaret ettiği gibi– Kûfe﻿’nin 
yapmacık tevillerden uzak, semaya dayalı yaklaşımı, dilin doğal yapısını 
yansıtması açısından daha değerli görülmektedir. Basra﻿’nın sistematik ve 
korumacı yaklaşımı nahvin bir disiplin hâline gelmesine; Kûfe’nin esnekliği 
ise Arap dilinin kendi zenginliğini ve sosyal işlevselliğini yansıtmasına olanak 
sağlamıştır.

Sonuç olarak, epistemolojik ve metodolojik tespitler, Arap﻿ nahvinin hem 
aklî﻿ hem naklî temellere dayandığını, kıyas﻿ ve sema yöntemlerinin birbirini 
tamamladığını ve dilin doğal kullanımına dair rasyonel bir çıkarım sistematiği 
kurulduğunu açıkça göstermektedir. Nahiv﻿, yalnızca kuralları sabitleyen bir 
disiplin değil, aynı zamanda sözün doğal işleyişini, tarihsel kullanımını ve 
psikolojik ilkelerini dikkate alan bir akıl yürütme sistemi olarak da işlev 
görmektedir. Bu yönüyle Arap nahvi, klasik dilbilgisinde aklî yöntemlerin 
tarihsel ve epistemolojik meşruiyetini güçlendirirken, modern dil bilimi 
açısından da metodolojik ilham kaynağı olmayı sürdürmektedir.



Ramazan Kılıç  |  81

Kaynakça

el-Afgani, Said. Min Tarihi’n-Nahvi. b.y.: Darü’l-Fikr, ts.
Avarib, Selim. “el-İtidlâlü’n-nahvi ve turukuhû ‘inde’s-Süyûti”, Mecelletü’z-Zâkira 

2/8 (2020).
Aydın, Bünyamin. “Modern Dönemde Nahiv-Mantık Tartışması -Aristo Mantığı-A-

rap Grameri İlişkisi Üzerine Üç Görüş-“, Cumhuriyet İlahiyat Dergisi, 27/1 
(2023), 30-45.

el-Cümâhî, İbn Sellâm. Tabakâtü Fuhûli’ş-Şu‘arâ. thk. Mahmud Muhammed Şakir. 
Cidde: Darü’L-Medeni, ts.

Dayf, Şevki. el-Medârisü’n-Nahviyye. b.y.: Darü’l-Mearif, ts.
Ebü’l-Mekarim, Ali. Usûlü’t-Tefkîri’l-Nahvi. Kahire: Daru Garib, ts.
el-Enbârî, Ebü’l-Berekât. Nüzhetü’l-Elibbâ fî Tabakâti’l-Üdebâ. thk. İbrahim es-Se-

merrai. Ürdün: Mektebetü’l-Menâr, 1985.
Güngüzöz, Soner. “Kutsal Dil”in Yıkımı, İstanbul: Ketebe Yayınları, 2024.
el-Hadîsî, Hatice. eş-Şâhid ve Usûli’-Nahvi fî Kitâbi Sîbeveyhi. Matbuatü Camiati 

Kuveyt, 1974.
İbn Cinnî, Ebü’l-Feth. el-Hasâis, thk. Muhammed Ali en-Neccar, 4. Basım.
İbn Cinnî, Ebü’l-Feth Osmân. el-Münsif. b.y.: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Kadîm, 1954.
İbn Fâris, Ebü’l-Hüseyn. Mu‘cemü Mekâyîsi’l-Luga. thk. Abdusselam Muhammed 

Harun, 2. Basım, Beyrut: Dârü’l-Cîl.
İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab. Beyrut: Daru Sadır, h. 1414.
Karaağaç, Günay. Dil Bilimi Terimleri. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 2002.
Kılıç, Ramazan. Klasik Arap Dilnbiliminde Ses-Mana İlişkisi ve Modern Yaklaşım-

lar. Konya: Çizgi Kitabevi, 2024.
el-Mahzumi, Mehdi. Medresetü’l-Kûfeti ve Menhecühâ fî Dirâseti’l-Lugati 

ve’n-Nahvi. Basra: Matbaatü Mustafa, 1958.
Ömer, Ahmed Muhtar. el-Bahsü’l-Lugavî ‘İnde’l-Arab. Alemü’l-Kütüb, 2003.
er-Rummânî, Ebü’l-Hüseyn. Risâletü’l-Hudûd. thk. İBrahim es-Sâmerrâî, Umman: 

Darü’l-Fikr
es-Seyyid, Abdurrahman. Medresetü’l-Basrati’n-Nahviyyeti. b.y.: Darü’l-Mearif, ts.
es-Sîrâfî, Ebû Saîd. Ahbârü’n-Nahviyyîne’l-Basriyyîn, thk. Taha Muhammed ez-

Zînî, Muhammed Abdulmun’ım Hafâcî (b.y.: Mustafa el-Babi el-Halebi, 
1966

es-Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn. el-İktirâh fî usûli’n-nahv, Dimeşk: Dârü’l-Bîrûnî, 
2006.

Taleb, Abdulhamid. Târîhu’n-Nahvi ve Usûluhû. Mektebetü’ş-Şebab, 1976.
Terzi, Fuad Hanne. Fî Usûli’l-Lugati ve’n-Nahvi. Beyrut: Matbaatü Dari’l-Kütüb.





83

ez-Zebidi, Said Casim. el-Kıyâs fi’n-Nahvi’l-Arabi. Umman: Darü’ş-Şuruk li’-neşri 
ve’t-Tevzî, 1997.

Bölüm 4

İbn Meyyâde’nin Şiirlerinin Arap Gramerinde 
İstişhâd Değeri 

Fatıma Betül Kadağ1

Özet

Arap dili gramerinde şiir; kelimelerin sahih kullanımlarını, lugavî yapıları ve 
nahiv kurallarını tespit etmede en temel başvuru kaynaklarından addedilmektedir. 
Bu sebeple Câhiliye, muhadram ve erken İslâmî döneme ait şiirler, dilciler 
nezdinde en güvenilir istişhâd malzemesi olarak değerlendirilmiş; hicrî 
ikinci asra yaklaşan dönem istişhâdın son sınırı olarak kabul görmüştür. Bu 
çerçevede Emevîlerin sonu ile Abbâsîlerin başına tanıklık eden bazı şairler َُُسََاقَة 
 yani “son güvenilir şairler” olarak anılmıştır. Bu zümrenin önde gelen الشُُّعَرَََاء
isimlerinden biri de fasih bedevî Arapçasına yakın üslubu ve doğuştan gelen 
şiir söyleme kabiliyetiyle dil âlimlerinin güvenle başvurduğu İbn Meyyâde’dir. 
Çalışmamız İbn Meyyâde’nin söz konusu değerine matufla hangi beyitlerinin 
âlimler nezdinden istişhâd malzemesi olarak kullanıldığına odaklanmıştır. Bu 
amaçla Halîl b. Ahmed’in Kitâbu’l-ʿAyn’da fiil–mastar ilişkisi, Sîbeveyhi’nin 
el-Kitâb’da takdîm–te’hîr, sıfat–mevsûf uyumu ve gayr-ı müstamel fiiller, 
Ebû Ubeyde’nin Mecâzü’l-Kur’ân’da Kur’ân lafızlarının açıklaması, İbnü’l-
Enbârî’nin ise müzekker–müennes ve harf-i cer kullanımlarına dair meselelerde 
İbn Meyyâde’den beyitlerine başvurduğu tespit edilmiştir. Ayrıca Beşşâr b. 
Bürd’le karşılaştırma yapılıp istişhâd asrının sınırları tartışılarak İbn Meyyâde’nin 
dilsel-estetik üstünlüğü sebebiyle daha güvenilir bir şâhid olarak kabul edildiği 
sonucuna varılmıştır. Son kertede şairin, klasik Arap dili çalışmalarında hem 
üslup hem de istişhâd değeri bakımından mümtaz bir konumu haiz olduğu tespit 
edilmiştir. 

1	 Arş. Gör. Dr., Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü, 
Arap Dili ve Belagatı Anabilim Dalı, 0000-0002-8508-077X, fatimabetulkadag@ibu.edu.tr.

???



84  |  İbn Meyyâde’nin Şiirlerinin Arap Gramerinde İstişhâd Değeri 

Giriş

Arap dili grameri çalışmalarında şiir, birincil istişhâd malzemesi olarak 
vazgeçilmez bir yere sahiptir. Nitekim sözlü kültürün hâkim olduğu dönemden 
başlayıp takriben hicrî ikinci asra kadar ortaya konan şiirler kelimelerin doğru 
kullanımları ile lugavî özelliklerinin tespitinde, sarf ve nahiv alanlarında 
başvurulan sahih örnekler olarak kabul edilmiştir. Bu sebeple dil âlimleri, 
Kur’ân ve hadis dışında en çok şiire başvurmuş; bilhassa Câhiliye, muhadram 
ve erken İslâmî dönem şairlerinin divanlarını dilin en güvenilir şahitleri arasında 
değerlendirmiştir. Bu amaçla Asmaî (ö. 216/831) ve İbn Reşîk (ö. 456/1064) 
gibi bazı âlimler, Emevîlerin son dönemleri ile Abbâsîlerin ilk dönemlerinde 
yaşayan ve bir diğer ifadeyle muhadramü’d-devleteyn﻿ diye isimlendirilen; akıcı 
üslûbu, açık manaları, beyan ve fesahatiyle şiirleri istişhâda kaynaklık eden son 
şairleri ifade etmek amacıyla  سََاقَةَُُ الشُُّــعَـَـرََاء “son şairler” ibaresini kullanmıştır.2 
Asmaî’ye göre bu şairler Ru’be b. ‘Accâc﻿ (ö. 145/763), İbn Meyyâde 
(ö.149/767), Ḥakem el-Ḫudrî (ö. 150/768[?]) ve İbn Herme﻿’dir (ö.176/792) 

3, başka bir rivayette ise bunlara Mekîn el-‘Uẕrî de eklenir.4 Bu şairler dil 
çalışmalarında en son sahih istişhâd kaynağı kabul edilen zümreyi oluşturmuştur. 
Bundan dolayı bedevî Arapçasına yakın üslubu ile doğuştan gelen şiir söyleme 
yeteneği sebebiyle “matbuʿ” şairler zümresinde değerlendirilen İbn Meyyâde, 
erken ve geç dönem dil âlimlerinin eserlerinde şâhit olarak başvurdukları şairler 
arasındadır. Halîl b. Ahmed﻿ (ö. 175/791), Sîbeveyhi﻿ (ö. 180/796), Asmaî ve 
Ebû Ubeyde (ö. 209/824 [?]) gibi dil otoritelerinin nahiv ve lugat bablarında 
onun beyitlerinden istişhâdda bulunmaları, şairin dilsel güvenilirliğini açıkça 
ortaya koymaktadır. Şairin bu gibi yönlerden ehemmiyetine binaen şiirlerinin 
Arap gramerinde ne ölçüde ve hangi bağlamlarda delil olarak kullanıldığı 
hususu incelenmeye değerdir. Konuyla ilişkili çalışmalara bakıldığında, şairin 
şiirlerine dair iki tahkik çalışmasının bulunduğu görülmektedir. Bunlardan ilki 
Muhammed Nâyif ed-Düleymî’nin 1970 yılında Musul’da yayımladığı Şi‘ru İbn 
Meyyâde, diğeri ise Hannâ Cemîl Haddâd’ın 1982’de Şam’da neşrettiği aynı 
adlı çalışmadır. Ayrıca Şi‘ru İbn Meyyâde ve eseruhû fi’l-istişhâd a‘lâ kavâidi’n-
Nahvi’l-Arabî başlıklı bir makale bu alanda önemli bir katkı sunmaktadır. 

Bu çalışmanın amacı, İbn Meyyâde’nin şiirlerinin Arap gramerinde hangi 
konularda istişhâd malzemesi olarak kullanıldığını ortaya koymaktır. Ayrıca 

2	 Hasan Adem en-Nezîr ‘Abdu’d-dâim, eş-Şu’arâ es-sâḳa İbrahim b. Herme-Hakem el-Ḫuḍrî- er-
Rammâḥ b. Meyyâd dirâse müvâzene fî eş’ârihim ve hasâisihimi’l-fenniyye (Nileyn Üniversitesi, 
Yüksek Lisans Tezi, 1999), 9.

3	 İbn Herme’nin şiirleri hakkında detaylı bilgi için bkz. Fatıma Betül Kadağ, İbn Herme ve Şiirleri 
(Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2025).

4	 Şairin hayatı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşılamamıştır. Rivayetin geçtiği yer için bkz. Ebû 
Muhammed Abdullāh b. Müslim İbn Kuteybe, eş-Şi’r ve’ş-şu’arâ, thk. Ahmed Muhammed Şâkir 
(Kahire: Dâru’l-Maârif, 1958), II/753.



Fatıma Betül Kadağ  |  85

önceki çalışmalarda kullanılmayan bazı erken dönem gramer kitapların a 
ve lugatlara başvurarak istişhâd malzemesini geniş kapsamlı sunmaktır. Bu 
doğrultuda şairin hayatı ve şiir anlayışı kısaca ele alındıktan sonra istişhâd edilen 
beyitlerin nahvî ve lugavî bağlamları incelenecektir.

1. Hayatı

Tam adı, Zübeyr b. Bekkâr’ın rivayetine göre; Rammâh b. Ebred b. S̱̱evbân b. 
Sürâḳa b. Ḥarmele’dir.5 İbn Kelbî ise ise farklı bir rivayet naklederek nesebini 
S̱̱evbân b. Sürâḳa b. Selmâ b. Ẓâlim şeklinde zikretmektedir.6 Künyesi hakkında 
da ihtilaf bulunmakta olup kaynaklarda Ebû Şuraḥbîl yahut Ebû Şerâḥîl olarak 
geçmektedir.7 Bununla birlikte şair, edebiyat ve dil kaynaklarında daha çok 
“İbn Meyyâde” adıyla meşhur olmuştur. Dış görünüş itibariyle seyrek saçlı, uzun 
sakallı, iri yapılı ve uzun boylu olarak tarif edilmektedir. Ayrıca giyim kuşamına 
dikkat ettiği de rivayetler arasındadır.8

Annesi Meyyâde9, “ümmü veled” statüsünde bir cariye olup efendisinden 
çocuk doğurduktan sonra hürriyetini kazanmıştır. Kaynaklarda onun Berberî 
yahut Slav asıllı olduğu belirtilmektedir.10 Bu yönüyle İbn Meyyâde, anne 
tarafından Arap olmayan bir kökene mensup iken baba tarafından Arap nesebine 
dayanmaktadır. Şaire yönelik hiciv söyleyenlerin beyitlerinde kendisine ابن اشبانية 
“İspanyol kadının oğlu” şeklinde hitap etmeleri Meyyâde’nin o dönemde slav 
asıllı olup Endülüs’te yaşayan ve daha sonra satın alınarak Hicaz bölgesine 
getirilen cariyelerden biri olduğu ihtimalini güçlendirmektedir. Ne var ki 
İbn Meyyâde’nin annesinin Fârisî kökenli olduğunu ileri sürdüğü şu beyitte 
anlaşılmaktadır11 : [Tavîl]

5	 Ebu’l-Ferec İsfahânî, Kitâbu’l-Eġânî, thk. İhsan Abbâs (Beyrut: Dâru Sâdır, 2008), II/171; Ebu’l-
Abbâs İbnu’l-Mu‘tez, Tabaḳâtu’ş-şu‘arâ, thk. Abdussettâr Ahmed Ferrâc (Kahire: Dâru’l-Maârif, 
1431), 106; Muhammed Habîb, “Kitâbu men nüsibe ilâ ümmihî”, Nevâdiru’l-Mahtûtât, thk. 
Abdusselâm Hârûn (Kahire: Lecnetü’t-te’lîf ve’t-terceme ve’n-neşr, 1951), I/91.

6	 Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-üdebâ, thk. İhsân Abbâs (Dâru’l-Ğarb el-
İslâmî, 1993), III/1309.

7	 İsfahânî, Eġânî, 2008, II/171; İbnu’l-Mu‘tez, Tabaḳâtu’ş-şu‘arâ, 106-107.
8	 Ahmed b. Yahya el-Belâzurî, Ensâbü’l-eşraf, thk. Süheyl Zekkâr - Riyâz Zirikli (Beyrut: Dâru’l-

Fikr, 1996), XIII/123.
9	 Meyyâde, Kelb kabilesinden bir adamın “Nehbel” adında bir kölesiyle evliydi. Daha sonra Şam’dan 

S̱eryân b. Surâḳa kabilesinden bazı kimseler onu satın aldılar. Onlar, Benû Selmâ’ya ait “Mulîḥa” 
diye bilinen su kaynağına vardıklarında Benû Zuhl’den kimselerle karşılaştılar. Selmâ oğullarından 
bir adam, Meyyâde’yi devesinin üzerinde uyuklar halde, salınarak giderken görünce, “Bu kimdir?” 
diye sordu. Adama, “Bu cariyeyi, S̱eryân’ın oğulları satın aldı.” diye cevap verdiler. Bunun üzerine 
adam, “Cariye devenin üzerinde salınarak gidiyor.” diye karşılık verince, o günden sonra “Salınan” 
anlamında “Meyyâde” adıyla tanındı. Asıl adı ise Ceydâ’dır. el-Belâzurî, Ensâbü’l-eşraf, XIII/121.

10	 Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-üdebâ, III/1309.
11	 İsfahânî, Eġânî, 2008, II/171; Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-üdebâ, III/1309; İbn Meyyâde, Şi‘ru 

İbn Meyyâde, thk. Hannâ Cemîl Haddâd (Dımaşk: Mecma’u’l-Luğa el-Arabiyye, 1982), 227.



86  |  İbn Meyyâde’nin Şiirlerinin Arap Gramerinde İstişhâd Değeri 

ي ظََالِِمٌٌ ي حََصََانٌٌ أَخَْْلَصَََتْهْا  الأَعَََاجِِمُُأَنََاَ ابْْنُُ سََلْْمََى وََجََّ�دِّ وََأُّ�مِّ

مٌٌالَا بَيَْْنََ كِِسْْرََى وََظََالِِمٍٍ بِِأَكَْْرََمِِ مََنْْ نِِيطََتْْ عََلَيَْْه التَّمَََائِِمُُأَلََيَْْسََ غُُ

Ben Selmâ’nın oğlu, Ẓâlim’in torunuyum. Annem ise acem soyundan nesebi 
korunmuş bir kadındır.  

Kisrâ ile Ẓâlim soyundan gelen bir oğlan, boynuna muska asılanlardan daha 
soylu değil midir?

İbn Meyyâde’nin bu beyitlerini dinleyenlerden biri, “İhtiyar kadının 
yurdundan pek uzaklara gitmişsin; bari Batı’ya yönelseydin” şeklinde ona karşılık 
vererek Meyyâde’nin Slav asıllı olduğuna imada bulunmuştur. Bunun üzerine 
İbn Meyyâde, “Açlık çeken kimse, kimin kapısında hayır bulacağını düşünürse 
oraya yönelir. Bırak da bu sözüm insanlar arasında dolaşsın. Zira her kim işitirse 
ona inanabilir” cevabını vermiştir. Bu suretle şair, annesinin nesebine dair ileri 
sürdüğü iddianın asılsız olduğunu ancak sözün yayılması hâlinde işitenleri 
yanıltabileceğini ironik bir üslupla itiraf etmiştir.12 İbn Meyyâde’nin bu tutumu, 
annesinin cariye olması sebebiyle kabilesi içerisinde düşük bir statüye sahip 
bulunmasından kaynaklanmaktadır. Nitekim soy açısından aşağı bir konumda 
görülmesi, kabilesinin asil kadınlarıyla evlenmesine engel teşkil etmiş ve böylece 
toplumsal açıdan saygınlık kazanma yolları kapanmıştır. Bunun yanı sıra şairin 
maddi imkânsızlıklarla da mücadele ettiği bilinmektedir. Kendisinin de ifade 
ettiği üzere, fakirliği sosyal konumunu daha da zorlaştırmış ve annesinin düşük 
soylu oluşu ile maddi yetersizliği birleşerek hayatını çekilmez hâle getirmiştir. 
Eğânî’de aktarılan rivayete göre, evlenmek istediği bir kadının ailesi annesinin 
cariye olmasını gerekçe göstererek onu geri çevirmiştir. Söz konusu hadise, 
şairin şiirine şu şekilde yansımıştır13 : [Tavîl]      

ركائِِمََ قَوَْْمِِي ثمّّ قلّةُُّ مََالِِيالقد حََرََّمََتْْ أُمُّّي عََلَيَّّ عََدِِمْْتُهُا

Annem mahrum etti beni kavmimin seçkin hanımlarından, bir de fakirliğim 
kapadı önümü.

İbn Meyyâde’nin babasının adı ise Ebred’dir. Hars b. Ẓâlim el-Mürrî’nin 
babası olan Zâlim’in çocuklarındandır.14 Şair soyunun bu kabileye dayanmasıyla 
iftihar ettiği bir şiir beyti söylemiştir15: [Tavîl]

12	 İsfahânî, Eġânî, 2008, II/171.
13	 İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 239; İsfahânî, Eġânî, 2008, II/211.
14	 İbn Kuteybe, eş-Şi’r ve’ş-şu’arâ, II/772.
15	 İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 83.



Fatıma Betül Kadağ  |  87

بِِأَرَشِِيَةٍٍَ أَرطافُهُا في الكََواكِِبِِسََقَتَني سُُقاةُُ الـمََدِِج مِِن آلِِ ظالِِمٍٍ

Zâlim kabilesinin sâkîleri, uçları gezegenlere varan halatlarla şan ve şerefi 
sundular bana.

Ebred hakkındaki rivayetler, annesinin Ka‘b b. Züheyr’in (ö. 24/645 [?]) 
kızı Selmâ olduğu yönündedir. Kardeşlerinden el-Avs̱̱ebân ve Ḳarîḍ’in ise şair 
olduğu zikredilir. Ebred’in şahsiyetine yönelik rivayetler kendisinin kaba saba 
bir mizaca sahip olduğu ve ailesinin eline baktığı yönündedir.16 

Hayatı hakkındaki bilgiler sınırlı olan şairin şiirlerinden hareketle Emevîlerin 
son dönemleri ile Abbâsilerin ilk dönemlerinde yaşadığı tahmin edilmektedir. 
Bu yönüyle her iki siyasi otoriteye tanıklık ettiği için muhadramüd-devleteyn 
şairlerden kabul edilir. Ancak mezkûr dönemler arasında hangi tarihlerde 
yaşadığını kesin olarak belirleyebilmek için şairin doğum ve vefat tarihlerinin 
tespiti gerekmektedir. Bu amaçla kaynaklara bakıldığında, İbn Meyyâde’nin 
doğum tarihine dair herhangi bir kayıt tespit edilememiştir.  Hayatının erken 
dönemine dair ulaşılan en eski bilgi ise 105/723 senesinin Receb ayında 
gerçekleştirdiği Mekke umresiyle ilgilidir.17 Bu tarih, İbn Meyyyâde’nin söz 
konusu ziyaret öncesinde ömrünün kayda değer bir kısmını geride bıraktığını 
ortaya koymaktadır. Bundan yaklaşık yirmi yıl sonra, 125/743–126/744 
senesinde Emevî halifesi Velîd b. Yezîd﻿ (ö. 126/744) ile temas kurmuş, ardından 
127/745–130/748 senelerinde ise Emevîlerin Medine valisi Abdurrahman b. 
Süleyman’ın18 huzuruna kabul edilmiştir.19 Aynı şekilde şairin vefat tarihine 
dair farklı rivayetler söz konusudur. Bunlardan ilki, İbn Meyyâde’nin, Abbâsî 
halifesi Mansûr﻿ (ö. 158/775) döneminde 136/754 senesinde vefat ettiğini bildiren 
rivayettir.20 İbn Meyyâde’nin halife Mansûr’un hilafeti döneminde 146/764 
senesinde Medine valisi olarak göreve getirilen Cafer b. Süleyman﻿’a (ö.174/790) 
methiye söylediği bilinmektedir.21 O nedenle şairin 136/754 senesinde vefat 
ettiğini bildiren rivayetlerin sıhhati tartışmalı hâle gelmiştir. Öte yandan Yâkût 
el-Hamevî, kesin bir tarih vererek İbn Meyyâde’nin 149/767 senesinde vefat 
ettiğini kaydetmektedir. Bu tarih, şairin şahit olduğu tarihî olaylarla çelişmediği 

16	 İsfahânî, Eġânî, 2008, II/176.
17	 İsfahânî, Eġânî, 2008, II/210.
18	 Hayatı hakkında detaylı bilgi için bkz. Ümit Eskin, Abbâsîler Döneminde Valilik (İstanbul: Siyer 

Yayınları, 2022), 342.
19	 İsfahânî, Eġânî, 2008, II/198, 212.
20	 Abdulkâdir b. Ömer b. Bayezid Baġdâdî, Ḫizânetu’l-edeb ve lubbu lubâbi lisâni’l-‘Arab, thk. 

Abdu’sselam Muhammed Harun (Kahire: Mektebetu’l-Hâncî, ts.), I/161; İsfahânî, Eġânî, 2008, 
II/222.

21	 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Târîḫu’t-Taberî, thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhim 
(Mısır: Dâru’l-Maârif, 1967), VII/656.



88  |  İbn Meyyâde’nin Şiirlerinin Arap Gramerinde İstişhâd Değeri 

gibi, aksini gösteren bir bilgiye de ulaşılamamıştır. Ayrıca İbn Meyyâde’nin ileri 
yaşlarında vefat ettiği düşünülmektedir. Bunun delili olarak kendisine nispet 
edilen şu beyit zikredilebilir22: [Kâmil]

شََيخاًً أَزَََبََّ كََأَنََّهَُُ نَرُُسوََرََجََعتُُ مِِن بَدِِع الشََبابِِ وََعََرِِصهِِ

Gençliğin [o parlak çağını] geride bırakıp saçı sakalı bembeyaz kabaran bir 
kartalı andıran ihtiyara döndüm. 

2. Şairliği ve Şiirleri

Emevîlerin son dönemi ile Abbâsîlerin ilk dönemine yetişmesi sebebiyle 
muhadramü’d-devleteyn﻿ şairi olan İbn Meyyâde, yaşadığı çağda öne çıkan 
şairlerdendir. Çeşitli temalarda şiir söylediği zikredilmekle birlikte gazel 
ve hiciv temalarında edebî şahsiyetini ortaya koyduğu kabul edilmektedir.23 
Nitekim sivri dilli olması, şairlerle atışmalar yapmayı kendisinin talep etmesi ve 
insanlarla cedelleşmeye eğilimli bir tarafının olması hiciv şiirlerinde öne çıkan 
hususlardandır. Zira yaşadığı dönemdeki tanınmış yahut az bilinen pek çok şairle 
karşılıklı atışmalar yaşadığı bilinmektedir. Bu şairlerden bazılarıyla akrabalık 
bağına sahipken bir kısmı ise uzak kabilelere mensup kimselerdir. Bunlar 
arasında Ḥakem el- Ḫuḍrî, Ukbe b. Ka’b b. Züheyr, Ma‘den et- Ṭâî gibi isimler 
zikredilebilir. İbn Meyyâde’nin bu şairlerle olan münasebeti genelde şiddetli 
düşmanlık ve sert bir çekişme olarak anlatılmaktadır. İbn Meyyâde, insanları 
sürekli hicvettiğinden, hicvedilen kişilerin bunu karşılıksız bırakmayacağını 
ve dolayısıyla annesinin bu hicviyelerde yerileceğini haber vermek üzere şöyle 
söylemektedir24:  [Recez] 

اعْْرََنْْزِِمِِي مََيَّاَدََ لِِلْْقَوَََافِِي

وََاسْْتَسَْْمِِعِِيهنََّ وََالَا تَخَََافِِي

سََتَجَِِدِِينََ ابْْنَكَِِ ذَاَ قِِذَاَفِِ

Kafiyelerin[ karşısında] sıkı dur Meyyâd Hanım!

Ve duyduğunda [çirkin sözleri] kaygılanma sakın!

     Zira oğlun da önde gideni, ağzını bozanın.

22	 İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 128.
23	 İbnu’l-Mu‘tez, Tabaḳâtu’ş-şu‘arâ, 108.
24	 Hannâ Cemîl Haddâd, Şi‘ru İbn Meyyâde (Dımaşk: Mecma’u’l-Luġa el-Arabiyye, 1982), 174.



Fatıma Betül Kadağ  |  89

Görüldüğü üzere şair bu beyitlerde doğrudan annesine hitap ederek kendi 
sert üslubunun kaçınılmaz şekilde ona da yöneltilecek hicivlere sebep olacağını 
dile getirmektedir. Arap şiir geleneğinde hiciv daima karşılık bulduğundan şairin 
annesinin cariye kökeni de rakiplerince kolayca hedef alınabilecek bir unsurdur. 
Fakat İbn Meyyâde, bu gerçeği annesine önceden haber vererek hem hicvin 
doğasındaki kaçınılmazlığı ortaya koymakta hem de kendisini “ağzını bozanların 
önde gideni” olarak tanımlayarak hicivdeki cesur ve meydan okuyucu tavrını 
vurgulamaktadır. Onun en dikkat çekici nekâiz şiirleri ise Hakem el-Hudrî﻿ ile 
yaptığı karşılıklı atışmalardır. Bu şiirler aracılığıyla iki şairin kişisel rekabetinin 
yanı sıra aynı zamanda nekâiz geleneğinin dönemin edebî hayatındaki yerini 
görmek mümkündür. Söz gelimi karşılıklı atışmaların yaşandığı hicivlerden 
birinde İbn Meyyâde Ḥakem’e şöyle demektedir25: [Recez]

يا مََدِِعنََ اللُؤُمِِ وََأَنَتََ جََبَلَُهُ

وََآخِِرََ اللُؤُمِِ وََأَنَتََ أَوَََّلُهُ

Ey alçaklık madeni sen ise onun çıkarıldığı dağsın

Alçaklığın son mertebesi, sen ise başlangıcısın!

Ḥakem ise İbn Meyyâde’nin bu hicvinin karşılığını şu beyitlerle başlayan 
kasidesinde vermiştir26 : [Recez]

انِِب التي جِِيرََانُـُهََا كانت تَضَُُرُُّ 

وتَـَـتْـْـبَعَُُ الشََّوْْلََ وكانت تَـَمْْتَصَِِرُُ

Komşularına zarar veren,

Ve zayıflıktan sırtı karnına yapışan develeri sağan bir kadının oğlusun sen!

İbn Meyyâde’nin gazel şiirlerinde ise Ümmü Cahder ana karakter olarak 
karşımıza çıkmaktadır.  Benî Mürre kabilesinden olan bu kadınla aralarında 
karşılıklı bir sevgi bağı bulunduğu anlaşılmaktadır. Ne var ki Ümmü Caḥder’in 
babası kızını Necd’den yahut kendi kabilesinden biriyle evlendirmek istememekte 
ve en nihayetinde kızını Şamlı bir kimseyle evlendirmektedir. Ümmü Caḥder’in 

25	 İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 217.
26	 İsfahânî, Eġânî, 2008, II/190; Hüseyin Muhammed el-Karnî, “Şi‘ru’l-Ḥakem el-Ḫuḍrî: Cem‘ ve 

Tahkîk ve Dirâse”, Mecelletü Câmiatü Taybe 20 (1441), 17.



90  |  İbn Meyyâde’nin Şiirlerinin Arap Gramerinde İstişhâd Değeri 

eşiyle birlikte Şam’a doğru yola çıktığı haberini alan İbn Meyyâde’nin ağzından 
ise şu dizeler dökülmüştür27 : [Tavîl]

سََبِِيلٌٌ فَمََّأا الصبرُُ عََنْْها فَلَا صََبْْراألا لَيَْْتََ شِِعْْرِِي هََلْْ إِِلى أُمُُُّ جحدرٍٍ

إليََّ لَقََدَْْ أَوَْْذَمَْْتُُ في عُُــنُـُـقِِي نَذَْْراولو كان نَذَْْرٌٌ مُُدْْنِِياًً أُمََُ جََحدَرَ

Ah, bilsem var mı Ümmü Caḥder’e çıkan bir yol? Ondan ayrı durmaya 
gelince sabırdan eser kalmıyor!

Eğer Ümmü Caḥder bana bir adak vesilesiyle yaklaşsaydı, onun aşkı uğruna 
boynuma bir adak [yemini] dolardım.

İbn Meyyâde’nin methiyelerine bakıldığında yöneticilerle temas halinde 
olduğunu söylemek mümkündür. Şöyle ki şair, ihsan umuduyla yöneticilerin 
kapısına giderek onlar için dizdiği methiyeleri sunmuştur. Bu şahsiyetler arasında 
Emevî dönemi valilerinden Abdülvâhid b. Süleyman﻿28, Emevî halifesi Velîd 
b. Yezîd﻿29, Abbâsiler dönemi valilerinden Cafer b. Süleymân30 (ö.174/790) 
ve Abbâsi halifesi Mansûr﻿31 zikredilebilir.32 İbn Meyyâde’nin bilhassa 
Velîd’in meclisinde çok sık bulunduğu, söylediği şiirlerle beğenisini kazanarak 
kendisinden çeşitli ihsanlar elde ettiği bilinmektedir. Velîd’in işret meclislerine 
ve şairlere verdiği önem dolayısıyla onların gönlünü hoş tuttuğu aktarılmaktadır. 
Bundan dolayı İbn Meyyâde, halifenin ölüm haberini alması üzerine üzüntüsünü 
dile getirdiği şu beyitleri söylemiştir33 : [Vâfir]

غََداةََ أَصَابَهَُُ القَدََرَُُ الـمُُـــتاحُُأَلَا لَهَََفي عََلى الـمََلِِكِِ الـمُُــرََجّّى

وََأَسَمََحََها إِِذا عُُدََّ السِِماحُُأَلَا أَبَكي الوََليدََ فَتَى قُرََُيشٍٍ

Ah! Umut bağlanan hükümdara yanıyor sinem, sabah vakti kaderin 
kaçınılmaz hükmü ona eriştiğinden,

27	 İsfahânî, Eġânî, 2008, II/178; İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 134.
28	 Son Emevî halifesi Mervân b. Muhammed (ö. 132/750) döneminde Mekke ve Medine şehirlerinde 

valilik görevinde bulunmuştur. Ekrem Ziyâ el-‘Omarî, Târîḫu Ḫalîfe b. Ḫayyâṭ (Riyad, 1983), 385; 
Medih şiirleri için bkz. İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 111-113.

29	 Medih şiirleri için bkz. İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 57-60, 192-194.
30	 Medih şiirleri için bkz. İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 122-124.
31	 İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 99-101.
32	 İsfahânî, Eġânî, 2008, II/177.
33	 İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 95; İsfahânî, Eġânî, 2008, II/203.



Fatıma Betül Kadağ  |  91

Akar gözyaşım Kureyşli yiğit olan Velîd’e, cömertlik sayılsa en yücesi o idi 
içlerinde.

İbn Meyyâde’nin şiirleri arasında deve, at, bulut, yağmur ve çöl tasvirlerine34 
dair vasıf temalı beyitler de yer almaktadır.  Bunun yanı sıra hamriyyât35, gazel36 
ve fahr37 temalı şiirler söylediği de bilinmektedir. Öte yandan şairin şiirlerinde 
kullandığı dil, bedevîlerin fasih Arapçasına büyük ölçüde yakın olup doğuştan 
gelen şiir söyleme yeteneğine sahip olması hasebiyle “matbu‘” şairlerden 
sayılmaktadır. Edebî tenkitçilere göre şiirlerinde lahn bulunmamaktadır. Ayrıca 
kadîm şairlerin şiir söyleme üslûbuna yakın bir çizgide ilerlemiştir. 

3. Şiirlerinin İstişhâd Değeri

Sözlükte “hazır bulunmak”, “bilmek”, “görmek” ve “yemin etmek” 
anlamlarındaki �شََهِِد “ş-h-d” kökünden türemiş olan  اسْْــتِِــشْْهََاد “istişhâd” 
kelimesi bir kişinin şahitlik yapmasını istemek anlamındadır.38 Terim olarak 
ise bir kelimenin anlamını, bir cümlenin doğru kullanılışını yahut bir kuralın 
doğruluğunu kanıtlamak için nazım veya nesirden örnek getirmek demektir. Bu 
amaçla getirilen örneğe “şâhid (çoğulu: şevâhid)” denilir.39 İstişhâdın kaynakları 
Kur’ân, hadis ve Arapların mensûr ya da manzum sözleridir.40 Bu kaynaklar 
içerisinde istişhâd edilen malzemenin çoğunluğunu şiirler oluşturmaktadır. Bu 
nedenle şevâhid denilince genellikle şiirler anlaşılmaktadır.41

Dilciler, istişhâd edilecek şiir malzemesini zaman ve mekân açısından 
sınırlandırmışlardır. Bu doğrultuda Abdülkâdir Bağdâdî, şiirleri delil olarak 
kabul edilecek şairleri üç farklı tabakaya ayırmıştır. Bunlar sırasıyla Câhiliyyûn﻿, 
Muhadramûn﻿, İslâmiyyûn/Mütekaddimûn﻿ ve Müvelledûn﻿/Muhdesûn 
tabakalarıdır. Öte yandan büyük oranda benzer bir taksim yapan İbn Reşîk, 
üçüncü tabakadaki şairleri İslâmî, dördüncü tabakadakileri ise muhdesûn olarak 
isimlendirmiştir. Muhdes şairleri ise kendi içinde derecelendirerek bunların 
aşama aşama günümüze kadar ulaştığını belirtir. Bağdâdî kendi tasnifinden 

34	 Tasvir şiirleri için bkz. İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 172-173.
35	 Hamriyyât şiirleri için bkz. İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 160-161.
36	 Gazel şiirleri için bkz. İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 145-148,156,167-168,171.
37	 Fahr şiirleri için bkz. İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 161, 218-219.
38	 Hammâd Cevherî, Tâcü’l-luġa ve ṣıḥâḥu’l-‘Arabiyye, thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr (Beyrut: 

Dârü’l-İlm li’l-Melâyin, 1979), 494; Ebu’l-Fazl İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab (İran: Neşrü Edebi’l-
Havza, 1984), XIII/239-240.

39	 Sa‘îd el-Afgânî, Fî uṣûli’n-Naḥv (Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, 1987), 6; İsmail Durmuş, 
“İstişhâd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul, 2001), 23/396-397.

40	 Sa‘îd el-Afgânî, Fî uṣûli’n-Naḥv, 28-29; Mehmet Reşit Özbalıkçı, Kur’ân ve Hadîs’in Arap 
Gramerindeki Rolü (İstanbul: Yeni Akademi Yayınları, 2006), 240-247.

41	 Harun Öğmüş, “Arap Dili ve Tefsirle İlgili Şevâhid Lüteratürü”, Sosyal Bilimler Dergisi 5/10 
(2015), 31.



92  |  İbn Meyyâde’nin Şiirlerinin Arap Gramerinde İstişhâd Değeri 

farklı olarak dördüncü tabakadaki şairlerin farklı adlandırmalarla üç ayrı 
tabakaya ayrıldığından fakat kendisinin bunu uygun bulmadığından söz eder. 
Buna göre Mütekaddimûn tabakasını takiben muvelledûn adıyla dördüncü bir 
tabakanın, ardından Ebû Temmâm (ö. 231/846) ve Buhturî (ö. 284/897) ile 
başlayan Muhdesûn adıyla beşinci bir tabakanın ve nihayetinde Mütenebbî (ö. 
354/965) ile başlayan Müteahhirûn adıyla altıncı bir tabakanın kabul edildiği 
kaydedilmektedir.42 Söz konusu tasniflere bakıldığında mütekaddimûn; dil 
bilgisi kurallarını, kelimelerin yapı ve anlamlarının doğruluğunu kanıtlamak için 
o dönemde yaşamış şairlerin şiirlerinden örneklerin yer aldığı istişhâd asrının 
son sınırını oluşturan tabakadır.43 Bu doğrultuda daha genel bir tasnif yapılarak 
bir görüşe göre hicrî birinci asırda bir diğerine göre ise ikinci asırda yaşayan 
şairler esas alınmıştır. Bundan dolayı Ebu Amr b. el- Alâ’ (ö. 154/771) istişhâd 
asrını Zürrumme (ö. 117/735) ile sonlandırmıştır.44 Ebu Amr’ın öğrencisi Asmaî 
ise ikinci görüşün destekçisi olarak son sınırı İbn Herme﻿ ile kayıtlamaktadır.45 
Asmaî ve İbn Reşîk gibi bazı dil alimleri Emevîlerin son dönemleri ile 
Abbâsîlerin ilk dönemlerinde yaşayan ve bir diğer ifadeyle muhadramü’d-
devleteyn﻿ diye isimlendirilen, akıcı üslûbu ve açık manaları ile beyan ve fesahat 
sahibi olan ve şiirleri ile istişhâd yapılan son şairleri ifade etmek amacıyla َُُسََاقَة 
 son şairler” ibaresini kullanmıştır.46 Söz konusu şairler Asmaî’nin“ الشُُّــعَـَـرََاء 
ifadesiyle şöyledir: “Son şairler; Ru’be b. ‘Accâc﻿, İbn Meyyâde, Ḥakem el- 
Ḫuḍrî ve İbn Herme’dir ben hepsini gördüm.47 Bir diğer rivayete göre Ru’be, 
İbn Meyyâde, Ḥakem el- Ḫuḍrî, İbn Herme ve Mekîn el-‘Uẕrî’dir.48 Buna 
göre Beşşâr b. Bürd﻿ (ö. 167/783-84) müvelled şairlerden sayılarak istişhadın 
bittiği sınır olarak kabul edilmiştir. Ancak bu noktayı biraz daha açmak faydalı 
olacaktır. Çünkü Beşşâr vefat yılı itibariyle, İbn Meyyâde’nin muâsırıdır. Ne 
var ki onun şiirlerinin istişhâd malzemesi olarak kullanıldığı yerde Beşşâr’ın 
şiirleri pek fazla kabul görmemiştir. Bu noktada sıhhati tartışmalı olmakla 
birlikte, Beşşâr’ın sivri dilinden çekindiği için Sîbeveyhi﻿’nin el-Kitâb adlı 

42	 Hüseyin Tural, “Arap Dilinde Şiir ve Hadisle İstişhâd Meselesi”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 9 (1990), 67-68.

43	 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn es-Süyûtî, el-İḳtirâḥ fî uṣûli’n-Naḥv, haz. Mahmûd Süleyman Yâkût (Dâru’l-
Ma‘rifeti’l-Câmi‘iyye, 2006), 144-146; Durmuş, “İstişhâd”, 23/396-397; Rahmi Er, “Müvelledûn”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), XXXII/227.

44	 İbn Reşîk Kayrevânî, el-‘Umde fî meḥâsini’ş-şiʿr ve âdâbih, thk. Muhammed Muhyiddîn 
Abdülhamîd (Mısır: Dârü’l-Cîl, 1981), I/89.

45	 Ebu’l-Ferec İsfahânî, Kitâbu’l-Eġânî, thk. İhsân ‘Abbâs (Beyrut: Dâru Sâdır, 2008), IV/276.
46	 ‘Abdu’d-dâim,  eş-Şu’arâ es-sâḳa İbrahim b. Herme-Hakem el-Ḫuḍrî- er-Rammâḥ b. Meyyâd 

dirâse müvâzene fî eş’ârihim ve hasâisihimi’l-fenniyye, 9.
47	 Baġdâdî, Hizânetu’l-edeb, I/425.
48	 Şairin hayatı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşılamamıştır. Rivayetin geçtiği yer için bkz. İbn 

Kuteybe, eş-Şi’r ve’ş-şu’arâ, II/753.



Fatıma Betül Kadağ  |  93

eserinde kendisinden istişhâdda bulunduğu da aktarılan rivayetler arasındadır.49 
Beşşâr’ın İbn Meyyâde gibi muâsırı olan şairlere kıyasla istişhadda geri planda 
kalmasında gösterilen gerekçeler arasında, onun zındıklıkla itham edilmesi 
dolayısıyla dinin sabitelerine aykırı davranan bir kimsenin dilin sabitelerine 
de riayet edemeyeceğinden, lahn ve çeşitli kusurlardan arınmış bir üslubu haiz 
olamayacağı düşüncesidir.50 Ancak bu yaklaşım, Câhiliye dönemi şairlerinin 
dinin sabitelerinden tamamen yoksun bir kültürel ortamda yaşamalarına rağmen 
istişhâdda en güvenilir ilk tabakada kabul edilmeleri meselesini gündeme 
getirmektedir. Buna verilebilecek cevaplardan biri, Câhiliye döneminde henüz 
İslâm dininin teşrî kılınmamış olmasından dolayı söz konusu şairlerin dinî 
sabitelere uyup uymamalarının onların şiirlerinin dilsel değeri açısından bir 
ölçüt olarak görülemeyeceğidir. Başka bir ifadeyle, Câhiliye şairleri için ölçüt 
dinî-ahlâkî bağlılıklarından ziyade içinde yetiştikleri saf Arapça ortamının doğal 
bir sonucu olarak ortaya koydukları dilsel yetkinliktir. Buna karşılık Beşşâr gibi 
İslâm sonrası dönemde yaşayan şairlerin, dinî sabitelere muhalif tutumlarının 
dilsel güvenilirlikleri üzerinde olumsuz etki doğurabileceği düşünülmüştür. 
Bu çerçevede dinî ithamlar Câhiliye dönemi şairleri için belirleyici bir kriter 
değilken, İslâm sonrası şiir ortamında dil-din ilişkisine yönelik algının değişmesi 
sebebiyle önem kazandığı belirtilmektedir.51

Bu hususta ileri sürülen bir diğer görüş, Beşşâr’ın Fârisî asıllı oluşunun 
dilsel yetkinliği olumsuz etkilediği ve bundan dolayı dilinin Arap asıllı 
şairlere nispetle daha fazla bozulmaya maruz kaldığı yönündedir. Ancak İbn 
Meyyâde’nin annesinin de Arap asıllı olmamasına rağmen şiirlerinin istişhâdda 
kullanılmasında herhangi bir olumsuzluğa işaret edilmemesi söz konusu görüşe 
temkinle yaklaşılması gerektiğini düşündürmektedir. Öte yandan, Beşşâr’ın 
şiirleri şekil ve muhteva bakımından incelendiğinde divanında medih ve hiciv 
gibi geleneksel temaların az bir yer işgal ettiği; ihvâniyyât ve mucûn gibi 
temaların belirgin şekilde öne çıktığı görülmektedir. Beşşâr’ın tercih ettiği 
vezinler de Câhiliye şiirinde kullanılan uzun bahirlerden ziyade hafîf, vâfir ve 
mütekârib gibi bestelenmeye imkan tanıyan kısa bahirlerdir.52 Bu çerçevede, 
Beşşâr’ın şiirlerinin İbn Meyyâde ve diğer muasırlarıyla kıyaslandığında istişhâd 
bakımından aynı değerde görülmemesinin, yaşadığı dönemin geç bir safhaya 
tekabül etmesi ve Fârisî asıllı olması sebebiyle dilinde lahn bulunabileceğine 

49	 Ebu’l-Ferec İsfahânî, Kitâbu’l-Eġânî (Beyrut: Dâru Sâdır, 2008), III/206.
50	 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Ahmed b. Osmân Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ (Kahire: Dâru’l-Hadîs, 

2006), VI/484; Ahmed Ali Sa‘dallâh, “Şi‘ru İbn Meyyâde ve eseruhû  fi’l-istişhâd ‘alâ kavâidi’n-
Nahvi’l-‘Arabî”, Mecelletü Külliyeti’d-dirâsâti’l-İslâmiyye ve’l-‘Arabiyye 11/5 (2020), 30-33.

51	 Ahmed Ali Sa‘dallâh, “Şi‘ru İbn Meyyâde ve eseruhû  fi’l-istişhâd”, 1235.
52	 Hüseyin ‘Aṭvân, Şu‘arâ min muḫadrameyi’d-devleteyni’l-Abbâsiyye ve’l-Ümeviyye (Amman: 

Mektebetu’l-Muhteseb, 2004), 502.



94  |  İbn Meyyâde’nin Şiirlerinin Arap Gramerinde İstişhâd Değeri 

dair yaklaşımların yanı sıra şiirlerinin yapısal ve tematik özelliklerinden de 
kaynaklandığı anlaşılmaktadır. Dolayısıyla Beşşâr’ın istişhâdda geri planda 
bırakılması nesebî veya dinî gerekçelerden ziyade şiir estetiği ve tematik 
tercihlerini önceleyen daha geniş bir değerlendirme çerçevesinde ele alınmalıdır.

Çalışmamızın konusu olan İbn Meyyâde’nin şiir dili incelendiğinde, onun 
bedevîlerin fasih Arapçasına büyük ölçüde yakın bir söyleyişe sahip olduğu 
görülmektedir. Doğuştan gelen şiir söyleme yeteneği sebebiyle “matbu‘” şairler 
arasında değerlendirilmesi de bu durumu desteklemektedir. Ayrıca yüksek estetik 
kudrete sahip bir şair olarak nitelendirilmekte; şiirlerinde fasih dil kullanımını 
doğal bir poetik yatkınlıkla birleştirmesi dolayısıyla klasik Arap şiiri geleneği 
içerisinde makbul bir konuma yerleştirilmektedir.53 Şiirleri dil kusurlarından 
uzak olup saf ve katışıksız olarak tabir edilen Arapçaya yakın kabul edilmektedir. 
Bundan dolayı çeşitli tefsir ve sözlük eserlerinde delil olarak kullanılmıştır. 
Nitekim Halîl b. Ahmed﻿, Sîbeveyhi﻿, Ebû Ubeyde Ma‘mer b. Müsennâ﻿, Asmaî, 
İbn Kuteybe (ö. 276/889) ve İbnü’l-Enbârî﻿ (ö. 328/940) gibi erken ve geç dönem 
dil âlimlerinin eserlerinde onun şiirlerine başvurduğu görülmektedir. Bunlardan 
bazı örnekleri inceleyerek İbn Meyyâde’nin şiirlerinin istişhâd değerini yakından 
görmek mümkündür. Bu amaçla Halîl b. Ahmed’in başvurduğu istişhadın bir 
örneği olarak Kitâbu’l-‘Ayn﻿ adlı eserinde  عمد fiilinin açıklamasını yaparken 
şairin aşağıdaki beytinden delil getirdiğini zikredebiliriz54: [Tavîl]

صِِدَاَمََ الأَعَََادِِي حِِينََ فُلَُّتَْْ نُيُُوُبُـُها وََأَعَْْمََدُُ مِِنْْ قَوَْْمٍٍ كََفَاَهم أَخَُُوهم

Düşmanların dişleri kırılıp hezimete uğratılınca onlarla çarpışarak kardeşleri 
onları [yeterince] korumuşken, ben o kavimden daha fazla ne yapabilirim ki?

Halîl b. Ahmed﻿, bu fiilin benzer şekilde هََل زِِدْْنا عََلَىَ أَنَْْ كََفَيَْْنَاَ إِِخْْوََانَنَا “Kardeşlerimizi 
korumanın ötesinde bir şey yaptık mı?” cümlesiyle aynı anlamda olduğunu 
belirttikten sonra Ebû Cehil yere düşürüldüğünde söylediği sözün de aynı 
minvalde kullanıldığını belirtmektedir.أَعَْْمََدُُ مِِنْْ سََيّدٍٍّ قَتََلََهَ قَوَْْمُُه  “Bir kavmin liderinin 
kendi halkı tarafından öldürülmesinden daha ağır” cümlesini açıklamak için de 
İbn Meyyâde’nin mezkûr beytine başvurmuştur. 

Sîbeveyhi﻿’nin başvurduğu istişhâd beytine bakıldığında, isimlerin yahut 
zarfların önem arz eden bir durumu ifade etmek amacıyla, takdîm yahut tehîr 

53	 Baġdâdî, Hizânetu’l-edeb, I/169; Ebü’t-Tâhir Ya‘kûb b. Muhammed Fîrûzâbâdî, Tuhfetü’l-ebîh 
fî men nüsibe ilâ ġayri ebîh, thk. Abdüsselam Muhammed Harun (Kahire: Lecnetü’t-te’lîf ve’t-
terceme ve’n-neşr, 1951), 105.

54	 Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘Ayn, thk. Mehdî (Beyrut: Dâru ve Mektebetu’l-Hilâl, ts.), II/59; İbn 
Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 79; Ahmed Ali Sa‘dallâh, “Şi‘ru İbn Meyyâde ve eseruhû  fi’l-
istişhâd”, 1220.



Fatıma Betül Kadağ  |  95

yapılmak suretiyle cümle içerisindeki konumunun değişkenlik arz edebileceğini 
anlattığı başlıkta İbn Meyyâde’nin şu beytini örnek göstermiştir55 : [Recez]

لَتََقَرُُبـــِنََِّ قَرَََاًبً جُُلْْذِِيّاّ

 مادامََ فيهِِنََّ فَصَيلٌٌ حََيّاًّ

وََقَدَ دَجَا اللَيَلُُ فَهَََيّاّ هََيَّاَ

Su kaynağına yaklaşmak için atik ve çevik şekilde gece yola düşersin,

Deve sürüsünün arasında sütten kesilmiş bir yavru oldukça,

Gece karanlığı bastırdı, haydi öyleyse, durma!

Beyitte geçen ََمادام edatı ile onun ismi konumundaki ٌٌفَصَيل kelimesi arasına ََّفيهِِن 
unsuru takdim edilerek dâhil edilmiş olup, söz konusu ifade zarf-ı lağv olarak 
açıklanmıştır. Sîbeveyhi﻿, bu başlık altında kullandığı örneklerin bedevîlerin 
fasih dil kullanımına uygun olduğunu özellikle vurgulayarak İbn Meyyâde’nin 
ilgili beytinin istişhâd değerini de açıkça teyit etmiştir. Sîbeveyhi’nin istişhâd 
olarak başvurduğu bir diğer beyit sıfat-mevsuf ilişkisine dairdir56: [Recez]

نَبَلاًً بلا ريشِِ ولا قِِبداحِِ وارتَشَْْنََ حين أردنََ نأ يَرَميننا

مََضرى مُُخالِِطِِها السّّقامُُ صِِحاحِِونظرْْنََ من خََلَلَ الخدور أبعيُنٍٍُ 

Bize ok atmak istediklerinde ne tüyü ne de sapı olan oklar kuşandılar. 

Özünde sapsağlam olup mahmurlukla zafiyetin karıştığı gözlerle…

Beyitte yer alan ٍٍُأعيُن mevsuf konumunda olup مُُخالِِطِِها ise onun sıfatı olarak 
getirilmiştir. Sıfat ile mevsuf arasında marifelik-nekralık bakımından uyum 
bulunduğu malumdur. Ancak bu örnekte ismi failin, mevsufun kendisi için değil 
ona taalluk eden bir sebep dolayısıyla sıfat olarak getirildiği kabul edilmektedir. 
Bundan dolayı cümle إياها مُُخالِِطٍٍ   şeklinde çözümlenmekte olup her أبعيُنٍٍُ مََضرى 
ne kadar hazfedilse de sıfat konumundaki kelimenin tenvininin hükmen varlığı 
kabul edilmektedir. Sîbeveyhi﻿’nin bir başka istişhâd başvurusu İbn Meyyâde’nin 
aşağıdaki beytinde bulunmaktadır57 : [Tavîl]

55	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, thk. Abdusselâm Muhammed Hârûn (Kahire: Mektebetü’l-Hâncî, 1988), I/56; 
İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 237; Ahmed Ali Sa‘dallâh, “Şi‘ru İbn Meyyâde ve eseruhû  fi’l-
istişhâd”, 1224.

56	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, thk. Abdusselâm Muhammed Hârûn (Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1973), II/20; Ahmed 
Ali Sa‘dallâh, “Şi‘ru İbn Meyyâde ve eseruhû  fi’l-istişhâd”, 1223.

57	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, 1988, I/311; Ahmed Ali Sa‘dallâh, “Şi‘ru İbn Meyyâde ve eseruhû  fi’l-
istişhâd”, 1221.



96  |  İbn Meyyâde’nin Şiirlerinin Arap Gramerinde İstişhâd Değeri 

بِـِجََارِِية بَـَهْْرًًا لهم بَعَْْدَهَا بَـَهْْرًًاتَفََاَقَدَََ قَوَْْمِِي إِِذْْ يَبَِيِعون مُُهْْجََتِِي

Canımı bir cariye karşılığında sattıklarında kavmim birbirini de yitirdi. 
Onların [yaptıkları bu iş] tekrar tekrar hayret vericiydi.

Sîbeveyhi﻿, gayrı müstamel olan fiillerin mastarlarını ele aldığı bab başlığında 
bu türden mastarları sıraladıktan sonra beyit te geçen بَـَهْْرًًا kelimesini delil olarak 
getirmiştir. Buradan hareketle Ebü’l-Berekât Enbârî (ö. 577/1181) mastarların 
fiillerden türemediğini ispatlamak amacıyla İbn Meyyâde’nin bu beytine 
başvurarak بَـَهْْرًًا mastarını örnek vermiştir.58 

İbn Meyyâde’nin şiirlerinden istişhâdın bir başka örneği, Kûfe dil 
mektebine mensup lugat âlimi Alî b. el-Hasan el-Hünâî’nin (ö. 310/922) el-
Müntehab adlı eserinde görülmektedir. Kendisi َعََلَى   harficerinin ْْعََن manasında 
kullanılabileceğine dair İbn Meyyâde’nin şu beytini örnek olarak zikretmiştir59 
: [Tavîl]

عََلَيَْْكََ وََالَا أَنَْْ أَحَْْصََرََتْكََْ شُُغووََمََا هََجْْرُُ لَيَْْلَىَ أَنَْْ تَكَُُونََ تَـَــبَاَعََدَتَْْ

Leylâ’nın hicranı ne senden uzaklaşması ne de seni [ondan] alıkoyan 
meşgalelerdir. 

Beyitte geçen ََتَـَــبَاَعََدَتَْْ عََلَيَْْك ifadesi ََتَـَــبَاَعََدَتَْْ عََنْْك şeklinde yaygın olmakla 
birlikte Arapların garip lafızlarına örnek olarak zikredilmektedir.60

İbn Meyyâde’nin şiirine dair yapılan bir başka istişhâd ise Ebû Ubeyde 
Ma‘mer b. Müsennâ﻿’nın (ö. 209/824 [?]) Mecâzü’l-Kurân adlı eserinde yer 
almaktadır. Fussilet Sûresi 16. ayetteki  رِِيحًًا صََرْْصََرًًا ifadesini kasırga gibi esen 
gürültülü rüzgar olarak açıkladıktan sonra İbn Meyyâde’nin şu beytinden delil 
getirmiştir61: [Serî‘]

أَوَْْدَتَْْ بِِهِِ رََيدانَةٌٌَ صََصََررُُأَشَاقكََ الـمََـــنْْــــزِِلُُ وََالـمََـحْْضََر62ُُ

58	 Ebü’l-Berekât Kemâlüddîn Enbârî, el-İnṣâf fî mesâili’l-hilâf beyne’n-Nahviyyîn el-Basriyyin ve’l-
Kûfiyyîn (Beyrut: Mektebetü’l- ‘Asriyye, 2003), 194.

59	 Hünâî Ali b. Hasan, el-Münteḫab min ġarîbi kelâmi’l-‘Arab, thk. Muhammed b. Ahmed ‘Umarî 
(Mekke: Câmiatu Ümmü’l-Kurâ, 1989), I/611; İbn Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 187; Ahmed Ali 
Sa‘dallâh, “Şi‘ru İbn Meyyâde ve eseruhû  fi’l-istişhâd”, 1221.

60	 Ali b. Hasan, el-Müntehab, I/611-612.
61	 Ebû Ubeyde Ma‘mer b. Müsennâ, Mecâzü’l-Kurân (Mısır: Mektebetü’l-Hâncî, 1962), II/196; İbn 

Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 122.
62	 Beytin ilk şatrı, Şi‘ru İbn Meyyâde adlı eserde farklı rivayetle şöyledir: ُُأَهَاجََكََ الـمََنزِِلُُ وََالـمـَـَحضََر İbn 

Meyyâde, Şi‘ru İbn Meyyâde, 122.



Fatıma Betül Kadağ  |  97

Özlemini suyun başında konaklayanlar ve obanın hatıraları mı tetikledi? 
Şiddetli bir rüzgar kasıp kavurarak onların ölümüne sebep olmuştu.

İbnü’l-Enbârî﻿ ise el-Müẕekker ve’l-Müennes̱̱ adlı eserinde rüzgâr kelimesinin 
müennes olduğunu ispatlamak amacıyla İbn Meyyâde’nin şu beytine 
başvurmuştur63 : [Tavîl]

بِِذِِي العُ�شِِّ تَـَعْْـــــفُوُهََا صََـــباًً وََشََـمُُولُُوََمََــنْْــــزِِلَةٌٌَ أُخُْْرََى تُـُــقَاَوِِمُُ عََهْْدَهَََا

Zü’l-ʿUş’taki64 başka bir oba, hatırasını korumaya direnir ama sabâ ile 
şimâl rüzgârları izlerini silip götürür.

İbnü’l-Enbârî﻿,  شََمُُلَتَْْ الرِِيحُُ مِِنْْ الشِِمََال cümlesini “Rüzgâr kuzeyden esti.” şeklinde 
açıkladıktan sonra, burada geçen ُُالرِِيح kelimesinin aslî itibarıyla müennes 
kabul edildiğine dikkat çekmektedir. Bu görüşünü ise, İbn Meyyâde’nin şiir 
beytinde yer alan فعتوها fiilinin müennes sigada kullanılmasını delil göstererek 
temellendirmektedir.

Sonuç

Bu çalışmada, “son güvenilir şairler” anlamındaki الشُُّعَرَََاء  olarak سََاقَة� 
nitelenen son nesil klasik şairler arasında yer alan İbn Meyyâde’nin şiirlerinin 
Arap gramerinde istişhâd değeri incelenmiştir. Öncelikle şairin hayatı ve şiir 
anlayışı ele alınmış; ardından onun şiirlerine dayanılarak yapılan nahvî ve lugavî 
istişhâd örnekleri tespit edilmiştir. Ortaya konan bilgiler, İbn Meyyâde’nin 
klasik dil otoriteleri nezdinde hem edebî kudretiyle hem de istişhâd bakımından 
güvenilirliğiyle temayüz ettiğini ortaya koymaktadır. Nitekim Halîl b. Ahmed﻿’in 
Kitâbu’l-‘Ayn﻿’da fiil-mastar ilişkisini açıklarken, Sîbeveyhi﻿’nin el-Kitâb’da 
takdîm-te’hîr, sıfat-mevsûf uyumu ve gayr-ı müstamel fiiller gibi meseleleri 
örneklendirirken, Ebû Ubeyde’nin Mecâzü’l-Kur’ân’da Kur’ân lafızlarını 
şerh ederken ve İbnü’l-Enbârî﻿ gibi âlimlerin müzekker-müennes yahut harf-i 
cerr kullanımlarını temellendirirken İbn Meyyâde’nin beyitlerinden istişhâdda 
bulunmaları şairin değerini açıkça ortaya koymaktadır.

İbn Meyyâde’nin hayatına dair rivayetler, onun anne tarafından Slav kökenli, 
baba tarafından ise Arap bir nesebe mensup olduğunu göstermektedir. Annesinin 
cariye oluşu sebebiyle kabilesi içerisinde nispeten düşük bir toplumsal statüye 
sahip olduğu, bu durumun hem sosyal ilişkilerine hem de şiirine yansıdığı 

63	 Ebû Bekr Muhammed b. el-Kâsım Enbârî, el-Müẕekker ve’l-Müennes̱, thk. Muhammed Abdulhâlık 
Udayma (Kahire: Lecnetü ihyâi’t-turâsi’l-İslâmî, 1981), I/551; Ahmed Ali Sa‘dallâh, “Şi‘ru İbn 
Meyyâde ve eseruhû  fi’l-istişhâd”, 1228.

64	 Medine’de yer alan Akîk vadisinin kollarından birinin adıdır. Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Ya‘kût 
Hamevî, Mu’cemü’l-buldân (Beyrut: Dâru Sâdır, 1995), IV/126.



98  |  İbn Meyyâde’nin Şiirlerinin Arap Gramerinde İstişhâd Değeri 

anlaşılmaktadır. Bununla birlikte, şairin bedevî Arapçaya yakın fasih söyleyişi 
ve doğuştan gelen şiir söyleme kabiliyeti sebebiyle “matbuʿ” şairler zümresinde 
değerlendirilmesi, nesep ve statü tartışmalarının dilsel yeterliliği gölgelemeye 
yetmediğini göstermektedir. Nitekim İbn Meyyâde, yaşadığı dönemin siyasi ve 
sosyal şartlarına rağmen fasih dil ve yüksek edebî seviye bakımından Câhiliye 
ve erken İslâmî dönem şairleriyle aynı çizgide anılmaktadır.

Çalışmada ayrıca istişhâd asrının kronolojik sınırları tartışılarak İbn 
Meyyâde ile muâsırı olan Beşşâr b. Bürd﻿’ün konumu üzerinde durulmuştur. 
Beşşâr’ın, vefat tarihi itibariyle aynı dönemi paylaşmasına rağmen istişhâd 
geleneğinde daha geri planda kalmasının, yalnızca dinî ya da nesebî ithamlarla 
açıklanamayacağı; şiirlerinin tematik ve yapısal özelliklerinin de bu tercihte rol 
oynadığı görülmüştür. İbn Meyyâde’nin ise hem fasih bedevî diline yakınlığı 
hem de klasik temaları işlerken ortaya koyduğu üslup bakımından dilciler 
nezdinde daha güvenilir bir şâhid olarak konumlandığı düşünülmektedir. 
Böylece istişhâd geleneğinde şairlerin tercih edilme sebeplerinin, tarihî-sosyal 
ve dinî saiklerle birlikte dilsel-estetik ölçütler temelinde çok boyutlu bir şekilde 
değerlendirilmesi gerektiği ortaya çıkmaktadır.



Fatıma Betül Kadağ  |  99

Kaynakça

‘Abdu’d-dâim, Hasan Adem en-Nezîr. eş-Şu’arâ es-sâḳa İbrahim b. Herme-Hakem 
el-Ḫuḍrî- er-Rammâḥ b. Meyyâd dirâse müvâzene fî eş’ârihim ve hasâisihi-
mi’l-fenniyye. Nileyn Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 1999.

Ahmed Ali Sa‘dallâh. “Şi‘ru İbn Meyyâde ve eseruhû  fi’l-istişhâd ‘alâ kavâi-
di’n-Nahvi’l-‘Arabî”. Mecelletü Külliyeti’d-dirâsâti’l-İslâmiyye ve’l-‘Ara-
biyye 11/5 (2020).

Ali b. Hasan, Hünâî. el-Münteḫab min ġarîbi kelâmi’l-‘Arab. thk. Muhammed b. 
Ahmed ‘Umarî. Mekke: Câmiatu Ümmü’l-Kurâ, 1989.

‘Aṭvân, Hüseyin. Şu‘arâ min muḫadrameyi’d-devleteyni’l-Abbâsiyye ve’l-Ümeviy-
ye. Amman: Mektebetu’l-Muhteseb, 2004.

Baġdâdî, Abdulkâdir b. Ömer b. Bayezid. Ḫizânetu’l-edeb ve lubbu lubâbi lisâ-
ni’l-‘Arab. thk. Abdu’sselam Muhammed Harun. Kahire: Mektebetu’l-Hân-
cî, ts.

Belâzurî, Ahmed b. Yahya el-. Ensâbü’l-eşraf. thk. Süheyl Zekkâr - Riyâz Zirikli. 
Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1996.

Cevherî, Hammâd. Tâcü’l-luġa ve ṣıḥâḥu’l- ‘Arabiyye. thk. Ahmed Abdülgafûr At-
târ. Beyrut: Dârü’l-İlm li’l-Melâyin, 2. Basım, 1979.

Durmuş, İsmail. “İstişhâd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. c. 23. İstan-
bul, 2001.

Ekrem Ziyâ el-‘Omarî. Târîḫu Ḫalîfe b. Ḫayyâṭ. Riyad, 3. Basım, 1983.
Enbârî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Kâsım. el-Müẕekker ve’l-Müennes̱. thk. Muham-

med Abdulhâlık Udayma. Kahire: Lecnetü ihyâi’t-turâsi’l-İslâmî, 1981.
Enbârî, Ebü’l-Berekât Kemâlüddîn. el-İnṣâf fî mesâili’l-hilâf beyne’n-Nahviyyîn 

el-Basriyyin ve’l-Kûfiyyîn. Beyrut: Mektebetü’l- ‘Asriyye, 2003.
Er, Rahmi. “Müvelledûn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. XXXII. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006.
Eskin, Ümit. Abbâsîler Döneminde Valilik. İstanbul: Siyer Yayınları, 2022.
Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Ya‘kûb b. Muhammed. Tuhfetü’l-ebîh fî men nüsibe ilâ ġay-

ri ebîh. thk. Abdüsselam Muhammed Harun. Kahire: Lecnetü’t-te’lîf ve’t-ter-
ceme ve’n-neşr, 1951.

Halîl b. Ahmed. Kitâbu’l-‘Ayn. thk. Mehdî. Beyrut: Dâru ve Mektebetu’l-Hilâl, ts.
Hamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Ya‘kût. Mu’cemü’l-buldân. Beyrut: Dâru Sâdır, 

2. Basım, 1995.
İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullāh b. Müslim. eş-Şi’r ve’ş-şu’arâ. thk. Ahmed 

Muhammed Şâkir. Kahire: Dâru’l-Maârif, 2. Basım, 1958.
İbn Manzûr, Ebu’l-Fazl. Lisânü’l-‘Arab. İran: Neşrü Edebi’l-Havza, 1984.
İbn Meyyâde. Şi‘ru İbn Meyyâde. thk. Hannâ Cemîl Haddâd. Dımaşk: Mec-

ma’u’l-Luğa el-Arabiyye, 1982.



100  |  İbn Meyyâde’nin Şiirlerinin Arap Gramerinde İstişhâd Değeri 

İbnu’l-Mu‘tez, Ebu’l-Abbâs. Tabaḳâtu’ş-şu‘arâ. thk. Abdussettâr Ahmed Ferrâc. 
Kahire: Dâru’l-Maârif, 3. Basım, 1431.

İsfahânî, Ebu’l-Ferec. Kitâbu’l-Eġânî. thk. İhsan Abbâs. Beyrut: Dâru Sâdır, 3. Ba-
sım, 2008.

Kadağ, Fatıma Betül. İbn Herme ve Şiirleri. Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2025.
Karnî, Hüseyin Muhammed el-. “Şi‘ru’l-Ḥakem el-Ḫuḍrî: Cem‘ ve Tahkîk ve Dirâ-

se”. Mecelletü Câmiatü Taybe 20 (1441).
Kayrevânî, İbn Reşîk. el-‘Umde fî meḥâsini’ş-şiʿr ve âdâbih. thk. Muhammed Muh-

yiddîn Abdülhamîd. Mısır: Dârü’l-Cîl, 5. Basım, 1981.
Ma‘mer b. Müsennâ, Ebû Ubeyde. Mecâzü’l-Kurân. Mısır: Mektebetü’l-Hâncî, 1. 

Basım, 1962.
Muhammed Habîb. “Kitâbu men nüsibe ilâ ümmihî”. Nevâdiru’l-Mahtûtât. thk. Ab-

dusselâm Hârûn. Kahire: Lecnetü’t-te’lîf ve’t-terceme ve’n-neşr, 1951.
Öğmüş, Harun. “Arap Dili ve Tefsirle İlgili Şevâhid Lüteratürü”. Sosyal Bilimler 

Dergisi 5/10 (2015), 27-45.
Özbalıkçı, Mehmet Reşit. Kur’ân ve Hadîs’in Arap Gramerindeki Rolü. İstanbul: 

Yeni Akademi Yayınları, 2006.
Sa‘îd el-Afgânî. Fî uṣûli’n-Naḥv. Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, 1987.
Sîbeveyhi. el-Kitâb. thk. Abdusselâm Muhammed Hârûn. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1. Ba-

sım, 1973.
Sîbeveyhi. el-Kitâb. thk. Abdusselâm Muhammed Hârûn. Kahire: Mektebetü’l-Hân-

cî, 3. Basım, 1988.
Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn es-. el-İḳtirâḥ fî uṣûli’n-Naḥv. haz. Mahmûd Süley-

man Yâkût. Dâru’l-Ma‘rifeti’l-Câmi‘iyye, 2006.
Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr et-. Târîḫu’t-Taberî. thk. Muhammed Ebü’l-

Fazl İbrâhim. Mısır: Dâru’l-Maârif, 2. Basım, 1967.
Tural, Hüseyin. “Arap Dilinde Şiir ve Hadisle İstişhâd Meselesi”. Atatürk Üniversi-

tesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9 (1990).
Yâkût el-Hamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn. Mu‘cemü’l-üdebâ. thk. İhsân Abbâs. 

Dâru’l-Ğarb el-İslâmî, 1993.
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Ahmed b. Osmân. Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ. Kahi-

re: Dâru’l-Hadîs, 2006.



101

Bölüm 5

Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru 

Ahmet Gür1

Özet

Bu çalışma, Arap dilinin kurucu isimlerinden Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî’nin 
nahiv tasavvurunu, müellifliği tartışmalı Kitâbu’l-Cumel fi’n-Nahv adlı eser 
etrafındaki nispet polemiklerini bir kenara bırakıp nispeti üzerinde ittifak bulunan 
iki temel kaynak üzerinden yeniden incelemeyi amaçlamaktadır. İncelemede esas 
alınacak bu iki temel kaynak ise talebesi Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı ile kendisine ait 
olan Kitâbu’l-Ayn adlı eserdir. Çalışmada öncelikle klasik biyografi ve tabakât 
literatürü ile modern tahkik çalışmaları ışığında Kitâbu’l-Cumel’in bileşik 
yapısının ve Halîl’e aidiyetinin sınırlı bir çekirdek metinle kayıtlı olabileceği 
gösterilmiştir. Bu sebeple Halîl’in nahiv anlayışını söz konusu eser üzerinden 
temellendirmenin metodolojik riskleri tartışılmıştır. Ardından el-Kitâb’da Halîl’e 
atfedilen rivayetlerden hareketle marife sonrasında ref–nasb ihtimali, çoklu haber 
tasavvuru, ismin farklı unsurlara hamledilmesi, semâ merkezli kıyas anlayışı 
ve iʿrabda tek bir “doğru”yu zorunlu kılmayan esnek yaklaşım gibi başlıklar 
incelenmiştir. Böylece Halîl’in nahvi anlam ve bağlamı merkeze alan bir dil 
muhakemesi olarak gördüğü ortaya konulmaya gayret edilmiştir. Çalışmanın 
ikinci ekseninde ise ilk bakışta sözlük yönü ağır basan Kitâbu’l-Ayn’da kelime 
türleri, harf–isim ayrımı, zarfiyet, cümle örgüsü ve “اإذ/إذ” gibi zaman zarflarına 
dair çözümlemeler üzerinden Halîl’in nahiv tasavvurunun sözlük maddeleri 
düzeyinde dahî nasıl tezahür ettiği gösterilmiştir. Seçilen örnekler, her iki 
eserdeki bütün nahiv konularını incelemeyi değil Halîl’in nahiv düşüncesinin 
belirgin ilkelerini temsil kabiliyeti yüksek örnekler üzerinden görünür kılmayı 
hedeflemiştir. Sonuç olarak çalışma, Halîl b. Ahmed’in Basra nahiv ekolüne 
katkısını, el-Kitâb ve Kitâbu’l-Ayn merkezli sağlam bir zemin üzerinde yeniden 
görünür kılmaya çalışmakta ve elde edilen veriler ışığında onun Arap dili 
tarihinde anlam odaklı, semâ temelli ve çok ihtimalli bir nahiv tasavvuruyla 
ilişkilendirilebileceğini önermektedir.

1	 Dr. Öğr. Üyesi, Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Arap Dili ve Belagati 
ABD, e-posta: saadetasri2020@hotmail.com. ORCID ID: 0000-0003-4273-4742.

???



102  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

Giriş

Arap dili ilimlerinin kurucu dehalarından biri sayılan Halîl b. Ahmed el-
Ferâhîdî (ö. 175/791), nahiv, aruz ve leksikografi gibi temel disiplinlerdeki 
çığır açan katkılarıyla İslâm ilim geleneğinde müstesna bir konuma sahiptir. 
Halîl’in ilmî mirası, özellikle öğrencisi Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı üzerindeki 
kurucu etkisi ve Kitâbu’l-Ayn ile Arap leksikografisine getirdiği metodoloji 
ile tartışmasız bir otorite teşkil etmektedir. Ancak Halîl’e nispet edilen eserler 
arasında yer alan Kitâbu’l-Cumel fi’n-Nahv’in müellifliği ve metin bütünlüğü, 
klasik kaynaklardan itibaren süregelen ciddi bir tartışma konusudur. Fahreddin 
Kabâve’nin tahkik çalışması da bu tartışmayı somut verilerle destekleyerek 
eserin tek bir müellifin kaleminden çıkmış yekpare bir metin olmaktan ziyade 
zaman içinde farklı nahivcilerin katkılarıyla genişlemiş, çok yönlü ve bileşik 
bir yapıya sahip olduğunu ortaya koymuştur. Bu tahkik sonuçları, eserin sadece 
yaklaşık dörtte birlik bir kısmının Halîl’e aidiyetinin kuvvetle muhtemel olduğu 
yönündeki kanaati güçlendirmiştir. 

Bu çalışmanın temel hareket noktası, Kitâbu’l-Cumel fi’n-Nahv’in nispeti 
etrafındaki bu kısır tartışmanın ötesine geçerek Halîl b. Ahmed’in nahiv 
tasavvurunu, nispetleri konusunda ittifak edilen daha güvenilir kaynaklar 
üzerinden incelemektir. Bu bağlamda Halîl’in nahiv görüşlerinin en net biçimde 
izlenebildiği iki temel eser merkeze alınmıştır:

1. Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı: Halîl’in görüşlerine sıkça yer veren ve onun 
nahiv tasavvurunun talebe kanadındaki yansımasını gösteren bu eser, Halîl’in 
anlam merkezli, semâ’yı esas alan ve i’râbda tek çözümü zorunlu görmeyen 
yaklaşımını sistematik bir çerçevede sunmaktadır.

2. Halîl’in Kitâbu’l-Ayn’ı: İlk bakışta sözlük karakteri ağır bassa da kelime 
türleri, harf-isim ayrımı ve i’râbla temas eden çözümlemeleriyle Halîl’in nahiv 
tasavvurunun doğrudan izlenebildiği ikinci bir temel kaynak hüviyetindedir.

Dolayısıyla bu çalışma, Halîl’in nahiv tasavvurunu, tartışmasız kabul edilen 
ilmî mirası üzerinden analiz etmeyi ve onun Basra nahiv mektebine yaptığı 
katkıları ortaya koymayı hedeflemektedir. Bu yaklaşım, Halîl’in nahivdeki 
özgünlüğünü, nispet tartışmalarının gölgesinden kurtararak daha sağlam bir 
zeminde değerlendirme imkânı sunmaktadır.

1. Hayatı ve İlmî Yönü

Arap dili ve edebiyatı sahasının kurucu dehalarından biri olan Ebû 
Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Amr b. Temîm el-Ferâhîdî (ö. 175/791),2 

2	 Müslim b. el-Haccâc, el-Künâ ve’l-esmâ, thk. Abdurrahim Muhammed Ahmed el-Kaşkarî (Medine: 
el-Câmiatü’l-İslâmiyye, 1984), I, 522; Ebû Hâtim Muhammed İbn Hibbân, es-Sikât (Haydarâbâd: 
Dâiretu’l-maârifi’l-Osmaniyye, 1973), VIII, 229-230.



Ahmet Gür  |  103

klasik İslâm kaynaklarında “insanların en âlimi”, “asrının yegâne siması” ve 
“insanların üstadı” gibi yüceltici vasıflarla anılan müstesna bir şahsiyettir.3 
Onun ilmî mirası, Arap dili ilimlerinin temel disiplinlerini inşa etmiş; özellikle 
nahiv, aruz ve leksikografi (sözlük bilimi) alanlarında kurucu bir otorite olarak 
kabul edilmesini sağlamıştır. Halîl b. Ahmed, Ferâhîd kabilesine mensup olup 
Basra ve Serât yörelerine uzanan köklere sahiptir.4 Babası Ahmed b. Amr’ın, 
İslâm tarihinde Hz. Peygamber’den sonra Ahmed ismini taşıyan ilk kişi olarak 
zikredilmesi, ailesinin erken dönem İslâm toplumundaki konumuna işaret 
etmektedir.5  

Klasik biyografiler, Halîl b. Ahmed’i keskin zekâsı, dilsel nüktelere olan derin 
vukûfu ve tarihî olaylar konusundaki geniş bilgi birikimiyle temayüz etmiş bir 
âlim olarak tanıtmaktadır.6 Onun ilmî şahsiyetinde aklın ve sağlam muhakemenin 
belirleyici bir unsur olduğu, İbnü’l-Mukaffa’ (ö. 142/759) ile yaptığı meşhur 
bir sohbetle somutlaşmaktadır. Bu sohbetin ardından İbnü’l-İbnü’l-Mukaffa’nın 
Halîl için “aklı ilminden daha çoktur”, Halîl ise onun için “ilmi aklından daha 
çoktur” demesi, Halîl’in derin ferasetini, meseleleri ince değerlendirme gücünü 
ve ilim-akıl dengesine verdiği değeri teyit etmektedir.7 Halîl b. Ahmed’in 
yaşam biçimi, ilmî derinliğiyle paralel bir zühd ve kanaat örneği sergilemiştir. 
Siyasal ve maddî yakınlaşmalardan uzak durmuş, geçimini küçük bir bahçeden 
temin etmiş, hayatını bir yıl hac ve bir yıl gazâ ile meşgul olarak geçirmiştir. 
Bu yönüyle o, ilim, zühd ve fikrî yaratıcılığı şahsında mezceden, İslâm ilim 
geleneğinin nadir simalarından biri olarak kabul edilmektedir.

Halîl b. Ahmed’in ilmî faaliyetleri, Arap dili ilimlerinin birden fazla sahasında 
kurucu bir rol üstlenmiştir. Onun Arapçayı dillerarası çözümleme için bir temel 
kabul ettiğini gösteren rivayetler, dil tasavvurunun kuşatıcı bakış açısını ortaya 
koymaktadır. Halîl b. Ahmed, nahiv ilmini Basra’nın önde gelen kıraat ve 
dil otoritelerinden Ebû Amr b. el-Alâ’dan (ö. 154/771) tahsil etmiş,8 nahiv 
kıyasını sağlamlaştırma, meseleleri istinbat etme ve gerekçelendirmede ulaşılan 
son mertebe olarak kabul edilmiştir. Onun nahivdeki kurucu rolü, öğrencisi 
Sîbeveyh’in (ö. 180/796) el-Kitâb adlı eserinin mimarisindeki etkisiyle açıkça 

3	 Abdullah b. Muhammed İbnü’l-Mu‘tez, Tabakâtü’ş-şuarâ, thk. Abdüssettâr Ahmed Ferrâc (Kahire: 
Dâru’l-maârif, ts.), 95; Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen ez-Zübeydî, Tabakâtu’n-nahviyyîn ve’l-
lugaviyyîn, thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrahim (Kahire: Dâru’l-maârif, ts.), 47.

4	 Ebû Muhammed Ali b. Ahmed İbn Hazm, Cemheratü Ensâbi’l-Arab, thk. Abdüselâm Muhammed 
Hârûn (Kahire: Dâru’l-maârif, 1962), 380.

5	 Zübeydî, Tabakâtu’n-nahviyyîn ve’l-lugaviyyîn, 47; Ebü’l-Mahâsin el-Mufaddal b. Muhammed et-
Tenûhî, Tarihü’l-ulemâi’n-nahviyyîn mine’l-Basriyyîn ve’l-Kûfiyyîn ve ğayrihim, thk. Abdülfettâh 
Muhammed el-Hilv (Kahire: Hecer li’t-tıbâa ve’n-neşr, 1992), 127.

6	 İbnü’l-Mu‘tez, Tabakâtü’ş-şuarâ, 97.
7	 Zübeydî, Tabakâtu’n-nahviyyîn ve’l-lugaviyyîn, 49.
8	 Tenûhî, Tarihü’l-ulemâi’n-nahviyyîn mine’l-Basriyyîn ve’l-Kûfiyyîn ve ğayrihim, 123.



104  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

görülmektedir. Zira el-Kitâb’da isimsiz olarak geçen “sordum” ve “dedi ki” gibi 
kayıtların büyük çoğunluğunun Halîl’e ait olması, onun Basra nahiv mektebinin 
temelini atan ve omurgasını belirleyen isim olduğunu göstermektedir.9 Halîl’in 
meseleleri özüne irca eden kuvvetli istidlâl gücü ve teorik berraklığı, Süleyman 
b. Habîb’e (ö. ?) yazdığı kısa mektupta nahvi üç temel kaideye indirgemesiyle 
somutlaşmaktadır: “Ref, vasıfla nitelenendir; cer, izâfetle mecrûr olandır; 
bunlara dâhil olmayan her şey ise nasbtır.”10 Bu ifade, onun nahiv gibi geniş 
bir ilmi yüksek bir özetleme ve ilkelere dönüştürme kabiliyetiyle kavradığını 
ortaya koymaktadır. Halîl b. Ahmed’in en belirgin ilmî tezahürlerinden biri, 
Arap şiirinin vezinlerini ölçen aruz ilmini kurmasıdır. Basra’da işittiği ritmik 
seslerden yola çıkarak şiirin veznini sistematik bir ölçüye kavuşturmuş ve aruzu 
“şiirin terazisi” hâline getirmiştir. Bu alandaki çalışmalarını Kitâbü’l-Arûz 
adlı eserinde on beş bahir (vezin) olarak tespit etmiştir.11 Dil tasavvurunun 
merkezinde ise Arapçanın kelime köklerini kuşatmayı hedefleyen Kitâbu’l-Ayn 
adlı eseri yer almaktadır. Bu eser, Arap leksikografisinin ilk örneği ve en eski 
sözlüklerinden biri olarak kabul edilmektedir. Eserin metodolojisi, Halîl’in dil 
ilimleri içindeki kurucu konumunu göstermektedir. Sözlüğünü, harflerin çıkış 
yerlerine (mahreçlerine) göre düzenlemiş ve en derin mahreçten çıkan ayn 
 harfiyle başladığı için eser bu adı almıştır. Aynı zamanda lügat ilmini harf (ع)
sırasına göre tasnif eden ilk kişi olarak da anılmaktadır.12 

Halîl b. Ahmed’in ilgi alanları yalnızca nahiv ve aruzla sınırlı kalmamıştır. 
Câhiz’in onun “nağmeler ve ezgiler üzerine bir kitap” yazdığını belirtmesi,13 
musiki, ritim ve ses estetiğine kadar uzanan geniş bir kültür çevresine sahip 
olduğunu göstermektedir. Kitâbü’l-Îka ve Kitâbü’n-Nagam fi’l-mûsîka gibi 
eserler telif etmiştir. Ayrıca mantıkî tasnif, sayısal hesap, tıp ve sosyal tenkit gibi 
pek çok alanda dikkate değer bir zihnî kudrete sahip olduğu belirtilmiştir. Onun 
fonetik dehasına işaret eden dikkat çekici bir örnek, Arap alfabesindeki bütün 
harfleri tek bir beyitte toplamayı başaran ilk kişi olduğu rivayetidir. Bu beyit 
şöyledir: 14

9	 Ebü’l-Berekât Kemâlüddîn el-Enbârî, Nüzhetü’l-elibbâ fî tabakâti’l-üdebâ, thk. İbrâhîm es-
Sâmerraî (Ürdün: Mektebetü’l-menâr, 1985), 45.

10	 Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-udebâ, thk. İhsân Abbâs (Beyrut: Dârü’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1993), III, 
1269.

11	 İbnü’l-Mu‘tez, Tabakâtü’ş-şuarâ, 96; Zübeydî, Tabakâtu’n-nahviyyîn ve’l-lugaviyyîn, 47.
12	 İbnü’l-Mu‘tez, Tabakâtü’ş-şuarâ, 97.
13	 Tenûhî, Tarihü’l-ulemâi’n-nahviyyîn mine’l-Basriyyîn ve’l-Kûfiyyîn ve ğayrihim, 132.
14	 Celâleddîn Süyûtî, Buğyetü’l-vuât, thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhîm (Lübnan: el-Mektebetü’l-

Asriyye, ts.), I, 559.



Ahmet Gür  |  105

ءََ مِِعْْطََارِِ يَحَْْظََى الضََّجِِيعُُ بِِهََا نَجَْْالَا صِِفْْ خََلْْقََ خََوْْدٍٍ كََمِِثْلِِْ الشََّمْْسِِ إِِذْْ بَزَََغََتْْ

Genç bir kızın yaratılış güzelliğini, doğmakta olan güneşin parlaklığı gibi 
tarif et,

Onunla huzur bulan kimse, iri gözlü ve güzel kokulu bir sevgiliye kavuşmuş 
olur.

Halîl b. Ahmed’in ilmî hayatı, aldığı eğitim ve yetiştirdiği öğrencilerle bir ekol 
oluşturmuştur. Hocaları arasında, kronolojik sırayla, yedi kıraat imamlarından 
ve tâbiînden olan Ebû Ma’bed İbn Kesîr (ö. 120/738) ve Ebû Bekr Âsım b. 
Ebi’n-Necûd (ö. 127/745) kıraat alanında yer almaktadır. Fıkıh, hadis, akaid ve 
tasavvuf derslerini tâbiî fıkıh ve hadis âlimi Ebû Bekr Eyyûb es-Sahtiyânî’den 
(ö. 131/749) almıştır. Muhaddis tâbiî Âsım el-Ahvel (ö. 142/759) hadis alanında, 
Basra nahiv mektebinin ilk temsilcilerinden Îsâ b. Ömer (ö. 149/766) ise dil 
ve kıraat alanında hocalarıdır. Halîl’in nahivdeki en önemli hocası, Basra’nın 
önde gelen kıraat ve dil otoritelerinden Ebû Amr b. el-Alâ’dır (ö. 154/771). Son 
olarak Arap dili âlimi el-Ahfeş el-Ekber’den (ö. 177/793) lügat dersleri almıştır.15 
Halîl b. Ahmed’in yetiştirdiği öğrenciler de ilmî silsilenin devamını sağlamıştır. 
En meşhur öğrencisi, el-Kitâb adlı eseriyle tanınan nahiv âlimi Sîbeveyh’tir (ö. 
180/796). Lügat ve fıkıh alanında Leys b. Muzaffer (ö. 187/803), yedi kıraat 
imamlarından ve nahiv âlimi Kisâî (ö. 189/805), şiir ve lügat alanında Müerric 
es-Sedûsî (ö. 195/810-11), hadis ve lügat alanında Nadr b. Şümeyl (ö. 204/820) 
onun önde gelen talebelerindendir. Basra dil mektebinin tanınmış simalarından 
Ahfeş el-Evsat (ö. 215/830) ve Asmaî (ö. 216/831) de Halîl’den gramer rivayet 
etmiştir. Ayrıca Ali b. Nasr el- Cehdamî (ö. ?) de hadis rivayet eden öğrencileri 
arasındadır.16 

Halîl b. Ahmed’in eserleri, onun çok yönlü dehasını ve dil ilimlerine olan 
katkısını göstermektedir. Bu eserlerin en önemlileri, Arapçanın ilk sözlüğü olan 
ve harf mahreçlerine göre tasnif edilen Kitâbu’l-Ayn,17 şiir nazmının kaidelerini 
on beş bahir olarak sistematize eden ilk eser olan Kitâbu’l-Arûz ve Arap dilinin 
gramerini genişletip geliştiren müstakil bir eser olan Kitâbu’l-Cumel fi’n-

15	 Süyûtî, Buğyetü’l-vuât, I, 558-559.
16	 Enbârî, Nüzhetü’l-elibbâ fî tabakâti’l-üdebâ, 45; Ebu’l-‘Abbȃs Şemsuddȋn Ahmed b. Muhammed 

İbn Hallikȃn, Vefeyâtu’l-a‘yân ve enbâ’u ebnâ’i’z-zamân, thk. İhsȃn ‘Abbȃs (Beyrut: Dȃru Sȃdir, 
1972), II, 246-247.

17	 Ebû Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm, el-Garîbü’l-musannef, thk. Safvân Adnân Dâvûdî (Medine: 
Mecelletü’l-Câmiati’l-İslâmiyye, 1994), I, 266; İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, thk. İbrâhîm Ramazân 
(Beyrut: Dâru’l-marife, 1997), 66; el-Hamevî, Mu‘cemü’l-udebâ, III, 1271; Süyûtî, Buğyetü’l-vuât, 
I, 560; Bk. Yakup Kılıç, “Leksikografik Bir Analiz: İbn Sîde’nin İki Sözlüğünün Renkler Özelinde 
Mukayesesi”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12/2 (Aralık 2025), 146.



106  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

Nahv’dir.18 Ayrıca Arapçada kelimeyi oluşturan harflerin doğru okunmasını 
sağlamak amacıyla telif edilen ilk çalışma olan en-Naktu ve’ş-Şeklu li’l-
Kur’ân,19 müzik sanatı ve Arap ses makamları ile ilgili olan Kitâbu’l-Îka20 ve 
musikiye dair ilk ilmî araştırma kabul edilen Kitâbu’n-Nagam fi’l-Mûsîka21 yer 
almaktadır. Ayrıca Kitâbu’l-Ayn eserinin üzerine bir tamamlama çalışması olan 
Kitâbu Fâiti’l-Ayn22 ile nahiv ve sarf kurallarının delillerini içeren Kitâbu’ş-
Şevâhid23 de önemli eserlerindendir.

Sonuç olarak Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî, Arap dil ilimlerinin temel 
disiplinlerini kuran ve sistematize eden müstesna bir âlimdir. Onun Kitâbu’l-Ayn 
ile leksikografiye getirdiği fonetik temelli metodoloji, aruz ilmini kurarak şiire 
kazandırdığı ölçü sistemi ve Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı üzerindeki kurucu etkisi, onu 
İslâm ilim geleneğinde “kurucu otorite” seviyesine yükseltmiştir. Zühd ve ilmi 
birleştiren şahsiyeti, onun ilmî mirasının kalıcılığını pekiştiren ahlaki bir zemin 
oluşturmuştur.24 Bu yönleriyle Halîl b. Ahmed, Arap dili tarihinde ve İslâm ilim 
geleneğinde fikrî yaratıcılık, zühd ve ilmî derinliği şahsında birleştiren nadir 
simalardan biri olarak kabul edilmektedir.

2. Kitâbu’l-Cumel fi’n-Nahv’in Halîl b. Ahmed’e Nispeti Problemi

Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî’nin Arap gramerinin kurucu isimlerinden biri 
olduğu hususunda görüş birliği bulunsa da ona nispet edilen Kitâbu’l-Cumel 
fi’n-Nahv adlı eserin gerçek müellifi konusunda klasik kaynaklarda kayda 
değer tereddütler mevcuttur.25 Bu eserin Halîl’e aidiyeti, özellikle ilk dönem 
bibliyografya ve tabakât literatüründe sistematik biçimde zikredilmemesi 
sebebiyle tartışmalı bir karakter arz etmektedir. Nitekim hicrî IV. yüzyılda 
bibliyografya alanında temel kaynak olarak kabul edilen İbn Nedîm’in (ö. 
385/995) el-Fihrist’i Halîl’in eserlerini ayrıntılı biçimde kaydetmesine rağmen 
el-Cumel’i bunlar arasında anmamaktadır.26Aynı durum, Halîl’in ilmî mirasını 

18	 Bu eserin Halil b. Ahmed’e nispeti hususu tartışmalıdır. Bu nedenle mezkur eser, ayrı bir bölümde 
ele alınacaktır.

19	 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 55; el-Hamevî, Mu‘cemü’l-udebâ, III, 1271; Süyûtî, Buğyetü’l-vuât, I, 
560.

20	 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 66; el-Hamevî, Mu‘cemü’l-udebâ, III, 1271; Süyûtî, Buğyetü’l-vuât, I, 
560.

21	 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 66; el-Hamevî, Mu‘cemü’l-udebâ, III, 1271; Süyûtî, Buğyetü’l-vuât, I, 
560.

22	 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 66; el-Hamevî, Mu‘cemü’l-udebâ, III, 1271; Süyûtî, Buğyetü’l-vuât, I, 
560.

23	 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 66; el-Hamevî, Mu‘cemü’l-udebâ, III, 1271; Süyûtî, Buğyetü’l-vuât, I, 
560.

24	 Hamevî, Mu‘cemü’l-udebâ, III, 1260-1263.
25	 Mehmet Cevat Ergin, Halil b. Ahmed ve el-Cumel fi’n-Nahv’i (Konya: Aybil yayınları, 2019), 75.
26	 Bk. İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 66.



Ahmet Gür  |  107

aktarmada son derece titiz olan ilk dönem nahiv ve lugat âlimlerinde de 
görülmektedir.27 Bu sessizlik, en azından hicrî V. asra kadar Halîl’e nispet edilen 
müstakil bir Kitâbu’l-Cumel kitabının geniş ve yerleşik bir şöhret kazanmadığını 
göstermektedir. Zira el-Mufaddal b. Muhammed el-Maʿarrî’nin (ö. 442/1051) 
“Bu kitap, bazen Halîl’e nispet olunmaktadır.” kaydı ile el-Cumel adlı eser, 
Halîl’e ait olup olmadığına dair elimizdeki ilk açık ve aynı zamanda tereddüt 
ifade eden bilgilerden biri olarak karşımıza çıkmaktadır.28 Bu kayıt, eserin 
Halîl’e nispetinin o dönemde de kesinlik kazanmadığını ve zaman zaman Halîl’e 
atfedilmekle birlikte genel kabul görmüş yerleşik bir nispet niteliği taşımadığını 
ortaya koymaktadır.

Buna karşılık Safedî (ö. 764/1363),29 Süyûtî (ö. 911/1505)30 ve diğer başka 
müellifler bu eseri Halîl’e nispet eden rivayetleri nakletmektedir. Ancak bu nispet, 
erken dönem kaynakların desteklemediği geç bir gelenek olarak ortaya çıkmakta 
ve dolayısıyla eserin aidiyeti açısından tek başına kesinlik ifade etmemektedir. 
Ayrıca el-Cumel başlığının aynı dönemlerde İbn Serrâc (ö. 316/929),31 ez-
Zeccâcî (ö. 337/949)32 ve İbn Hâleveyh (ö. 370/980)33 gibi başka nahivcilere ait 
eserler için de kullanılıyor olması, adlandırma benzerliğinin metinlerin birbirine 
karışmasına zemin hazırladığını göstermektedir. Farklı yazma nüshalarda eserin 
Cumelu’l-i’râb, Vucûhu’n-nasb, el-Muhallâ veya en-Nakt ve’ş-şekl gibi farklı 
adlarla dolaşması34 da tek bir orijinal çekirdek metnin zaman içinde çeşitli ilâve, 
tertip ve tahşiyelerle geliştiğini düşündürmektedir. Nitekim mevcut nüshalardaki 
hacim farkları ve özellikle şevâhid malzemesindeki bütünlük eksikliği, eserin 
Halîl’e aidiyetini zayıflatan bir başka unsurdur. Bu tablo, Halîl’in nahiv ilminde 
etkisini daha çok sözlü tedris ve öğrencileri aracılığıyla göstermesiyle de 
uyumludur. Halîl’in meseleleri “özüne ircâ eden” kuvvetli istidlâl gücü ile teorik 
olarak kısa ve net anlatımı, Süleyman b. Habîb’e yazdığı kısa mektupta nahvi üç 
temel kaideye indirgemesiyle somutlaşmaktadır: “Ref, vasıfla nitelenendir; cer, 
izâfetle mecrûr olandır; bunlara dâhil olmayan her şey ise nasbtır.” 35 Bu ifade, 

27	 Mesela bk. Ebü’t-Tayyib el-Lügavî’nin (ö. 351/962) Merâtibü’n-nahviyyîn ve Ebû Saîd es-
Sîrâfî’nin (ö. 368/979) Ahbârü’n-nahviyyîne’l-Basriyyîn adlı eserleri gibi.

28	 el-Ferâhîdî Halil b. Ahmed, Kitâbu’l-Cumel fi’n-Nahv, thk. Fahreddin Kabâve (Beyrut: 
Müessesetü’r-risâle, 1985), 9 (Muhakkik’in sözü).

29	 Salâhuddîn Halîl b. Aybek Safedî, el-Vâfî bi’l-vefeyât, thk. Ahmed el-Arnavût - Türkî Mustafâ 
(Beyrut: Dâru ihyâi’t-türâs, 2000), XIII, 244.

30	 Süyûtî, Buğyetü’l-vuât, II, 181.
31	 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 86.
32	 İbn Hacer Askalânî, el-Mu’cemü’l-müfehres, thk. el-Meyâdinî (Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1998), 

413.
33	 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 113.
34	 Halil b. Ahmed, Kitâbu’l-Cumel fi’n-Nahv, 9.
35	 Hamevî, Mu‘cemü’l-udebâ, III, 1269.



108  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

Halîl’in nahvi geniş hacimli telifler peşinde koşmaktan ziyade bu ilmi, prensip 
ve kurallara ircâ eden özlü bir tarzda kavradığını göstermektedir. Dolayısıyla 
onun nahve dair büyük bir telif değil ancak kısa, özlü, muhtemelen ders notu 
veya küçük risale çapında bir metin bırakmış olması, biyografik ve tarihsel 
çerçeve açısından çok daha makul görünmektedir. 

Kitâbu’l-Cumel fi’n-Nahv üzerine yapılan tahkik çalışması, eserin hem metin 
bütünlüğü hem de Halîl b. Ahmed’e nispeti açısından ciddi problemler taşıdığını 
ortaya koymaktadır. Eserin tahkikini gerçekleştiren Fahreddin Kabâve, tahkik için 
esas aldığı iki nüshaya ilave olarak toplam beş yazma nüshayı karşılaştırmış ve bu 
karşılaştırma neticesinde metnin genelinde belirgin bir istikrarın bulunmadığını 
tespit etmiştir. Kabâve, özellikle kitabın ikinci yarısında nüshalar arasında 
uyumdan ziyade farklılıkların hâkim olduğunu; metnin akışı, başlıkların tertibi 
ve muhtevanın dağılımı bakımından ciddi ayrışmaların göze çarptığını ifade 
etmektedir. Fahreddin Kabâve’nin değerlendirmesine göre, mevcut nüshaların 
tamamının ittifak ettiği kısım aşağı yukarı metnin yarısına tekabül etmektedir. 
Bununla birlikte, bu yarı içinde dahi harf seviyesinden kelime düzeyine, takdim-
tehirlerden ekleme ve çıkarmalara kadar pek çok noktada anlamlı farklılıklar 
mevcuttur. Bu sebeple, nüshalar arasında gerçek anlamda “tam ittifak”tan söz 
edilebilecek kısım, metnin yaklaşık dörtte biri olarak kabul edilmelidir. Nitekim 
esas alınan ana nüshayla tam bir uyum içinde olan bölümler dikkate alındığında, 
kitapta yer alan birçok başlık ve konunun fiilen bu mutabakat alanının dışında 
kaldığı görülmektedir.36

Kabâve, yazma nüshaların karşılaştırılması neticesinde ortaya çıkan bu 
tabloya dayanarak Kitâbu’l-Cumel’in tek bir müellifin kaleminden çıkmış, 
yekpare bir kitap olmaktan ziyade birden fazla nahivcinin katkısını yansıtan 
bileşik bir metin olduğunu belirtmektedir. Ona göre eserin eski, sağlam ve 
muhtasar bir aslı bulunmaktadır. Bu çekirdek metin, hicrî III. ve IV. asır nahiv 
âlimleri tarafından kullanılmıştır. Zamanla bu aslın üzerine temel bazı meseleler, 
hükümler, deliller, şevâhid ve yorumlar eklenmiştir. Böylece metin genişlemiş 
ve farklı tabakalardan oluşan bir yapıya bürünmüştür. Bu yapı mansûb, merfû 
ve mecrûr kavramlarının sayısı, meczûm cümlelerin tasnifi ve benzeri konularda 
ortaya çıkan ihtilaflarda açıkça görülmektedir. Bu çerçevede Fahreddin Kabâve, 
kitapta yer alan malzemenin tamamının Halîl’e ait kabul edilemeyeceğini, ona 
olan nispeti “kuvvetli ve muhtemel” olan kısmın, metnin yaklaşık dörtte biri 
kadar bir hacme tekabül ettiğini ifade etmektedir. Geriye kalan bölümlerin ise 
Halîl’in öğrencileri ve onları takip eden dil âlimleri tarafından eklenmiş olması 
daha güçlü bir ihtimal olarak değerlendirilmektedir. Bu açıdan Kitâbu’l-Cumel, 
Kabâve’nin ifadesiyle Kitâbu’l-Ayn’da olduğu gibi Halîl’in ilmî çevresi ve daha 

36	 Halil b. Ahmed, Kitâbu’l-Cumel fi’n-Nahv, 12-14 (Muhakkikin sözü).



Ahmet Gür  |  109

sonraki nesiller tarafından çeşitli ilavelere maruz kalmış, farklı nüshalara bu 
yolla değişik bilgiler taşınmış ve sonuçta günümüze birbirinden önemli ölçüde 
ayrışan metinler hâlinde ulaşmıştır. Aralarındaki tek ortak noktanın “Halîl’in 
adı” olması da bu durumu teyit eden bir başka göstergedir. Kitabın uzun süre 
meçhul kalmış olması ve kaynaklarda sistematik biçimde takip edilememesi de 
eserin hem metinsel kimliğini hem de nispetini gölgeleyen ilave bir olumsuzluk 
olarak kaydedilmelidir.37

Bu gerekçelerle Kitâbu’l-Cumel fi’n-Nahv’in Halîl’e aidiyeti ihtimali 
tamamen göz ardı edilemese de eserin mevcut hâlinin Halîl’in kaleminden 
çıktığına dair sağlam, erken ve bağımsız deliller bulunmamaktadır.38 Bu nedenle 
çalışmamızda, Halîl b. Ahmed’in nahiv tasavvurunu doğrudan Kitâbu’l-Cumel 
fi’n-Nahv üzerinden inşa etmek yerine, nispeti konusunda ciddi bir problem 
bulunmayan iki temel kaynağa yönelmeyi tercih ediyoruz. Bunlardan ilki Halîl’in 
öğrencisi Sîbeveyhi’nin, hocasının derslerinde sorulan sorulara verdiği cevaplara 
büyük ölçüde yaslanarak kaleme aldığı bilinen el-Kitâb; ikincisi ise Halîl’e 
aidiyeti klasik ve modern literatürde tartışma konusu yapılmayan Kitâbu’l-
Ayn’dır. Çalışmanın bundan sonraki kısmında Halîl’in nahiv tasavvurunun, bu 
iki eserde yansıyan ve Halîl’e nispetinde tereddüt bulunmayan görüşler ışığında 
izini sürmek amaçlanmaktadır. Böylece “Halîl’in Nahiv Tasavvurunun el-Kitâb 
ve Kitâbu’l-Ayn’daki Tezahürleri” başlığı altında hem Sîbeveyhi’nin metninde 
Halîl’e atfedilen nahiv ilkeleri hem de Kitâbu’l-Ayn’da ortaya çıkan dilsel tasnif 
anlayışı birlikte değerlendirilerek Halîl’in nahiv düşüncesine dair daha sağlam 
ve nispet bakımından problem taşımayan bir zemin oluşturulacaktır.

3. Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvurunun el-Kitâb ve Kitâbu’l-Ayn’daki 
Tezahürleri 

Basra nahiv ekolünün teşekkül sürecinde Halîl b. Ahmed ile Sîbeveyh 
arasındaki ilişki, yalnızca hoca-talebe bağıyla sınırlı değildir. Aynı zamanda bir 
nahiv tasavvurunun hem talebenin kaleminde hem de hocanın kendi eserinde 
daha sistemli bir gramer teorisine dönüşümünü ifade etmektedir. Halîl’e nispet 
edilen Kitâbu’l-Cumel’in mensubiyeti tartışmalı olmakla birlikte nisbeti üzerinde 
ittifak edilen kaynaklar dikkate alındığında onun nahiv anlayışı en berrak 
biçimiyle iki ana metin üzerinden izlenebilmektedir: Bunlardan ilki, Sîbeveyh’in 
el-Kitâb’ında yer alan nakiller ve tahliller; ikincisi ise doğrudan Halîl’e ait olan 
Kitâbu’l-Ayn’daki dilsel tasnif ve değerlendirmelerdir. Bu çerçevede el-Kitâb, 
Halîl’in nahiv tasavvurunun talebe kanadındaki yansımasını; özellikle şiirle 

37	 Halil b. Ahmed, Kitâbu’l-Cumel fi’n-Nahv, 12-14 (Muhakkikin sözü).
38	 Mehmet Cevat Ergin, bu konuda farklı bir değerlendirme yaparak kitaba yapılan ilavelerin bu 

eserin Halîl b. Ahmed’e nispetine bir zarar getirmeyeceğini savunmaktadır. Bk. Ergin, Halil b. 
Ahmed ve el-Cumel fi’n-Nahv’i, 82.



110  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

istişhâdı şeklinde sahadaki kullanım örneklerine dayanan semâʿ ilkesini, âmil-
maʿmûl ilişkisini anlam merkezli okuma tarzını ve tek bir çözümü zorunlu 
kılmayıp birden çok iʿrab imkânını meşrulaştıran yaklaşımını görünür kılan bir 
metin olarak değerlendirilebilir. Kitâbu’l-Ayn ise, ilk bakışta sözlük karakteri 
ağır basan bir eser  olmakla birlikte kelime türleri, harf-isim ayrımı, lafız-mana 
ilişkisi ve iʿrabla temas eden çözümlemeleriyle Halîl’in nahiv tasavvurunun 
doğrudan izlenebildiği ikinci bir temel kaynak hüviyetindedir.

“Halîl’in Nahiv Tasavvuru” başlığı altında ele alınan iki alt bölümde, söz 
konusu tasavvurun el-Kitâb’daki ve Kitâbu’l-Ayn’daki tezahürleri ayrı ayrı 
incelenecektir. Ancak burada başvurulan örneklerin, her iki eserde de yer alan 
bütün malzemeyi kuşatan tam anlamıyla sistematik bir taramanın ürünü olmadığı 
özellikle belirtilmelidir. Gerek el-Kitâb’da gerekse Kitâbu’l-Ayn’da Halîl’in 
nahiv anlayışına ışık tutabilecek çok sayıda bahis ve örnek bulunmaktadır. 
Buna rağmen çalışmanın hacminin makul sınırlar içinde tutulması amacıyla, bu 
bölümlerde söz konusu malzemeden yalnızca temsil kabiliyeti yüksek olduğu 
düşünülen belli başlı örnekler seçilmiştir. Dolayısıyla burada yapılan okuma, 
her iki eserin tamamını konu başlıkları itibarıyla tüketen ayrıntılı bir envanter 
çıkarma çabası değildir. Zira bu çaba, Halîl’in nahiv tasavvurunun belirgin 
tezahürlerini öne çıkaran, imkân dâhilindeki sınırlı fakat anlamlı bir örneklem 
sunma denemesidir.

3.1. Halîl’in Nahiv Tasavvurunun Sîbeveyh’in el-Kitâb Adlı Eserindeki 
Tezahürleri

Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı, Halîl b. Ahmed’in nahiv tasavvurunun doğrudan ve 
dolaylı biçimde izlenebildiği en temel kaynaklardan biridir. Sîbeveyh, pek çok 
meselede hocası Halîl’den nakiller yapmakta, iʿrab tercihlerini ve kavramsal 
çerçevesini onun görüşleri üzerine bina etmektedir.39 Bu çerçevede, özellikle 
marife durumda ref-nasb ihtimalleri, ismin farklı unsurlara hamledilmesi, 
tahzîr (uyarı) cümlelerinde “ََيّإاّك” yapısının konumu, fiilin gerçekleştiği hâli 
gösteren mansup isimler ve haberi mansup kılan zarf-mübtedâ-haber tertipleri 
gibi başlıklar, Halîl’in anlam merkezli, semâ’yı esas alan ve iʿrabda tek çözümü 
zorunlu görmeyen yaklaşımının Sîbeveyh tarafından nasıl sistematikleştirildiğini 
göstermektedir. Aşağıda bu tezahürler, el-Kitâb’daki belirli bâblar ve örnekler 
üzerinden ele alınacaktır.

3.1.1. Marife Sonrası Ref-Nasb İhtimali ve Çoklu Haber Durumu

Halîl’in nahiv tasavvurunun Sîbeveyh’teki ilk ve en belirgin tezahürlerinden 
biri, el-Kitâb’da “َِِالْْمََعْْرِِفَة فِِي  يَنَْْتَصَِِبُُ  مِِمََّا  الرََّفْْعُُ  فِِيه�  يَجَُُوزُُ   marife durumda) ”مََا 

39	 Zübeydî, Tabakâtu’n-nahviyyîn ve’l-lugaviyyîn, 76-77.



Ahmet Gür  |  111

normalde mansup gelen bazı unsurların merfû gelebilmesi) başlığı altında 
ele alınan kullanımlardır. Normal şartlarda marife bir isimden sonra gelmesi 
beklenen unsurun mansup olması gerekirken Arapların fasih söyleyişlerinde 
kimi örneklerde merfû geldiği görülmekte ve bu durum Sîbeveyh tarafından 
Halîl’e atfen temellendirilmektedir. Meselenin iʿrab bakımından açıklanışı, 
Halîl’in anlamı ve zihinsel tasavvuru nahivsel hükmün asli belirleyicisi kabul 
eden yaklaşımını yansıtmaktadır.40 Nitekim Sîbeveyh, ٌٌمُُنْْطََلِِق اللهِِ  عََبْْدُُ   ,Bu“ هٰٰذا 
Abdullah’tır; yola çıkmıştır.” örneğini naklederken, Halîl’in burada ref’in gizli 
bir zamir ve haber takdiriyle mümkün olduğunu söylediğini belirtmektedir. 
Konuşanın zihninde  ٌٌمُُنْْطََلِِق  O, yola çıkmıştır.” ifadesinin mevcut olduğu“ هُُوََ 
varsayılmaktadır. Dolayısıyla iʿrab, açık bir lafzî âmilden değil mana düzeyinde 
kurulan mübteda-haber ilişkisinden doğmaktadır.41 Bu yorum, Halîl’in nahivde 
anlamı öncelikli kılan yaklaşımının Sîbeveyh tarafından sistematikleştirildiğini 
göstermektedir.

Aynı bapta yer alan şu örnek ise Halîl’in çoklu haber anlayışının Sîbeveyh’in 
teorik çerçevesinde nasıl yer bulduğunu ortaya koymaktadır: ٌٌهٰٰذا حُُلْْوٌٌ حََامِِض “Bu 
hem tatlıdır hem ekşidir.” Burada  ٌٌحََامِِض (ekşi) kelimesi,  ٌٌحُُلْْو (tatlı) kelimesinin 
sıfatı değil müstakil ikinci bir haber kabul edilmektedir. Zira amaç tek bir özelliği 
nitelemek değil aynı varlık hakkında iki ayrı hükmü birlikte vermektir.42 Böylece 
nahivsel yorum, yalnızca şekilsel bağımlılık üzerinden gösterilmemekte ve sözün 
iletmek istediği anlam yapısı üzerinden inşa edilmektedir. Bu yaklaşım, Halîl’in 
iʿrabı tek bir doğruya indirgemeyen ve bağlama göre birden fazla ihtimali meşru 
gören yönünü görünür kılmaktadır. Sîbeveyh’in aynı meseleye dair şiir şahitleri 
nakletmesi de dikkat çekicidir. Meselâ:

مُُقَيََّظٌٌَ مُُصََيَّفٌٌَ مُُشََ�تِِّي ٍ فَهَٰٰذا بَ�تِِّي مََنْْ يَكَُُ ذا بَ�تٍّ

Kim bir konak sahibi ise işte bu benim konağım, 

Hem yaz sıcağında oturulan hem yazın gidilen hem de kışın barınılan bir 
mekândır.

beytinde  مُُشََ�تِِّي  kelimelerinin merfû gelişi, Halîl’in çoklu haber مُُقَيََّظٌٌَ، مُُصََيَّفٌٌَ، 
yorumunu semâî delille desteklemektedir.43 Burada kullanım, kuralın sonradan 
test edildiği bir veri değil bizzat kuralın kaynağıdır. Böylece dilin gerçek 
söyleyiş örnekleri, nahiv teorisinin teşekkülünde kurucu rol oynamaktadır. Bu 

40	 Ebû Bişr Sîbeveyhi, el-Kitâb, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn (Kahire: Mektebetü’l-hancî, 
1988), II, 83.

41	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, II, 83.
42	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, II, 83.
43	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, II, 84.



112  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

tutumu, Halîl’in semâ merkezli epistemolojisinin Sîbeveyh tarafından kayıt 
altına alınmış biçimi olarak değerlendirmek mümkündür.

3.1.2. İsimlerin Farklı Unsurlara Hamledilmesi

Bu çerçevede Halîl’in nahiv tasavvurunun Sîbeveyh’in el-Kitâb’ında 
yansıdığı bir diğer önemli alan, Sîbeveyh’in ِِهٰٰذَاَ بَاَبٌٌ يُحُْْمََلُُ فِِيهِِ الِاِسْْمُُ عََلَىَٰٰ اسْْمٍٍ بُنُِِيََ عََلَيَْْه 
ٍ عََلَىَٰٰ الفِِعْْلِِ  Bu, ismin bazen fiilin üzerine bina“ الفِِعْْلُُ مََرََّةًً وََيُحُْْمََلُُ مََرََّةًً أُخُْْرََىٰٰ عََلَىَٰٰ اسْْمٍٍ مََبْْنِِ�يٍّ
edildiği isme; bazen de fiile bina edilen isme hamledildiği bâbdır” ifadeleriyle 
tanıttığı bölümdür.44

Bu bap, cümle içerisindeki ismin hangi unsura hamledildiğine bağlı olarak 
ref ile nasb arasında geçişin mümkün olmasını nahivsel bir ilke olarak ele 
almaktadır. Sîbeveyh bu değişkenliği, Halîl’e ait görünen hamletme anlayışı 
çerçevesinde açıklamaktadır. İʿrabın sabit biçimsel kalıplarının değil cümle 
kuruluşunun, başlangıç unsurunun ve söyleyenin kastının belirlediği dinamik 
bir süreç olduğunu göstermektedir. Böylece bu bap, Halîl’in anlam merkezli 
nahiv tasavvurunun Sîbeveyh tarafından sistematik bir teoriye dönüştürüldüğü 
y erlerden biri hâline gelmiştir. Nitekim söze fiille mi yoksa isimle mi başlanacağı, 
ikinci unsurun birincisine mi yoksa fiile mi hamledileceği ve mef’ûlün zikredilip 
edilmemesi gibi unsurlar, iʿrabın hükmünü doğrudan değiştirmektedir. Bu da 
Halîl’in nahivde hamletme, bağlam ve anlam ilişkisini belirleyici kabul eden 
yaklaşımının açık bir tezahürü şeklinde kendini göstermektedir.45 

Sîbeveyh’in bu bapta verdiği örnekler, ismin ref veya nasb ile gelmesinin 
tek bir gramer kuralına değil cümledeki hamletme yönüne bağlı olduğunu 
göstermektedir. Şöyle ki; bir cümlede geçen isim, bazen fiilin üzerine bina 
edildiği ilk isme hamledilmekte ve bu durumda mübteda hükmüyle merfû 
gelmektedir. Bazen de fiile bina edilen sonraki unsura hamledilmekte ve bu 
durumda da mef’ûl hükmüyle mansup olabilmektedir. Bu esneklik, Halîl’in 
nahiv tasavvurunda iʿrabın tek bir doğruya indirgenmeyip bağlama göre anlam 
merkezli bir yönlendirmeye tâbi olduğunu göstermektedir.46 Örneğin Sîbeveyh’in 
aktardığı şu kullanım, hamletme yönünün nasıl iʿrab farklılığı doğurduğunu 
açıkça ortaya koymaktadır: ُُُعََمْْرٌٌو لَقَِِيتُهُُُ وََزََيْْدٌٌ كََلَّمَْْتُه “Amr, onunla karşılaştım ve Zeyd, 
onunla konuştum.” Burada söz iki ayrı mübteda-haber birimi gibi kurulmuş ve 
 birbirine paralel konumlanmıştır. Ancak aynı ibare, ikinci ismin ”زََيْْدٌٌ“ ile ”عََمْْرٌٌو“
fiile hamledilmesiyle şöyle de düzenlenebilmektedir: ُُُعََمْْرٌٌو لَقَِِيتُهُُُ وََزََيْْدًاً كََلَّمَْْتُه  “Amr, 
onunla karşılaştım ve Zeyd ile konuştum.” İkinci versiyonda ise “ًزََيْْدًا” lafzı, 
fiile bağlanmış ve mansup olmuştur. Bu fark, Halîl’in dil anlayışında iʿrabın 

44	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 91.
45	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 91.
46	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 91.



Ahmet Gür  |  113

yalnızca kelimenin biçimsel konumuyla değil cümledeki yönelim ve konuşanın 
kastıyla belirlendiğini göstermektedir.47 Benzer şekilde ُُمََرََرْْت وََعََمْْرًًا  أَبََاَهُُ  لَقَِِيتُُ   زََيْْدٌٌ 
 Zeyd, babasıyla karşılaştım ve Amr’a uğradım.” cümlesi, iki fiilin iki farklı“  بِِهِِ
mef’ûle yöneldiği bir hamletme tarzıdır. Ancak ibareyi şu şekilde de okumak 
mümkündür: ِِبِِه مََرََرْْتُُ  وََعََمْْرٌٌو  أَبََاَهُُ  لَقَِِيتُُ   ,Zeyd, babasıyla karşılaştım ve Amr“  زََيْْدٌٌ 
ona uğradım.” Çünkü “عََمْْرٌٌو” kelimesi ya birinci isme (mübtedaya) hamledilirek 
merfû olmakta yahut fiile hamledilerek mansup hale gelmektedir. Her iki 
ihtimalin meşru kabul edilmesi, Halîl’in iʿrabda ihtimâl esasına verdiği önemi 
yansıtmaktadır.48 Bu durumun daha açık örneklerinden biri de şudur: ُُُلَقَِِيتُه  زََيْْدٌٌ 
 Zeyd, onu gördüm ve“  زََيْْدٌٌ لَقَِِيتُهُُُ وََعََمْْرًًا  Zeyd, onu gördüm ve Amr.” veya“  وََعََمْْرٌٌو
Amr’ı da.” Sîbeveyh’in burada “ikisini de câiz kılan şey hamletme yönüdür” 
demesi, Halîl’in yaklaşımının doğrudan etkisini yansıtmaktadır. Mübteda 
hükmünün varlığı ref’i ve fiile bağlanma ihtimali ise nasbı mümkün kılmaktadır. 
Böylece nahiv, sabit son eklerin dağılımı şeklinde değil cümle içi ilişkilerin ve 
anlam yönelişinin çözümlenmesi olarak ortaya çıkmaktadır.49 

Bu hamletme esnekliğinin etkisi, fiil-isim ilişkilerinde de görülmektedir. 
Sîbeveyh’in verdiği şu örnekler, bunun en bariz misallerindendir: ضََرََبَنَِِي  زََيْْدٌٌ 
بِِهِِ مََرََرْْتُُ   ”عََمْْرٌٌو“ Zeyd, beni dövdü ve Amr, ona uğradım.” Bu ibarede“ وََعََمْْرٌٌو 
mübteda üzerine hamledildiği için merfûdur. Fakat söz, şu misalde olduğu gibi 
fiille başlatıldığında iʿrab değişmekte ve nasb esas hâle gelmektedir: ٌٌضََرََبَنَِِي زََيْْد 
 Zeyd, beni dövdü ve Amr’a uğradım.” Çünkü cümle başlangıcı“ وََعََمْْرًًا مََرََرْْتُُ بِِهِِ
fiil olmuş ve cümlenin sentaktik yönü de fiil-mef’ûl eksenine kaymıştır. 
Halîl’in nahiv sisteminde başlangıç unsuru cümle içi hiyerarşiyi belirleyen 
temel etkenlerden biri olup Sîbeveyh’in buradaki açıklamaları bunu açıkça teyit 
etmektedir.50

Sîbeveyh’in, Halîl’e nispet ederek zikrettiği şu âyet yorumu da nahivde lafız-
hüküm ayrımını göstermesi bakımından dikkat çekicidir:

ِ شََهِِيدًاً بَيَْْنِِي وََبَيَْْنَكَُُمْْ كََفَىَٰٰ بِاِللّٰهِ�

“Benimle sizin aranızda şahit olarak Allah yeter.”51

Bu ifade aslında ًشََهِِيدًا  ُ اللّٰهُ�  .Allah şahit olarak yeter.” manasındadır“ كََفَىَٰٰ 
Burada “ُ  ,lafzı, cümlenin fâilidir ve mahallen merfûdur. Ancak bâ harfi ”اللّٰهُ�
“ِ  şeklinde fâilin lafzını cer etmiştir. Burada harf-i cer, lafız üzerinde tesirde ”بِِاللّٰهِ�

47	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 91.
48	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 91.
49	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 91.
50	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 92.
51	 İsrâ, 17/96.



114  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

bulunmuş olmasına rağmen fâillik hükmünü değiştirmemiştir.52 Bu durum, 
Halîl’in nahivde sadece harflerin dışsal etkisine değil kelimenin fâil oluşu gibi 
cümle içindeki görevine odaklandığını göstermektedir. Yani burada esas olan, 
kelimenin aldığı şekil değil cümlede üstlendiği anlam ve görevdir.

Böylece bu bapta yer alan örnekler bir bütün hâlinde değerlendirildiğinde 
Halîl’in nahiv tasavvurunun şu noktalarının Sîbeveyh’te belirgin şekilde tezahür 
ettiği söylenebilir:

	• İʿrab, kelimenin biçimsel konumundan ziyade hangi unsura bağlandığına 
ve nasıl bir anlam yükü taşıdığına bağlıdır.

	• Cümlenin isimle mi fiille mi başladığı, sentaktik örgüyü ve ardından 
gelen unsurların hükmünü etkilemektedir.

	• Aynı yapı için birden fazla irab ihtimalinin câiz görülmesi, Halîl’in nahiv 
ilmini ihtimalleri tespit eden ve bağlama göre değişimi açıklayan bir 
disiplin olarak gördüğünü ortaya koymaktadır.

	• Harf-i cer gibi öğeler lafızda değişiklik yapsa da kelimenin fâil oluşu gibi 
hükmî konumu anlam itibarıyla korunabilmektedir.

Bu açıdan bakıldığında söz konusu bap, Halîl’in anlam ve bağlam merkezli 
nahiv anlayışının Sîbeveyh’in el-Kitâb’ında teorik bir çerçeve ve zengin örnekler 
eşliğinde görünür hâle geldiği temel metinlerden biri olarak değerlendirilebilir.

3.1.3. Tahzîr Cümlelerinde “ََإيّاّك” Yapısı ve Gizli Fail

Halîl’in nahiv tasavvurunun Sîbeveyh’teki bir diğer tezahürü, el-Kitâb’da 
 yapısı etrafında kurulan tahzîr (uyarı) cümlelerine ayrılan bâbta ”يّإاّك“
izlenebilmektedir. Sîbeveyh, bu bölümü “ِِهٰٰذَاَ بَاَبٌٌ مََا يَكَُُونُُ مََعْْطُُوفًاً فِِي هٰٰذَاَ الْْبَاَبِِ عََلَىَ الْْفَاَعِِل 
 الْْمُُضْْمََرِِ فِِي ال�نِِّيَّةَِِ وََيَكَُُونُُ مََعْْطُُوفًاً عََلَىَ الْْمََفْْعُوُلِِ، وََمََا يَكَُُونُُ صِِفَةَََ الْْمََرْْفُوُعِِ الْْمُُضْْمََرِِ فِِي ال�نِِّيَّةَِِ وََيَكَُُونُُ عََلَىَ
 ;Bu konu, bu bölümde niyette gizli fail üzerine veya mef’ûle atfedilen“ ”الْْمََفْْعُوُلِِ
yine niyette gizli merfû ismin yahut mef’ûlün sıfatı olarak gelen unsurların ele 
alındığı bâbdır” ifadeleriyle tanıtılmıştır.53 

Başlık, daha ilk anda konunun “يّإاّك” gibi mukaddem munfasıl mansup zamirler, 
bunlara bağlı olarak takdir edilen gizli fail veya mef’ûl ve bu unsurlara yapılan 
atıf ve sıfat ilişkileri çerçevesinde ele alındığını göstermektedir. Bâbın devamında 
Sîbeveyh’in “يّإاّك” yapısı etrafında zikrettiği örnekler gerek niyette gizli failin 
konumunu gerek mansup zamir üzerine atfın sınırlarını gerekse “ََنكسف، زيدًاً، الأسد” 
gibi unsurların cümle içindeki işlevini ayrıntılı biçimde ortaya koymaktadır. 
Bu örnekler, Halîl’e nispet edilen rivayetlerle birlikte değerlendirildiğinde 

52	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 92.
53	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 277.



Ahmet Gür  |  115

onun nahiv anlayışının Sîbeveyh tarafından nasıl aktarıldığı ve şekillendirildiği 
hususunda önemli malzeme sunmaktadır. Nitekim Sîbeveyh’in aktardığı ََيّإاّك 
 يّإاّكََ نَفَْْسََكََ Bizzat kendinin böyle bir fiili işlemesinden sakın!” ve“ أَنَْْتََ نَفَْْسُُكََ أَنَْْ تَفَْْعَلَََ
 Kendinin böyle bir fiili işlemesinden sakın!” gibi örneklerde cümlenin“ أَنَْْ تَفَْْعَلَََ
kuruluşunda ََيّإاّك ‘den önce takdir edilen bir gizli fail bulunmakta ve ََنَفَْْسُُك  أَنَْْتََ 
ifadesi, bu niyette gizli merfû isme bağlanmış kabul edilmektedir. Sanki ُُر  يّإاّكََ أُحََُ�ذِِّ
تَفَْْعَلَََ أَنَْْ   ”Seni, nefsinin böyle bir fiili işlemesi konusunda sakındırıyorum“ نَفَْْسََكََ 
demiş gibidir. Buna karşılık َََيّإاّكََ نَفَْْسََكََ أَنَْْ تَفَْْعَل ibaresinde ََنَفَْْسََك mansup zamire sıfat 
konumunda gelmektedir. Bu durum, i’rab bakımından mümkün olmakla birlikte 
Sîbeveyh’in değerlendirmesinde ََنَفَْْسُُك  Git kendin!” tarzı kullanımlara“ اذْْهََبْْ 
benzer biçimde tabiat itibarıyla kerih ve zayıf sayılmaktadır. Burada sıfat-
mevsûf ve atıf ilişkilerinin sadece ref’-nasb uyumuna göre değil cümlenin tabiî 
söyleyiş mantığına ve muhatapta uyandırdığı intibaha göre hükme bağlandığı 
görülmektedir.54

Bu bağlamda bapta yer alan şiir şahitleri de söz konusu nahvî tasavvurun 
sahadaki işleyişini somutlaştırmaktadır. Basra dil mektebinin tanınmış 
âlimlerinden Yûnus b. Habîb’in (ö. 182/798) Emevî devrinin üç büyük hiciv 
şairinden biri olan Cerîr’den (ö. 110/728) naklettiği

يّإاّكََ أَنَْْتََ وعََبْْدََ الْْمََسِِيحِِ أَنَْْ تَقَْْرََبَاَ قِِبْْلَةَََ الْْمََسْْجِِدِِ

Sen ve Abdülmesîh, uzak durun!

Mescidin kıblesine yaklaşmaktan55

beyti, ََيّإاّك ‘den sonra gelen ََعََبْْد kelimesinin mansup okunmasıyla mansup 
munfasıl zamire yapılan atfın tabiî bir tahzîr kalıbı olduğunu göstermiş ve anlam 
“Sen ve Abdülmesîh sakının!” ekseninde kurulmuştur. Diğer taraftan

يّإاّكََ إِِيّاّكََ المِِرََاءََ فَإَِنَِّهَُُ إِِلَىَ الشََّ�رِِّ دُعََُاءٌٌ وََلِِلشََّ�رِِّ جََالِِبُُ

Sakın, sakın münakaşadan! Çünkü o, 

Şerre bir çağrıdır ve kötülüğü üzerine çeken bir unsurdur.56

beyti, nahivcilerin takdir ettiği ََالْْمِِرََاء اتَّقَِِ  إياك   اقِِت yapısı üzerinden bazen يّإاّكََ 
(kork!) şeklinde ikinci bir fiilin zihnen varsayılması yoluyla tahzîr kalıbının 
genişlediğini göstermektedir. Böylece şiir örnekleri hem ََيّإاّك ‘den sonra gelen 

54	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 277.
55	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 278.
56	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 279.



116  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

mansup unsurun sakınılacak şeyi ifade ettiği hadis dilindeki “ََوََالْْحََسََد  57”إياكُُم 
benzeri kullanımlarla birleşmekte hem de mansup zamir, atıf ve takdir edilen 
fiil arasındaki ilişkinin Sîbeveyh-Halîl çizgisinde nasıl kavramsallaştırıldığını 
örneklemektedir.

Aynı bâbta yer alan “ََوََالأَسَََد وََزََيْْدًاً   ”!Zeyd’den ve aslandan sakın“ ”يّإاّكََ 
örneği ise mansup zamire yapılan atfın tabiîliğini ortaya koymaktadır. 
Bu yapıda “ََيّإاّك” sakındırılan kişiyi, “ًزََيْْدًا” ve “ََالأَسَََد” ise sakınılacak 
unsurları göstermektedir. Hadis rivayetlerinde geçen “ََإياكُُم  والحََسََد” 
“Hasetten sakının!” gibi kalıplarda da görüldüğü üzere “ََيّإاّك”den sonra mansup 
gelen isim, “ondan sakın” mânası veren tahzîr yapısının merkezî unsurudur. 
Dolayısıyla bu terkibin anlamı “Zeyd’i ve aslanı sakın” değil “Zeyd’den ve 
aslandan sakın” şeklindedir. 

Sîbeveyh’in ٌٌوََزََيْْد  Git ve Zeyd gitsin” ifadelerini çirkin sayması, buna“ اذْْهََبْْ 
karşılık ٌٌوََزََيْْد أَنَْْتََ   Sen git ve Zeyd de gitsin” şeklindeki kullanımı câiz“ اذْْهََبْْ 
görmesi, aynı mantığın “ََيّإاّك” yapısına taşındığını göstermektedir. Zira “ََيّإاّك 
 .ise kabul edilebilir bir kullanımdır ”يّإاّكََ أَنَْْتََ وََزََيْْدٌٌ“ ,ifadesi tek başına çirkin ”وََزََيْْدٌٌ
Böylece atfın câizliği, sadece i’rab benzerliğine değil hitabın kime yöneldiği, 
kimin uyarıldığı ve cümlenin nasıl kurulduğu gibi semantik unsurlara bağlanmış 
olmaktadır.58

Sîbeveyh’in Halîl’e nispetle aktardığı ُُلَوَْْ أَنَََّ رََجُُالًا قَاَلََ: إِِيّاّكََ نَفَْْسِِكََ لَمَْْ أُعََُ�نِِّفْْه “Bir kimse 
نَفَْْسِِكََ  dese, ben onu kınamam” şeklindeki değerlendirme de aynı çerçeveyi إِِيّاّكََ 
tamamlamaktadır. Zira “ََنَفَْْسِِك  lafzı mecrûr olarak ”نَفَْْسِِكََ“ terkibinde ”يّإاّكََ 
geldiğinde, yapı “Kendine dikkat et!” mânasına uygun, tabiî bir tahzîr kalıbı 
hâline gelmektedir. Burada “sîn” harfinin mecrûr oluşu, lafzî şekil ile cümlede 
üstlenilen görev arasındaki farkı belirginleştirmektedir.59 

Yine Halîl’in bir bedevîden işittiği şu sözün nakledilmesi de dikkat çekicidir: 
الشََّوََابََّ وََإِِيَّاَ  فَإَِيَِّاَهُُ  �تِِّينََ  ال�سِِّ الرََّجُُلُُ  بَلََغَََ   Bir adam altmış yaşına vardığında artık hem“  إِِذَاَ 
kendine hem de genç kızlara dikkat etsin.”60 Bu ifade, “ََيّإاّك” yapısının sadece 
teorik bir nahiv inşası değil Arap söyleyişinde yer bulan bir uyarı kalıbı olduğunu 
ve Halîl’in nahiv tasavvurunun da dilin gerçek kullanımına dayalı bir semantik-
sentaktik sezgi üzerine kurulduğunu göstermektedir. Böylece “يّإاّك” bâbı, niyet 
edilen gizli fail, mukaddem munfasıl mansup zamir ve atfın semantik sınırları 
gibi meseleler üzerinden Halîl’in nahiv anlayışının Sîbeveyh’in el-Kitâb’ında 
somutlaştığı önemli örnek alanlardan biri olarak değerlendirilebilir.

57	 Ebû Dâvûd, Sünen, thk. Şuayb el-Arnavût (Beyrut: Dâru’r-risâleti’l-âlemiyye, 2009), V, 264 Haset 
(No: 4903).

58	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 278.
59	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 279.
60	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 279.



Ahmet Gür  |  117

3.1.4. Mansup Hâl İsimleri 

Mansup gelen ve fiilin gerçekleştiği hâl konumunda bulunan isimler 
babında Sîbeveyh, Halîl’den naklettiği açıklamalar çerçevesinde, mansup hâl 
olarak kullanılan bazı isimlerin nahivdeki konumunu ele almıştır.61 Yani fiilin 
gerçekleştiği durumu bildiren bazı kelimeler bazen masdar gibi bazen de çekimli 
isim gibi kullanılmaktadır. Fakat bunların her biri hâl konumuna girdiğinde aynı 
kuralın işlemediği görülmektedir.

Önce “ وََجََمََاعََةًً  وََعََامََّةًً،  جََمِِيعًاً،  بِِهِِمْْ  /Onların yanına hepsine/çoğunluğuna“ مََرََرْْتُُ 
topluca uğradım” örnekleri üzerinden “ُُالجََمِِيع (bütün, tamamı)” ve “ٌٌعامََّة (geneli, 
çoğunluğu)” gibi kelimelerin çekimli isimler olduğu vurgulanmaktadır. 
Nitekim عََامََّتُكُُُمْْ؟ جََمِِيعٌٌ Genel gidişatınız nasıl?” ve“ كََيْْفََ  قَوَْْمٌٌ  ءِِالَا   Bunlar tam“ هٰٰؤُُ
bir topluluktur.” denebilmesi, bu kelimelerin hâl dışında da normal isim gibi 
işlediğini göstermektedir.62 Buna rağmen fiilin gerçekleştiği hâli göstermek 
üzere mansup hâlde kullanıldıklarında ise bu isimlere “اَلَْْـ” takısı getirilmemekte 
ve bunlar izâfe edilmemektedir. Bu nedenle ََالْْقَاَئِِم  Onu, ayakta iken“ ضََرََبْْتُهُُُ 
dövdüm.” deyip “قَاَئِِمًًا” yahut ْْضََرََبْْتُهُُُمْْ قَاَئِِمِِيهِِم deyip “ََقَاَئِِمِِين” lafzını kastetmek, tabiatı 
gereği kusurlu kabul edilmektedir. Halîl’in çerçevesinde hâl, masdar gibi nekre 
ve izâfe ile “el” takısından bağımsız olmalıdır.63

Bundan sonra Halîl, izâfeli ve mansup bazı kalıpları özel bir grup olarak ele 
almaktadır: ْْخََمْْسََتَهَُُم (beşleri), َُُطََاقَتََه (gücü), َُُجََهْْدَه (gayreti), َُُوََحْْدَه (yalnız başına) gibi 
yapılar, fiilin gerçekleştiği hâli bildiren semâî ve câmid birer masdar-hâl birimi 
gibi değerlendirilmektedir. ُُالغَفَِِير  العِِرََاكُُ ifadesi de (kalabalığın bütünü) الجََمََّاءُُ 
(boğuşma, çarpışma) kelimesine benzetilerek semantik hâl-masdar kategorisine 
alınmıştır. Aynı şekilde ًًَقاطِِبَة (topyekûn, hep birlikte) ve طُُرًًّا (tamamı, bütünüyle) 
de isim değil كِِفَاَحًًا (mücadele), ًًمُُكََافَحَََة (çarpışarak), ًًفُجََُاءََة (ansızın) örneklerinde 
olduğu gibi nekre hâl masdarları çizgisinde düşünülmektedir. Böylece Halîl, bu 
kalıpları ََعََلَيَْْك (haydi, üzerine düşeni yap), َََرُُوََيْْدَك (yavaş ol, ağırdan al), ِِسُُبْْحََانََ الله 
(Allah’ı tenzih ederim), ََلَبََّيَْْك (emrine amadeyim) gibi fonksiyonel masdar ve fiil 
benzeri yapılara dâhil etmektedir.64

Yûnus b. Habîb’in yaklaşımı ise bu noktada farklı bir açıklama getirmektedir. 
O, َُُوََحْْدَه (yalnız başına) lafzını َُُعِِنْْدَه (onun yanında) lafzı gibi bir zarf-hâl yapısı 
olarak kabul etmektedir. ْْخََمْْسََتَهَُُم (beşleri) ve ُُالغَفَِِير  (kalabalığın bütünü) الجََمََّاءُُ 
ifadelerini de ًجََمِِيعًا (hep birlikte, tamamı) ve ًًعََامََّة (geneli, bütünüyle) gibi 
görmektedir. Yine “طُُرًًّا (bütünüyle) ve “َََقاطِِبَة (topyekûn) kalıplarını da “َُُوََحْْدَه” 

61	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 376.
62	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 376.
63	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 377.
64	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 377.



118  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

hükmünde saymaktadır. Bunları ََّفِِي إِِلَىَ  فَاَهُُ   Onunla ağzı ağzıma gelecek“ كََلَّمَْْتُهُُُ 
kadar yakından konuştum” sözündeki izâfeye kıyas ederek açıklamaktadır.65 
Sîbeveyh ise bu benzetmenin tam isabetli olmadığını belirtmiştir. Zira ilk 
misalde Yûnus’a göre son gelen kelime, öncekinin aynısı hükmündeyken “َفَاَهُُ إِِلَى 
 ”طُُرًًّا“ örneğinde son gelen unsur, ilk unsurun aynısı değildir. Buna karşılık ”فِِيََّ
ve “ًًَقاطِِبَة” lafızlarının masdar olmaksızın nekre bir hâl olarak kullanılabilmesi bu 
kıyasa yaklaşsa da Sîbeveyh sonuçta Halîl’in birinci görüşünü tercih etmiştir.66

Bâbın devamında gelen ْْكُُلُّهُُُم (hepsi), ْْجََمِِيعُهُُُم (tamamı), ََأَجَْْمََعُوُن (hepsi), ْْعََامََّتُهُُُم 
(geneli), ْْأَنَْْفُسُُُهُُم (kendileri) gibi yapıların hiçbir zaman hâl değil daima sıfat 
konumunda geldiği vurgulanmıştır. ِِوََحْْدِِه نَسَِِيجُُ   O, tek başına dokunmuş bir“ هُُوََ 
kumaş gibidir (benzeri olmayan kimsedir)” sözünde olduğu gibi “ِِوََحْْدِِه” burada 
 هٰٰذَاَ جُُحََيْْشٌٌ .lafzına benzer şekilde, kendisine izafe edilen bir isimdir (kendisi) نَفَْْسِِهِِ“
Bu, sıpadır; tek başına (olan odur)” ifadesinde de aynı yapı korunmaktadır.67“ وََحْْدَهَُُ

Yûnus’un ِِحِِيَاَلِِه عََلَىَ  بِِرََجُُلٍٍ   ”Kendi başına duran bir adama uğradım“ مََرََرْْتُُ 
cümlesini takdir ederek “َُُوََحْْدَه” lafzının nasbını “َعََلَى”nın hazfiyle açıklaması, onu 
خُُصُُوصًًا gibi bir zarf kılma çabasıdır. Halîl ise ”عِِنْْدَهَُُ“ بِِهِِ   Onun yanından“ مََرََرْْتُُ 
özellikle geçtim” örneğiyle, “َُُوََحْْدَه” lafzını “خُُصُُوصًًا” gibi fiilin niteliğini 
bildiren bir hâl masdarı konumuna yerleştirmiştir. Aynı şekilde ْْمََرََرْْتُُ بِِهِِمْْ خََمْْسََتَهَُُم 
“Onların yanından, beşi bir arada iken geçtim” cümlesi ve مََرََرْْتُُ بِِهِِمْْ عََمًًّا “Onların 
yanından hepsi bir aradayken geçtim” ifadesi de Halîl’e göre semantik hâl-
masdar çizgisinde açıklanmaktadır. “ْْخََمْْسََتَهَُُم” lafzının “ًجََمِِيعًا” ile tam olarak aynı 
görülmemesi, onun izâfeli ve sayıya bağlı bir hâl oluşuna işaret etmektedir. َُُوََاحِِدَه 
(tek olarak) lafzının yerine “َُُوََحْْدَه” lafzının ikame edilmesi ise bu kalıbın sarfî 
kökeni ile nahvî işlevi arasındaki ince ilişkiyi göstermektedir.68

Sonuç itibarıyla bu bâb, Halîl’in hâl konusunu fiilin gerçekleştiği durumu 
bildiren ve aslen mastar kalıbına benzeyen nekre bir unsur olarak düşündüğünü 
ancak bu işlevi üstlenebilen unsurları sadece sarîh masdarlarla sınırlamayarak 
 gibi izâfeli yapıların خََمْْسََتَهَُُمْْ طََاقَتََهَُُ, جََهْْدَهَُُ, وََحْْدَهَُُ gibi çekimli isimleri ve عََامََّةٌٌ ve الجََمِِيعُُ
bir kısmını da hâl konumunda değerlendirdiğini göstermektedir. Sîbeveyh, el-
Kitâb’da Halîl’den naklettiği bu çerçeveyi benimseyerek hâl konusunu, yalnızca 
mansup bir i’rab mertebesi olarak değil “el” takısı alıp almama, izâfe edilebilme, 
masdar-isim ayrımı ve nekrelik gibi ölçütler üzerinden tarif edilen bir kullanım 
alanı şeklinde ele almaktadır.

65	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 377.
66	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 377.
67	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 377.
68	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, I, 378.



Ahmet Gür  |  119

3.1.5. Haberin Mansup Geldiği Yapılar ve Zarf-Mübtedâ-Haber İlişkisi

Haberin mansup geldiği yapılar bâbı, Sîbeveyh’in el-Kitâb’ında Halîl b. 
Ahmed’in nahiv tasavvurunun cümle içi tertip ve isnad kurgusunu en açık 
biçimde gösteren bölümlerden biridir.69 Bu bâbda Sîbeveyh, özellikle zarfla 
başlayan yapılarda mübtedânın takdirî ref’ini ve haberi bazen merfû bazen ise 
hâl konumunda mansup kılan semantik-nahvî gerekçeleri Halîl’den nakillerle 
temellendirmektedir. Onun örnek olarak verdiği  فِِيهََا عََبْْدُُ اللهِِ قَاَئِِمًًا “Orada Abdullah 
vardır ayakta olduğu hâlde” ve  قَاَئِِمًًا فِِيهََا  اللهِِ   Abdullah oradadır ayakta“ عََبْْدُُ 
olduğu hâlde” cümlelerinde ِِعََبْْدُُ الله lafzının ister mukaddem ister muahhar olsun 
daima mübtedâ olduğunu açıkça ifade etmektedir. Zira فِِيهََا gibi unsurlar, lafzî 
bir amil olarak ismi kaldırmamakta sadece onun bulunduğu yeri ve mahallini 
göstermektedir. Buna delil olarak   ِِفِِيهََا عََبْْدُُ الله “Orada Abdullah vardır” sözünün 
sükût ederek tamamlanan müstakil bir cümle olması, aynı şekilde ِِالله عََبْْدُُ   هٰٰذَاَ 
“Bu Abdullah’tır” cümlesinde olduğu gibi, isnad merkezinin “ِِعبدُُ الله” oluşudur. 
Nitekim  عََبْْدُُ اللهِِ فِِيهََا  “Abdullah, oradadır” ifadesi de  ََعََبْْدُُ اللهِِ أَخَُُوك “Abdullah, senin 
kardeşindir” cümlesine benzetilerek her iki örnekte de esas ref’ amilinin ibtidâ 
olduğuna işaret edilmektedir.70

Sîbeveyh, bu yapıda haberin ne zaman merfû ne zaman mansup olacağını da 
aynı çerçeve içinde açıklamaktadır.  ٌٌقَاَئِِم عََبْْدُُ اللهِِ  فِِيهََا   “Abdullah, orada ayaktadır” 
dediğimizde ٌٌقَاَئِِم (ayakta) kelimesi doğrudan haber, “فِِيهََا” ise sadece mekân 
bildiren zarf konumundadır. Zarf, burada mübteda-haber bağını belirlememekte 
yani isnadın asli unsurlarından kabul edilmemektedir. Buna karşılık ِِالله عََبْْدُُ   فِِيهََا 
 ayakta olduğu hâlde” artık hâl“ قَاَئِِمًًا ,şeklinde haber mansup geldiğinde قَاَئِِمًًا 
konumundadır. Çünkü zarf, mübtedâ ile haber arasına girerek haberi mübtedâ 
üzerine bina etme imkânını kesmiş ve haber قَاَئِِمًًا زََيْْدٌٌ   Bu Zeyd’dir; ayakta“ هٰٰذَاَ 
olduğu hâlde” örneğinde olduğu gibi hâl cümlesine dönüşmüştür. Sîbeveyh 
bu noktada, “فِِيهََا” ibaresini aslında ِِاستقرََّ عََبْْدُُ الله “Abdullah yerleşmiş / bulunmuş 
hâlde” anlamında takdir edilen bir fiil gibi görmektedir. Ardından bu istikrarın 
hangi hâlde gerçekleştiğini beyan etmek üzere “قَاَئِِمًًا” hâlini zikrettiğimizi 
belirtmektedir. Dolayısıyla haberin merfû veya mansup gelişini sadece i’rab 
cihetiyle değil cümle içi tertip ve anlam cihetiyle de temellendirmektedir.71

Bu açıklamalarında Sîbeveyh’in şiirle istişhâda sıkça başvurması, Halîl 
ekolünün metodunu yansıtan önemli bir göstergedir. Meselâ Câhiliye devri 
şairlerinden en-Nâbiga’ya (ö. 604 [?]) nispet edilen şu beyitte geçen أَنَْْيَاَبِِهََا فِِي    

69	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, II, 88.
70	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, II, 88.
71	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, II, 88-89.



120  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

(dişlerinde) zarfı, haberi ortadan kaldıran bir amil değil haberin üzerinde 
gerçekleştiği mekanı gösteren bir unsurdur.72 

مِِنََ الرُُّقْْشِِ فِِي أَنَْْيَاَبِِهََا السُُّمُُّ نَاَقِِعُُ فَبَِِتُُّ كََأَ�نِِّي سََاوََرََتْنِِْي ضََئِِيلَةٌٌَ

Geceyi sanki küçük bir benekli yılan bana saldırıyormuş gibi geçirdim,

Dişlerinde öldürücü zehir vardı.

Yine şair sahâbîlerden el-Hüzelî’nin (ö. 28/648-49) şu beyti bu hususu 
pekiştirmektedir:

قِِرْْفََ الحََتَ�ىِِّ وََعِِنْْدِِي البُرُُُّ مََكْْنُوُزُُ يََ إِِنْْ أَطَْْعَمَْْتُُ نَاَزِِلَكَُُمْْ  الَا دَرَََّ دَ�رِِّ

Misafirinize hurma kabuğu yedireceksem bereketim kesilsin,

Oysa yanımda muhafaza edilmiş buğday vardır.

Burada  ُُمََكْْنُوُز البُرُُُّ   buğday yanımda muhafaza edilmiştir” cümlesinde“ عِِنْْدِِي 
 muhafaza edilmiştir” ise“ مََكْْنُوُزُُ buğday” mübtedâ ve“ لبُرُُُّ ,yanımda” zarf“ عِِندي
merfû haber konumundadır.73 Bu yapı, nesir dilindeki  ٌٌقَاَئِِم عََبْْدُُ اللهِِ   örneğinin فِِيهََا 
şiirdeki tam karşılığıdır. Benzer şekilde Muhadram şairlerden İbn Mukbil’in (ö. 
70/689’dan sonra) şu beyti misal olarak verilmiştir:

عََارِِي العِِظََامِِ عََلَيَْْهِِ الوََدْْعُُ مََنْْظُُومُُ ِ مََدْْخُُولٌٌ وََالَا هََبِِجٌٌ   الَا سََافِِرُُ ال�نِِّ�يِّ

Zayıf ve çelimsiz bir deve değildir o,

Kemikleri açıkta olmayıp üzerinde boncuklar dizilidir.

Beyitte geçen  ُُمََنْْظُُوم الوََدْْعُُ  -ifadesi, zarf (üzerinde boncuklar dizilidir) عََلَيَْْهِِ 
mübtedâ-haber tertibini göstermekte ve ِِعََلَيَْْه “üzerinde” zarfı, mübteda-haber 
ilişkisine dahil edilmemektedir. Diğer yandan ُُالوََدْْع “boncuklar” lafzını mübtedâ 
ve ُُمََنْْظُُوم “dizilidir” lafzını ise haber konumunda tespit etmektedir.74 Böylece 
şiir, zarfın habere değil mübtedâyla birlikte isnadın gerçekleştiği mekâna işaret 
eden bir unsur olduğunu somutlaştıran canlı bir delil hâline gelmektedir.

Sîbeveyh bu bâbda Kur’ân kıraatini de istidlâl malzemesi olarak 
kullanmaktadır: 

قُلُْْهِِ يََلِِ لَّذَينََاٰٰ مََنُوُافِ ِي الْْحََيٰٰوةِِ الدُّنُْْيَاَخََ الِِصََةًيَ وَْْمََ الْْقِِيٰٰمََة

72	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, II, 89.
73	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, II, 89-90.
74	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, II, 90.



Ahmet Gür  |  121

“De ki: Bunlar, dünya hayatında inananlarındır, kıyamet gününde de yalnız 
onlar içindir (tamamen onlara tahsis edilmiştir).”75 âyetindeki ًًخََالِِصََة (tamamen 
tahsis edilmiş olarak) kelimesinin hem merfû hem mansup okunabilmesi, 
haberin kimi takdirlerde mübtedânın haberi kimi takdirlerde ise hâl konumunda 
tasavvur edilebileceğini göstermektedir.76 Böylece Halîl-Sîbeveyh çizgisinde 
kıraat farklılıkları, i’rab ihtimallerinin dil içi meşruiyetine delil olarak 
değerlendirilmekte ve nahiv tasavvurunda hem şiir hem Kur’ân üzerinden 
beslenen bir istişhâd geleneğiyle tahkim edilmektedir. Bu çerçevede Sîbeveyh, 
sadece zarf-mübtedâ-haber tertibine değil haberin hâl değerine sahip olduğu 
başka ifadelere de dikkat çekmektedir. Bunların ilki, haberi mansup olduğu 
hâlde zarfın önüne takdim edilen ve şairi belirtilmeyen şu şiir örneğidir: 

فَاَلْْخََيْْرُُ فِِيكُُمْْ ثَاَبِِتًاً مََبْْذُوُالًا إِِنََّ لَكَُُمْْ أَصَْْلََ البِِلادِِ وََفَرَْْعََهََا

Şüphesiz memleketlerin kökü de dalı da sizindir,

Artık hayır sizde hem yerleşik bir hâlde hem de dağıtılır bir vaziyettedir.

 .yerleşik ve dağıtılır bir hâlde” ikilisi mansup haber konumundadır“ ثَاَبِِتًاً مََبْْذُوُالًا 
Buna rağmen  ْْفِِيكُُم  (sizde) zarfı peşinden gelmiştir. Böylece haberi zarfın önüne 
takdim etme imkânının anlam ve nahiv açısından hiçbir mahzuru bulunmadığı 
gösterilmiştir. Aynı yapı, nesir dilinde Araplardan nakledilen şu kullanımda da 
görülür: ًأَتََكَََلَّمَُُ بِِهٰٰذَاَ وََأَنَْْتََ هََهُُنَاَ قَاَعِِدًا “Sen burada böyle otururken ben bunu konuşacağım” 
Burada da ًقَاَعِِدًا “oturur bir hâlde” lafzı mansup olup muhatabın içinde bulunduğu 
fiilî durumu tasvir eden bir hâl hükmündedir. Cümlenin asıl haber yönü َأَتََكَََلَّمَُُ بِِهٰٰذَا 
“ben bunu konuşacağım” ifadesiyle tamamlanmaktadır. Böylece Sîbeveyh, zarf 
öncesinde mansup gelen unsurların, müstakil bir isnadı değil gerçekleşen bir 
fiilin üzerine bina edilen hâl tasvirini ifade ettiğini göstermiş olmaktadır.77

İkinci grup örnek ise Arapların “haber gibi görünen, fakat aslında vuku 
bulmuş bir hükmün hâli”ni anlatan kalıplarıdır. Zira onlar, şöyle demişlerdir: ََهُُو 
 هُُوََ رََجُُلُُ ,”O, doğruluk sahibidir; bu hâli bilinen bir hâldedir“ رََجُُلُُ صِِدْْقٍٍ مََعْْلُوُمًًا ذاك
  هُُوََ رََجُُلُُ صِِدْْقٍٍ بَ�يِِّنًاً ذاك O, doğruluk sahibidir; bu hâli tanınmıştır” ve“ صِِدْْقٍٍ مََعْْرُُوفًاً ذاك 
“O, doğruluk sahibidir; bu hâli açıktır” tarzındaki kullanımlarında mansup gelen 
 .kelimelerinin aslında hâl konumunda olduklarını belirtmiştir ”مََعْْلُوُمًًا / مََعْْرُُوفًاً / بَ�يِِّنًاً“
Çünkü ٍٍهُُوََ رََجُُلُُ صِِدْْق “O, doğruluk sahibi bir adamdır” cümlesi tek başına haber 
bildiren ve susmakla tamamlanan bir isnattır. Ardından gelen mansup kelimeler, 
bu mevcut isnadın hangi durum üzere gerçekleştiğini gösteren hâl unsurlarıdır. 
Benzer şekilde  ُُمََرََرْْتُُ بِِرََجُُلٍٍ حََسََنَةٍٍَ أُمُُُّهُُ كََرِِيمًًا أَبَُوُه “Annesi güzel, babası cömert olan bir 

75	 A’raf, 7/32.
76	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, II, 91.
77	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, II, 92.



122  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

adama uğradım” gibi örneklerde, vasıfların belirli bir hâl içinde sabit olduğuna 
dikkat çekilmektedir.78

Sonuç olarak haberin mansup geldiği yapılar konusu, Halîl b. Ahmed’in 
nahiv tasavvurunda mübtedânın daima takdirî bir ref’le zihinde kurulduğunu, 
zarfın ise çoğu zaman lâğv mahiyetinde yani mübtedâ ve habere etki etmeyen 
mekân veya hâl bildirici unsur olarak kabul edildiğini göstermektedir. Yine 
haberin merfû veya mansup gelişinin ise sırf lafzî i’rab değil cümle içi tertip, 
isnadın gerçekleştiği yer ve söyleyiş niyetiyle birlikte değerlendirildiğini ortaya 
koymaktadır. Sîbeveyh, el-Kitâb’da bu çerçeveyi hem nesir örnekleriyle hem 
şiirle istişhâd yoluyla hem de Kur’ân kıraatlerine dayanan i’rab tahlilleriyle 
aktarmaktadır. Böylece Halîl’in nahiv anlayışını yalnızca kurallara indirgenmiş 
bir i’rab sistemi değil zihinde kurulan isnad ilişkilerini, susarak tamamlanabilen 
cümleleri ve zarf-hâl-haber ayrımlarını birlikte gözeten bütüncül bir dil tasavvuru 
olarak görünür kılmaktadır.

Bu alt başlıklar bir arada değerlendirildiğinde Sîbeveyh’in el-Kitâb’ında 
Halîl b. Ahmed’in nahiv tasavvurunun birkaç temel ilke etrafında belirginleştiği 
görülmektedir. Marife durumda ref-nasb ihtimallerinin meşruiyeti, ismin farklı 
unsurlara hamledilmesine bağlı iʿrab esnekliği, tahzîr cümlelerinde “ََيّإاّك” yapısı 
etrafında şekillenen gizli fail ve atıf ilişkileri, fiilin gerçekleştiği hâli bildiren 
mansup isimlerin semantik-masdari bir kategori hâlinde ele alınması ve haberi 
mansup kılan zarf-mübtedâ-haber tertipleri, Halîl’in nahiv anlayışının Sîbeveyh 
tarafından nasıl sistematik bir teoriye dönüştürüldüğünü göstermektedir. 

Buna göre nahiv, sadece son eklerin dağılımını tespit eden formel bir iʿrab 
disiplini değil zihinde kurulan isnad ilişkilerini, semâ’ya dayalı ihtimalleri, 
zarf-hâl-haber ayrımlarını ve susmakla tamamlanan cümleleri birlikte gözeten 
bütüncül bir dil tasavvurudur. Sîbeveyh, hocasından naklettiği örnekleri şiir, 
Kur’ân ve nesir şahitleriyle destekleyerek bu tasavvuru kayda geçirmiştir. 
Böylece Halîl’in anlam ve bağlam merkezli nahiv yaklaşımını klasik gramerin 
kurucu eksenlerinden biri hâline getirmiştir.

3.2. Halîl’in Nahiv Tasavvurunun Kitâbu’l-Ayn’daki Tezahürleri

Basra nahiv ekolünün teşekkülünde belirleyici bir konuma sahip olan Halîl 
b. Ahmed’in nahiv tasavvuru, nisbeti tartışmalı olan Kitâbu’l-Cumel fi’n-
Nahv bir kenara bırakıldığında büyük ölçüde öğrencisi Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı 
üzerinden takip edilmektedir. Bununla birlikte Halîl’in bizzat kaleme aldığı 
Kitâbu’l-Ayn, yalnızca kök esaslı ilk Arapça sözlük olması bakımından değil 
lügat maddeleri içerisinde serpiştirilmiş nahiv konularıyla ilgili tespitleriyle 

78	 Sîbeveyhi, el-Kitâb, II, 92.



Ahmet Gür  |  123

de onun dil anlayışına doğrudan ışık tutmaktadır. Kitabın farklı maddelerine 
dağılmış bu notlar, Halîl’in nahvi edat-isim ayrımı, zarfiyet, izâfe, cümle türleri, 
iʿrab, lehçe-kıyas ilişkisi ve semantik işlevler üzerinden okuyan bütüncül bir 
sistem olarak kavradığını göstermektedir. Aşağıda Kitâbu’l-Ayn’dan seçilen 
bazı maddeler hem örnek malzemenin çeşitliliği hem de nahivsel yoğunluğu 
sebebiyle “Halîl’in Nahiv Tasavvurunun Kitâbu’l-Ayn’daki Tezahürleri” başlığı 
altında tematik biçimde ele alınmıştır.

ve Birleşik Zaman Zarfları ”إِِذْْ / إِِذَاَ“ .3.2.1

Kitâbu’l-Ayn’da yer alan “َإِِذْْ / إِِذَا” maddesi, ilk bakışta bir lügat maddesi gibi 
görünse de Halîl’in bu başlık altında ele aldığı konular sırf anlam açıklamasını 
aşarak doğrudan nahivle ilgili pek çok meseleyi iç içe işlemektedir. Halîl, 
burada yalnızca ْْإِِذ “o vakit ki, … olduğunda” ve َإِِذَا “ne zaman ki, … olduğunda 
/ ınca-ince” lafızlarının sözlük karşılığını vermekle yetinmemektedir. Bunların 
zaman zarfı oluşu, cümleye izâfesi, sıla-haber ayrımı, yazımda bitişme ve 
zaman isimlerinin temekkün derecesi gibi nahivsel boyutlarını da birlikte ele 
almaktadır. Böylece Kitâbu’l-Ayn’daki bu madde, Halîl’in nahiv tasavvurunun 
sözlük düzeyinde dahî nasıl kendini gösterdiğini ortaya koyan önemli bir şâhit 
hâline gelmektedir.79

Halîl, önce “ْْإِِذ” ve “َإِِذَا”nın zaman değerini şu ifadesi ile tayin etmektedir: 
يُسُْْتَقَْْبَلَُُ لِِمََا  وََإِِذَاَ  يُسُْْتَقَْْبَلَُُ،  لِِمََا  يَكَُُونُُ  وََقَدَْْ  مََضََى  لِِمََا   edatı, esasen geçmiş zaman için إِِذْْ “ إِِذْْ 
kullanılmakla beraber bazen gelecek zaman için de gelebilmektedir. َإِِذَا ise 
geleceğe mahsustur.” Yani ْْإِِذ asıl itibarıyla geçmiş zaman için kullanılmakta 
ve bazı bağlamlarda gelecek zamana da hamledilebilmektedir. َإِِذَا ise gelecek 
zamanla ilgili şart cümlelerinde kullanılmaktadır. Bu tespit, Halîl’in bu iki edatı 
sadece “sözlük anlamı” üzerinden değil cümlede bağlandığı fiilin zamanı ile 
birlikte düşündüğünü ve zaman-nahiv ilişkisini dikkate aldığını göstermektedir.80

Halîl “ْْإِِذ” edatına kelime izâfe edilmesiyle ortaya çıkan meşhur terkipleri 
şu ifadesiyle işlemektedir: “:ََلِِلْْوََقْْتِِ، تُنَُوَََّنُُ وََتُجََُرُُّ، كََقَوَْْلِِك جُُعِِلَتَْْ غََايَةًًَ  إِِذْْ كََلِِمََةٌٌ   وََإِِذَاَ أُضُِِيفَتَْْ إِِلَىَ 
 edatına bir kelime izâfe edildiğinde, bu kelime vakte bir sınır ”إِِذْْ “ ”يَوَْْمََئِِذٍٍ، سََاعََتَئَِِذٍٍ
(son nokta) kılınmaktadır. Bu durumda tenvîn alır ve mecrûr olur. Nitekim “o 
gün” mânasındaki ٍٍيَوَْْمََئِِذ ve “o saat” mânasındaki ٍٍسََاعََتَئَِِذ ifadelerinde olduğu gibi.” 
Burada “ْْإِِذ” edatına eklenen kelimenin “zamanın sınırı / gayesi” kılındığını 
söylemektedir. Bu yapılarda “ْْإِِذ” edatına bitişen kelime muzâf,  “ْْإِِذ” ise muzâfun 
ileyh konumundadır. Kelimenin mecrûr olması ve tenvin alması, Halîl’in bu 
birleşikleri tam bir isim terkibi olarak gördüğünü göstermektedir. Ayrıca “وََكِِتَاَبَتَُهََُا 

79	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, thk. Abdulhamid Hindâvî (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-ilmiyye, 2003), 
I, 61.

80	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, I, 61.



124  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

 ,ifadesiyle yazı şeklinde bitişmeye işaret etmesi (yazımı bitişik yazılır) ”مُُلْْتَزَِِقَةٌٌَ
nahiv-imlâ ilişkisinin Halîl’in zihninde ne kadar iç içe olduğunu göstermektedir.81

Halîl, daha sonra bu birleşik zaman zarflarının cümledeki işlevini şöyle bir 
beytin şatrı ile örneklendirmiştir: ٍ  Lüey oğulları “…” derken“ عََشِِيَّةَََ إِِذْْ يَقَُوُلُُ بَنَُوُ لُؤََُ�يٍّ
o akşam vakti…” Burada “ٍ  :ifadesini şöyle analiz etmektedir ”عََشِِيَّةَََ إِِذْْ يَقَُوُلُُ بَنَُوُ لُؤََُ�يٍّ
Beyitte geçen “ُُيَقَُوُل” fiili, “َََعََشِِيَّة” zarfını açıklayan bağlayıcı yan cümle 
hükmündedir. Yani “ٍ  kelimesini belirleyen bir sıla ”عََشِِيَّةَََ“ ,ifadesi ”إِِذْْ يَقَُوُلُُ بَنَُوُ لُؤََُ�يٍّ
cümlesi olup müstakil bir haber değildir. Halîl, cümleyi şöyle takdir etmiştir: 
“ٍ  yani “Lüey oğullarının şöyle dedikleri o akşam vakti…”.82 ”…عََشِِيَّةَََ إِِذْْ يَقَُوُلُُ بَنَُوُ لُؤََُ�يٍّ
Aynı yapıyı, haber cümlesi içinde müstakil bir unsur hâline getirdiğimizde ise 
şöyle kullanırız: َنٍٍالَا يَقَُوُلُوُنََ كََذَا  ,Falanca oğulları o akşam (ki o vakitte)“ عََشِِيَّتََئَِِذٍٍ بَنَُوُ فُ
şöyle şöyle derlerdi.” Burada “ٍٍعََشِِيَّتََئَِِذ” tek bir kelime gibi birleşmiş, tenvinli ve 
mecrûr bir zaman ismine dönüşmüştür. Artık yanına gelen “ََيَقَُوُلُوُن (diyorlar)” fiili, 
önceki örnekte olduğu gibi sıla değil müstakil bir haberdir. Halîl, aynı kelimenin 
bir yerde sıla cümlesiyle kayıtlı vasıf, başka bir yerde ise haberin zarfı oluşunu 
ince ince ayırarak “ْْإِِذ” edatı ile kurulan zaman ifadelerinin nahivsel statüsünü 
ortaya koymaktadır.83

Halîl, ayrıca “ْْإِِذ” edatı ile kurulan bu birleşik zaman zarflarının sayısının 
sınırlı olduğunu da şöyle vurgulamaktadır: “Bu tarz kullanım, vakitle kayıtlı 
yedi kelimede gelmiştir: ٍٍعََامََتَئَِِذ غََدَاَتَئَِِذٍٍ,  سََاعََتَئَِِذٍٍ,  لَيَْْلَتََئَِِذٍٍ,  يَوَْْمََئِِذٍٍ,   Yani bu ”.عََشِِيَّتَِِئِِذٍٍ ve حِِينَئَِِذٍٍ, 
şekilde “ْْإِِذ”le bitişik yazılan, tenvin alan ve mecrûr hâlde kullanılan yedi zaman 
ismi vardır:

•	 (o vakit, o anda) حِينئَِذٍ 

•	 (o gün) يوَْمَئِذٍ 

•	 (o gece) ليَْلتَئَِذٍ 

•	 (o saat, o an) سَاعَتئَِذٍ 

•	 (o sabah) غَداَتئَِذٍ 

•	 (o yıl, o zamanlar) عَامَتئَِذٍ 

•	 (o akşam) عَشِيَّتئَِذٍ 

Buna karşılık Halîl, Arapların “ٍٍنَآئَِِذ  şimdiki an” demediklerini özellikle“  ”ٱلْآ
kaydetmekte ve bunun nahivsel gerekçesini şöyle açıklamaktadır: نََآ  ,(şimdi) ٱلْآ
en yakın zaman ifadesidir. İşaret ettiği zaman hep içinde bulunulan hâldir. Bu 
sebeple başka bir zamana taşınamayıp hâlden hâle intikal etmemektedir. Bu 

81	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, I, 61-62.
82	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, I, 62.
83	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, I, 62.



Ahmet Gür  |  125

yüzden de güçlü bir zarf olarak her durumda mansup gelmekte ve tam anlamıyla 
“mütemekkin” bir isim sayılmamaktadır. Dilden “şimdi”nin uzaklaştığı, geçmiş 
veya gelecek anlamına taşınmak istendiği durumlarda Araplar, “ٍٍنَآئَِِذ  demek ”ٱلْآ
yerine “ٍٍحِِينَئَِِذ (o vakit)” demeyi tercih etmişlerdir. Halîl, bunu dilin iç mantığı 
açısından şöyle yorumlamıştır: “نََآ  kelimesini “uzak zaman” için kullanmak ”ٱلْآ
dille uyuşmadığı için, yakın zamanı ifade eden “نََآ  yerinde bırakılmış; geçmiş ”ٱلْآ
veya muallak zamanı anlatmak için “حِِين (vakit)” kelimesi “ْْإِِذ” ile birleştirilerek 
 kalıbı geliştirilmiştir. Böylece “şimdiki zaman” ile “şimdiden uzak ”حِِينَئَِِذٍٍ“
zaman” arasında da zarf düzeyinde anlamlı bir ayrım kurulmuştur.84

Halîl, aynı mantıkla ٌٌسََاعََة (saat, vakit) ve ٌٌيَوَْْم (gün) kelimelerinin de “نََآ  ”ٱلْآ
zaman zarfına yakın bir işlev kazandığını, ٍٍسََاعََتَئَِِذ (o vakit, o sırada), ٍٍيَوَْْمََئِِذ (o 
gün) gibi terkiplere bu sebeple yer verildiğini belirtmektedir. Bu noktadan 
baktığımızda, Kitâbu’l-Ayn’daki bu küçük başlıkta bile Halîl’in şu nahiv 
tasavvurunun berraklaştığı görülmektedir: Zaman isimlerini sırf lügat malzemesi 
olarak değil cümledeki görevleri (zarf oluşları), izâfet ilişkisi, bağlayıcı yan 
cümle mi, yüklem cümlesi mi şeklinde haber-sıla ayrımı ve i’rab üzerinden ele 
almaktadır. Bütün bunları da kullanım sıklığı üzerinden temellendirmektedir.85

İsimlerinin İ’rab, Kıyas ve Semantik Genişlemesi ”ذُوُ - ذَاَت - ذَوَََات“ .3.2.2

Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-Ayn’da “ُذُو” maddesini işlerken kelimenin yalnızca 
lügat anlamıyla yetinmeyerek Arapçadaki en istisnaî i’rab yapılarından biri olan 
bu kelime grubunu nahiv yönleriyle birlikte ele almaktadır. Halîl, bu ismi şöyle 
açıklamaktadır:  ُُذُوُ“ ذُوُ اسْْمٌٌ نَاَقِِصٌٌ تَفَْْسِِيرُُهُُ صََاحِِب kelimesi, sahip/mâlik anlamına gelen 
nakıs bir isimdir.”86 Bu kelimenin en dikkat çekici özelliği, Arapçada i’rabı harf 
üzerinde gerçekleşen yedi kelimeden biri olmasıdır. Halîl, bu yedi kelimeyi 
şöyle saymaktadır: ابْْنُُ،  امْْرُُؤ،  حََمُُو،  أَخَُُو،  فُوُ،   ,”ذُوُ“ Böylece onun nazarında .87ذُوُ، 
sıradan bir nispet ismi değil özel bir i’rab sınıfıdır.

 ذَوَُُونََ ve cemisi ذَوَََانِِ  tesniyesi ,(sahip olan) ذُوُ kelimesi, müzekker tekil için ”ذُوُ“
şeklindedir. Halîl, bunları şu örneklerde göstermiştir: ٍٍهو ذُوُ مََال (o, mal sahibidir), 
 Halîl’e .(onlar, mal sahipleridir) هُُم ذَوَُُونََ مََالٍٍ ve (o ikisi, mal sahibidir) هُُمََا ذَوَََانِِ مََالٍٍ
göre Arapçada i’râbı böyle yapılan başka bir kelime yoktur.88

Kelimenin müennes biçimi ise “sahibe/malik olan kadın” anlamına gelen ُُذَاَت 
kelimesidir. Halîl, burada ُُذَاَت ismi ile ilgili önemli bir nahiv noktasını tespit 

84	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, I, 62.
85	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, I, 62.
86	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, II, 78.
87	 Burada 7 isimden bahsedilmesine rağmen 6 isim verilmiştir. Unutulan 7. ismin ُأَبَُو lafzı olduğu 

düşünülmektedir.
88	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, II, 78.



126  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

etmiştir. Bu tespit, duraklamada  ُُذَاَت kelimesindeki “tâ” harfinin bazen  müenneslik 
tâ’sına döndürüldüğü bazen de çok kullanım sebebiyle “tâ” harfinin olduğu gibi 
bırakıldığı hususudur. Bu durum, onun ifadesiyle şöyle açıklanmaktadır: فَمَِِنْْهُُم 
أَلَْْسِِنَتَِِهِِمْْ عََلَىَ  جََرََيَاَنِِهََا  لِِكََثْرََْةِِ  يُبُْْقِِيهََا  مََنْْ  وََمِِنْْهُُمْْ  القياس  وهو  التَّأَْنِِْيثِِ  هََاءِِ  إِِلَىَ  التَّاَءََ  يَرَُُدُُّ   Kimileri“ مََنْْ 
vakıfta tâ harfini hâ harfine döndürür89 ki işte bu, kıyasa uygundur. Kimileri 
de kelimenin çok kullanımı sebebiyle t’yi olduğu gibi bırakır.”90 Burada dikkat 
çeken başka bir husus da Halîl’in nahivde “kıyas” ilkesine verdiği önemin açık 
ve doğrudan görünmesidir. Ayrıca bu kısa cümle, Basra ekolünün Halîl b. Ahmed 
özelinde metodolojik duruşunu yansıtan birçok hususu bünyesinde taşımaktadır:

Birincisi, Halîl’in dil bilgisi hükümlerini belirlerken yalnızca semâya 
dayanmadığı, bunun yanında kıyası da dilin genel işleyiş mantığını esas alan 
sistematik bir prensip olarak gördüğü anlaşılmaktadıır. Zira vâkıf hâlinde 
müenneslik tâ’sının hâ harfine dönüşmesi, Arapçanın yerleşik bir kaidesidir. 
Halîl, bunu “kıyas” kelimesiyle tahkim ederek kuralın normatif niteliğini açıkça 
belirtmektedir.

İkincisi, Halîl’in burada “kelimenin dildeki yaygın kullanımının” kıyasa aykırı 
olabileceğini de kaydetmesi, onun kıyası mutlak bir zorunluluk değil ancak dilin 
temel düzenini açıklayan asli ölçü olarak konumlandırdığını göstermektedir. 
Yani o hem fiilî kullanımın gücünü teslim etmekte hem de normatif referans 
noktası olarak kıyası korumaktadır.91 Sonuç itibarıyla bu ibare Halîl’in nahivde 
kıyası ne sadece şekilci bir analoji ne de kullanımın gölgesinde kalan tali bir 
prensip olarak gördüğünü aksine dilin içsel yapısını kavramaya yarayan sistem 
kurucu bir ilke olarak değerlendirdiğini ortaya koymaktadır. 

Diğer yandan ُُذَاَت kelimesinin tesniyesi ذَوَاتا ve cemisi de  ذَوَََات kelimesidir. 
Halîl, misal olarak مال ذَوَاتا  مال ve (o iki kadın, mal sahibidir) هما  ذوات   o) هُُنََّ 
kadınlar, mal sahipleridir) örneklerini vermiştir. Ancak o, ilginç bir şekilde şiirde 
مالٍٍ   gibi tasarrufların da geldiğini kaydetmiş ve (iki kadın, mal sahibidir) ذاتَاَ 
örnek olarak şu beyti nakletmiştir:

بِِعَنَْْسََي رِِجْْلَةٍٍَ ذَاَتَيَ نِِقَاَلٍٍ وََخََرْْقٍٍ قَدَْْ قَطَََعْْتُُ بِِلا دَلَِِيلٍٍ

Uçsuz bucaksız bir vadiyi rehbersiz aştım,

Hızlı yürüyüşe sahip iki güçlü dişi deve ile.92

89	 Metinde geçen ِِالتَّأَْنِِْيث  terkibi, müenneslik t’sinin vakıf hâlinde h’ye dönüşmüş şeklini ifade هََاءِِ 
etmektedir.

90	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, II, 78.
91	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, II, 78.
92	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, II, 78.



Ahmet Gür  |  127

Burada َذَاَتَي kelimesi, tesniye hâlinde kullanılmış ve mecrur olarak gelen 
 ,kelimesinin sıfatı olduğu için elif harfi yâ harfine dönüşmüştür. Halîl عََنْْسََي
ayrıca  ََالذَّوَُُون kelimesinden söz etmiştir. Bu kelimenin “yakın akrabalar, en yakın 
olanlar” anlamında kullanıldığını, yani kelimenin sadece “sahiplik” değil nisbet 
ve yakınlık ifade eden bir anlam genişlemesine de sahip olduğunu belirtmiştir. 
Ardından Emevî dönemi Şiî şairlerinden el-Kümeyt el-Esedî’den (ö. 126/744) şu 
örneği vermiştir:  َوََقَدَْْ عََرََفَتَْْ مََوََالِِيَهَََا الذَّوَِِينَا “Ona en yakın olanlar, çok iyi tanır.” Halîl, 
burada yer alan nûn harfinin “izâfetin düşmesi sebebiyle geldiğini” kaydeder ki 
bu, onun nahiv konularına olan hassasiyetinin açık bir göstergesidir.

Öte yandan Halîl, “ُذُو” ve “ذَاَت” kelimelerinin zaman bildiren birer zarf 
anlamında da kullanıldığına dikkat çekmiştir. Bu konuya misal olarak َذَا  لَقَِِيتُهُُُ 
 Günün birinde” örneklerini“ ذَاَتََ يَوَْْمٍٍ Onunla bir sabah vakti karşılaştım” ve“ صََبَاَحٍٍ
vermiştir. Burada “ذَاَ / ذَاَت” artık “sahip” anlamında değil ٍٍصََبَاَح ve ٍٍيَوَْْم kelimelerine 
muzaf olmuştur.93 Ayrıca “ٍٍَيَد  ,kelimesinin “mal-mülk ”ذَاَتُُ“ ifadesindeki ”ذَاَتُُ 
sahip olunan şey” anlamında kullanılmasını şu örnekle kaydetmiştir: ِِقَلََّتَْْ ذَاَتُُ يَدَِِه 
“Varlığı azaldı, eli daraldı.”94 Bu kullanımlardan Halîl’in vardığı genel sonuç, 
 kelimelerinin Arapçada hem sistematik bir i’rab grubunu oluşturması ”ذُوُ - ذَاَت“
hem de semantik genişlemeler yoluyla sahiplik, zarfiyet, nisbet ve mal-mülk 
gibi anlam alanların ı aynı kökte toplamasıdır. 

Kelimesindeki Lehçe, Ref ve Zarfiyet Durumları ”حََيْْثُُ“ .3.2.3

Halîl b. Ahmed’in Kitâbu’l-Ayn’da “ُُحََيْْث” (-dığı yer, -diği yer / … yerde) 
maddesine dair yaptığı kısa ama yoğun açıklama, onun nahiv tasavvurunun 
sözlükteki tezahürünü açıkça göstermektedir. Önce :َُُوََلِِلْْعَرَََبِِ فِِي حََيْْثُُ لُغَُتََاَنِِ وََاللُّغَُةَُُ الْْعَاَلِِيَة 
 hakkında iki lehçesi ”حََيْْثُُ“ Arapların“ حََيْْثُُ، الثَّاَءُُ مََضْْمُُومََةٌٌ، وََهُُوََ أَدََاَةٌٌ لِِلرََّفْْعِِ يَرَْْفَعَُُ الاسْْمََ بَعَْْدَهَُُ
vardır: Yüksek/faziletli lehçe “ُُحََيْْث” olup kelimede geçen ث harfi dammelidir. 
Bu kelime, ardından gelen ismi merfû kılan bir edattır” diyerek hem “َُُاللُّغَُةَُُ الْْعَاَلِِيَة” 
vurgusuyla tercih edilen üst lehçe için norm koymakta hem de “ََأَدََاَةٌٌ لِِلرََّفْْعِِ يَرَْْفَعَُُ الاسْْم 
 kelimesini sırf bir zarf olarak değil i’rab üzerinde tasarrufta ”حََيْْثُُ“ ifadesiyle ”بَعَْْدَهَُُ
bulunan bir nahiv unsuru olarak tanımlamaktadır.95  Devamında ikinci lehçeyi 
 وََلُغَُةٌٌَ أُخُْْرََى: حََوْْثُُ رِِوََايَةًًَ عََنِِ الْْعَرَََبِِ :şeklinde kaydetmekte ve şöyle demektedir ”حََوْْثُُ“
 dür. Araplardan Benî Temîm’e ait bir rivayet”حََوْْثُُ“ İkinci bir lehçe de“ لِِبَنَِِي تَمَِِيمٍٍ
olarak nakledilmiştir”. Bu görüşüne de şu beyti şahit olarak getirmiştir:  

93	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, II, 78.
94	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, II, 78.
95	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, I, 377.



128  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

أَتََتَْنَْاَ بِِهََا الْْغِِيطََانُُ مِِنْْ حََوْْثُُ الَا نَدَْْرِِي وََلٰٰكِِنْْ قَذََاَهََا وََاحِِدٌٌ الَا تُرُِِيدُهُُُ 

Ne var ki onun gözüne kaçan çöp misali, istemeyeceğin tek bir kusuru vardır.

Onu bize düzlükler, nereden geldiğini bilmediğimiz bir yerden sürükleyip 
getirdi.

Burada “ُُمِِنْْ حََوْْث” ifadesi, “ُُحََوْْث” lehçesinin semâî delili olarak kullanılmaktadır. 
Böylece Halîl, bir yandan “ُُحََيْْث” kelimesinin fonetik varyantlarını ve “yüksek 
lehçe”yi belirlerken diğer yandan “ُُحََيْْث” kelimesini ardından gelen ismi merfû 
kılan bir edat olarak tanımlayarak onu nahivsel konumuna yerleştirmiştir.96 Bu 
yaklaşım, Kitâbu’l-Ayn’ın salt bir lügat olmayıp kelime maddeleri üzerinden 
i’rab, lehçe-kıyas dengesi ve şiirle istişhâd gibi nahivsel unsurları da taşıdığını 
göstermektedir. Zira “ُُحََيْْث” maddesi, Halîl’in dil tasavvurunda sözlük temelli bir 
bilgi ile nahiv bilgisinin birbirinden kopuk değil iç içe geçen iki boyut olarak 
konumlandığının somut bir örneğidir.

Zaman Zarfı ”مُُنْْذُُ“ .3.2.4

Kitâbu’l-Ayn’daki ُُمُُنْْذ “…den beri” maddesi, Halîl’in nahiv tasavvurunun 
kelime kökeniyle cümle içi vazifeyi birlikte okuyan yönünü göstermesi 
bakımından dikkat çekicidir. Halîl, önce ِِأَصَْْلِِيَّتََاَن فِِيهََا  وََالذَّاَلُُ   Bu lafızdaki“ النُّوُنُُ 
nûn ve zâl harfleri, aslî harflerdir” diyerek ُُمُُنْْذ’nün kök yapısına işaret etmekte 
ardından ٍٍَوََقَدَْْ تُحُْْذَفَُُ النُّوُنُُ فِِي لُغَُة “Bazı lehçelerde nûn harfi hazfedilebilir” ifadesiyle 
fonetik/lehçe farklılığını kaydetmektedir. Daha sonra nahiv açısından asıl 
önemli cümleyi şöyle dile getirmiştir: ََوََكََذٰٰلِِك إِِذْْ،  مِِنْْ  قَوَْْلِِكََ:  مِِنْْ  مََأْخُُْوذٌٌ  مُُنْْذُُ  بِِنَاَءََ  إِِنََّ   وََقِِيلََ: 
 sözünden مِِنْْ إِِذْْ ,nün bina bakımından teşekkülü’مُُنْْذُُ“ Denilmiştir ki“ مََعْْنَاَهََا مِِنََ الزََّمََانِِ
alınmıştır. Aynı şekilde anlamı da zamana dairdir.”97 

Buradan hareketle “ََمُُنْْذُُ كان” (olduğundan beri) ifadesini “ََمِِنْْ إِِذْْ كانََ ذٰٰلِِك” (o şey 
olduğu zamandan beri) mânâsına tevil etmektedir. Halîl, bu terkibin konuşma 
dilinde çokça kullanılması sebebiyle geçirdiği şekil değişimini de şöyle 
açıklamaktadır: ًًَوََاحِِدَة كََلِِمََةًً  وََجُُعِِلَتََاَ  هََمْْزََتُهََُا،  طُُرِِحََتْْ  مِِالَا  الْْكََ فِيِ  كََثُرََُ   Lafız konuşmada“ فَلََمَََّا 
çoğalınca, hemzesi atılmış ve ikisi tek kelime hâline getirilmiştir”. Böylece 
aslî bir harf-i cer olan ْْمِِن ile zaman zarfı hükmündeki ْْإِِذ tarihî olarak tek bir 
“zaman başlangıcı” edatı altında toplanmış olmaktadır. Maddede yer alan َْْرُُفِِعَت 
 Zamansal bir amaç noktası olduğu vehmiyle ref mahallinde kabul“ عََلَىَ تَوَََهُُّمِِ الْْغَاَيَةَِِ
edilmiştir” ifadesi ise Halîl’in ُُمُُنْْذ’yü yalnızca lügat açısından değil aynı zamanda 
“zamanı tayin eden bir zarf” olarak düşündüğünü ve iʿrab konumunu da bu zihnî 

96	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, I, 377.
97	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, IV, 168.



Ahmet Gür  |  129

tasavvura göre değerlendirdiğini göstermektedir.98 Böylec e ُُمُُنْْذ maddesinde, 
bina, zaman anlamı, lafzın tek kelime hâline gelmesi ve iʿrabın “tevehhümü’l-
gâye”ye bağlanması gibi kavramlar iç içe geçmiş görünmektedir. Bu da Halîl’in 
nahiv tasavvurunun Kitâbu’l-Ayn’da basit bir sözlük açıklamasının ötesinde 
tarihî-etimolojik bir okuma ile cümle içi vazifeyi bir arada düşündüğünü ortaya 
koymaktadır.

Edatının İşlevselliği ”ما“ .3.2.5

Halîl’in Kitâbu’l-Ayn’daki bu kısa fakat yoğun içerikli madde, onun nahiv  
anlayışının en belirgin yönlerinden birini ortaya koymaktadır. Zira bir edatın 
işlevlerini anlamak, lafzın biçimsel açıklamasından ziyade onun cümlede 
üstlendiği görevi tayin etmeye dayanmaktadır. Burada “ما”nın dört farklı işlevde 
kullanılması, Halîl’in dil bilgisini tek bir kategoriye sıkıştırmayan bilakis 
bağlama göre şekillenen bir yap ı olarak gördüğünün açık bir delilidir.99

Önce “ما”yı harf kabul etmekte ardından onu bazen “nefiy” bazen “cezm” 
bazen de “zâid” vasfıyla ele almaktadır. Yani aynı lafız, cümlenin mâna 
örgüsünde yüklendiği role göre farklı hükümlere bürünmektedir. Bu husus, 
Halîl’in nahivde sabit ve değişmez tür tasniflerinden ziyade kelimenin bağlam 
içindeki fonksiyonunu merkeze alan bir yaklaşım benimsediğini göstermektedir. 
Özellikle ayette geçen “ْْمٖٖيثَاَقَهَُُم نَقَْْضِِهِِم�   Böylece sözlerinden dönmeleri) ”فَبَِِمََا 
sebebiyle)100 örneğinde, “ما” edatının asıl anlam yükünü taşımaksızın yalnızca 
 ,ile birlikte sîgayı güçlendiren zâid bir unsur olarak değerlendirilmesi ”بِِـ“
Halîl’in nahivde kelimenin sabit tür kalıplarından ziyade bağlamdaki işlevini 
esas alan anlayışını açık biçimde ortaya koymaktadır.101

Diğer taraftan Halîl, “ما”nın isim olarak kullanıldığı bir alana da işaret etmekte 
ve bunun daha çok “gayr-i âkil varlıklar” için geçerli olduğunu belirtmektedir. 
Bu noktada o, lügavî bilgiyi nahivle birleştirerek kelimenin semantik yönünü 
ve kullanım alanını aynı maddede birlikte sunmaktadır. Böylece kelimenin 
yalnızca cümledeki konumu değil kelime türü ile mâna alanı arasındaki ilişki de 
gösterilmiş olmaktadır.102 Bu madde, açık biçimde ortaya koymaktadır ki Halîl’e 
göre nahiv, sadece i’rab açıklamaları değil edatların mantığını, bağlam içindeki 
fonksiyonunu ve semantik sınırlarını tespit eden bir düşünme biçimidir. Zira 
aynı kelimenin üç farklı harf vazifesinde ve bir de isim olarak kullanılabilmesi, 

98	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, IV, 168.
99	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, IV, 114.
100	 Nisâ, 4/155.
101	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, IV, 114.
102	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, IV, 114.



130  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

onun nahiv tasavvurunda çok işlevlilik kavramının merkezi bir yer tuttuğunu 
göstermektedir.103

Yapısı ”مََا عََدََا“ ve ”عََدََا“ .3.2.6

Halîl b. Ahmed’in Kitâbu’l-Ayn’daki dil malzemesi, onun nahiv tasavvurunun 
lügat merkezli yaklaşımının kelimelerin i’rab konumlarını ve cümledeki 
görevlerini dikkatle takip eden güçlü bir nahiv bilinciyle birleştiğini açıkça 
göstermektedir. “َعََدَا” maddesinde verdiği kısa fakat yoğun bilgiler, özellikle “مََا 
 yapısının iʿrâb mahiyetine dair verdiği yönlendirmeler bakımından dikkat ”عََدَاَ
çekicidir. Halîl, ًزََيْْدًا مََا عََدَاَ  أَحَََدًاً  رََأَيَْْتُُ   ”Zeyd’den başka hiç kimseyi görmedim“ مََا 
ifadesinde “عََدا” fiilini müteaddî kabul ederek “ًزيدًا” lafzının mansûb olduğunu 
belirtmiştir. Çünkü fiil, anlam itibarıyla mef’ûlüne geçmektedir. Ardından, “ما” 
edatının hazfedilmesi hâlinde aynı ibarenin ٍٍمََا رََأَيَْْتُُ أَحَََدًاً عََدَاَ زََيْْد şeklinde bu defa 
 lafzının mecrûr okunacağını söylemesi ”زََيْْدٍٍ“ anlamıyla (başka, gayrı) ”سِِوََى“
Halîl’in nahivsel hükmü, doğrudan mana-âmil ilişkisine dayandırdığını 
göstermektedir. Yani lafzın iʿrabı, fiilin işlevine değil cümledeki “ما” unsurunun 
varlığına bağlıdır. Cümlede “ما” bulunduğunda fiil amel etmekte ve sonra gelen 
kelimeyi nasbetmektedir. “ما” edatı kaldırıldığında ise kelime artık fiilin mef’ûlü 
değil “سِِوََى” anlamında câr-mecrur bir terkip haline gelmektedir. Bu durum, 
Halîl’in iʿrabı belirleyen şeyin yalnızca lafzî yapı değil semantik ve bağlamsal 
değer olduğunu kabul ettiğini açıkça ortaya koymaktadır.104

Bu örnek, Kitâbu’l-Ayn’ın sadece bir lügat kitabı olmadığını aynı zamanda 
Halîl’in nahiv anlayışını kelime köklerinin kullanım alanlarına yerleştirdiğini 
gösteren canlı bir delildir. Halîl, fiilin semantik çekirdeğini ortaya koyduktan sonra 
onun cümledeki nahivsel işlevini bu çekirdeğe bağlı biçimde yorumlamaktadır. 
Böylece “َمََا عََدَا” maddesi, Halîl’in hem kelimenin anlam alanını kurma hem de 
bu alan üzerinden nahiv hükümleri çıkarma biçimini göstermesi bakımından 
onun nahiv tasavvurunun tipik bir tezahürüdür.105 Bu örnekle birlikte Kitâbu’l-
Ayn’dan seçilen diğer maddeler de Halîl’in nahiv anlayışının sözlük malzemesi 
içerisinde nasıl ve hangi ilkeler etrafında tezahür ettiğini somut biçimde ortaya 
koymaktadır. Bu noktada artık söz konusu tasavvurun el-Kitâb ve Kitâbu’l-
Ayn’daki yansımalarını birlikte değerlendirmek mümkündür.

Bu iki bölüm birlikte ele alındığında, Halîl b. Ahmed’in nahiv tasavvurunun 
hem el-Kitâb’ta hem de Kitâbu’l-Ayn’da aynı zihnî temele dayandığı 
görülmektedir. Sîbeveyh’in el-Kitâb’ında yer alan marife sonrasında ref-nasb 
ihtimalleri, ismin farklı unsurlara hamledilmesi, “ََيّإاّك” etrafında kurulan tahzîr 

103	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, IV, 114.
104	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, III, 113.
105	 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l- Ayn, III, 113.



Ahmet Gür  |  131

cümleleri, fiilin gerçekleştiği hâli bildiren mansup isimler ve haberi mansup kılan 
zarf-mübtedâ-haber tertipleri bu tasavvurun ana hatlarını ortaya koymaktadır. 
Burada nahiv, tek bir “doğru i’rab” arayan katı bir sistem olarak değil semâya 
dayalı, bağlam ile anlamı merkeze alan ve birden çok ihtimali meşru gören bir 
isnad teorisi olarak şekillenmektedir. Bu çerçevede iʿrab, kelimenin yalnızca 
cümledeki yerleşimine göre belirlenmemektedir. Zira kelimenin zihinde hangi 
unsura bağlandığı, cümlenin isimle mi fiille mi başladığı, konuşanın kastı ve 
cümlenin nerede “susarak tamamlandığı” da belirleyici hâle gelmektedir. 
Zarfların da çoğu kez cümlenin asıl mübtedâ-haber ilişkisini kuran iskelete 
doğrudan katılmayan yalnızca yer ve zaman bildiren yardımcı unsurlar olarak 
değerlendirilmesi bu bakışın bir sonucudur. Haber ile hâlin yer yer birbirine 
yaklaşması, aynı yapı için ref ve nasb ihtimallerinin şiir ve kıraat şahitleriyle 
temellendirilmesi de Halîl’in anlam ve bağlam merkezli yaklaşımının Sîbeveyh 
tarafından sistemli bir çerçeveye kavuşturulduğunu göstermektedir.

Kitâbu’l-ayn’dan seçilen “إِِذْْ / إِِذَاَ”, ذُ“وُ - ذَاَت - ذَوَََات”, “حََيْْثُُ”, مُُ“نْْذُُ”, “ما” ve “/ َعََدَا 
 maddeleri aynı tasavvurun bu kez sözlük malzemesi içine yerleşmiş hâlini ”مََا عََدَاَ
ortaya koymaktadır. Halîl, bu maddelerde kelimelerin kök ve anlamlarını kayıt 
altına alırken aynı anda zaman zarflarının cümledeki görevini, izâfe ilişkilerini, 
sıla-haber ayrımını, edat-isim tasnifini, lehçe ile kıyas durumunu ve mana-âmil 
bağını da takip etmektedir. Mesela “ْْإِِذ” ile kurulan birleşik zaman zarfları, “ُذُو 
ذَاَت  /” grubunda harf üzerinde gerçekleşen istisnaî iʿrab, “ُُحََيْْث” maddesinde ث 
harfinin dammeli geldiği “üstün tutulan lehçe”yi kaydetmesi, “ُُمُُنْْذ”nün “ْْإِِذ  ”مِِنْْ 
ile etimolojik bağını göstermesi, “ما”nın nefiy, cezm, zâid ve isim olarak farklı 
işlevlere ayrılması ve “َعََدَا -nın varlığına göre mef’ûl ile câr”ما“ yapısında ”مََا 
mecrûr arasında iʿrab değişimini açıklaması bunun örnekleridir. Böylece lügat 
bilgisi ile nahiv bilgisi, Halîl’in zihninde birbirinden kopuk iki alan değil aynı 
dil sisteminin iç içe geçmiş yönleri olarak görünmektedir.

Bu tablo, bir bütün olarak değerlendirildiğinde Halîl’in nahiv tasavvuru iʿrabı 
yalnızca son eklerin dağılımı şeklinde değil semâya dayalı isnad imkânlarını, 
mana-âmil ilişkisini, zarf-hâl-haber ayrımlarını ve susmakla tamamlanan cümle 
yapılarını birlikte gözeten bütüncül bir dil anlayışı olarak karşımıza çıkmaktadır. 
Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı bu tasavvurun Halîl’in talebesi elinde teorik bir gramer 
inşasına dönüşmüş yüzünü temsil etmektedir. Kitâbu’l-Ayn ise aynı tasavvurun 
sözlük maddeleri arasına serpiştirilmiş fakat bir o kadar da açık ve seçik 
numunelerini sunmaktadır. Böylece Halîl, Basra nahiv ekolünde hem gramer 
tartışmalarının hem de lügat merkezli dil malzemesinin arka planında yer alan 
kurucu zihniyet olarak belirginleşmektedir.



132  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

Sonuç

Bu çalışma, Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî’nin nahiv tasavvurunu, ona nispet 
edilen Kitâbu’l-Cumel fi’n-Nahv’in metinsel sorunlarından kaynaklanan nispet 
tartışmalarını metodolojik bir gerekçe olarak kullanarak ele almamıştır. Bunun 
yerine Halîl’in nahiv anlayışını, nispetleri konusunda ittifak edilen Sîbeveyh’in 
el-Kitâb’ı ve bizzat kendisinin Kitâbu’l-Ayn adlı eserlerindeki somut tezahürler 
üzerinden analiz etmiştir. Elde edilen bulgular, Halîl’in nahivdeki kurucu 
rolünün, sadece bir kural koyucu olmaktan öte anlam ve bağlamı merkeze alan 
derin bir dil felsefesine dayandığını ortaya koymuştur.

Çalışmanın ana bulguları, Halîl’in nahiv tasavvurunun üç temel ilke üzerine 
inşa edildiğini göstermiştir:

1.Anlamın Lafza Önceliği: Halîl, i’râbı belirlemede kelimenin yüzeydeki 
biçimsel konumundan ziyade konuşanın niyetini ve cümledeki anlamsal yükü 
esas almıştır. Sîbeveyh’in el-Kitâb’ında yer alan marife durumdaki ref-nasb 
ihtimali ve çoklu haber durumuna dair açıklamalar, i’râbın lafzî bir âmilden 
değil zihinsel bir takdir ve anlam ilişkisinden doğduğunu ortaya koymaktadır. 
Bu durum, Halîl’in nahvi salt şekilsel bir tasniften çıkarıp dilsel bir muhakeme 
disiplinine dönüştürdüğünü göstermektedir.

2.Esneklik ve İhtimal İlkesi: Halîl’in nahiv anlayışı, aynı sentaktik yapı 
için birden fazla i’râb ihtimalini meşru kabul etmiştir. Özellikle hamletme 
mekanizması üzerinden açıklanan ref ve nasb arasındaki geçişkenlik onun nahiv 
ilmini, tek bir doğruya indirgenemeyen, bağlama ve konuşanın tercihine göre 
değişimi açıklayan dinamik bir sistem olarak gördüğünü teyit etmektedir. Bu 
esneklik, dilin doğal akışının ve zenginliğinin bir tezahürüdür.

3.Sema’nın Kurucu Rolü: Halîl’in nahiv teorisi, semâ’yı, kuralın sonradan 
test edildiği bir veri değil bizzat kuralın kaynağı olarak kabul etmiştir. Bu 
yaklaşım, onun nahiv ilmini dilin gerçek söyleyiş örneklerinden yola çıkarak 
inşa ettiğini ve teorik çıkarımlarını sağlam bir empirik zemine oturttuğunu 
göstermektedir.

Çalışmanın metodolojik tercihi, Halîl’in ilmî mirasını değerlendirmede yeni 
bir perspektif sunmuştur. Fahreddin Kabâve’nin tahkik sonuçları, Kitâbu’l-
Cumel’in Halîl’in ilmî otoritesinin, sonraki nesiller tarafından nasıl kolektif bir 
metne dönüştürüldüğünü gösteren önemli bir vaka çalışması olarak ele alınması 
gerektiğini ortaya koymuştur. Eserin sadece dörtte birlik kısmının Halîl’e 
aidiyetinin kuvvetle muhtemel olması, Halîl’in nahve dair büyük bir teliften 
ziyade özlü ve prensiplere dayalı bir risale bırakmış olabileceği yönündeki 
biyografik verileri desteklemektedir. Bu bağlamda, Halîl’in nahiv tasavvurunun 
tam olarak anlaşılması için gelecekteki çalışmalara şu öneriler sunulabilir:



Ahmet Gür  |  133

•Sistematik Envanter Çalışması: Sîbeveyh’in el-Kitâb’ında Halîl’e 
atfedilen tüm görüşlerin, sadece seçilmiş örnekler üzerinden değil tüm bâblar 
taranarak sistematik bir envanterinin çıkarılması, Halîl’in teorik çerçevesinin 
bütünlüğünü ortaya koyacaktır.

•Kitâbu’l-Ayn’ın Nahivsel Analizi: Kitâbu’l-Ayn’daki kelime türleri, harf-
isim ayrımı ve i’râbla temas eden tüm dilsel tasniflerin, Halîl’in nahiv tasavvuru 
açısından derinlemesine analizi yapılmalıdır.

Sonuç olarak Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî, Arap nahvinin sadece önemli 
bir siması değil aynı zamanda anlam ve bağlamı merkeze alan ve dilin doğal 
kullanımını esas alan felsefi temellerini atan bir alimdir. 



134  |  Halîl b. Ahmed’in Nahiv Tasavvuru

Kaynakça

Askalânî, İbn Hacer. el-Mu’cemü’l-müfehres. thk. el-Meyâdinî. Beyrut: Müessese-
tü’r-risâle, 1998.

Ebû Dâvûd. Sünen. thk. Şuayb el-Arnavût. Beyrut: Dâru’r-risâleti’l-âlemiyye, 2009.
Enbârî, Ebü’l-Berekât Kemâlüddîn. Nüzhetü’l-elibbâ fî tabakâti’l-üdebâ. thk. 

İbrâhîm es-Sâmerraî. Ürdün: Mektebetü’l-menâr, 1985.
Ergin, Mehmet Cevat. Halil b. Ahmed ve el-Cumel fi’n-Nahv’i. Konya: Aybil yayın-

ları, 2019.
Haccâc, Müslim b. el-Künâ ve’l-esmâ. thk. Abdurrahim Muhammed Ahmed el-Kaş-

karî. Medine: el-Câmiatü’l-İslâmiyye, 1984.
Halil b. Ahmed. Kitâbu’l-Cumel fi’n-Nahv. thk. Fahreddin Kabâve. Beyrut: Mües-

sesetü’r-risâle, 1985.
Halîl b. Ahmed. Kitâbü’l- Ayn. thk. Abdulhamid Hindâvî. Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-il-

miyye, 2003.
Hamevî, Yâkût. Mu’cemü’l-udebâ. thk. İhsân Abbâs. Beyrut: Dârü’l-Ğarbi’l-İslâmî, 

1993.
İbn Hallikȃn, Ebu’l-’Abbȃs Şemsuddȋn Ahmed b. Muhammed. Vefeyâtu’l-a’yân ve 

enbâ’u ebnâ’i’z-zamân. thk. İhsȃn ‘Abbȃs. I-VIII Cilt. Beyrut: Dȃru Sȃdir, 
1972.

İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed. Cemheratü Ensâbi’l-Arab. thk. Abdü-
selâm Muhammed Hârûn. Kahire: Dâru’l-maârif, 1962.

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed. es-Sikât. Haydarâbâd: Dâiretu’l-maârifi’l-Os-
maniyye, 1973.

İbnü’l-Mu’tez, Abdullah b. Muhammed. Tabakâtü’ş-şuarâ. thk. Abdüssettâr Ahmed 
Ferrâc. Kahire: Dâru’l-maârif, ts.

İbnü’n-Nedîm. el-Fihrist. thk. İbrâhîm Ramazân. Beyrut: Dâru’l-marife, 1997.
Kılıç, Yakup. “Leksikografik Bir Analiz: İbn Sîde’nin İki Sözlüğünün Renkler Öze-

linde Mukayesesi”. Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12/2 
(Aralık 2025), 140-168.

Safedî, Salâhuddîn Halîl b. Aybek. el-Vâfî bi’l-vefeyât. thk. Ahmed el-Arnavût - 
Türkî Mustafâ. Beyrut: Dâru ihyâi’t-türâs, 2000.

Sellâm, Ebû Ubeyd el-Kâsım b. el-Garîbü’l-musannef. thk. Safvân Adnân Dâvûdî. 
Medine: Mecelletü’l-Câmiati’l-İslâmiyye, 1994.

Sîbeveyhi, Ebû Bişr. el-Kitâb. thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn. Kahire: Mekte-
betü’l-hancî, 1988.

Süyûtî, Celâleddîn. Buğyetü’l-vuât. thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhîm. Lübnan: 
el-Mektebetü’l-Asriyye, ts.



Ahmet Gür  |  135

Tenûhî, Ebü’l-Mahâsin el-Mufaddal b. Muhammed. Tarihü’l-ulemâi’n-nahviyyîn 
mine’l-Basriyyîn ve’l-Kûfiyyîn ve ğayrihim. thk. Abdülfettâh Muhammed el-
Hilv. Kahire: Hecer li’t-tıbâa ve’n-neşr, 1992.

Zübeydî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen. Tabakâtu’n-nahviyyîn ve’l-lugaviyyîn. 
thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrahim. Kahire: Dâru’l-maârif, ts.





137

Bölüm 6

Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi 

Ramazan Özkal1

Özet

Arap dünyasında filolojik çalışmaların ortaya çıkışı, doğrudan Kur’ân-ı Kerîm’in 
yazımının standartlaştırılması ve istinsah faaliyetleriyle bağlantılıdır. İslâm 
fetihleri sonrasında Arapçanın farklı halklarla etkileşim sonucu bozulmaya 
başlaması, Kur’an’ın doğru okunmasını güvence altına alacak dil çalışmalarını 
zorunlu kılmış; böylece ilk nahiv ve sarf faaliyetleri ortaya çıkmıştır. Bu 
çabaların sonucunda Mushaf’a hareke ve noktalama işaretlerinin eklenmesi, 
Arap dilbiliminin kurumsal gelişiminin başlangıç noktasını teşkil etmiştir. Hicrî 
I. yüzyılda Arap dili bağımsız bir disiplin hâline gelmeye başlamış; Ebü’l-Esved 
ed-Düelî’nin Kur’an metnini harekelemesi, Arap gramerinin kurucu adımı 
kabul edilmiştir. Ebü’l-Esved’in ardından İshak b. el-Hadramî, Hârûn b. Mûsâ 
ve İsâ b. Ömer’in katkılarıyla nahiv literatürü genişlemiş; Halîl b. Ahmed el-
Ferâhidî döneminde ise Arap dili çalışmaları ilmî bir disiplin hâline gelmiştir. 
Halîl b. Ahmed’in sözlükbilim alanındaki yenilikleri ve öğrencisi Sîbeveyhi’nin 
nahivde gerçekleştirdiği teorik atılımlar sayesinde Arap grameri sağlam bir 
yapıya kavuşmuştur. İran kökenli bir âlim olan Sîbeveyhi, hocası Halîl’in ilmî 
mirasını el-Kitâb adlı kapsamlı eserde derlemiş; Arap gramerinin ilk sistematik 
ve ansiklopedik metnini ortaya koymuştur. el-Kitâb, farklı hocalardan aktardığı 
rivayetler, bedevî dil kullanımına dair şahitler ve derinlemesine analizleriyle Arap 
dilinin kurucu kaynağı hâline gelmiş; nahiv, sarf, fonetik ve filolojik meseleleri 
bütüncül bir metodolojiyle ele almıştır. Sîbeveyhi’nin eserindeki mesele merkezli 
düzen, sonraki gramer kitaplarından farklı bir yapı ortaya koymuştur. el-Kitâb, 
kurduğu metodolojik çerçeve sayesinde Arap gramerinin mantıksal bir bilim dalı 
olarak şekillenmesine öncülük etmiştir. Eserin etkisi yalnızca dilbilimi değil, 
İslâmî ilimlerin pek çok alanını kapsayan geniş bir literatürde görülmektedir. 
Başlangıçta Basra ekolünün Abbâsî çevrelerinde yeterince takdir görmemesine 
rağmen, sonraki dönemlerde ilmî denge yeniden kurulmuş; Sîbeveyhi’nin el-
Kitâb’ı Arap dil geleneğinin temel referansı olarak kabul edilmiştir. Günümüze 
kadar otoritesini koruyan bu eser, hem gramer teorisi hem de Arap filolojisinin 
kavramsal çerçevesi için vazgeçilmez bir kaynak niteliğindedir.

1	 Dr. Öğretim Üyesi, Muğla Sıtkı Koçman Ünivesitesi İlahiyat Fakültesi, e-Posta: ramazanozkal@
mu.edu.tr. ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-9582-8980.

???



138  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

Giriş

Arapların, tarih boyunca dillerini doğru bir biçimde kullanmaya yönelik 
göstermiş oldukları özen oldukça dikkat çekicidir. Bu bakışın arkasında, 
medeniyet yaşamlarındaki en belirgin özelliklerinin dillerindeki ilerlemelerinin 
etkili olması mümkündür. 

İslam öncesi Arap﻿ yarımadası’nın siyasi özelliklerine baktığımızda ulusal 
birliğin eksikliği ve kabileciliğin baskın olduğu bir yapı gözlemlenmektedir. 
Kabilecilikte her grup, diğerlerine karşı bir üstünlük elde etme çabası 
içine girmiştir; bu yarışlar, kabilelerin övündüğü şiirler aracılığıyla da 
gerçekleştirilmektedir. Cahiliye dönemi, Arap edebiyatı ve özellikle şiiri teşvik 
eden çeşitli olay ve ortamların varlığına sahne olmuş, sanatçılar arasında 
düzenlenen yarışmalarla bu alanın gelişimi desteklenmiştir. Şiirlere atfedilen 
önem, İslam döneminde de devam etmektedir; Hazreti Ömer, bu durumu “Şiir, 
Arapların dîvânıdır”2 ifadesiyle açıklamıştır. Burada kullanılan “dîvân” terimi, 
Arap toplumunun kolektif hafızasını simgeleyen bir kavram olarak öne çıkan bir 
konumdadır. Duyguların en güçlü şekilde ifade ettiği şiirler, Arap kavimlerinin 
kültürlerinin bir parçası haline gelmiş ve toplumsal olarak önemli bir yer 
edinmiştir; Bu şiir eserlerinin, muhtemelen bir bayram ve festival atmosferinde 
ezgisel olarak icra edilme imkânı da bulunabildiğine işaret edilmektedir.3

Dili kullanma becerisinin bu kadar ön planda tutulduğu bir toplumda elbetteki 
dili doğru kullanmanın kuralları olan nahiv kuralları da önemli hale gelmektedir. 
İslam öncesi kendi içerisinde kapalı bir toplum halinde dış etkilerden uzak olan 
toplumun dili, İslam sonrası dönemde dışa dönük hale gelmesi ile birlikte bu dili 
bilmeyen insanlar toplum içerisinde var olmaya başlanmıştı. 

Nahiv﻿ ilminin doğuşunu hazırlayan en önemli etken, yabancı unsurların 
ülkeye girişiyle birlikte yaygınlaşmaya başlayan i’rab hataları (lahn) olmuştur. 
Bu durumda nahiv çalışmalarını doğuran temel sebep, dilin yapısı ve 
kurallarındaki bu bozulma ve i’rab olgusu olmuştur.4 Ayrıca iʻrabda meydana 
gelen bu bozulmalar, nahvin temellendirilmesini zorunlu hale getirmiştir.5 

“Lahn﻿” olarak adlandırılan dilsel hataların yalnızca toplumun seçkin 
tabakasını değil, aynı zamanda geniş halk kitlelerini de etkileyecek şekilde 

2	 İbn Raşîk el-Kayravânî - M. Muhyiddin ʻAbdulhamid, el-’Umde fi Mehasini’ş-Şiʻr ve Adabihi ve 
Naķdihi (Beyrut: Dâru’l-Cil, 1982), I/30.

3	 Soner Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı (Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı, 2002), 14.

4	 Mirza el-Hamis, Mevsuatul-mustalahi’n-Nahviyye mine’n-Neş’eti ilel-İstikar (Darul-Kütubil-
ilmiyye, 2012), 34-41.

5	 Aydın Kudat, “Mütekaddimin Dil Âlimlerinin Kırâata Yaklaşımı ve Sîbeveyhi’nin Konumu”, 
Kur’ân ve Dil İlimleri, (2021), 244.



Ramazan Özkal  |  139

yaygınlaşması, insanların Kur’an’ı yanlış okumalarına yol açarak toplumsal 
düzeyde ortaya çıkan huzursuzluk, dil çalışmalarının başlangıcındaki temel 
motivasyon olarak öne sürülmektedir. Bununla birlikte, İslâm dini, diğer inanç 
sistemlerinden farklı olarak, kutsal metnini “mubîn kelâm” olarak nitelendirerek 
onun dilsel boyutunu ısrarla vurgulamıştır. Bu durum, Arap﻿ dilbiliminin erken 
bir dönemde tesis edilmesine ve İslâm bilim ve kültürü içerisinde kurumsal bir 
konuma sahip olmasına zemin hazırlamıştır.6   

1. Arap Dili Alanında Yapılan İlk Çalışmalar

Araplardaki filolojik olayların kökeni, Kur’ân-ı Kerîm’in istinsahlaştırılması 
ve kitap hâline getirilmesi kapsamında gerçekleşmiştir. Bu süreçle paralel 
olarak Nahiv﻿ ve Sarf alanındaki ilk çalışmalar, Kur’an metninin yazımının 
islah ve standartlaştırma çabalarına bağlı olarak ortaya çıktı. Arap﻿ diline 
yönelik çalışmaların temel amacı, Kur’ân-ı Kerîm’in hatalı okunuşlardan 
korunmasını sağlamaktı. İslâm fetihleri   sonucunda Arap Yarımadasının kendi 
içindeki etkileşimleri ve farklı etnik gruplarla etkileşime girmeleri Arapların 
ana dillerinde bozulmalar (ta’rîb) meydana getirdi. Bu bozulmalar Kur’an 
kıraatlerine de yansımaya başlamıştır. Bu tür dilsel hataların önüne geçmek 
maksadıyla, dil bilimleri ile ilgilenen dilciler, Mushaf nüshalarına irâb ve i’câm 
(noktalama) işaretlerini eklemişlerdir. Bu girişimler, yazının hataya imkân 
vermeyecek şekilde kullanılması ve Arap dilin gramerinin saklandığı yerlerdeki 
olayların başlangıçlarını oluşturmuştur.7

Hicrî 1. yüzyıldan itibaren, İslâm literatürü içerisinde Arap﻿ dili, bağımsız 
bir disiplin olma yolunda hızla ilerleme kaydetmiştir. Nitekim Arap grameri﻿ 
ile yakından ilişkili olan ilk sistematik çalışma, Basra﻿ Valisi Ziyad b. Ebîh’in 
emri ile gerçekleştirilmiştir. Bu çalışma, Ebü’l-Esved ed-Du’elî﻿ (ö. 67/686) 
tarafından, Kur’ân-ı Kerîm’deki kelime sonlarının harekelenmesi şeklinde 
tecessüm etmiştir.8 Ebü’l-Esved ed-Du’elî’nin, Mushaf’ı ilk harekeleyen kişi 
olduğu hususunda literatürde genel bir görüş birliği bulunmaktadır. Ayrıca, onun 
Kur’ân-ı Kerîm’i noktalayan kişi olduğu yönündeki kabul de yaygındır. Kur’an 
metninde kelime sonlarının harekelenmesi girişimi, sadece kıraat hatalarını 
önleme amacı taşımakla kalmamış, aynı zamanda Arap grameri kurallarının 
sistematik bir şekilde belirlenmesine yönelik bir eylem de olmuştur.9 Yani bu 

6	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 18.
7	 Ali Benli, “Sibeveyhi’nin el-Kitâb’ı Çerçevesinde Arap Dilbiliminin Başlangıç Safhası”, Genç 

Akademisyenler İlahiyat Araştırmaları (Sempozyum), (2009), 359.
8	 Tevfik Rüştü Topuzoğlu, “Ebü’l-Esved Ed-Düelî”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul, 1994), 

10/311-313.
9	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 21. 



140  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

bilimin kurucusunun Ebû’l-Esved ed-Du’elî olduğunda kuşku yoktur.10 Ebu’l-
Esved’in mushafa i‘râb işaretlerini yerleştirmesi, dil bilimlerinin gelişiminde 
kritik bir dönüm noktası olarak kabul edilir.

Arap﻿ dili üzerine yapılan ilk çalışmaların, Kur’ân’ın yazımı ve okunması 
etrafında geliştiği anlaşılmaktadır.11 Arap dili kurallarının tespit edilmesi ve 
kodlanması için gerekli olan altyapı bu dönemde hazırlanmış ve çok sayıda 
dilci, Arap dilinin kayıt altına alınması yönünde önemli çabalar sarf etmiştir. Bu 
sürecin başlangıç aşamasında, öncelikle dilde temel esas kabul edilen lehçeler ve 
yaygın kullanım biçimleri, sistematik bir form içerisinde derlenmiştir.12 

Ebûl-Esved’ten sonra İshak b. el-Hadramî (ö. 117/735),  dilde ta’lil yani 
nedensellik fikrini ortaya atmıştır.13 Ebü’l-İshak el-Hadramî, Nahiv﻿ ilminin 
gelişim zincirinde kritik bir konuma sahiptir; zira o, ünlü dilci Halil b. Ahmed 
el-Ferâhidî (ö. 175/791)’nin hocası, dolayısıyla da Sîbeveyhi﻿’nin hocasının 
hocasıdır. el-Hadramî, Nahiv sahasına en önemli katkısını, kıyas metodunun 
sınırlarını belirleyerek, tatbik ederek ve yaygınlaştırarak gerçekleştirmiştir. Bu 
metodolojik çaba sayesinde, kendisinden önce var olan dağınık ve sistemsiz dil 
çalışmalarını belirli bir bilimsel sisteme kavuşturmuştur. Ayrıca, el-Hadramî’nin 
eseri, Arap﻿ dilindeki genel kaideye uygun kullanımlar ile bu kaideden ayrılan 
veya kural dışı kabul edilen şâz kullanımlar arasında keskin bir ayrım yapılmasına 
olanak tanımıştır. Bu ayrım, dilbilimsel normların belirlenmesinde bir dönüm 
noktasını teşkil etmektedir.14 Hârûn b. Mûsa bu kuralları biraz daha geliştirmiş, 
İsâ b. ʻÖmer ise ilk eser ortya koyan kişi olmuştur.15 Daha sonra Arapçanın 
grameri konusunda yapılan çalışmalar, kesilmeden devam etmiş ve sarf bilimini 
de içine alan nahiv bilimi, Halil b. Ahmed zamanına kadar neredeyse teşekkül 
emiş ve bir bilim halini almıştır. Şüphesiz bu konuda en büyük pay el-Halil b. 
Ahmed’e aittir.16 

Hicrî I. asrın ortalarında Basra﻿ merkezli olarak başlatılan Arap﻿ dili çalışmaları, 
hicrî II. asrın ortalarına gelindiğinde belirgin bir olgunluğa ulaşmıştır. Bu 
olgunlaşma sürecinin bir sonucu olarak, Arap dil bilimlerine ait ilk sistematik 

10	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 20.
11	 Benli, “Sibeveyhi’nin el-Kitâb’ı Çerçevesinde Arap Dilbiliminin Başlangıç Safhası”, 359.
12	 Ramazan Kılıç - Mehmet Turan, “Klasik Arap Dil Metodolojisinde Hadislerle İstişhâd: Sîbeveyhi 

Örneği”, Diyanet İlmi Dergi 60/3 (27 Eylül 2024), 957.
13	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 23.
14	 Ramazan Bezci, “Kıraatlerin Sıhhatinde Arapçaya Uygunluk Bağlamında Kırılma Noktaları 

(Sîbeveyh, Kisâî, İbn Cinnî)”, RumeliDE Uluslararası Hakemli Dil ve Edebiyat Araştırmaları 
Dergisi 29 (2022), 677.

15	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 23.
16	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 23.



Ramazan Özkal  |  141

eserler telif edilmeye başlanmıştır. Ancak, bu erken dönemde kaleme alınan 
çalışmaların hiçbiri günümüze intikal etmemiştir.17 

Hicrî II. yüzyılda özellikle Basra﻿’da, başta Arap﻿ dili ve hadis olmak üzere 
pek çok alanda önemli ilmî ilerlemeler kaydedilmiştir. Arap dili çalışmalarının 
sözlükbilim yönü Halîl b. Ahmed tarafından, nahiv alanı ise Amr b. Osman 
Sîbeveyhi﻿’nin (ö. 180/796) öncülüğünde sistemli bir yapıya kavuşmuştur.18

Nahiv﻿ sahasında, yapılan metodolojik çalışmaları bir eserle günümüze 
ulaştıran ilk isim Sîbeveyhi﻿ olmuştur. O, el-Kitâb﻿ adlı eseri ile Basra﻿ dil ekolünün 
temsil ettiği büyük bir dilsel birikimini ve kurallar manzumesini derlemiştir. 
Bu birikim, kendisinden önce yaşamış ve kendisiyle çağdaş olan Yahyâ b. 
Ya’mer, Abdullah b. Ebî İshâk, İsa b. Ömer es-Sekafî﻿ ve bilhassa hocası Halil 
b. Ahmed el-Ferâhidî gibi önde gelen dilcilerin katkılarını içermektedir. Öte 
yandan, Sibeveyh’in hocası Halil b. Ahmed el-Ferâhidî, sözlükbilim alanında 
günümüze intikal eden ilk kapsamlı ve sistematik eserin müellifidir. Her iki 
ismin de dilbilimsel çalışmalarındaki temel hareket noktası ve ana gayesi, Arap﻿ 
dilinin sahip olduğu karmaşık yapının sistematik ve doğal bir  gelişimin sonucu 
olarak kurala dayalı bir yapıya kavuşturulması ve böylece korunması olmuştur.19 
Konuları sistematik hale getirilmiş ilk eser ise Sîbeveyhi’nin eseridir.20 Bin 
varaklık kapsamlı bir çalışma olan el-Kitâb, erişilmesi güç bir doruk noktası 
olarak kabul edilmiş ve kendisinden sonraki dil araştırmalarının yönünü etkili 
bir şekilde belirlemiştir. 175-180/791-796 yılları arasında kaleme alınan bu eser, 
Ebu’l-Esved ed-Düelî ve talebeleriyle başlayan, Sîbeveyhi’ye kadar uzanan üç-
dört kuşaklık dil birikiminin adeta bir özeti niteliğindedir.21

1. Sîbeveyhi’nin Hayatı

1.1. Yaşadığı Dönemdeki İlmi Ortam

Sîbeveyh﻿’in yaşamını sürdürdüğü Hicrî II. asır, Arap﻿ dil çalışmalarının 
kurumsallaşma ve metodolojik olarak zenginleşme bağlamında olağanüstü 
yoğun ve dinamik bir dönemi işaret etmektedir. Bu dönemde birçok dilci, lügat 
yazmak amacıyla Arap çöllerine kapsamlı seyahatler düzenlemiş; bazıları, dilin 
orjinal kullanımını yerinde tespit etmek gayesiyle bedevî kabilelerle uzun yıllar 
boyunca temas etmiştir. Ebû Amr b. el-’Alâ, el-Halîl, Ebû Zeyd, el-Asmaî, 
Yûnus b. Habîb﻿ ve Muerric es-Sedûsî gibi dönemin önde gelen dil âlimleri, ya 

17	 Benli, “Sibeveyhi’nin el-Kitâb’ı Çerçevesinde Arap Dilbiliminin Başlangıç Safhası”, 359.
18	 Kılıç - Turan, “Klasik Arap Dil Metodolojisinde Hadislerle İstişhâd”, 981; Gündüzöz, Sîbeveyh’te 

Kelime Yapısı, 3.
19	 Kılıç - Turan, “Klasik Arap Dil Metodolojisinde Hadislerle İstişhâd”, 957.
20	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 23.
21	 Benli, “Sibeveyhi’nin el-Kitâb’ı Çerçevesinde Arap Dilbiliminin Başlangıç Safhası”, 359.



142  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

doğrudan sahaya inerek ya da şehirlere ulaşan bedevîlerle temas kurarak dil ve 
edebiyata dair zengin materyaller derlemişlerdir. Aynı asırda, Eski Arap şairlerine 
ait şiirlerin sistematik olarak toplanmasına başlanmıştır. Bu dönemin en mühim 
icraatlarından biri de, ilk alfabetik sözlük olarak kabul edilen Kitabu’l-ʻAyn’ın 
Sîbeveyhi﻿’nin hocası el-Halîl b. Ahmed el-Ferâhidî tarafından telif edilmesidir. 
Bu kritik dönem, dilcilerin Kur’ân-ı Kerîm metni üzerine derinlemesine bir 
filolojik faaliyet başlatmasıyla da ayırt edilir. Bu çalışmalar, metnin anlaşılması 
ve korunması amacına hizmet eden, Kur’an’ın farklı dilsel yönlerine odaklanan 
eserlerin ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Bu çalışmaların sonucunda, her 
biri Kur’an’ın farklı bir dilsel yönüne odaklanan Garîbu’l-Kur’ân, Me’ânî’l-
Kur’ân, İ’râbu’l-Kuran v.b eserler ortaya koymuşlardır.22

1.2. İsmi ve Künyesi

Tam adı, Ebû Bişr Sîbeveyhi﻿ Amr b. Osman b. Kanber el Hârisî’dir.23 Benî 
Hâris b. Kâ’b sonra da Âl-i Rebîa b. Ziyâd’ın mevlâsı olan Sîbeveyhi’nin asıl 
adı ‘Amr b.’Osman b. Kanber’dir.24 Sîbeveyhi’nin üç meşhur künyesi vardır. 
Bunlar Ebû’l-Hasen, Ebû’l Huseyn ve Ebû Bişr ki bu en çok bilinen künyesidir.25 
Meşhur olduğu lakabı ise Sîbeveyhi’tir.26 Öyle ki bu lakap isminin ve künyesinin 
önüne geçmiştir.27 Annesinin bu adı anarak onunla raks ettiği söylenmektedir.28

 ‘Sîbeveyh﻿’ sözcüğü ile ilgili farklı görüşler vardır. Kimine göre ََسِِيب “elma” 
ve ِِوََيْْه “koku” anlamından hareketle Farsça bir lakap olan Sîbeveyhi﻿, Arapçada 
elma kokusu anlamına gelmektedir.29 Diğer bir görüşe göre ise güzelliği ve 
temizliğinin çokluğu sebebiyle bu şekilde lakaplandırılmıştır. Üçüncü bir görüşe 
göre ise onun yanakları kırmızı olduğundan elmaya benzetilmiş ve bu lakabı 
almıştır.30 

22	 Ali Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, işleme yöntemi ve koyduğu 
kurallar (Ondokuz Mayıs Üniversitesi, 2003), 22.

23	 Bezci, “Kıraatlerin Sıhhatinde Arapçaya Uygunluk”, 677.
24	 Ebû Gays Muhammed Hayrüddîn b. Mahmûd b. Muhammed b. Alî b. Fâris ed-Dımaşkî ez-Ziriklî, 

el-A’lâm (Beyrut: Daru’l-ilim li’l-Melayin, 2002), V/252; Şemsu’d-Dîn Ahmed b. Muhammed b. 
Ebî Bekr İbn Ḫallikân, Vefayâtu’l-Â‘yân ve Enbâu Ebna’i-z-Zemân (Beyrut: Dâru Ṣâdır, 1968), 
III/463; Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, 2.

25	 Ali Bulut, “Sîbeveyh’in Hayatı ve el-Kitâb’a Yönelik Bazı Eleştiriler”, Doğu Araştırmaları: Doğu 
Dil, Edebiyat, Tarih, Sanat ve Kültür Araştırmaları Dergisi 1 (Ocak 2008), 133; Ebû’t-Tayyib 
‘Abdulvâhid b. Alî Halebî - Muhammed İbrâhîm, Merâtibu’n-nahviyyîn (Beyrut: el-Mektebetu’l-
‘Asriyye, 2009), 73.

26	 Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, 2.
27	 Ebû Gays Muhammed Hayrüddîn b. Mahmûd b. Muhammed b. Alî b. Fâris ed-Dımaşkî ez-Ziriklî, 

el-Aʻlâm (Beyrut: Dâru’l-ʻIlm li’l-Melâyin, 2002), V/81.
28	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 34.
29	 ez-Ziriklî, el-Aʻlâm, V/81; Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 34.
30	 İbn Ḫallikân, Vefayâtu’l-Â‘yân, III/455; Bulut, “Sîbeveyh’in Hayatı ve el-Kitâb’a Yönelik Bazı 

Eleştiriler”, 132.



Ramazan Özkal  |  143

1.3. Doğumu

Orta halli bir İranlı ailenin çocuğu olarak Şiraz’a31 bağlı el-Beyda’da Abbasi 
hilafeti dönemine denk gelen hicri 140/756 yılında32 doğdu. Ailesi tarihçilerin 
dikkatini çekecek bir makam ve mevki sahibi değildir. Tek bilinen babasının 
adının ‘Osmân dedesininkinin ise Kanber olduğudur. Bu isimlerin Arapça 
isimler olması ailenin İslâm’a erken bir dönemde girdiğini düşündürmektedir.33

1.4. Eğitimi

Sîbeveyhi﻿, çocukluk yıllarını, doğduğu Beydâ köyünde geçirmiş ve ilk 
eğitimini de bu çevreden almıştır. Daha çocukken ailesi ile birlikte Şiraz kentinin 
bir şehri olan Beyda’dan ayrılmış, hadis ve fıkıh alanlarında eğitim almak için 
dönemin önemli ilim merkezlerinden biri olan Basra﻿’ya yerleşmiştir. Orada 
hadis, kıraat ve fıkıh dersleri almıştır. Hadis derslerini meşhur hadisçi ve iyi bir 
dilci olan Hammad b. Seleme (ö. 167/784)’den almıştır. 34 Bir hadis okuyuşu 
sırasında bir kelimeyi yanlış telaffuz ettiği için büyük bir utanç ve üzüntü duyan 
Sîbeveyhi, bu olayın etkisiyle önce nahiv öğrenmeye karar vermiştir. Elindeki 
kalemi kırarak böyle bir hatayı tekrar etmemeye azmetmiş, ardından Halîl b. 
Ahmed el-Ferâhîdî’nin ilim halkasına katılarak ondan dil ilimlerini tahsil etmeye 
başlamıştır.35

Arap﻿ dili ve edebiyatı alanında döneminin en büyük otoritesi olan el-
Halîl b. Ahmed el-Ferâhidî’den yaklaşık on beş yıl boyunca Arapça okumuş, 
lügat dersleri almış ve gramer kurallarıyla ilgili pek çok konu hakkında onun 
görüşlerini benimsemiştir.36

Sîbeveyhi﻿, genç yaşına rağmen sergilediği üstün zekâsı ve derin bilgisi 
sayesinde dikkatleri üzerine çekmeyi başarmıştır. Nitekim hocası Halîl b. Ahmed 
el-Ferâhidî’nin (ö. 175/791) vefatının ardından, Sîbeveyhi, Arap﻿ dili ve grameri 
alanında döneminin en yetkin ve otoriter âlimi olarak kabul edilmiştir.37

31	 Şiraz İran’ın güneyinde geniş bir bölgenin adıdır. Batıda Arrecân güneyde Sirâf ve denizle doğuda 
ise Kirmânla sınırları çizilir. Yakut el-Hamevî, Mu’cemu’l-Buldân (Beyrut: Dâru Sâdir, 1977), 
III/845.

32	 Nihad M. Çetin, “Sîbeveyhi”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37/130-
134; Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 36.

33	  Ebubekir b. Ahmed b. Muhammed b.Ömer b. Ḳâdî İbn Kesîr, el-Bidaye ve’n-Nihâye fi’t-Târîh 
(Beyrut: Mektebetu’l-Ma’arif, ts.), X/186.

34	 Ebu’l-Berekat Kemâluddîn İbnu’l-Enbarî, Nuzhetu’l-Elibba fi Tabakâti’l-Udeba, thk. İbrahim es-
Samuray (Ürdün: Mektebetu’l-Menar, 1985), 61.

35	 Bulut, “Sîbeveyh’in Hayatı ve el-Kitâb’a Yönelik Bazı Eleştiriler”, 133.
36	 Zafer Kızıklı, “Sîbeveyhî’nin el-Kitab’ında Belâgat Biliminin Temelleri”, Nüsha: Şarkiyat 

Araştırmaları Dergisi VI/23 (2006), 50.
37	 Seyit Yıldırım, “Sîbeveyh’in el-Kitâb Adlı Eserinin Ulûmü’l-Kur’an Açısından İncelenmesi”, The 

Journal of Academic Social Science Studies 101 (2024), 140.



144  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

1.1.	 Hocaları 

Sîbeveyhi﻿, Arap﻿ Gramerini, döneminin önde gelen ve en yetkin âlimlerinden 
tahsil etmiştir. Eserinin içeriğinde yer alan bilgiler, birebir ders alma yoluyla 
elde edilen veriler ile rivayet zincirleriyle aktarılan malzemeler olmak üzere iki 
farklı kaynaktan oluşmaktadır. Bu farklı aktarım metodolojisi, bizzat el-Kitâb﻿’ın 
içerisinde açıkça gözlemlenmektedir. Ders aldığı en önemli âlimler şunlardır:

1. el-Halil b. Ahmed el-Ferâhîdî el-Basrî (ö. 175/298)

Sîbeveyhi﻿, Arap﻿ dili sahasında döneminin en yetkin ve meşhur âlimlerinin 
öğrencisi olmuştur. Bu hoca çevresinin en önde geleni ve en etkilisi, şüphesiz 
Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî idi. Halîl b. Ahmed, Arap bilimleri tarihinde pek 
çok ilmin teşekkülüne ve Arapçanın sistematikleşmesine büyük katkıları olan 
kurucu bir figürdür. Bu nedenle, kendisi Arap dili bilimleri sahasında alanın en 
önemli temsilcilerinden biri olarak kabul edilmektedir.38 

Halîl b. Ahmed el-Ferâhidî, Basra﻿ dilbilim ekolüne mensup olmakla 
birlikte, sadece bu ekolün değil, tüm İslâm bilim tarihinin yetiştirdiği müstesna 
dilbilimcilerden biri olarak kabul edilmektedir. Çok yönlü bir âlim olan Halîl b. 
Ahmed, gramer ve sözlük çalışmalarından daha çok, Arap﻿ şiirinde aruz vezin 
sistemini kuran ilk kişi olarak tanınmıştır. Onun kaleme aldığı Kitâbü’l-̒̒Ayn ise, 
Arap sözlükbiliminde hem biçim hem içerik bakımından özgün ve kaynak bir 
eser olarak kabul edilir. Bu eser, aynı zamanda dünya sözlükbilimi tarihinde 
de Hicrî II. yüzyıl gibi oldukça erken bir dönemin seçkin bir ilmî ürünü olarak 
değerlendirilmektedir.39

Sîbeveyhi﻿, Halîl b. Ahmed’den ayrılmadan sürekli yanında bulunuyor ve her 
fırsatta kendisinden bir şeyler öğrenmeye çalışıyordu.40 Sîbeveyhi, el-Kitâb﻿’ı 
onun ilmini ihya etmek için kaleme almıştır. Sîbeveyhi’yi ençok etkileyen hocası 
Halil b. Ahmed Sîbeveyhi’i karşısında görünce “merhaba usanmaz ziyaretçi” 
diyerek takılır, bu şakayı da yalnız ona yapardı.41

2. Yûnus b. Habib (ö.183/806)

Tam adı Ebû ‘Abdirrahmân Yûnus b. Habîb﻿ ed-Dabbî el-Basrî en- Nahvî (ö. 
182/798)dir. Hammad b. Seleme’nin öğrencilerindendir. Yûnus b. Habib, Arap﻿ 
dili âlimlerinden ve yedi kırâat imamından biri olan Ebû ‘Amr b. ‘Alâ’dan; lügat, 

38	 Ebü’l-Abbâs Abdullāh b. Muhammed İbnü’l-Mutez - Abdüs-Settar Ahmed, Tabakatu’ş- Şuara 
(Kahire: Dâru’l-Meʻârif, 1976), II/99.

39	 Tevfik Rüştü Topuzoğlu, “Halil b. Ahmed”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1997), XV/309.

40	 İbnü’l-Mutez - Ahmed, Tabakatu’ş- Şuara, II/99.
41	 Nihad M. Çetin, Eski Arap Şiiri (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınları Şarkiyat Enst., 1973), 29; 

Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, 4.



Ramazan Özkal  |  145

nahiv, kırâat, eyyâmu’l-̒̒Arab, nadir kelimeler, şiir, şiir rivayeti ve şiir tenkidi 
gibi alanlarda dersler almıştır. Yûnus b. Habîb, Me’âni’l-Kur’ân, en-Nevâdiru’l-
kebîr, en-Nevâdiru’s-sağîrr, el-Luğât, el-Emsâl gibi eserler kaleme almıştır.42

3. Ebû Seleme Hammâd b. Seleme b. Dînâr el-Basrî el-Hırakî (ö. 167/784)

Basra﻿ müftüsü olan ve hadis dersleri veren Hammâd b. Seleme, Sîbeveyhi﻿’nin 
ilk hocasıdır. Ebû Seleme, Basra dil âlimlerinin yetişmesinde önemli bir isim 
olduğu gibi aynı zamanda Hadis imamı olarak da tanınır. Rivayete göre Halîl 
b. Ahmed’in de ondan bazı rivayetleri bulunmaktadır. Hammâd, Sîbeveyhi’nin 
nahiv ilmine yönelmesinde belirleyici bir rol oynamıştır.43 

4. ‘Îsâ b. Ömer es-Sekafi el-Basrî (ö. 149/765)

 Basra﻿’nın nahivcilerindendir. Kitabu’l-Câmiʻ, Kitabu’l-Mukmel adlı eserleri 
vardır.44

5. Ebû’l-Hattâb ‘Abdulhamîd b. ‘Abdilmecîd el-Ahfeş el-Ekber (ö. 177/793) 

Lakabı Eba’l-Hattab’tır. Sîbeveyhi﻿ kendisinden çok az ders almıştır.45 
Ahfeş’in Arap﻿ diline yaptığı en önemli katkılardan biri, bedevî kabileler arasında 
dolaşarak lehçeleri yerinde incelemesi ve kapsamlı dil derlemeleri yapmasıdır.46

1.6. Öğrencileri

Birçok dilbilimci âlim Sîbeveyhi﻿’nin ilmî birikiminden istifade etmiştir. 
Bununla birlikte bu dilbilimcilerin bazıları ondan doğrudan faydalanmış, bazıları 
ise el-Kitâb﻿ eserinden faydalanmışlardır.

1. Ebû’l-Hasen Saîd b. Mes’ade el-Mucâşiî el-Belhî el-Ahfeş el-Evsat (ö. 
215/830)

el-Ahfeş’in, el-Halîl hariç, Sîbeveyhi﻿’nin ders aldığı bütün hocalardan ders 
aldığı söylenir. Sîbeveyhi’den daha yaşlı olmasına rağmen ona öğrenci olmuştur. 
Sîbeveyhi’den önce el-Halîl ile arkadaşlık yapmıştır.47

42	 Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, 4.
43	 İbnu’l-Enbarî, Nuzhetu’l-Elibba fi Tabakâti’l-Udeba, I/17; Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele 

aldığı bazı nahiv konuları, 4.
44	 İbnu’n-Nedîm, el-Fihrist (Beyrut: Daru’l-Ma’rife, 1978), 63; Metin Yanarateş, Sibeveyh’in Bedel 

İsm-i Fail Mastar ve Sıfat-ı Müşebbehе Konularını İşleme Yöntemi (Samsun: Ondokuz Mayıs 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, 2000), 4.

45	 Ebu Bekr el-Hasan, Tabakâtü’n-Nahviyyîn ve’l-Luğaviyyîn, thk. M. Ebu’l-Fazl İbrahim (Kahire: 
Daru’l- Meârif, 1973), 48-49; Yanarateş, Sibeveyh’in Bedel İsm-i Fail Mastar ve Sıfat-ı Müşebbehе 
Konularını İşleme Yöntemi, 5.

46	 İnci Koçak, “Ahfeş el-Ekber”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 1/525.
47	 el-Hasan, Tabakâtü’n-Nahviyyîn ve’l-Luğaviyyîn, 73; Yanarateş, Sibeveyh’in Bedel İsm-i Fail 

Mastar ve Sıfat-ı Müşebbehе Konularını İşleme Yöntemi, 5; Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele 
aldığı bazı nahiv konuları, 20.



146  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

2. Alî Kuṭrub Ebû ʻAli Muhammed b. el-Müstenîr (ö. 206/821)

“Kutrub﻿”, geceleri uyumayan ve sürekli uçan bir kuş türünün adıdır. 
Sîbeveyhi﻿, derse diğer öğrencilerden her zaman daha erken geldiği için öğrencisi 
Muhammed’e bu lakabı takmıştır.48

3. en-Nâşî (ö.293/909)

Hem Sibeveyh’ten hem de el-Ahfeş’ten ders almıştır. Nahivle alakalı bir 
kitap yazmaya başlamış ancak bu eserini tamamlayamadan vefat etmiştir.49

1.7. Zenburiyye olayı

Sîbeveyhi﻿, hocası Halîl b. Ahmed’in (ö. 175/791) vefatını takiben Bağdat’a 
davet edilmiş ve burada Kûfe nahiv ekolünün lideri ve o dönemde Hârûnürreşîd’in 
saray hocası olan el-Kisâî﻿ ile meşhur bir ilmî münazaraya girişmiştir. Vezir 
Yahyâ b. Hâlid el-Bermekî’nin huzurunda gerçekleşen münazara başlamadan 
önce, Sîbeveyhi, Kûfe ekolünün önde gelen temsilcileri olan Yahyâ b. Ziyâd 
el-Ferrâ, Muhammed b. Sa’dân, Hişâm b. Muâviye ve Ali b. Mübârek el-Ahmer 
tarafından yöneltilen bir dizi ön soruyu yanıtlamak durumunda kalmıştır. Asıl 
münazarada ise el-Kisâî, Sîbeveyhi’ye “el-Mes’eletü’z-Zünbûriyye” olarak 
bilinen, Arap﻿ atasözündeki spesifik bir cümlenin i’râbını sormuştur. Sîbeveyhi’nin 
pozisyonunu desteklemek amacıyla çok sayıda ayeti şahit olarak zikretmesine 
rağmen, münazaranın sonucu tartışmalı olmuştur. Görüş ayrılığına düşülen bu 
meselede hakemlik yapmak üzere çağrılan bedevîler, Sîbeveyhi’nin görüşlerini 
yanlış buldular. Bu durum ve el-Kisâî’nin (Halife Emîn ve Me’mûn’un hocası 
olması dolayısıyla) itibarını koruma gayreti nedeniyle münazaranın önceden 
ayarlandığı yönünde güçlü şüpheler bulunmasını düşündürmüştür. Nihayetinde, 
Sîbeveyhi mağlup ilan edilmiştir. Bu haksız kararı vicdanen kabul edemeyen 
el-Kisâî, bir telâfi mahiyetinde Yahyâ el-Bermekî’den Sîbeveyhi’ye 10.000 
dirhem verilmesini talep etmiştir. İki büyük otoritenin meseledeki ifadeyi farklı 
yorumlaması; Dayandıkları lehçelerin farklılığına ve Sîbeveyhi’nin dilindeki 
tutukluk ve alışık olmadığı bir muhitte bulunmasının psikolojik etkisine 
dayandırılmıştır. Derin bir üzüntü ve hayal kırıklığı içinde Bağdat’tan Basra﻿’ya 
dönememiş ve öğrencisi ve arkadaşı Ahfeş’e durumu aktarmıştır. Kendisiyle 
vedalaşarak Fars, Ahvaz veya Şîraz bölgelerinden birine gitmiştir. Bu bölgede 
yaşadığı ağır üzüntüye bağlı olarak mide hastalığına yakalanmıştır. 50

48	 Bulut, “Sîbeveyh’in Hayatı ve el-Kitâb’a Yönelik Bazı Eleştiriler”, 136.
49	 İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-’A’yân (Beyrut: Daru’s-Sadr, 1977), 3/263; Yanarateş, Sibeveyh’in Bedel 

İsm-i Fail Mastar ve Sıfat-ı Müşebbehе Konularını İşleme Yöntemi, 5.
50	 Bu konuda daha geniş bilgi için Bkz. İsa Hızıroğlu, “Arap Dili ve Tarihi Bağlamında Zenbûriyye 

Tartışması”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 54 (30 Haziran 2023), 327-
344.



Ramazan Özkal  |  147

1.8. Ölümü

Sîbeveyhi﻿, Kûfe dil ekolünün lideri konumundaki el-Kisâî﻿ ile girdiği 
ve tarihe ez-Zunbûriyye meselesi olarak geçen ilmî münazaranın ardından 
Bağdat’tan ayrılmak zorunda kalmış ve Basra﻿’ya dönmeyi göze alamamıştır. Bu 
süreçte Sîbeveyhi, Nahiv﻿ âlimlerine ve dil çalışmalarına değer veren bir devlet 
adamının himayesini sağlamak amacıyla araştırmalar yapmıştır. Kendisine, 
böyle bir himayedarlığın Horasan﻿ Valisi Talha b. Tâhir (ö. 213/828) tarafından 
sağlanabileceği bilgisi verilmiştir. Bu bilgi üzerine Sîbeveyhi, Talha b. Tâhir’in 
hizmetine girmek ve bilimsel çalışmalarını sürdürmek üzere Horasan’a doğru 
yola çıkmıştır.51

Sîbeveyhi﻿’nin vefat ettiği yer ve zaman hususunda literatürde farklı 
rivayetler mevcuttur. Bu rivayetler arasında, Basra﻿ dilbilimcilerinin ilmine vâkıf 
olan ve İran﻿’da uzun yıllar ikamet eden İbn Dureyd’in (ö. 321/933) görüşü 
öne çıkmaktadır. İbn Dureyd, Sîbeveyhi’nin Şîraz’da vefat ettiğini ve kabrinin 
konumunun bilindiğini açıkça belirtmektedir.52 Sîbevbeyh’in kırklı yaşlarda 
180/796’da veya biraz sonra öldüğü görüşü en kabul edilen görüştür.53

2. Sîbeveyhi’nin el-Kitâb’ı

Biyografik kaynaklarımız nahiv alanında ilk eser veren şahsiyetleri İsa b. 
Ömer es-Sekafi (149/766) ve Ebû Amr b. el-ʻAlâ (154/771) olarak zikretse de bu 
iki dilcinin eserleri günümüze ulaşmamıştır.54 Sîbeveyhi﻿’nin kaleme aldığı el-
Kitâb﻿ adlı eser, Arap﻿ dili grameri sahasında telif edilen ilk çalışma olmamasına 
rağmen, günümüze bütün olarak intikal eden ve kayıt altına alınmış ilk eser 
olarak kabul görmektedir.55 

Sîbeveyhi﻿’nin el-Kitâb﻿’ı tam olarak hangi yıllar arasında yazdığı kesin olarak 
bilinmemekle birlikte, genel kanaate göre eserin bir kısmını hocası Halîl b. Ahmed 
el-Ferâhîdî’nin (ö. 175/791) vefatından önce, kalan kısmını ise onun vefatından 
sonra kaleme aldığı tahmin edilmektedir. Halîl b. Ahmed’in 175/791’de, 
Sîbeveyhi’nin ise 180/796’da vefat ettiği göz önünde bulundurulduğunda, el-
Kitâb’ın 175-180/791-796 yılları arasında telif edildiği anlaşılmaktadır. Bu 

51	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 38.
52	 İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-’A’yân, III/363; Ahmed b. Mustafâ Taşköprizâde, Miftâhu’s-seʿâde 

(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İmiyye, 1985), I/133.
53	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 39; Çetin, “Sîbeveyhi”, 37/580; Yıldırım, “Sîbeveyh’in el-

Kitâb Adlı Eserinin Ulûmü’l-Kur’an Açısından İncelenmesi”, 140.
54	 Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, 2.
55	 İbnu’l-Enbarî, Nuzhetu’l-Elibba fi Tabakâti’l-Udeba, 108; Muhammed Şehit Hakçıoğlu, Ebu 

Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna Getirdiği Eleştiriler (Van: Van Yüzüncü Yıl 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı Arap Dili ve Belağatı 
Bilim Dalı, 2018), 8. 



148  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

tarihler, Sîbeveyhi’nin otuzlu yaşlarının sonları ile kırklı yaşlarının başına denk 
gelmektedir. Eserdeki bazı nakiller, Sîbeveyhi’nin yazım sürecinde, önceki 
dönemlerde Halîl b. Ahmed ve diğer hocalarının derslerinden aldığı notlardan 
yararlandığını göstermektedir.56 Sîbeveyhi tarafından kaleme alınan el-Kitâb 
sadece sarf ve gramer konularını içeren bir eser değil aynı zamanda “fıkhu’l-
luga”, “fonetik”, “Kur’ân kırâati” ve “belâgat” bilimlerini de kapsayan eşsiz 
bir kaynak konumundadır.57 el-Kitâb’ın yazıldığı dönemden itibaren ilim ehli 
arasında bilindiği anlaşılmaktadır.58 el-Kitâb’ın önemini yitirmeyecek bilimsel 
bir değeri vardır. Bu sebeple de büyük önemi haizdir.

2.1. Sîbeveyhi’nin Eserinde Konu Tertibi 

Sîbeveyh﻿, el-Kitâb﻿ adlı eserindeki konuları genellikle iki ila üç temel 
kısma ayırarak işlemiştir. Eserin ana gövdesini oluşturan birinci kısım, Nahiv﻿ 
yani cümle yapısı ve kelimelerin cümle içindeki işlevleriyle ilgili kurallara 
ayrılmıştır. İkinci kısım Sarf yani kelime türetme ve biçim bilgisi konularını 
kapsamaktadır. Bu iki ana bölümden sonra gelen geri kalan kısım ise sesbilgisini 
inceleyen konulara tahsis edilmiştir.59 Sibeveyh’in kitabı bir nahiv kitabı olarak 
kabul edilir, fakat o, kitabında bu disiplinin yanında sarf ve kelime yapısına bağlı 
ses bilgisi ve hatta yer yer belagat, şiir sanatı, tecvîd bilgisi gibi dil alanlarına 
da yer verir. Hiç kuşkusuz onun kitabında işlediği konular öncelikle temel nahiv 
ve sarf olmak üzere iki dil alanına aittir. Bu iki dil alanı Arap﻿ dilindeki on ikili 
klasik bilimler ayrıştırmasının en temel iki alanı kabul edilir.60 

Ancak ele aldığı konulara yaklaşımı ve bu konuları kendi içinde düzenleme 
biçimi bakımından, Sîbeveyhi﻿ diğer müelliflerden belirgin şekilde ayrılmaktadır.61 
Sîbeveyh﻿’in eserindeki konuların belirli prensiplere dayalı olarak sistematik bir 
şekilde tertip edilip edilmediği hususunda iki farklı görüş ön plana çıkmıştır. 
Bu tartışmanın temel nedeni, Sîbeveyh’in aslî ya da tâlî nitelikte olmasına 
bakılmaksızın her bir meseleyi ayrı bir bâb olarak ele almasıdır. Konular 
arasındaki ilişkiyi de daha çok tekil meseleler bağlamında değerlendirmiştir. 
Bu yaklaşımının bir sonucu olarak, aynı ana konuya ait çok sayıda mesele, 

56	 Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna Getirdiği Eleştiriler, 8.
57	 Ebû Bişr Sîbeveyh, el-Kitab, thk. Abdüsselam Harun (Kahire: Mektebetü Hancı, 1998); Kızıklı, 

“Sîbeveyhî’nin ‘El-Kitab’ında Belâgat Biliminin Temelleri”, 50; Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin 
Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna Getirdiği Eleştiriler, 8; Mehmet Şirin Çıkar, Nahivciler İle 
Mantıkçılar Arasındaki Tartışmalar (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 27.

58	 Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna Getirdiği Eleştiriler, 8.
59	 Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, 69.
60	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 28.
61	 İbrahim Güngör, “Sîbeveyhi’nin el-Kitâb Adlı Eserinde Konu Tertibi ve ‘Âmilin Etkisi”, Genç 

Mütefekkirler Dergisi III/2 (2022), 446-447.



Ramazan Özkal  |  149

eserde ardışık bir düzen yerine, muhtelif konular arasında dağınık bir şekilde 
incelenmiştir.62

el-Kitâb﻿, “bâb” adı verilen başlıklar vermiştir.63 el-Kitâb’daki “Bu konu 
kitabın başında işlenmişti”64 veya “Bu konu kitabın sonraki bölümlerinde 
incelenecektir”65 gibi ifadelerden Sîbeveyhi﻿’nin eserini kaleme alırken belirli bir 
genel plana göre hareket ettiği anlaşılmaktadır; eserin şekil ve içerik özellikleri 
de bunu doğrulamaktadır. Ayrıca Said b. Mesʻade (ö. 215/830)’nin “Sîbeveyhi, 
kitabından bazı bölümleri yazdıktan sonra bana gösterirdi”66 şeklindeki sözü, 
Sîbeveyhi’nin el-Kitâb’ı kaleme alırken, eserinde ele aldığı konularla ilgili 
olarak başkalarının görüşlerinden de yararlandığı görülmektedir. Onun eseri 
Ebu’l-Esved ed-Düelî’den Sîbeveyhi’ye kadar süregelen çalışmaların bir araya 
getirilip özetlenmiş halidir.67 

2.2. Kitabın Yöntemi

Sîbeveyh﻿’in eseri el-Kitâb﻿, Nahiv﻿ sahasında günümüze intikal eden en 
kapsamlı ve ilk anıtsal çalışmalardan biri olmasına rağmen, telif edildiği 
dönemin okuyucusunun kolaylıkla kavrayabileceği bir metodolojiye sahiptir. 
O dönemde (Hicrî II. asır) kaleme alınan bilimsel eserler, büyük ölçüde ilmî 
meclislerde ortaya konan tartışmalı meseleler üzerine bina edilmişti. Bu eserler, 
söz konusu ihtilaflı konuları yine ilmî bir üslupla ele alarak, elde edilen bilgiyi 
ve tartışmaları sonraki nesillere aktarma gayesiyle oluşturulmuştur. el-Kitâb’ın 
yapısı da bu yerleşik bilgi aktarım geleneğiyle uyum içindedir.68 

Sîbeveyh﻿, nahiv ve sarf ilimlerine dair o döneme kadar dağınık halde bulunan 
bilgileri, meşhur eseri el-Kitâb﻿’ta derleyip düzenleyerek bir araya getirmiştir. el-
Kitâb’ta ilk dilcilere atfen aktarılan görüşler, Sîbeveyh’ten önce de nahiv ve sarf 
ilimlerinde önemli ölçüde ilerleme kaydedildiğini ve birçok teknik terimin zaten 
kullanımda olduğunu açıkça göstermektedir. Bu durumun en bariz kanıtı olarak, 
eserin henüz başlangıcında nasb, ref, cerr gibi i’râb alâmetlerinden ve fetha, 
damme, kesra gibi ses/hareke terimlerinden detaylı bir şekilde bahsedilmesi 

62	 Güngör, “Sîbeveyhi’nin el-Kitâb Adlı Eserinde Konu Tertibi ve ‘Âmilin Etkisi”, 441.
63	 Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, 281-282.
64	 Sîbeveyh, el-Kitab, I/83; Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna 

Getirdiği Eleştiriler, 8.
65	 Sîbeveyh, el-Kitab, III/159.
66	 Ebu Tayyib Abdulvahid el-Luğavi, Meratibu’n-nahviyyin, thk. Ebu’l-Fadl İbrahim Muhammed 

(Beyrut: el-Mektebetu’l-Asriyye, 2009), 69.
67	 Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna Getirdiği Eleştiriler, 8-9.
68	 Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna Getirdiği Eleştiriler, 9.



150  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

gösterilebilir. Bu, dilbilimsel terminolojinin Sîbeveyh’ten önce de yerleşmiş 
olduğunu teyit etmektedir.69 

Sîbeveyh﻿, eseri aracılığıyla kendisinden sonraki nesillere yalnızca Arap﻿ 
dilinin gramer kurallarını aktarmakla kalmamış, aynı zamanda ifade inceliklerini 
(belâgatı) ve muhtelif tarzlarını da analitik bir biçimde sunmuştur. Bu durum, el-
Kitâb﻿’ın sadece bir normatif gramer kitabı değil, aynı zamanda Arap edebiyatının 
ve dil kullanımının zenginliğini ve çeşitliliğini yansıtan kapsamlı bir kaynak 
olduğunu göstermektedir.70  

el-Kitâb﻿ adlı eserin, yaklaşık on iki asır öncesine ait olması nedeniyle, 
kullandığı dil ve üslup, günümüz gramer kitaplarının dilinden doğal olarak 
önemli ölçüde farklılık göstermektedir. Bununla birlikte, eserin bazı çevrelerce 
ileri sürüldüğü gibi kapalı, anlaşılmaz veya erişilmez bir niteliğe sahip 
olduğu görüşü tartışmalıdır. Aksine, eser üzerinde dikkatli ve titiz bir çalışma 
yürütüldüğünde, eserin kendine has üslubuna kolayca adapte olmak ve içeriğini 
kavramak mümkündür.71

Bu temel tespitlerden sonra Sibeveyh’in meşhur eseri el-Kitâb﻿’ında takip 
ettiği yöntemi şu şekilde özetlemek mümkün olacaktır kanaatindeyiz; 

1- Abdulkadir el-Bağdadi (ö. 1093/1682), Sîbeveyh﻿’in üslubunu 
değerlendirirken, el-Kitâb﻿’ın Arap﻿ dilinin otantik kullanımı, konuşma 
biçimleri ve edebî sanatlar üzerine bina edildiği rivayetini aktarmaktadır: 
“Sîbeveyhi﻿ kitabını Arapların diline, konuşmalarına ve edebi sanatlarına 
dayanarak yazmıştır. Bazı yerlerini açık, bazı yerlerini ise kapalı bırakmıştır. 
Bunun gerekçesi, el-Kitâb üzerine zihnî çaba sarf edenlerin ayrıcalıklı bir 
konuma sahip olması içindir. Sîbeveyh’ten sonraki dönemlerde, eserin kapalı 
ifadelerinin açıklanmasına ihtiyaç duyulmuştur. Ancak el-Kitâb’ın telif edildiği 
dönemin insanları bu tür ifadelere alışkın idi” ifadesini kullanmıştır.72 Bu 
alıntı, Sîbeveyh’in metodolojisinin, kendisinden sonraki dönemlerde açıklanma 
gerekliliği doğurduğunu, yani dönemler arası dilsel ve kültürel bilgi farkının 
eserin anlaşılabilirliğini etkilediğini ortaya koymaktadır.

2- Sîbeveyh﻿, anıtsal eseri el-Kitâb﻿’ta cümleyi soyut bir biçimde değil, aksine 
kapsamlı bir perspektifle ele almıştır. Bu yaklaşım, konuşmacının kastettiği 
anlamları ve sözün üretildiği bağlamı dikkate alarak dilin derinlemesine 
incelenmesini içermektedir. Sîbeveyh, dili dış dünyayla olan ilişkilerinden 

69	 Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, 281-282.
70	 Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, 281-282.
71	 Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, 283.
72	 Abdulkahir b. Ömer el-Bağdadi, Hizanetu’l-Edeb ve Lubbu Lubabi Lisani’l-ʻArab (Beyrut: Daru’s-

Sadr, ts.), I/179; Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna Getirdiği 
Eleştiriler, 9.



Ramazan Özkal  |  151

soyutlanmış statik bir yapı olarak görmemiştir. Aksine, o, konuşmacıların 
koşullarını ve iletişimsel niyetlerini), sözün üretildiği pragmatik bağlamı göz 
önünde bulundurarak dili canlı ve etkileşimli bir olgu olarak analiz etmiştir.73

 3- Sîbeveyh﻿, inceleme konusu olan Arap﻿ dil malzemesini yalnızca aktarmak 
ile yetinmemiş; onu bir ham madde olarak ele alarak işlemiş ve analitik bir 
tahlile tabi tutmuştur. Sîbeveyh, verdiği örnekleri ve dil kullanımlarını; güzel-
çirkin, yaygın-nâdir, doğru-yanlış gibi normatif ve kural koyucu ifadelerle 
değerlendirmeye tabi tutmuştur. Bu yaklaşım, onun sadece dil verilerini cem’ 
etmekle kalmadığını, aynı zamanda kendi bilimsel bilgisi ve yorumlarıyla bu 
ham maddeyi yoğurduğunu ve sistematikleştirdiğini açıkça göstermektedir.74 

4- Sîbeveyh﻿ eserini kaleme alırken, muhatap aldığı toplumun ilmî seviyesini, 
konulara yaklaşım biçimini ve dönemin ilim meclislerindeki tartışmalarda ön 
plana çıkan ana meseleleri göz önünde bulundurmuştur. Bu bağlamsal yaklaşım 
çerçevesinde, yazar aynı zamanda söz konusu tartışmalarda yaygın olarak 
kullanılan metodu, dilbilimsel terminolojiyi ve kavramsal çerçeveyi de dikkate 
almıştır. Bu durum, eserin sadece dil kurallarını aktaran bir metin değil, aynı 
zamanda döneminin ilmî atmosferinin ve pedagojik gereksinimlerinin bir ürünü 
olduğunu göstermektedir.75

5- Sîbeveyh﻿’in yaşadığı dönemde, modern akademik yazıma ait haşiye ve 
atıf kullanma geleneği henüz teşekkül etmediği için, Sîbeveyh metodolojik 
bir tercihle hareket etmiştir. Bu tercih neticesinde, konuyla kısmen bağlantılı 
olmasına rağmen, muhatabın zihninde birtakım soru işaretleri bırakma 
potansiyeli taşıyan tüm ikincil meseleleri dahi, eserin ana metni içerisinde ele 
alıp incelemiştir. Bu yaklaşım, el-Kitâb﻿’ın hacmini artıran, ancak aynı zamanda 
eserin konusal bütünlüğünü ve okuyucuya yönelik kapsayıcılığını sağlayan bir 
erken dönem telif geleneğinin yansımasıdır.76

6- Sîbeveyh﻿ eserini birtakım teorik temellere dayandırarak kaleme almıştır. 
Bu yaklaşımın bir uzantısı olarak Sîbeveyh, eserde incelediği dilsel yapıları 
belirli lafızlarla ilişkilendirerek anmış ve böylece dil malzemesini sistematik 
bir şekilde değerlendirme imkânı bulmuştur. Sîbeveyh, her zaman açık ve uzun 

73	 Rewida Rabie İbrahim Aboueid, Arap Dilinde Örtülü Anlam  (Mutedammenetu’l-Kavl)  Sîbeveyhi’n 
El-Kitâb Örneği (Kastamonu: Kastamonu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam 
Bilimleri Ana Bilim Dalı, 2021), 2.

74	 Ali Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, işleme yöntemi ve koyduğu 
kurallar (Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Thesis, 2003) ((TDV İslâm Araştırmaları Merkezi)), X, 308 
y./281-282.

75	 Güngör, “Sîbeveyhi’nin el-Kitâb Adlı Eserinde Konu Tertibi ve ‘Âmilin Etkisi”, 449.
76	 Muhammed Kâzım el-Bukkâ’, Menhecu Kitabi Sîbeveyhifi’t-Takvîmi’n-Nahvî (Bağdat: Dâru’ş-

Şu’ûni’s-Sekâfiyyeti’l-‘Âmme, 1989), 282.



152  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

sözel tanımlamalar kullanmak yerine, konunun özünü temsil eden ve kısaltma 
işlevi gören ıstılahları kullanmayı tercih etmiştir.77

7- Sîbeveyh﻿, eserinde aktardığı dilbilimsel görüşlerin bir kısmını reddetmiş, 
bir kısmını benimsemiş ve bazen de iki farklı görüş arasında tercih yapmaktan 
kaçınarak, her iki görüşün de geçerli olabileceğini belirtmiştir. el-Kitâb﻿’ın 
bütününde Sîbeveyh, çok sayıda dilbilimcinin adını vermekle kalmamış, aynı 
zamanda onların görüşlerini titiz bir tenkit süzgecinden geçirmiştir. Bu analiz 
edilmiş görüşleri, kendi dilsel görüşlerinin inşasında ve sistematik olarak 
temellendirilmesinde kullanmıştır. Bu yönüyle Sîbeveyh, karşılaştırmalı bir 
otokritik yöntemi oluşturmuştur. el-Kitâb’ın genelinde otomatik bir mekanizma 
hüviyetinde işleyen bu yöntem sayesinde, Sîbeveyh kendi tezlerinin ve 
görüşlerinin sağlamasını da gerçekleştirmiştir.78

8- Sîbeveyh﻿, Arap﻿ dilinin gramer kurallarını belirlerken kesret(yaygınlık) 
ilkesini temel almıştır. Bu yaklaşımla, yaygın olmayan veya nâdir kullanımları 
şâz olarak nitelendirmiş ve bu şâz yapılardan genel-geçer bir kural çıkarma 
yoluna gitmemiştir. Sîbeveyh için kullanılırlık oranı ya da işlek olma çok 
önemlidir. O, kesret adını verdiği bu hususa hemen her konuda temas eder. 
Bir ifadenin geçersizliğini ortaya koyacağı zaman “Bunu dünyada hiç bir Arap 
söylemez”, “Arapların dili bunu söylemeye varmaz” gibi son derece anlamlı 
ifadeler kullanır.79 Bununla birlikte, Sîbeveyh, incelemesini hiçbir zaman 
sadece edebî lehçelerle ve Kureyş lehçesiyle sınırlamamış; diğer lehçeleri de 
dışlamamıştır. Genel-geçer dil kuralını belirledikten sonra, bu kurala uymayan 
ve çeşitli kabile lehçelerine ait olan yapıları hiyerarşik bir sıralamaya tabi tutarak 
eserinde bunlara da yer vermiştir. Bu metodoloji, eserin hem normatif hem de 
tanımlayıcı bir nitelik taşımasını sağlamıştır.80

9- Sîbeveyh﻿’in bütün gramer sistemini dayandırdığı temel dilbilimsel model, 
dilin isim, fiil ve harf olmak üzere üç temel kategoriden oluştuğu görüşüdür. 
Sîbeveyh, bu üçlü dil tasnifini, Arapçanın kendi bünyesi içindeki derinlemesine 
incelemeler neticesinde tespit etmiştir. Bu, onun Arap﻿ dilini tekil sözcükler 
seviyesinde analiz ettiği, başka bir deyişle tümevarımcı bir dil taksimi görüşüyle 
hareket ederek genel gramer kuralına ulaştığı anlamına gelmektedir.81 

10- Sîbeveyh﻿’in, eserinde genel olarak tekil sözcükleri ve dilsel yapıları 
derinlemesine analiz ederek bunlardan genel kural çıkarımı yoluna gitmesi, 

77	 Soner Gündüzöz, “el-Kitâb’ın Kuramsal Temelleri: Sîbeveyhi’nin Kitabındaki Kodifikasyonun 
Çözümü”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/17 (01 Eylül 2004), 260.

78	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 71.
79	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 145.
80	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 84.
81	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 103.



Ramazan Özkal  |  153

onun gramer sistemini temelde tümevarımcı bir anlayış içinde ele aldığını 
göstermektedir. Ayrıca, Sîbeveyh’in bu metodolojisinde kıyas yöntemi, sıklıkla 
kullanılan ve temel kabul edilen bir araç olmuştur. Kıyas, tümevarım yoluyla 
elde edilen kuralların yeni ve bilinmeyen dilsel durumlara uygulanmasında 
merkezi bir rol oynamıştır.82

11- Sîbeveyh﻿’in eseri el-Kitâb﻿’ta pek çok dilbilgisi konusunu âmil kuramı﻿ ile 
açıkladığı açıkça görülmektedir. Bu kuram, daha sonraki dilbilimciler tarafından 
daha sistematik bir yapıya kavuşturulmuş ve Arap﻿ gramer kitaplarının tertibine 
hâkim olmuştur. Nitekim bütün Arap gramerinin dayandığı temel kuram olan 
âmil kuramı’nı, Sîbeveyh’ten sonraki tüm dilciler istisnasız benimsemiş ve Arap 
grameri﻿ bu kurucu temel üzerine inşa edilmiştir.83 Nazariye-i Kuvve﻿ olarak 
ifade edilen bu ilke, Sîbeveyh’in dilbilimsel kuramları arasında en dikkat çekici 
ve temel unsurlardan biri olarak kabul edilmektedir. Sîbeveyh’e göre, sözcükler 
ne Sarf seviyesinde tek tek ele alındıklarında ne de Nahiv﻿ seviyesinde cümle 
içerisindeki konumları itibarıyla başıboş ögeler değildir. Bu dilsel birimleri, 
gerek morfolojik gerekse sentaktik içinde kontrol eden matematiksel ve 
hiyerarşik bir sistem söz konusudur.84 

Kısaca söylersek, Sîbeveyhi﻿ hocasının vefatından sonra topladığı bilgileri 
sistemli bir biçimde, kendi üslûbuyla ve yorumlarını katarak bir araya getirmiş 
ve böylece el-Kitâb﻿ adlı gramer eserini oluşturmuştur. Onun çağdaşı gramer 
bilginleri, Sîbeveyhi’nin güvenilirliği ve titiz metod anlayışı konusunda 
hemfikirdir.85

2.3. Kitabın kaynakları

Sibeveyh diğer pek çok gramer kitabının aksine yüzlerce kaynak vermiş 
bunları ismen vermekle yetinmemiş, aynı zamanda tahlil etmiş, kendi inisiyatifini 
kullanmıştır. 

el-Kitâb﻿, Arap﻿ dilinin nahiv, sarf ve fonetik alanlarında ölümsüz bir eserdir. 
Eserin temel materyali, Halîl b. Ahmed’in vefatından (ö. 175/791) önce tasnife 
hazır bir şekilde mevcuttu. Halîl’in vefatının hemen ardından Sîbeveyhi﻿, 
onun ilmî mirasını yaşatmak amacıyla eseri kaleme almıştır. Eserde Halîl’in 
adı geçtiğinde “Allah rahmet eylesin” ifadesinin kullanılması da bu durumu 
doğrulamaktadır.86 Sîbeveyh﻿’in en fazla yararlandığı kaynak kuşkusuz en az on 

82	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 104-105.
83	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 106-107.
84	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 108.
85	 Kızıklı, “Sîbeveyhî’nin ‘el-Kitab’ında Belâgat Biliminin Temelleri”, 51.
86	 Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna Getirdiği Eleştiriler, 12.



154  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

beş yıl öğrencilik yaptığı el-Halil b Ahmed’tir.87 el-Kitâb’ta yer alan bilgilerin 
büyük bölümü, Halîl b. Ahmed’den yapılan alıntılardan oluşmaktadır. Eserde, 
açık ya da örtülü şekilde olmak üzere 608 farklı noktada Halîl b. Ahmed’e atıflar 
tespit edilmiştir.88 

Sibeveyh’in Halil b. Ahmed’ten sonra en çok referans verdiği dilci Yûnus 
b. Habib’tir.89 el-Kitâb﻿’ta adı 217 defa geçen Yûnus b. Habîb, Sîbeveyhi﻿’nin 
nahiv tahsil ettiği hocalar arasında ikinci sırada bulunmaktadır.90 Ayrıca, 
Sîbeveyhi’nin vefatının ardından el-Kitâb’ın Yûnus b. Habîb’e götürüldüğü, 
onun da eseri inceleyerek Halîl b. Ahmed’den ve kendisinden aktarılan 
rivayetlerin doğruluğunu tasdik ettiği rivayet edilmektedir.91

Telifin ana malzemesini Halîl b. Ahmed’in fikirleri oluturmakla birlikte, 
Ahfeş el-Ekber, Ebû Amr b. Aʻlâ’dan (70/690-154/771) kırka yakın mesele, 
Îsâ b. Ömer es-Sekafî’den ( ? -149/766) yirmi mesele, İbn Ebû İshak el-
Hadramî’(117/735 - 205/820)den de on mesele yer alır. Ayrıca Hârûn el-A‘ver 
el-Kârî gibi dil, gramer ve kıraat âlimlerinin görüşleri de eserin oluşumuna 
önemli ölçüde katkı sağlamıştır.92

el-Kitâb﻿’ta yer alan dilsel materyalin bir kısmının, Sîbeveyh﻿’in Necid ve 
Hicaz çöllerine bizzat seyahat ederek ve bedevîlerden semâ yoluyla tespit ettiği 
bilgilerden oluştuğu anlaşılmaktadır. Bu bulgu, eserde Arapçasına güvenilen 
Araplardan semâ yoluyla veri alındığına dair kayıtların bulunmasından 
desteklenmektedir. Bu durum, Sîbeveyhi﻿’nin teorik çalışmalarını sahaya 
dayalı bir veri toplama metodolojisi ile desteklediğini göstermektedir.93 Ayrıca 
bedevilerden derlediği malzemeye dayanan bilgilerle genişletmiş, kendi 
yorumlarını da buna katarak eserini ortaya koymuştur. Sibeveyhi kendinden 
önceki bilginlerden yararlanmış, ayrıca bilgisini katıksız Araplarla sınamıştır. 
el-Kitâb’ta “Fasih Arapların şöyle söylediklerini duyduk”, “Bu beyti bize fasih 
bir Arap﻿ okumuştur” gibi ifadelere rastlamak mümkündür.94 

el-Kitâb﻿’ın kaynakları arasında dikkat çeken bir diğer husus, yirmiden 
fazla yerde “nahviyyûn” adıyla anılan anonim bir gruptan yapılan alıntılardır. 

87	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 122-123.
88	 Mehmet Reşit Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009).
89	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 122-123.
90	 Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, XXXVII/130-134.
91	 Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna Getirdiği Eleştiriler, 8.
92	 Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna Getirdiği Eleştiriler, 12; 

Kızıklı, “Sîbeveyhî’nin el-Kitab’ında Belâgat Biliminin Temelleri”, 51; Gündüzöz, Sîbeveyh’te 
Kelime Yapısı, 122-123.

93	 Sîbeveyh, el-Kitab, I/335-338; Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna 
Getirdiği Eleştiriler, 12.

94	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 3.



Ramazan Özkal  |  155

Sîbeveyhi﻿, bu grubun kıyas ve istidlallerini tutarsız bulmakta ve onların birçok 
görüşünü kabul etmeyerek eleştirmektedir.95 

Sîbeveyh﻿’in el-Kitâb﻿’ı, gerçekte müellifin hocası Halîl b. Ahmed el-
Ferâhîdî’den okuduğu Îsâ b. Ömer es-Sekafî’ye ait el-Câmi‘ ve el-İkmâl 
başta olmak üzere, yaklaşık bir buçuk asırlık nahiv, sarf, kıraat ve ses bilgisi 
birikiminin sistematik bir özeti niteliğindedir. Eserde yer alan çeşitli ayrıntılar 
da bu köklü tarihsel arka planı ve çok kaynaklı yapıyı doğrulamaktadır. Nitekim 
Kûfe nahiv ekolünün önde gelen isimlerinden Ebû Ca‘fer er-Ruâsî ve Ebû Zeyd 
el-Ensârî gibi farklı ekollere mensup dilcilerden yapılan aktarımlar da eserde yer 
almaktadır.96

Sîbeveyh﻿’in çağdaşı büyük dilci Yûnus b. Habîb﻿, onun vefatından sonra el-
Kitâb﻿’ı incelediğinde, hocası Halîl b. Ahmed’in nahiv konusundaki bilgisinin 
1000 varaklık tek bir eserde toplanmış olmasını başlangıçta şaşkınlık ve 
kuşku ile karşılamıştır. Ancak kendisinden yapılan nakillerin tam olarak doğru 
olduğunu görünce, eserin diğer bölümlerinin de güvenilir olduğu sonucuna 
varmak zorunda kalmıştır. Bu durum, el-Kitâb’ın ilmî değerinin ve kaynak 
güvenilirliğinin, döneminin önde gelen otoriteleri tarafından bile kabul edildiğini 
göstermektedir.97 

2.4. Kitabın İstişhad Yöntemi

Arap﻿ dilcileri, gramer kurallarının tespiti sürecinde dört ana kaynaktan 
yararlanmışlardır. Sîbeveyh﻿, eserinde dilin dört ana alanını oluşturan konuşma 
dili, yazı dili, şiir dili ve Kur’ân dili alanlarına ait dilsel malzemeyi, gramer 
konularını incelerken yeri geldikçe şâhid olarak kullanmıştır. Bu süreçte 
Sîbeveyh, bir yandan bu örnekleri delil olarak sunarken, diğer yandan da bu 
kullanımların dildeki yaygınlık ve işlekliğini belirlemeye çalışmıştır.98

Sîbeveyh﻿ verdiği örneklerin sözel değerini çoğu kere had, ecved gibi açık 
bir sözel değer ifadesi ile açıklamış olsa da bu dokuz basamaklı sözel değerler 
sisteminin yanında kendine özgü bir anahtar sözcükler sistemi de oluşturmuştur. 
Öte yandan el-Kitâb﻿’ın değerlendirme sisteminin bir bütün olarak dil örneklerine 
olduğu gibi uygulanmadığını, Sîbeveyh’in dili temelde dört dil alanına 

95	 Sîbeveyh, el-Kitab, I/335-338; Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna 
Getirdiği Eleştiriler, 12.

96	 Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna Getirdiği Eleştiriler, 12.
97	 Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna Getirdiği Eleştiriler, 12.
98	 M. Semir Necibi el-Lebedi, Eş’eru’l-Kur’an ve Kırâât fi’n-Nahvi’l-Arabi (Kuveyt: Daru’l-

Kutubi’s-Sekâfiyye, 1978), 30-31.



156  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

ayırarak sistemini bu dil alanlarından her birine farklı biçimlerde uyguladığı 
görülmektedir.99

Sibeveyh bizzat adını vererek 14 lehçeyi açık şekilde iştişhad olarak kullanır. 
Bu lehçelerin el-Kitâb﻿’ta anılma sayısına baktığımızda iki lehçenin çok baskın 
bir şekilde kullanıldığı görülür. Bunlar Hicaz ve Temîm lehçeleridir.100

2.5. Yayılışı ve Üzerinde Yapılan Çalışmalar

Sîbeveyh﻿’in el-Kitâb﻿’ı, Arap﻿ gramerine dair günümüze bütüncül bir formatta 
intikal eden ilk anıtsal eser olarak kabul edilmektedir. Eserin içeriği, daha sonra 
çeşitli alt alanlara ayrılarak gelişen dil bilimlerinin ilk oluşum dönemindeki 
bütüncül yapıyı yansıtmaktadır. Kitabın temel kısmını ağırlıklı olarak sarf, 
nahiv ve fonetik meseleleri oluşturur. el-Kitâb’da yer alan sarf bahisleri, toplam 
hacmin yaklaşık yarısını meydana getirirken, onları kapsamlı nahiv konuları 
takip eder. Bu iki ana disipline ait pek çok mesele eserde ayrıntılı biçimde 
işlenmiştir. Bununla birlikte el-Kitâb’ın muhtevası yalnızca bunlarla sınırlı 
değildir. Sîbeveyh, eserinde şiir, kafiye ve aruza dair bazı meseleleri de ele 
alarak bu alanlara öncü nitelikte katkılarda bulunmuş; ayrıca belâgat ilmiyle 
ilgili bazı konulara da yer vermiştir. Bu kapsamı ve kurucu niteliği nedeniyle, 
Sîbeveyh’ten sonraki tüm âlimler, el-Kitâb’ı temel kaynak olarak kabul ederek 
çalışmalarını yoğunlaştırmışlardır; bu da eserin Arap dilbilimi tarihinde 
metodolojik bir merkez teşkil ettiğini göstermektedir. Bu âlimlerin büyük bir 
kısmı, el-Kitâb’ı şerhedip açıklamaya yönelmiş; eser boyunca yer alan kapalı 
ifadeleri aydınlatmak için yoğun çaba sarf etmiştir. Ayrıca, Sîbeveyh’in ortaya 
koyduğu illetleri ve kıyas yöntemlerini anlaşılır hâle getirmeyi temel amaç 
edinmişlerdir.101

el-Kitâb﻿’ın sonraki nesillere ulaşması, Sîbeveyhi﻿’nin yakın dostu ve talebesi 
olan Ahfeş el-Evsat’ın çabaları sayesinde mümkün olmuştur. Ahfeş eseri 
şerhettiği gibi102 Ali b. Hamza el-Kisâî﻿, Cermî, Ebû Osman el-Mâzinî ve Ebû 
Hâtim es-Sicistânî’ye de okutmuştur. Daha sonra Küfe şehrine giden el-Ahfeş, 
el-Kitâb’ı el-Kisaî’ye de okutmuştur.103 el-Kitâb, Cermî ve Mâzinî aracılığıyla 
pek çok kişi tarafından okunmuş; özellikle Müberred, eserin talim ve rivayetinde 
belirleyici bir rol üstlenmiştir. Onun katkılarıyla el-Kitâb zamanla standart bir 
şekle kavuşmuş, İbnü’s-Serrâc, Mebremân, Zeccâc, Ebû Ali ed-Dîneverî ve İbn 

99	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 430-433.
100	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 177.
101	 Hakçıoğlu, Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Metoduna Getirdiği Eleştiriler, 84.
102	 el-Luğavi, Meratibu’n-nahviyyin, 68.
103	 Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, işleme yöntemi ve koyduğu kurallar, 

25.



Ramazan Özkal  |  157

Dürüsteveyh gibi birçok âlim eseri ondan dinleyip nakleden kuşağın önde gelen 
temsilcileri olmuştur.104

el-Kitâb﻿’ı ilk ezberleyen kişi Mağribli âlim Naʿce Hamdûn b. İsmâil el-
Kayrevânî (ö. 200/816)’dir. Eseri Mısır’a ilk götüren, tanıtan ve orada okutmaya 
başlayan ise Ebû Ali Ahmed b. Caʿfer ed-Dîneverî (ö. 289/902)’dir. Kûfe nahiv 
ekolünün önde gelen isimlerinden Saʿleb’in damadı olan Dîneverî, Basra﻿’ya 
giderek el-Kitâb’ı Mâzinî’den okumuş ve bir nüshasını Mısır’a taşımıştır. Onun 
çağdaşı Muhammed b. Vellâd da Bağdat’ta Müberred’den el-Kitâb’ı bizzat 
okuyup Müberred nüshasından istinsah ettiği bir kopyayı Mısır’a götürmüş; 
bu nüsha daha sonra oğlu Ebü’l-Abbas Ahmed’e intikal etmiştir. Mısır’da uzun 
süre ikamet eden Ahfeş el-Asgar ise, Müberred’den okuduğu el-Kitâb’ı burada 
talebelere aktarmış ve eser üzerine bir de şerh kaleme almıştır.105

 Ebû Ca’fer en-Nehhâs, Zeccâc ve İbnü’s-Serrâc gibi Müberred’in 
öğrencilerinden el-Kitâb﻿’ı okuduktan sonra onu Mısır’da okutmuş ve Tefsîru 
Şerḥu ebyâti Sîbeveyhi﻿, Şerḥu Kitâbi Sîbeveyhi adlı eserleri yazmıştır.106

Endülüs﻿’e giren ilk nahiv kitabı, Kûfe mektebine bağlı Kisâî’nin eseri 
olmuştur. Yaklaşık bir asır sonra, Sîbeveyhi﻿’nin el-Kitâb﻿’ı, Muhammed b. 
Mûsâ el-Efşengî ve Muhammed b. Yahyâ er-Rebâhî aracılığıyla Endülüs’e 
ulaşmış ve burada yaygınlaşmıştır. Bu gelişme, Basra﻿ nahiv ekolünün bölgedeki 
egemenliğinin başlangıcını oluşturmuştur.107 el-Kitâb’la ilgilenen başlıca 
Endülüslü dilciler: ‘Abdullah b. el-Ced el-Fehri Ebü’l-Kâsım (ö.515/1121) 
Ahmed b. Muhammed b. ‘Ali el-Asbahî (ö.776/1374); Ebû Bekr el-Cuzâmü 
el-Maleki (ö.657/1259); Muhammed b. Ahmed b. Hişâm b. İbrâhîm el-Lahmi 
(ö.577/1181); Muhammed b. Haccâc İbn Mutrif (ö.706/1306)’dir. 108

IV./X. yüzyıl boyunca Endülüs﻿’te el-Kitâb﻿’ın hâkimiyeti, nahiv çalışmalarının 
ve öğretiminin eserin etrafında yoğunlaşmasıyla sürmüştür. V./XI. yüzyılın 
başlarından itibaren bölgeye eklektik Bağdat ekolü girmesine rağmen, el-Kitâb 
merkezli tedrisat, şerh, hâşiye ve ta’lik çalışmaları devam etmiştir.109

Arap﻿ dili gramerine dair çalışmaların sürekli ve verimli bir şekilde sürmesinin 
temel kaynağı olan el-Kitâb﻿, Arapça ve İslâmiyet’in hâkim olduğu bölgelerde 
yüzyıllar boyunca değerini korumuştur. Doğuda yerini muhtasar eserlerin 

104	 Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, XXXVII/130-134.
105	 Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, XXXVII/130-134.
106	 Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, XXXVII/130-134.
107	 Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, XXXVII/130-134.
108	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 181.
109	 Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, XXXVII/130-134;Kenan Yeniceli, Endülüs Şiirinde Ebû İshâk el-İlbîrî’nin 

Edebî Mirası (İstanbul: Kitap Dünyası Yayınları, 2025), 53-54.



158  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

almaya başlamasına rağmen, batıda özellikle Fas’ta, çok yakın dönemlere kadar 
okutulmaya devam etmiştir.110

el-Kitâb﻿, Basra﻿ mektebi mensupları için gramer çalışmalarının temelini 
oluşturmuş; uzun süre boyunca şerh, şevâhid şerhi, ihtisar, ikmal ve tenkit gibi 
çok sayıda eserin ortaya çıkmasına imkân sağlamış, özellikle II-VIII./VIII-XIV. 
yüzyıllar arasındaki gramer çalışmalarının merkezini teşkil etmiştir. el-Kitâb’ı 
bütün gramer tartışmalarının temeli hâline getirerek ona dayalı Basra mektebi 
geleneğini kuran kişi Müberred olmuştur. Müberred’in bu eserle ilgili en az yedi 
kitabı bulunmakta ve bazı âlimler de bunlara cevap niteliğinde çalışmalar kaleme 
almıştır. Kûfe mektebi lideri Sa’leb de Tefsîru Ebniyeti Kitâbi Sîbeveyhi﻿ adıyla 
bir eser yazmıştır.111

Müberred’in ardından IV./X. yüzyılda yapılan gramer çalışmaları, büyük 
ölçüde el-Kitâb﻿ üzerine yoğunlaşmıştır. İbnü’s-Serrâc, nahvi felsefî bir bakış 
açısıyla ele almış; el-Kitâb’tan derlediği malzemeyi mantıkçıların tasnifine göre 
düzenleyerek oluşturduğu el-Uṣûl isimli eseri ile Müberred’in kıyas yöntemine 
daha belirgin ve sistematik bir yön kazandırmıştır. Müberred ve İbnü’s-Serrâc’ın 
geliştirdiği bu kıyas yöntemine son şeklini veren ve gramer meselelerini 
açıklarken Arap﻿ dilinin mutlak mantıksal düzenini ortaya koymayı amaçlayan 
kişi ise Ebû Saîd es-Sîrâfî olmuştur; o, bu çalışmasını Şerḥu Kitâbi Sîbeveyhi﻿ 
adlı eserde kaleme almıştır. Sîrâfî’nin şerhi sonraki gramer çalışmalarının belli 
başlı kaynaklarından birini teşkil etmiştir. Aynı yüzyılda el-Kitâb’a dair eser 
yazanlar arasında Zeccâc, Ahfeş el-Asgar, Ebû Bekir Mebremân, Ebû Ali el-
Kālî, İbn Dürüsteveyh, Ahmed b. Ebân, Ebû Muhammed el-Kasrî görülür.112

VI-VII/XII-XIII ve VIII./XIV. yüzyıllarda el-Kitâb﻿’la ilgili çalışmaların 
çoğu Endülüs﻿ dilcilerine aittir. VI./XII. yüzyılda Mevhûb b. Ahmed el-
Cevâlîkî Muḫtaṣaru şerḥi ems̱̱ileti Sîbeveyhi﻿, İbnü’d-Dehhân Şerḥu ebyâti 
Sîbeveyhi’yi yazmıştır. Aynı yüzyılda eseri ezbere bilen Ebü’l-Hasan İbnü’l-
Bâziş, Ebû Bekir İbn Ebü’r-Rukeb el-Huşenî, Zemahşerî, İbn Hişâm el-Lahmî 
de el-Kitâb’a dair eserler kaleme almıştır. VIII./XIV. yüzyılda İbnü’z-Zübeyr 
es-Sekafî, Muhammed b. Ali el-Mâlekî, İbn Rüşeyd, Ebû Hayyân el-Endelüsî 
de el-Kitâb’a dair eserler kaleme almışlardır.113

Dünya kütüphanelerinde çok sayıda nüshası bulunan el-Kitâb﻿’ın birçok 
baskısı ve neşri yapılmıştır.114

110	 Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, XXXVII/130-134.
111	 Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, XXXVII/130-134.
112	 Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, XXXVII/130-134.
113	 Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, XXXVII/130-134.
114	 Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, XXXVII/130-134.



Ramazan Özkal  |  159

3. Sîbeveyh’in Kendinden Sonraki Dilcilere Etkileri

Genel kabul gören görüşe göre, Sîbeveyh﻿’in el-Kitâb﻿’ı, Nahiv﻿ konusunda 
günümüze kadar intikal etmiş ilk kapsamlı telif eserdir. Eser, Arap﻿ gramerinin 
mukaddes kitabı sayılacak kadar büyük bir takdir ve ilmî otorite kazanmıştır. 
el-Mâzinî, el-Câhız (ö. 255/868) ve el-Müberrid (ö. 285/898)’in de aralarında 
bulunduğu önde gelen bilginlerin ortak kanaatine göre, el-Kitâb sahasında 
rakipsiz kalmış ve daha sonra bu eseri gölgede bırakacak ya da onu temel kaynak 
olarak görmezlikten gelecek hiçbir çalışma telif edilmemiştir. Bu durum, el-
Kitâb’ın Arap dilbilimi tarihindeki kurucu, kalıcı ve benzersiz statüsünü açıkça 
göstermektedir.115

Sîbeveyh﻿’in el-Kitâb﻿’ı, Arap﻿ gramerine dair bütüncül bir eser olmakla birlikte, 
günümüzde anladığımız anlamda sadece doğru konuşma ve yazmayı sağlayan 
kurallar topluluğu değildir. Bu eser, sahasında rakipsiz kalmış; klasik dönem 
nahivcilerinin bir kısmı hariç, pek çok otorite tarafından Arapçanın içsel düşünüş 
ilkelerini ve felsefî kurallarını da içerdiği kabul edilmiştir. el-Kitâb nahiv, lugat, 
belâgat ve mantık bakımından Arapça ilminin ana kaynağı olarak görülmüştür. 
Bu nedenle, eserdeki ilmî bilgiyi özümseyenlerin sadece dil alanında değil, İslâm 
Hukuku da dâhil olmak üzere pek çok bilimin anahtarını elinde bulundurdukları 
kabul edilmiştir. Bu el-Kitâb’ın sadece bir gramer kitabı değil, Arap-İslam bilim 
geleneğinin kurucu metinlerinden biri olduğunu göstermektedir.116

Sîbeveyh﻿’in el-Kitâb﻿’ı günümüzde bile pek çok kez alıntı yapmaya devam 
ettiğimiz bir temel eserdir.117 el-Kitâb, sadece nahiv ve sarf ilimleri için değil 
daha başka birçok ilim dalı için önemli bir kaynaktır. Sözlük, belağat, kıraat, 
sesler, şiir, tecvit, tenkit, tefsir, fıkıh vb. ilim dalları için önemli bir kaynak 
olmuştur.118

Günümüzde kullanılan nahiv ve sarf ilimlerine ait temel ıstılahların 
yaygınlaşmasında ve yerleşmesinde birincil payın Sîbeveyh﻿’in el-Kitâb﻿’ına 
ait olduğu genel kabul görmektedir. Öyle ki, sonraki dönem nahivcilere, adeta 
Sîbeveyh’in zihninden geçmeyen ikincil terimleri oluşturma görevi kalmıştır. 
Daha sonraki dönem dilbilimcileri, Sîbeveyh’in kullandığı terimleri hem netliğe 
kavuşturmuş hem de sistematik bir yapıya oturtmuşlardır. Ancak şunu da 
belirtmek gerekir ki, Sîbeveyh’in kullandığı bazı terimlerin çoğu sonraki dilciler 
tarafından değiştirilmeden kullanılmış, ancak bir kısmı da dönemin ihtiyaçlarına 

115	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 3.
116	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 3.
117	 Aboueid, Arap Dilinde Örtülü Anlam, 2.
118	 Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, işleme yöntemi ve koyduğu kurallar, 

3-4.



160  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

ve yeni metodolojik yaklaşımlara uygun olarak değişikliğe uğratılmıştır. Bu 
süreç, Arap﻿ dilbiliminin terminolojik evrimini teşkil etmektedir.119

Sîbeveyh﻿, eserini kaleme alırken âmil kuramı﻿ çerçevesinde belirli dil 
kuramlarına ve dil kanunlarına dayanmıştır. Bu kuram, sadece bir takım dil 
olaylarını açıklamakla sınırlı kalmamıştır. Aksine, gerek el-Kitâb﻿’ın kendi 
tertibinin belirlenmesinde, gerekse daha sonra yazılan Arap﻿ gramer eserlerinin 
yapısal düzeninde belirleyici bir yapı taşı olmuştur. Bu temel kuram, Sîbeveyh’ten 
sonraki dönemlerde daha da gelişerek bütün Arap dilbilgisi kitaplarına hâkim 
olmuştur. Bu nedenle, âmil kuramı’nın fikir babası sayılan Sîbeveyh, teorik 
açıdan kendisinden sonraki tüm dilcileri önemli ölçüde etkilemiş ve Arap nahiv 
geleneğinin metodolojik temelini oluşturmuştur.120 

Sîbeveyhi﻿’ten cok etkilenen kişilerden biri de ez-Zeccacî’dir. O Kitâbu’l-
Lâmât’ta pek çok kere Sîbeveyhi’nin adını anarak onun görüşlerine yer verir.121 
Endülüslü dil âlimlerinin de İbn Madâ gibi aykırı olanları bir tarafa bırakılırsa 
el-Kitâb﻿’a ayrı bir ilgileri olmuştur.122

Sîbeveyh﻿’in yöntemi daha sonra fıkıh usûlü model alınarak te’sis edilmeye 
çalışılan nahiv usûlünün inşâsında el-Kitâb﻿’ın en temel dil bilimsel kaynak 
olmasını sağlamış, Sîbeveyh’in gramer kitabından devşirilen prensipler fıkıh 
usûlü modeline oturtularak filolojinin temel ilkeleri bir başka deyişle nahiv 
usûlü haline dönüştürülmüş müteakip eklemelerle bir nahiv usûlü kurulmuştur.123

Sîbeveyhi﻿, kendinden önceki dilcilere kıyasla farklı bir metodoloji izlemiştir. 
Kıraatleri değerlendirirken, onların herhangi bir Arap﻿ lehçesine uygunluğunun 
basit bir kritiğinden öte, kıraatleri sadece Basra﻿ nahiv ekolünün yerleşik kaideleri 
çerçevesinde sınırlı bir değerlendirmeye tabi tutmuştur. Bu nahiv merkezli 
değerlendirme çerçevesinde Sîbeveyh﻿, bazı kıraatleri gramer kurallarına 
aykırılık nedeniyle ‘çirkinlik’ ile itham etmiş ve hatta bu kıraatleri nakleden 
râvileri bile eleştirmiştir. Sîbeveyhi’nin nahvi temel ölçüt olarak kabul eden bu 
öncü yaklaşımı, onun nahivdeki tartışmasız öncülüğü sebebiyle el-Müberred (ö. 
285/898) başta olmak üzere, sonraki dönem nahivcileri için de temel bir referans 
noktası ve metodolojik kapı olmuştur.124 

119	 Bulut, Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, işleme yöntemi ve koyduğu kurallar, 
101.

120	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 97.
121	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 98.
122	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 98.
123	 Gündüzöz, Sîbeveyh’te Kelime Yapısı, 181.
124	 Bezci, “Kıraatlerin Sıhhatinde Arapçaya Uygunluk”, 690.



Ramazan Özkal  |  161

Kısaca, Sîbeveyhi﻿ tarafından başlangıçta herhangi bir ad verilmeden elden 
ele dolaşan eser, Ahfeş’in katkısıyla el-Kitâb﻿ adını almış ve III./IX. yüzyıldan 
itibaren nahvin temel kitabı olarak büyük takdir görmüştür. Mâzinî, Câhiz 
ve Müberred gibi dönemin önde gelen âlimlerinin kanaatine göre, el-Kitâb 
alanında rakipsiz kalmış; onu gölgede bırakacak veya ondan bağımsız bir kitap 
yazılamamıştır.125

Sonuç

Sîbeveyhi﻿, İranlı bir aileden gelmekte olup, Şîraz yakınlarındaki Beydâ 
köyünde dünyaya gelmiştir. Ailesiyle birlikte Basra﻿’ya göç etmesinin ardından, 
Sîbeveyhi burada dil çalışmalarına büyük bir azim ve önem atfetmiştir. Sîbeveyhi, 
dil incelemesinde dili dış gerçeklikten izole eden statik bir yaklaşım yerine, onu 
canlı ve etkileşimli bir formda ele almıştır. Böylelikle, konuşmacıların iletişimsel 
niyetlerine ve içinde bulundukları şartlara önem vererek, dilsel ifadeleri bu 
bağlam dâhilinde büyük bir özenle incelemiştir. 

Meşhur dilci Halîl b. Ahmed el-Ferâhidî’nin öğrencisi olan Sîbeveyhi﻿, tıpkı 
hocası gibi Basra﻿ dil ekolünün en önemli ve kurucu temsilcileri arasında yer 
almaktadır. Hayatı boyunca kaleme aldığı tek eser olan el-Kitâb﻿, Arap﻿ dili grameri 
alanında yazılan ve günümüze ulaşan en eski ve kapsamlı metindir. Bu eser, her 
ne kadar Arap dilini bilimsel olarak temellendirmeye yönelik bir birincil amaçla 
kaleme alınmış olsa da, İslâmî İlimlerin farklı disiplinlerini yakından ilgilendiren 
önemli referanslar ve bilgiler ihtiva etmektedir. Bu yönüyle el-Kitâb, sadece 
dilbilimsel bir kaynak değil, aynı zamanda İslâmî bilim geleneğinin disiplinler 
arası bir temel metni olarak kabul edilir.

Günümüze ulaşan en önemli ve ilk kapsamlı Arap﻿ dili gramer eseri, 
Sîbeveyhi﻿’ye aittir. Daha sonraları el-Kitâb﻿ adıyla meşhur olan bu eser, Arap 
dilbiliminin kurucu metni kabul edilmektedir. el-Kitâb, müellifin Ebû İshak el-
Hadramî, Îsâ b. Ömer es-Sekafî, Ebû Amr b. Âlâ, Halîl b. Ahmed el-Ferâhidî, 
Ebu’l-Hattâb el-Ahfeş el-Ekber ve Yûnus b. Habîb﻿ gibi dil, gramer ve kıraat 
alanlarında uzmanlaşmış hocalardan yaptığı rivayetlerle ön plana çıkmaktadır. 
Ayrıca Sîbeveyhi, bu ilmî birikime ek olarak, bedevîlerden bizzat işittiği dilsel 
bilgilere kendi yorumunu katarak derinlemesine analizlerde bulunmuştur. 
Sîbeveyhi, kendisinden önceki Arap gramer kurallarını hem sistematik hâle 
getirmiş hem de ilk nahiv kitabı sayılan eserinde, sonraki nesillere muazzam bir 
gramer hazinesi olarak düzenli ve derli toplu bir şekilde aktarmıştır. Onun Arap 
dili konusundaki dehası ve ilmî otoritesi hiçbir çevre tarafından inkâr edilmediği 
gibi, adının geçmediği hiçbir muteber Arap dilbilgisi kitabı da düşünülemez. Bu 

125	 el-Luğavi, Meratibu’n-nahviyyin, 65; Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, XXXVII/130-133.



162  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

durum, Sîbeveyhi’nin geleneğin sürekliliği açısından merkezî bir figür olduğunu 
teyit etmektedir.

el-Kitâb﻿, nahiv, sarf ve filoloji konularında kaleme alınmış kapsamlı ve 
ansiklopedik bir klasik yapıttır. Eserin içeriği sadece teorik bilgilerle sınırlı 
kalmamış, sunduğu zengin dilsel örneklerle gramer konularını somutlaştırmıştır. 
Bu sayede gramer teorileri ile dilsel kullanımlar arasındaki organik bağı 
berraklık ve anlaşılırlık içeren bir üslupla ortaya koymaktadır. el-Kitâb’ın bu 
metodolojik yaklaşımı, gramerin mantıksal ve bağımsız bir bilim dalı olarak 
gelişmesine imkân tanımıştır. Eser, yalnızca sonraki dönemlerde yazılan 
gramer kitaplarına doğrudan ilham vermekle kalmamış; aynı zamanda farklı 
bilim dallarındaki araştırmacı ve âlimler için de değerli bir kaynak olmuştur. 
Telif edildiği dönemden günümüze kadar süregelen beğeni ve sürekli takdir, 
el-Kitâb’ın Arap﻿-İslam bilim geleneği içindeki merkezi ve kalıcı rolünü açıkça 
ortaya koymaktadır.

Sîbeveyhi﻿, eserindeki konuları belirli ilkelere dayalı bir düzen içinde ele 
almıştır. Eseri iki ana bölüme ayırarak önce nahiv, sonra sarf konularını işlemeye 
başlaması, onun bilinçli bir yapısal tercih yaptığını göstermektedir. Ancak 
Sîbeveyhi’yi diğer nahivcilerden ayıran en önemli yön, konuları “ana bölümler” 
üzerinden değil, “meseleler arası ilişkiler” üzerinden tasnif etmiş olmasıdır. 
Bu nedenle tertipte, ana konular arasındaki hiyerarşiden ziyade, meselelerin 
birbirleriyle olan yakınlığına öncelik verilmiştir.

Bu yaklaşım, el-Kitâb﻿’ın düzen bakımından sonraki nahiv kitaplarından 
farklı bir karakter kazanmasına yol açmıştır. Çünkü aynı ana konuya ait olan 
meseleler, zaman zaman birbirinden farklı konularla bağlantılı olabilmekte 
ve bu sebeple eserde dağınık gibi görünen konumlarda yer alabilmektedir. 
Müellifin mesele merkezli bu yöntemi, bahsi geçen görünürdeki dağınıklığın 
temel sebebini oluşturmaktadır.

Öte yandan, Sîbeveyhi﻿’nin yaşadığı dönemde haşiye geleneği henüz 
şekillenmemişti. Bu nedenle, konuyla doğrudan veya dolaylı bir ilişkiye sahip 
olan bütün meseleler, herhangi bir dış açıklama veya dipnot sistemi olmaksızın 
bizzat ana metnin içerisinde ele alınmıştır. Bir bâbın içine, ilk bakışta alakasız 
gibi görünen başka bir konunun girmesi, bu metodolojik zorunluluktan 
kaynaklanmaktadır.

el-Kitâb﻿’ın tertibine dair dikkat edilmesi gereken bir diğer nokta 
ise Sîbeveyhi﻿’nin konular arasındaki ilişkiyi yalnızca nahiv boyutuyla 
sınırlandırmamasıdır. Yer yer belâgat, anlam, kullanım sıklığı (kesret) 
veya fonetik bağlantılar gibi başka açılardan kurulan ilişkiler de konuların 



Ramazan Özkal  |  163

sıralanmasında etkili olmuştur. Bu durum, el-Kitâb’ın çok yönlü, derinlikli ve 
kendi dönemini aşan bir metodolojiye sahip olduğunu açıkça göstermektedir.

Sîbeveyhi﻿, dilsel sistemi analiz ederken, dili hasen, kabîh gibi çeşitli verili 
değerlere ayırmıştır. Ayrıca, dil ögelerinin doğru sentaktik konumda bulunmasına 
göre müstakîm, muhâl gibi terminolojik değerler kullanmıştır. Sîbeveyhi, daha 
çok kullandığı bu ıstılahlar ile özgün bir yapı sergilese de, kendinden önceki 
gramer çalışmaları ile olan bağını görmezlikten gelerek onu Arap﻿ gramerinin tek 
başına kurucusu olarak görmek hatalı bir değerlendirme olacaktır. Sîbeveyhi’nin 
teorik olarak sonraki dilciler üzerindeki etkileri çok belirgindir; ancak bu durum, 
onun dil çalışmalarında belli bir gelenekten beslendiği ve mirasçı olduğu 
gerçeğini değiştiremez. Bu yaklaşım, onun tarihsel bağlamdaki konumunu daha 
objektif bir zemine oturtmaktadır.

Sîbeveyhi﻿’nin el-Kitâb﻿’ı, Arap﻿ gramer tarihindeki pek çok eserin temel 
ve birincil kaynağı konumundadır. Ancak, kaynaklarda el-Kitâb ile doğrudan 
ilişkilendirilmemiş olsa bile, ondan bazen içerik, bazen dilsel şâhidler (deliller), 
bazen de yöntem açısından derinlemesine etkilenmiş muazzam bir literatürün 
varlığından da söz etmek mümkündür. Bu durum, el-Kitâb’ın etkisinin sadece 
doğrudan alıntılarla sınırlı kalmayıp, Arap dilbiliminin düşünsel ve yapısal 
çerçevesinin oluşumunda dolaylı ve geniş bir iz bıraktığını göstermektedir.

Basralı dilci Sîbeveyhi﻿’nin ve temsilcisi olduğu Basra﻿ dil ekolünün, 
Abbâsîlerin ilk dönemlerinde büyük bir talihsizlik sonucu itibar görmemelerinin, 
Arap﻿ filolojisinin gelişim sürecini nicel ve nitel olarak nasıl etkilediği bugün 
tam olarak kestirilemese de, Basralı dilcilerin Arap dil bilimine kattığı değerden 
hiçbir şey yitirmedikleri kesinlikle söylenebilir.

Müteakip dönemlerde ilmî dengeler yerine oturmuş ve Sîbeveyhi﻿’nin anıtsal 
eseri el-Kitâb﻿ herkesin baş tacı olmuştur. Kanaatimizce, Bağdat Okulu ile daha 
da hızlanan ilmî yumuşama atmosferi, bilim adamlarına Basralı dilcileri ve 
Sîbeveyhi’i değerlendirmede daha objektif bir zemin hazırlamıştır. el-Kitâb, 
değerinden hiçbir şey kaybetmeden günümüze kadar intikal etmiş olup, bugün de 
gerek gramer çalışmalarında gerekse gramer terimleri ve deyimleri gibi sözlük 
çalışmalarında önemli ve güncel bir kaynak olarak değerini sürdürmektedir. 
Eser, Sîbeveyhi’nin ölümüne kadar olan nahiv çalışmalarının özetini derleyip 
toplamış ve aynı bütüncül yapıyla zamanımıza kadar ulaşmıştır. Sîbeveyhi, 
eserinde yalnızca hocalarının görüşlerini nakletmekle yetinmemiş; bunların yanı 
sıra ortaya koyduğu derin tahliller, isabetli tercihler ve özgün istinbatlarıyla da 
güçlü ve kurucu bir ilmî şahsiyet olduğunu göstermiştir.



164  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

Kaynakça

Aboueid, Rewida Rabie İbrahim. Arap Dilinde Örtülü Anlam  (Mutedammene-
tu’l-Kavl)  Sîbeveyhi’n El-Kitâb Örneği. Kastamonu: Kastamonu Üniversi-
tesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı, 2021.

Bağdadi, Abdulkahir b. Ömer el-. Hizanetu’l-Edeb ve Lubbu Lubabi Lisani’l-ʻArab. 
Beyrut: Daru’s-Sadr, ts.

Benli, Ali. “Sibeveyhi’nin el-Kitâb’ı Çerçevesinde Arap Dilbiliminin Başlangıç Saf-
hası”. Genç Akademisyenler İlahiyat Araştırmaları (Sempozyum), 359-376.

Bezci, Ramazan. “Kıraatlerin Sıhhatinde Arapçaya Uygunluk Bağlamında Kırılma 
Noktaları (Sîbeveyh, Kisâî, İbn Cinnî)”. RumeliDE Uluslararası Hakemli Dil 
ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi 29 (2022), 673-692.

Bukkâ’, Muhammed Kâzım el-. Menhecu Kitabi Sîbeveyhifi’t-Takvîmi’n-Nahvî. 
Bağdat: Dâru’ş-Şu’ûni’s-Sekâfiyyeti’l-‘Âmme, 1989.

Bulut, Ali. Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, işleme yönte-
mi ve koyduğu kurallar. Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Thesis, 2003. (TDV 
İslâm Araştırmaları Merkezi). https://kutuphane.isam.org.tr/detayilhtezt.
php?navdil=tr&tidno=12189

Bulut, Ali. Sibeveyh’in el-Kitâb’ında ele aldığı bazı nahiv konuları, işleme yöntemi 
ve koyduğu kurallar. Ondokuz Mayıs Üniversitesi, 2003. https://kutuphane.
isam.org.tr/detayilhtezt.php?navdil=tr&tidno=12189

Bulut, Ali. “Sîbeveyh’in Hayatı ve el-Kitâb’a Yönelik Bazı Eleştiriler”. Doğu Araş-
tırmaları: Doğu Dil, Edebiyat, Tarih, Sanat ve Kültür Araştırmaları Dergisi 
1 (Ocak 2008), 115-138.

Çetin, Nihad M. Eski Arap Şiiri. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınları Şarkiyat 
Enst., 1973.

Çetin, Nihad M. “Sîbeveyhi”. TDV İslâm Ansiklopedisi. C. 37. İstanbul: TDV Yayın-
ları, 2009. https://islamansiklopedisi.org.tr/sibeveyhi

Çıkar, Mehmet Şirin. Nahivciler İle Mantıkçılar Arasındaki Tartışmalar. İstanbul: 
TDV Yayınları, 2009.

Gündüzöz, Soner. “el-Kitâb’ın Kuramsal Temelleri: Sîbeveyhi’nin Kitabındaki Ko-
difikasyonun Çözümü”. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Der-
gisi 17/17 (01 Eylül 2004), 235-263. https://doi.org/10.17120/omuifd.02350

Gündüzöz, Soner. Sîbeveyh’te Kelime Yapısı. Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı, 2002.

Güngör, İbrahim. “Sîbeveyhi’nin el-Kitâb Adlı Eserinde Konu Tertibi ve ‘Âmilin 
Etkisi”. Genç Mütefekkirler Dergisi III/2 (2022), 441-476.

Hakçıoğlu, Muhammed Şehit. Ebu Said Es-Sîrâfî’nin Sîbeveyhi’nin İstişhad Me-
toduna Getirdiği Eleştiriler. Van: Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bi-
limler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı Arap Dili ve Belağatı 
Bilim Dalı, 2018.



Ramazan Özkal  |  165

Halebî, Ebû’t-Tayyib ‘Abdulvâhid b. Alî - İbrâhîm, Muhammed. Merâtibu’n-nah-
viyyîn. Beyrut: el-Mektebetu’l-‘Asriyye, 2009.

Hamevî, Yakut el-. Mu’cemu’l-Buldân. Beyrut: Dâru Sâdir, 1977.
Hamis, Mirza el-. Mevsuatul-mustalahi’n-Nahviyye mine’n-Neş’eti ilel-İstikar. Da-

rul-Kütubil-ilmiyye, 2012.
Hasan, Ebu Bekr el-. Tabakâtü’n-Nahviyyîn ve’l-Luğaviyyîn. thk. M. Ebu’l-Fazl İb-

rahim. Kahire: Daru’l- Meârif, 1973.
Hızıroğlu, İsa. “Arap Dili ve Tarihi Bağlamında Zenbûriyye Tartışması”. Ondokuz 

Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 54 (30 Haziran 2023), 327-344. 
https://doi.org/10.17120/omuifd.1163108

İbn Ḫallikân, Şemsu’d-Dîn Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekr. Vefayâtu’l-Â‘yân ve 
Enbâu Ebna’i-z-Zemân. 10 Cilt. Beyrut: Dâru Ṣâdır, 1968.

İbn Kesîr, Ebubekir b. Ahmed b. Muhammed b.Ömer b. Ḳâdî. el-Bidaye ve’n-Nihâ-
ye fi’t-Târîh. Beyrut: Mektebetu’l-Ma’arif, ts.

İbn Raşîk el-Kayravânî - ʻAbdulhamid, M. Muhyiddin. el-’Umde fi Mehasini’ş-Şiʻr 
ve Adabihi ve Naķdihi. Beyrut: Dâru’l-Cil, 1982.

İbnu’l-Enbarî, Ebu’l-Berekat Kemâluddîn. Nuzhetu’l-Elibba fi  Tabakâti’l-Udeba. 
thk. İbrahim es-Samuray. Ürdün: Mektebetu’l-Menar, 1985.

İbnu’n-Nedîm. el-Fihrist. Beyrut: Daru’l-Ma’rife, 1978.
İbnü’l-Mutez, Ebü’l-Abbâs Abdullāh b. Muhammed - Ahmed, Abdüs-Settar. Taba-

katu’ş- Şuara. Kahire: Dâru’l-Meʻârif, 1976.
Kılıç, Ramazan - Turan, Mehmet. “Klasik Arap Dil Metodolojisinde Hadislerle İstiş-

hâd: Sîbeveyhi Örneği”. Diyanet İlmi Dergi 60/3 (27 Eylül 2024), 953-990. 
https://doi.org/10.61304/did.1494112

Kızıklı, Zafer. “Sîbeveyhî’nin ‘El-Kitab’ında Belâgat Biliminin Temelleri”. Nüsha: 
Şarkiyat Araştırmaları Dergisi VI/23 (2006), 49-60.

Koçak, İnci. “Ahfeş el-Ekber”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 1/525. İstanbul: TDV Ya-
yınları, 1988. https://islamansiklopedisi.org.tr/ahfes-el-ekber

Kudat, Aydın. “Mütekaddimin Dil Âlimlerinin Kırâata Yaklaşımı ve Sîbeveyhi’nin 
Konumu”. Kur’ân ve Dil İlimleri, 241-251.

Lebedi, M. Semir Necibi el-. Eş’eru’l-Kur’an ve Kırâât fi’n-Nahvi’l-Arabi. Kuveyt: 
Daru’l-Kutubi’s-Sekâfiyye, 1978.

Luğavi, Ebu Tayyib Abdulvahid el-. Meratibu’n-nahviyyin,. thk. Ebu’l-Fadl İbrahim 
Muhammed. Beyrut: el-Mektebetu’l-Asriyye, 2009.

Özbalıkçı, Mehmet Reşit. “Sîbeveyhi”. TDV İslâm Ansiklopedisi. XXXVII/130-134. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2009. https://islamansiklopedisi.org.tr/sibeveyhi

Sîbeveyh, Ebû Bişr. el-Kitab. thk. Abdüsselam Harun. Kahire: Mektebetü Hancı, 3. 
Basım, 1998.



166  |  Sîbeveyhi’nin Arap Gramerinin Gelişimine Etkisi

Taşköprizâde, Ahmed b. Mustafâ. Miftâhu’s-seʿâde. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İmiy-
ye, 1985.

Topuzoğlu, Tevfik Rüştü. “Ebü’l-Esved Ed-Düelî”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 10/311-
313. İstanbul, 1994. https://islamansiklopedisi.org.tr/ebul-esved-ed-dueli

Topuzoğlu, Tevfik Rüştü. “Halil b. Ahmed”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 15/309-
312. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. https://islamansiklopedisi.org.tr/
halil-b-ahmed

Yanarateş, Metin. Sibeveyh’in Bedel İsm-i Fail Mastar ve Sıfat-ı Müşebbehе Konu-
larını İşleme Yöntemi. Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, 2000.

Yeniceli, Kenan. Endülüs Şiirinde Ebû İshâk el-İlbîrî’nin Edebî Mirası. İstanbul: 
Kitap Dünyası Yayınları, 2025.

Yıldırım, Seyit. “Sîbeveyh’in El-Kitâb Adlı Eserinin Ulûmü’l-Kur’an Açısından 
İncelenmesi”. The Journal of Academic Social Science Studies 101 (2024), 
137-152.

Ziriklî, Ebû Gays Muhammed Hayrüddîn b. Mahmûd b. Muhammed b. Alî b. Fâris 
ed-Dımaşkî ez-. el-A’lâm. Beyrut: Daru’l-ilim li’l-Melayin, 2002.



167

Bölüm 7

Amr b. Bahr el-Câhiz’in Kitâbu’l-Hayavân Adlı 
Kitabında Nükte Anlayışı 

Yusuf Doğan1

Özet

İnsanın yaratılıştan getirdiği mizah, anlaşılabilmesi için söylendiği bağlam, yer 
ve zamana bağlılık gibi unsurların bilinmesiyle birlikte mizah ustasının da zekâ, 
hazırcevaplılık gibi özel yetenekler ve kullanacağı metotlarla yapılmaktadır. 
Dolayısıyla her dönem, kendi mizahını, mizahçılarını ve edebiyatçılarını 
çıkarmıştır. Abbâsiler döneminde de yoğun bir mizah yaşanmış, mizahçılar ve 
mizahi materyalin toplandığı eserler telif edilmiş; başta halifeler olmak üzere 
birçok kişi bu mizahçılara ve mizahi eserlere ilgi göstermiştir. Söz konusu dönemin 
en meşhur mizahçı ve mizah edebiyat ustalarından birisi de Câhiz olmuştur. O 
Kitâbu’l-Hayavân, Kitâbu’l-Buhalâ, el-Beyân ve’t-Tebyî ve risâlelerinde yoğun 
bir mizaha yer vermiştir. Bu çalışmada Câhiz’in sekiz cilt olarak basılan hacimli 
edebi eseri olan Kitâbu’l-Hayavân’daki mizahi yönü ortaya konmaya çalışılmıştır. 
Bu bağlamda eserin öncelikli olarak insanların psikolojisi dikkate alınarak stres 
dağıtma ve dinlenme amacıyla telif edildiği açıklanmıştır. Bu hacimli eserin her 
bir cildi hayvanlar, onlarla ilgili şiir, atasözünden ediplerin kelamına kadar yani 
o zamana kadar Arap edebiyatındaki mirasındaki kültür ve edebi ürünlere yer 
verilmiş, mizahi yön de önemli bir kısmını oluşturmuştur. Öteden beri mizahta 
kullanılan terimler de önemli bir yere sahip olmuş ve Câhiz de espri/şaka/
fıkraları anlatırken fukâhe, duâbe, nâdire gibi bu terimleri kullanmıştır. Bütün 
bunların yanında mizaha olumlu/ olumsuz bakışlar, yapılacak mizahın ölçüsü 
açıklanmış, yerinde yapılan mizahın ciddi gibi kabul edilebileceği belirtilmiştir.  
Eserde hiciv, bilmece, alay gibi mizah tarzlarına yer verilmiş, bunların yanında 
İsrâiliyat kaynaklı uydurma kıssalara de mizahi bağlamda değinilmiştir. Öteden 
beri mizahın bir yönü de bazı ciddi meseleleri mizahi tarzda ele almak olmuş, 
Câhiz de o dönemde Arap-Fars mücadelesini ve Arap üstünlüğünü ortaya koyma 
amacıyla üstünlüğünü ele alan Şuûbîliğin mizahi yönü sembollerle anlatmıştır. 
Sonuçta bu çalışmada eserin mizah tarzları, çeşitleri, örnekleri, muhteviyatında 
geçen mizahın yaşandığı toplum kesimleri vb. incelenmeye gayret edilmiştir.

1	 Prof. Dr., Sivas Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Öğretim Üyesi, e-posta: doganyusuf58@
hotmail.com. ORCID ID: 0000-0001-9070-9635. 

???



168  |  Amr b. Bahr el-Câhiz’in Kitâbu’l-Hayavân Adlı Kitabında Nükte Anlayışı

Giriş

Hayatının büyük bir kısmını İkinci Abbasî﻿ Dönemi’nde geçiren meşhur 
edip Câhiz﻿, görünüş itibariyle çirkin, ancak bir o kadar tatlı sözlü, hoş sohbet, 
hazırcevap, nüktedan birisi kabul edilmiş, hatta nükteye o kadar düşkündü ki, 
aleyhine olsa bile şaka yapmayı tercih ettiği söylenmiştir.2 O Fransız yazar 
Voltaire﻿’e (ö. 1778) benzetilmiş, o da Câhiz gibi mizahçı bir yazar olarak âdeta 
Fransız devriminin kalemi, Câhiz de edebî eserlerde açtığı çığırla Arap﻿ edebî 
devriminin kalemi sayılmıştır. Her ikisinin de de toplumu eğitmek amacıyla 
mizahı araç olarak kullandığı ifade edilmiştir.3

Mizaha eserlerinde sıkça yer veren Câhiz﻿, yaşadığı dönemde mizahla ilgili 
olumsuz tavırlara karşın mizahın “Mizah yerli yerinde yapılırsa faydalı olur ve 
ciddiyet de yerli yerinde değilse zemmedilir” sözleriyle yerinde yapılan mizahın 
bir anlamda yemeğe katılan tuz misali normal görülmesi gerektiğini belirtmek 
istemiş olabileceğini söyleyebiliriz.

Câhiz﻿’in edebi yazılarında alaycı mizahî yaklaşımı tercih ettiği, böyle bir 
mizah﻿ yaparken telmih﻿4 ve tasrih﻿ (açıklık) metodunu kullandığı; eğer ilim 
ve makam sahibini mizahının konusu yaptıysa daha ziyade gönderme, gizli 
kinaye﻿ ve telmihlerle zekice nükteler yaptığı; ancak akıllı olmayan, saf ve hatta 
aptalca şahıslarla ilgili konularda mizah yaparken, açıkça alay etmeyi seçtiği 
belirtilmiştir.5

Câhiz﻿’in kitaplarında yaşadığı toplumdan birçok kesimin mizah﻿ konusu 
yapıldığı, ayrıca toplumda asalaklık, cimrilik ve hırsızlık gibi yaygın kötülükleri 
eleştiri amacıyla da nüktelerinin konusu yaptığı görülmüştür. Aslında Câhiz’in 
mizahının, telif ettiği eserlerle bütünleştiği söylenebilir. Kendisinden sonra 
birçok müellifin bu üslubu benimseyerek eserlerinde uyguladığı belirtilmiştir.6 
Daha çok hayvanlarla ilgili bilgiler verdiği Kitâbu’l-Hayavân﻿’da da mizaha yere 
vermiştir. Biz de bu çalışmada onun nesir tarzındaki metinlerde mizahi anlayışını 
ortaya koymaya  çalıştık, ancak nazım türlerini çalışmanın dışında tuttuk.

2	 Muhammed Abdulmunim Hafâcî, Ebû Osmân el-Câhiz (Beyrut: Dâru’l-kitâbi’l-Lubnânî, 1982), 
91; Butrus el-Bustânî, Udebâu’l-Arab (Beyrut: Dâru’l-cîl, 1989), 2/264.

3	 Marun Abbûd, Edebu’l-Arab (Beyrut: Dâru’s-sekâfe, 1960), 274.
4	 Telmîh, edebiyatta insanların çoğu tarafından bilinen ünlü kıssa (fıkra), şiir veya atasözüne işaret 

etme yani ima ile anlatma sanatıdır (bk.: Seyyid Ahmed el-Hâşimî, Cevâhiru’l-belağa, İstanbul: 
Kahraman Yay.1984, 418-419.

5	 Corc Cerdak, “Ekberu sâhir fi’l-edebi’l-Arabî”, Mecelletu Arabî 12, (Kuveyt, 1959), 114-115.
6	 Riyâd Ķuzayha, el-Fukâhe ve’d-dıhk (Beyrut: el-Mektebetu’l-asriyye 1414/1994), 10-41.



Yusuf Doğan  |  169

1. Kitâbu’l-Hayavân’ın Yazılış Sebebi

Câhiz﻿’in zooloji ilmine dair telif ettiği ansiklopedik eseri Kitâbu’l-
Hayavân﻿’dır.7 Câhiz bu eseri, mizahla toplumda her din ve ırktan insanları 
hoşnut edip eğlendirmek; Keldanî ve İranlılardan gelen hayvanlarla ilgili zengin 
bir kültür mirasını aktarmak amacıyla telif etmiştir.8 Birçok yazarın yaptığı 
gibi o da kitabını telif ederken izlediği metodu eserinin başında şöyle anlatır: 
“Okuyucunun bir kısmı tamamen sıkılgan olur ve aynı aktiviteyle devam etmez. 
Kur’an﻿ ayetinden hadise, hadisten habere, haberden şiire, şiirden nevâdire, 
nevâdirden mantıklı ve doğru kriterlere sahip bir hikmetli söze; konuyu bitirmeden 
(bir de okuyucuda) ağırlık ve hemen usanma olacağı endişesi sebebiyle mizah﻿, 
ahmaklık ve hurâfeye (geçtim). Çünkü bunları yazmak ahmaklık değildir.”9

1.1. Kitâbu’l-Hayavân’ın İçeriği

İslam﻿ medeniyeti ve kültürü geliştikçe bu alanda telif edilen eserlerin sayısı 
da o derece artmıştır. Özellikle İslam kültürünün günümüze kadar ulaşmasında 
önemli katkısı olan Câhiz﻿ böyle kıymetli eserler telif etmiş, bu eserlerden 
birisi de Kitâbu’l-Hayavân﻿ olmuştur. Eserin adından da anlaşılacağı gibi daha 
ziyade hayvanları edebî bir yaklaşımla ele almış, aynı zamanda varlık tasnifinde 
dayandığı ilkeler ve dehrîlere yönelik eleştirileri göz önünde tutulduğunda akaid 
ve yaşadığı dönemin mezheplerle ilgili malumatlara da yer verilmiştir.

Çok hacimli bir eser olan Kitâbu’l-Hayavân﻿ yedi cilt halinde neşredilmiştir. 
Bunların genel olarak ihtiva ettiği konular şöyledir: 

Birinci cilt, kitap, yazı, kuşlar, köpek, yırtıcı hayvanlar ve onlarla ilgili 
atasözleri.

İkinci cilt, köpek ve bu türle ilgili özellikler.

Üçüncü cilt, güvercin, karga, hüthüt, yarasanın özellikleri

Dördüncü cilt, karınca, maymun, domuz, yılan, deve kuşları, ateş ve çeşitleri, 
Arap﻿ ve Acem kültürlerinde ateşin yeri.

7	 Câhiz Kitâbu’l-Hayavân’ı  yaşlı ve hasta olduğu bir sırada yazarak vezir Muhammed b. Abdilmelik 
b. ez-Zeyyât’a (ö. 233/847) ithaf etmiş ve karşılığında beş bin dinar ödül almıştır (bk. Osman Amr 
b. Bahr el-Câhiz, Kitâbu’l-Hayavân, neşr. Abdusselam M. Hârûn, (Mısır: Dâru ihyâi’t-turâsi’l-
Arabî, 1384-89/1964-69), 1/24-27; Şevkî Dayf, el-Asru’l-Abbâsî es-Sânî (Dâru’l-meârif, Kahire, 
1994, 591; Butrus el-Bustânî, Udebâu’l-Arab (Beyrut: Dâru’l-cîl 1989), 2/261; Muhammed 
Abdulmunim Hafâcî, Ebû Osmân el-Câhiz (Beyrut: Dâru’l-kitâbi’l-Lubnânî, 1982) 302; Corc 
Cerdak, “Ekberu sâhir fi’l-edebi’l-Arabî”, 397-398; Ramazan Şeşen, “Câhiz”, Türkiye Diyanet 
Vakfı İslam Ansiklopedisi,  (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/22-23, Ahmet Suphi Furat, Arap 
Edebiyatı Tarihi I, İstanbul: Edebiyat Fakültesi Basımevi, 1996, 1/227).

8	 Dayf, el-Abbâsî es-Sânî, 600-601.
9	 Câhiz Hayavân, 1/93-94.



170  |  Amr b. Bahr el-Câhiz’in Kitâbu’l-Hayavân Adlı Kitabında Nükte Anlayışı

Beşinci cilt, ateş, su, akrep, sivrisinek, pire, örümcek, ceylan, fare, ayrıca 
insan ve onunla aslan arasındaki farklar.

Altıncı cilt, ayı, tilki, vahşî hayvanlar, haşerat ve onlarla ilgili nevâdir ve 
şiirler. Araplarda intikam, ayrıca ibibik gibi bazı kuşlar, tavşan, timsah, ceylan, 
panter.

Yedinci cilt, fil, su aygırı, at, zürafa gibi hayvanların hususiyetleri.

Câhiz﻿ bu hacimli eserinde oldukça fazla mizaha yer verir. Dolayısıyla 
kendisinin hırsızların hileleri, mulah, turaf, nevâdir, cimrilerin kendilerini 
savunmaları ile ilgili mizahî konulara yer vermesi sebebiyle ayıplandığını 
ve suçlandığını ifade eder.10 Ancak Câhiz onların bu suçlamalarını, ilmî 
seviyesizliklerine bağlar. Bu seviyeyi yakalayamayanların (eserde mizaha yer 
verme konusunu) anlamalarının imkanı olmadığını da belirtir.11

1.2. Kitapta Mizaha Yer Verilme Sebebi

Eserinde mizaha yer vermesiyle suçlanan/ayıplanan Câhiz﻿ eserinde mizaha 
yer vermesini iki sebebe bağlar: Birincisi, ciddî bilgileri öğretmek için şakaya 
ihtiyaç olması;12 diğeri ise, bu kadar hacimli bir eseri, okuyucunun sürekli 
okuması halinde sıkılmasını ve sabrının tükenmesini önlemek; böylece 
öğretimde istenilen meyveyi almak.13 O burada mizahın psikolojik yönüne işaret 
etmektedir. Zira bedevîlerin fıkraları veya mantıklı tartışamayan iki kelamcının 
tartışmasındaki komiklik, çocuğunu kaybedip de çok üzüntülü olan bir kadını 
bile güldürebilmektedir.14 Bu sebeple eserin mizahla dolu olduğunu: “Nüktelerle 
dopdolu bir zarf; şaka ve ciddiyetle yüklü bir kap” sözleriyle ifade etmekte15 ve 
içeriğinde mizah﻿ olmayan özellikle zındıkların eserlerini kusurlu bulmaktadır.16 
Ancak Câhiz mizahın psikolojik faydasına inanmasına rağmen aşırı gülmenin 
de insana zarar vereceğini Yezîd b. Muâviye’den (ö.64/683) aktardığı şu sözlerle 
dile getirmektedir: “Üç şey aklı azaltır: Hızlı cevap verme, aşırı hırs ve katıla 
katıla gülme.”17

10	 Câhiz, Hayavân, 1/3.
11	 Câhiz, Hayavân, 1/25.
12	 Câhiz, Hayavân, 1/36-37.
13	 Câhiz, Hayavân, 1/37. 
14	 Câhiz, Hayavân, 1/6-7.
15	 Câhiz, Hayavân, 1/38.
16	 Câhiz, Hayavân, 1/57.
17	 Câhiz, Hayavân, 5/190



Yusuf Doğan  |  171

2. Kitapta Mizah Teori ve Kuralları

2.1. Terimleri ve Çeşitleri

Câhiz﻿ kendi zamanına kadar mizah﻿ anlamındaki terminolojiyi kullanarak 
ve daha sonraki eserlere intikalini sağlayarak mizah edebiyatına katkıda 
bulunmuştur. Bu terimlerden bir kısmı şöyledir: mezh ve türevleri,18 fukâhe,19 
duâbe,20 nâdire,21 mulha,22 turaf.23

2.2. Mizah Çeşitleri (Tarzları)

Eserin genelinde geçen mizah﻿ çeşitleri aşağıdakiler yer almıştır:

● Hicvetme: Câhiz﻿  daha çok nazım türü hicivlere yer vermiş, hicivleri 
hayvanlarla ilgili olabildiği gibi sorunlar yaşadığı şahıs ve topluluklarla da 
olabilmiştir.24

● Bilmece kullanma: Arapça luğz (çoğulu elğâz) bilmece anlamına gelir ve 
Câhîz de nazım türünde bilmecelere yer vermiştir.25

● Alay etme: Bu üslubu çok iyi kullanan Câhiz﻿ fiziksel kusuru, kuruntusu26 
ve psikolojik rahatsızlığı olan insanları alayının konusu yapmış; sakallı ve bıyıklı 
kadınlarla ilgili fıkraları örnek olarak vermiştir. Örneğin Bağdat﻿’ta gür sakallı 
bir kız bir düğünde kadınların olduğu yere girince bir kadın “Erkek girdi!” diye 
bağırması üzerine oradakiler kızı döverler. Bir süre sonra gerçek ortaya çıkar ve 
kız dayaktan kurtulur. Ancak kız neredeyse dayaktan ölecek duruma gelir.27

Câhiz﻿ kitabında alayın konusu kendisi de olsa onu anlatır yani bir anlamda 
kişinin kendisiyle alay tarzını kullanırdı. Başından geçen böyle bir sinek 

18	 Câhiz, Hayavân,  1/37-38.
19	 Câhiz, Hayavân,  4/412.
20	 Câhiz, Hayavân,  1/308-311.
21	 Câhiz, Hayavân, 3/292-293.
22	 Câhiz, Hayavân,  2/101. 
23	 Câhiz, Hayavân,  6/168-171.
24	 Câhiz, Hayavân, 1/239-243; I, 383-389; 3/481-487; 4/306-307.
25	 Câhiz, Hayavân, 5/359, 4/33, 3/537).
26	 Câhîz kuruntu ile ilgili Ebû Şuayb el-Ķallâl’ın ilginç bir şekilde hayvanın sakatatını yemesi (Câhiz, 

Hayavân, V, 475-476) ve Beşşâr’ın kardeşi Bişr’in kartal olma isteği konusundaki kuruntusundan 
bahseder. Bişr, kardeşi Beşşâr’ı ziyaret için Sedūs kabilesine gider. Orada kendisine: “Allah sana 
seçme hakkı verseydi hayvanlardan hangisi olmak isterdin?” diye sorulur. O da: “Kartal” der. 
Sebebi sorulduğunda ise: “O istediği yerde geceler, dört ayaklı vahşî hayvanlar ona yanaşamaz,  
hatta yollarını değiştirir ve giderler.” (Câhiz, Hayavân, 7/37) Yine Ebū ǾAttāb ismindeki bir şahsın 
kuruntusu da ilginçtir. Zira o Allah’ın kendisini kör, elleri ve ayakları kesik olarak yaratmasını 
istemektedir (Câhiz, Hayavân, 3/ 34-35).

27	 Câhiz, Hayavân, 1/115).



172  |  Amr b. Bahr el-Câhiz’in Kitâbu’l-Hayavân Adlı Kitabında Nükte Anlayışı

hikâyesini anlatır. Sinek Câhiz’e o kadar musallat olur ki, sonunda ondan 
kaçmaya başlar. Onu gören el-Endelusî﻿ isminde birisi başına bir bela geldiğini 
sanır ve ne olduğunu sorunca, o da durumu anlatır. Bunun üzerine el-Endelusî 
o kadar güler ki, yürüyemez oturur kalır. Çünkü el-Endelusî Câhiz’in sinekten 
kaçmış olabileceğine bir türlü inanamamıştır.28

Câhiz﻿ eserde bir kısım ilim erbabı ve halk arasında yaygın hurâfelerin ve 
İsrailiyyâtın varlığından söz eder. Câhiz bunlara karşı çıkarak kendi üslubunca 
eleştiri amacıyla alay eder ve bu hurafeleri anlatırken zam (zum) veya dava gibi 
kelimeleri kullanır. Hz. Nuh﻿’un  (a.s.) gemisinde bir kısım hayvanların yaratılışı 
ile ilgili İsrailiyyâtı, Zamu badı’l-mufessirîn ve’l-ahbâriyyîn fî hayavâni sefîneti 
Nûh başlığı altında verir. Yine Nuh’un  (a.s.)  gemisiyle ilgili bir hurafeyi şöyle 
aktarır: “Gemi sakinleri fareden rahatsız olurlar. Arslan bir defa aksırır ve 
burnunun deliklerinden erkek kedi çıkar ve o da aslana benzer. Fil dışkısından 
domuz çıkar. Bundan dolayı domuz file çok benzer.  Keysân ise: “Bu erkek 
kedinin kedilerin Adem﻿’i (babası) ve şu dişi kedi de kedilerin Havva﻿’sı (annesi) 
olsa gerekir” der. Ebû Ubeyde ise Keysân’a: Sen her hayvan cinsinin Adem﻿’inin 
(babasının) ve Havva’sının (annesinin) olduğunu bilmiyor musun? der, bunun 
meclistekilerin hepsi güler.”29 Ayrıca bunun dışında Kur’an﻿’da geçen et-Tîn ve 
ez-Zeytûn,30 Musa’nın (a.s) tabutundaki Sekîne31 ve arıya vahiyle ilgili İsrailiyyât﻿ 
da yer alır.32 Câhiz o dönemdeki halk arasında yaygın olan başka hurafeleri de 
anlatır.33 Câhiz Kur’an’la ilgili İsrailiyyât örneklerini verirken bunu anlatan 
şahısların isimlerini zikretmez. Üslubu gereği, böyle âlim veya devlet adamları 
ile ilgili konularda mizahı, telmihlerle yaptığını yukarıda söylemiştik.

● Ahmakça tavır sergileme: Araplar öteden beri ahmaklığı mizah﻿ konusu 
yapmışlar ve Câhiz﻿ de buna yer vermiş, ahmaklığı ile meşhur olmuş şahısların 
ve hayvanların fıkra ve atasözlerinden bahsetmiştir.34 Ahmaklarla ilgili olarak 

28	 Câhiz, Hayavân, 3/346-347. 
29	 Câhiz, Hayavân, 1/146, 5/347-351. Ayrıca bk.: Ebû Mansûr Abdulmelik b. Muhammed Seâlibî,  

Simâru’l-kulûb fi’l-mudâf ve’l-mensûb, thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm, (Kahire: Dâru’l-
meârif, ty.), 40.

30	 Câhiz, Hayavân, 1/208.
31	 Câhiz, Hayavân,  5/342.
32	 Câhiz, Hayavân,  5/424-425.
33	 Câhiz halk arasında yaygın olarak anlatılan gök gürültüsü ve yağmurun etkisi sonucu mantarın 

büyümesi ile ilgili şu olayı nakleder: Bu durum eski İran krallarından birisine anlatılınca: “O halde 
mantarı büyütmek için toprağa su serpin, davul çalın!” diyerek alaylı bir şekilde karşılık verir (bk. 
Câhiz, Hayavân, III, 534). 

34	 Câhiz, Hayavân, 3/7-38. Yine Ebû Lokmân isminde bir şahıs,  Hz. Ali, Hz. Hamza ve Hz. Cafer’i 
parçalanmayan cüz; Hz. Abbâs, Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer’i bir veya daha fazla parçalanır olarak 
kabul etmesi ile ilgili fıkra geçer. (bk. Câhiz, Hayavân, 3/37-38). Ayrıca ahmaklığı ile meşhur olmuş 
Dâvûd b. el-Mutemir ve Memhûre gibi kadın ve erkeklerle ilgili atasözlerinin mizahî hikâyelerini 
de anlatır. Yine hayvanlardan iki boynuz almak için gidip de kulaksız dönen deve kuşu (bk. Câhiz, 



Yusuf Doğan  |  173

bir Kûfe﻿li ile Medîne﻿linin peygambere olan sevgisi konusunda birbirlerine 
delil getirmesini örnek olarak verebiliriz. Kûfeli sevgisini ifade eden bir kısım 
deliller ileri sürer. Medineli de başka delil olup olmadığını sorunca şöyle cevap 
verir: “Ebû Tâlib’in iman edip de Nebi’nin (s.a.v.) sevinmesini ve benim de kafir 
olmamı isterdim!”35

● Yapılan hilenin boşa çıkması: Câhiz﻿ yapılan hilenin boşa çıkmasına 
( kişinin kendi kazdığı kuyuya düşmesine) tarzını da kullanır. Bu tarza Ebû 
Meryem isminde bir şahsın anlattığı şu olayı örnek olarak sunar: Medine’de 
sokağa çıkamayacak kadar borçlu bir adam vardır. Alacaklılarından birisi gelir, 
zor da olsa onu bulur ve borçlularından kurtulmasını sağlayacak bir hile öğretir. 
Ancak borçlu şahıs buna karşılık adamın alacağını fazlasıyla ödeme sözü 
verir. Çözüm ise, ertesi gün sokağa çıkması ve kim gelirse gelsin köpek gibi 
havlamasıdır. Böylece sonunda onun aklî dengesini yitirdiğine hükmedilecektir. 
O da öyle yapar; vali, hatta kadının huzuruna bile  çıkarılıp kendisine ceza verilir 
ve günlerce hapiste tutulur, hapisten sonra gizlice takip edilse de sorulan her 
şeye havlayarak cevap verir. Sonunda kadı onun aklî dengesini yitirdiğine ve 
dolayısıyla borcunun düştüğüne karar verir. Nihâyet akıl veren adam gelip de 
alacağını isteyince ona da havlayarak cevap verir. Ne yaptıysa fayda vermez, 
havlamaya devam edince, o da ümidini keser ve gider.36  Bu olaya mizahî olarak 
baktığımızda yaptığı hileye kişinin kendisinin düşmesi bir mizah﻿ tarzı olmakta 
ve adamın her şeye havlayarak cevap vermesi de Bergson﻿’un durum komiği37 
teorisine benzediği söylenebilir.

● Hatalı ifade kullanma: Kelimelerin yerli yerinde kullanılması gerektiğine 
dikkate çeken Câhiz﻿, bir  taraftan hem yazılı hem de sözlü yapılan yanlışların 
geri dönülmez hatalara sebep olabileceğini anlatmak ister, diğer taraftan böyle 
hataların insanları güldürdüğünü de ima eder. Câhiz böyle bir olaya, Emevî﻿ler 
döneminde yanlış anlamayla ilgili Eseru tahrîfi kitâbi Hişâm b. Abdilmelik isimli 

Hayavân, 4/323), ayrıca karganın serçenin yürüyüşünü öğrenmek için gittiğinde öğrenememesi 
ve kendi yürüyüşünü unutması (Câhiz, Hayavân, 4/325) gibi atasözü ve hikâyelerini de zikreder 
(Câhiz, Hayavân, 4/332-334; 7/38-39). Ayrıca Kelîle ve Dimne’den naklettiği horoz-tavuk, karga-
horoz, filler gibi hayvanlarla ilgili fabllara da yer verir (bk. Câhiz, Hayavân, 2/319, 320, 7/92-95, 
97-99).

35	 Câhiz, Hayavân, 3/16.
36	 Câhiz, Hayavân, 2/171-172.
37	 Bergson, temelinde hareketlerin tekrarı bulunan durum komiğini şöyle açıklar: “Bize hem hayat 

vehmini, hem de açık bir mekanik tertibi birbirine girmiş olarak veren ne kadar fiil veya tertipler 
varsa hep gülünçtürler. Örneğin kutusundan çıkan yaylı şeytanla bir vakitler oynamışızdır. 
Tepesinden bastırılınca kendi kendine doğrulan, batırıldıkça hoplayan, ezildikçe her şeyi fırlatıp 
atan bu oyuncak pek eski midir bilemiyorum. Yalnız iki inadı çatıştıran bu eğlence türü muhakkak 
ki her zaman vardı. Tamamıyla mekanik olan bir inat, kendisiyle eğlenen diğer bir inada oyuncak 
olmaktan hiçbir zaman kurtulamaz.” Bergson bir tiyatro sahnesinde sopa yiyerek tekrar tekrar yere 
düşen komiseri durum komiğine örnek olarak verir (bk. Henri Bergson, Gülme, çev. Mustafa Şekip 
Tunç, İstanbul: MEB, 1997, 52-53).



174  |  Amr b. Bahr el-Câhiz’in Kitâbu’l-Hayavân Adlı Kitabında Nükte Anlayışı

hikâyeyi örnek olarak verir. Halife Hişām’ın yazdığı mektubu vali yanlış anlar. 
Mektupta: “Sizin tarafınızda olan muhanneslerin38 sayısını bildir” cümlesindeki 
“sayısını bildir” anlamına gelen “ahsı” fiilini, “hayalarını kes” anlamına gelen 
“ahsı” şeklinde yanlış okur. Sonunda vali emri yerine getirir ve muhanneslerin 
ikisinin ifadesine göre, bu şahıslar erkekliklerini kaybederler.39

● Edebi Sanat Kullanma: Edebi sanatlar birçok amaç için kullanıldığı gibi 
mizah﻿ yapmada da başvurulan bir tarz olmuştur. Câhiz﻿ Arapların kinaye﻿ yoluyla 
esprili ve bir o kadar imalı bir şekilde çok uzun adama “Yâ zılle’n-naâme 
(Ey Devekuşu gölgesi)!” ve çok kibirli adama “Yâ zılle’ş-Şeytân (Ey Şeytan 
gölgesi)!” dediklerini; Haccâc’ın da kibirli bir kişiye böyle hitap ettiğini40 söyler.

● Hazırcevaplılık: Hazırcevaplılığın öteden beri mizahın en etkili tarzlarından 
olduğu söylenebilir. Câhiz﻿ de kitapta böyle örnekler verir. Böyle bir örneğin yer 
aldığı fıkrayı köpeklerden bahsederken Cevâbu sabiyy başlığı altında anlatır: 
Bir şahıs Kelb﻿ (köpek) isminde bir adamın küçük çocuğuna: “Kimin oğlusun?” 
diye sorunca zekî çocuk köpek sesini taklit ederek: “Hav hav hav’ın oğluyum!” 
diye cevap verir.41

● Abartma: Câhiz﻿’in bir mizah﻿ ustası olarak mizahın meydana gelmesinde 
abartmayı çok iki bildiğini  ve sık sık da kullandığını ifade edebiliriz. Onun 
abartma ile ilgili verdiği örneklerden birisi de hac yolculuğuna çıkan bir kafilede 
bir kadının başına gelen durumdur. Kafile mola yerinde dinlenirken kadının 
göğüsleri arasına bir yılan girer ve orada kıvrılıp uyur. Mekke’ye kadınla birlikte 
aynı durumda gider, gelir ve onu yılanlar vadisinde sokar.42 Buradaki abartı, 
yılanın kadının göğüsleri arasında bu kadar uzun süre yolculuk yapmasıdır. 
Câhiz bir başka örneği ise, hayvanların koku alma duyusu bağlamında zikreder. 
İbrāhįm b. es-Sindį﻿ isminde bir şahsın babasının koku alma duyusu o kadar 
hassastır ki, bir meclis içerisindeki köşede bulunan farenin bevl kokusunu 
hissettiği gibi ayakkabının içindeki ayak kokusunu da farkederdi.43 es-Sindî’nin 

38	 Yaratılışı itibariyle kadınlara benzeyenlere ya da kadınlara benzemeye çalışanlara muhannes denir 
ki el-Mevsûa el-hadîsiyye, https://dorar.net/hadith/sharh/14197; erişim: 06.11.20225), günümüzde 
bunların bir kısmına travesti adı verilmektedir.

39	 Câhiz, Hayavân, 1/121-122. Ayrıca bk. Ebû Muhammed Muhyiddîn Yûsuf b. Abdirrahmân b. 
Ali et-Teymî el-Bekrî İbnu’l-Cevzî, Ahbâru’l-hamkâ ve’l-muğaffelîn, Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-
ilmiyye,1405/1985, 73. Benzer bir olay Halife el-Mütevekkil ile bir vali arasında geçtiği de rivâyet 
edilmektedir (bk. Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn an esâmi’l-kutub ve’l-funûn, neşr. M. Ş. Yaltkaya-R. 
Bilge, İstanbul: MEB,  1360/1941, 1/273).

40	 Câhiz, Hayavân, VI, 178. Aynı şekilde Hassân isminde bir şahsın yemek vakti geldiğinde şaka 
olsun diye komutanına “Bir elin mi, yoksa iki elin yemeğini mi (istersin)?” şeklinde soru sorardı. O 
iki elin yemeği ile iki elle yenen kebap gibi yemekleri ve bir elin yemeği ile de bir elle yenen tirid 
gibi yemeği kastederdi (Câhiz, Hayavân, 7/260).

41	 Câhiz, Hayavân, 2/168.
42	 Câhiz, Hayavân, 4/251.
43	 Câhiz, Hayavân, 4/425.



Yusuf Doğan  |  175

babasının fare kokusu alması kediye benzetilerek yapılan abartı da hicvin 
kullanıldığı görülmektedir.

● Şuûbîlik﻿: İslam﻿ tarihinde Emevîlerden başlamak üzere Birinci ve İkinci 
Abbasî﻿ Dönemi Arap﻿ ve acem yani Arap olmayanların mücadelesine sahne 
olmuş, özelikle Arap olmayan milletlerin Araplardan üstün olduğunu iddia eden 
siyasî, fikrî ve edebî hareket doğmuş ki, bu harekete Şuûbîlik adı verilmiştir.44 
Câhiz﻿ bu mücadelede Şuûbî karşıtı olarak Araplar tarafında yer almıştır. Eserde 
Arapları Sâhibu’l-kelb (köpek sahibi) rumuzuyla en-Nazzâm ve Şuûbiyye﻿’nin 
büyük bölümünü oluşturan İranlıları ise Sâhibu’-dîk (horoz sahibi) rumuzu ile 
el-Mabed temsil etmiştir. Bu iki hayvanın iyi-kötü bütün yönleri ortaya konarak 
münazara yaptırılmış,45 sonuçta Arapların üstünlüğü ispat edilmeye çalışılmıştır.

● Mucûn﻿: Câhiz﻿ Arap﻿ edebiyatında dini emirleri hafife alma, hayasızlık, 
haddi aşma bir anlamda müstehcenliği de içine alan mucûnla ilgili fıkra ve 
mizahî hikâyelere de yer vermiştir. Bunların bir kısmı köpekler,46 sineklerin 
çiftleşmesi47 gibi hayvanlarla ilgili; bir kısmı da el-Mekkî ve İsmâîl b. Ğazvân﻿ 
gibi edipler,48 bedevîler,49 karı koca,50 cariyeler51 ve ahmaklarla ilgili olmuştur.52

2.3. Mizahın Temel Esası

Yukarıda da geçtiği Câhiz﻿ kitabında yer yer mizah﻿ teorisi ve mizahla 
ilgili birçok malumata yer vermiştir. Bunlardan birisi de onun bir fıkranın 

44	 Adem, Apak, “Şuûbîlik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi,  (İstanbul: TDV Yayınları, 
1993), 39/244-246.

45	 Câhiz, Hayavân, 1/222-224. Arap acem mücadelesi anlatılırken birçok ciddi kelamî konuların 
yanında olayın mizahî yönü de yansıtılır. Ancak Câhiz mizahın üstünlük teorisini kullanarak 
Arapların üstünlüğünü ispata çalışır, yani bir anlamda Arapları temsil eden köpeği horozdan üstün 
tutar. Câhiz burada münazara tarzını kullanır. Münazarada köpek ve horozun iyi ve kötü yanları 
anlatılırken, köpeğin adiliği, zayıflığı, açgözlülüğü, aldatması, çirkinliği, aceleciliği, pis kokusu 
gibi kötülüklerine karşın (bk. Câhiz, Hayavân, 1/222-225); horozun sabahın erken saatinde kalkıp 
sanki usturlabın üzerine çıkmış, gökyüzünü ve ayı gözlüyor gibi ötüşüne cevap olarak eşeğin 
anırmasıyla ona bu işte ortak olduğunu söylemesi gibi kötülüklerinden bahseder (bk. Câhiz, 
Hayavân, 2/255). Ayrıca köpeğin horozdan daha cömert olduğunu gösteren Esmahu min lâfıza 
atasözünün doğruluğunu çeşitli delillerle ispat etmeye çalışır (bk. Câhiz, Hayavân, 2/148-154, 
192-194, 207, 238-248, 261-262). Ayrıca horozu tutan İranlılara onun üstün bir varlık olmadığını, 
eşekten de daha aşağı değerde olduğunu ispata kalkışmasıyla da delil getirir (bk. Câhiz, Hayavân, 
2/255). Yine horozun kötülükleri arasında onun dışkısını her yere yapmasından ve peşine de bir 
köpeğin boğulmakta olan bir insanı kurtararak yaptığı iyilikten de bahseder ( bk. Câhiz, Hayavân, 
2/264-265).

46	 Câhiz, Hayavân, 1/370-375.
47	 Câhiz, Hayavân,  3/400-401.
48	 Câhiz, Hayavân, 5/313.
49	 Câhiz, Hayavân, 6/168-169.
50	 Câhiz, Hayavân, 6/451-452.
51	 Câhiz, Hayavân, 6/452.
52	 Câhiz, Hayavân, 3/31.



176  |  Amr b. Bahr el-Câhiz’in Kitâbu’l-Hayavân Adlı Kitabında Nükte Anlayışı

anlatımında orijinalliğinin bozulmadan anlatılmasını mizahın temel esası 
olarak görmesidir. Aksi halde telaffuz hatasını düzelterek aktarmanın espriyi 
bozmasını “İfsâdu’l-irâb li nevâdiri’l-muvelledîn” başlığında53 ve diğer 
ilgili örnekleri eserin farklı yerlerinde de sunar. Hatalı kelime kullanmaya, 
Sindli bir ihtiyar kadının kelimelerin telaffuzunu birbirine karıştırması54 ve 
Ziyâd’ın Fil ismindeki kölesinin yanlış telaffuzu ile ilgili fıkraları örnek 
olarak verilebilir.55 Câhiz mizahın etkili olabilmesi için anlatım üslubunun ne 
derece önemli olduğuna dikkat çektiğini belirtebiliriz. Günümüzde Karadeniz﻿ 
fıkralılarının Karadeniz şivesiyle anlatımının ne derece güldürücü olduğu 
herkesçe malumdur.

Hiç duyulmadık ender olayların güldürünün temel esaslarından birisi olduğu 
yıllar öncesinden Câhiz﻿ tarafından tespit edilmiştir. Günümüzde de nadir görülen 
durum, olay, olgu bir taraftan şaşkınlık, diğer mizahi bir ortam oluşturur ve 
insanları güldürdüğünü belirtebiliriz. Buna es-Sûrânî isminde bir avcının vahşî 
hayvanları eğitmesi örnek olarak sunulur. es-Sûrânî yavru bir kurdu eğiterek 
geyik avında kullanır, ancak bu kurdu çaldırır; sonra bir aslanı eğitir yaban eşeği 
avında kullanır ve eşek arılarını da eğitir sinek avlar. Câhiz bunları anlattıktan 
sonra örf ve adetlere ters gelen olayların mizaha sebep olduğunu ifade etmek 
amacıyla şöyle der: “Bunların hepsi şaşkınlık veren, ilginç,  nadir, muhteşem ve 
haricîdir (örf ve adetlerin dışındadır).”56

3. Mizaha Konu Olan Toplum Kesimleri

Câhiz﻿ kitabında birçok toplum kesimini mizahının konusu yapar ve bu 
kesimlerden en başta cimriler gelir. Onun cimrilerle ilgili oldukça yoğun mizahı 
el-Buhalâ﻿ (Cimriler) adlı eserinde yazdığı malumdur. Cimri﻿ Sehl b. Hârûn﻿’un 
misafirlerine kart bir horoz ikram etmesinde yaşanan komikliği örnek olarak 
verebiliriz. 57

Yine o dönemde bazı insanların aşırı korkak olmaları sebebiyle psikolojik 
olarak düştükleri zor durumlarıyla ilgili mizaha yere vermiştir. Onlardan birisi 
de şu olaydır: Basra﻿’da Urve b. Merŝed﻿ isminde yaşlı bir adam, kız kardeşlerinin 
ikamet ettiği Benî Mâzin kabilesine gelir. Geldiği evde ise sadece cariyeler 
bulunmaktadır. O sırada bir köpek eve girer. Bu esnada çıkan gürültüden cariyeler 

53	 Câhiz, Hayavân, 1/282-284.
54	 Câhiz, Hayavân, 3/292.
55	 Câhiz, Hayavân, 7/233). Câhiz bu fıkrayı Mehâsin adlı eserinde de anlatır (bk. Osman Amr b. Bahr 

el-Câhiz, el-Mehâsin ve’l-ezdâd, thk. Muhammed Sevîd, Beyrut: Dâru ihyâi’l-ulûm, 1412/1991, 
19).

56	 Câhiz, Hayavân, 6/26-27.
57	 Câhiz, Hayavân, 2/374-375. Ayrıca bk. İbn Ķuteybe, Uyûnu’l-ahbâr, thk. Yûsuf Ali Tavîl, Beyrut: 

Dâru’l-kutubi’l-Arabî, 1985, 3/282-283.



Yusuf Doğan  |  177

eve hırsız girdiğini sanırlar ve hemen gidip Urve b. Mersed’e haber verirler. Eve 
gelir ve bir yere sinmiş olan köpeği göremez. Onu hırsız zannederek konuşmaya 
başlar. Uzun bir süre onu yeren sözler söyler. En sonunda köpek yerinden çıkar, 
yaşlı adamın yanından dışarı kaçar, adam da sırtının üstüne düşer ve şöyle der: 
“Hayret, şaşılacak şey! Böyle bir gece görmedim. Allah’a yemin olsun ki, onun 
durumunu bilseydim, ben de oraya sığınırdım.” 58 

Yine bu kesimden bedevîler söz ve davranışları ile her zaman mizaha konu 
olan önemli bir tabakayı oluşturmaktaydı. Onların zekilikleri ve kurnazlıkları 
insanları şaşırttığı için gülmeye sebep olmaktaydı. Bir ev sahibinin misafiri olan 
bedevîye pişen tavuğu taksim etmesinde yaşanan şu olay tam bir komedidir: 
Bir bedevî Basra﻿’da eşi, iki erkek ve iki kız çocuğu olan bir aileye misafir 
olur. Ev sahibinin ise tavukları çok olmasından dolayı yemekte tavuk pişirir ve 
misafire bunu taksim etmesini teklif eder. Bedevî yapamayacağını söylese de 
onlar taksimine razı olacaklarını söylerler. Ancak ev halkı misafirin bu taksimi 
yapamayacağını tahmin ederek ona şaka yapmak istemektedirler. Misafir taksime 
başlar ev reisini kastederek “Ras reîse (Baş başa)” diyerek tavuğun başını verir. 
Kanatlarını iki erkek çocuğa, butlarını iki kızına, kuyruk kısmını “Acuz (kuyruk 
kısmı) acûza (adamın yaşlı eşine)” ve (en çok ve en lezzetli yerini) “Zevr (göğüs 
ve geri kalan) zāire (misafire)” der, tavuğun geri kalanını alır ve yer. Ev halkı 
misafiri alaya almak isterken alaya maruz kalır. Ertesi gün tekrar pişen tavuğu 
taksim etmesini isterler. Bu defa misafirin daha ilginç, komik ve onlarla alay 
ettiği olaylar yaşanır.59 Bu olaya baktığımızda kinaye﻿ ve cinas sanatlarının 
kullanılarak güldürünün yapıldığı ve kişinin kendi hilesi ile zor duruma düştüğü 
görülür.

Câhiz﻿ bedevîlerin ahmaklıkları da zaman zaman mizah﻿ konusu yapılmış, 
o da onlarla ilgili komik durumlara yer vermiş ve bedevîlerin ahmaklığı ile 
ilgili kendisinin şahit olduğu şu olayı aktarmıştır: Câhiz ile Ubeyd el-Kilâbî 
isminde bir bedevî arasında geçen olayda, bedevînin deveye aşkını ilan 
etmesi ile yaşanan olaylara gülmemek elde değildir. O devenin Arap﻿ olduğu 
inancını taşımaktadır. Câhiz de kavuşmaları için Allah’tan kendisini deveye 
dönüştürülmesi için dua etmesini ister. Ancak bedevî insanın maymun domuz 
gibi pis hayvanlara dönüştürülebileceğini, böyle deve gibi şerefli bir hayvana 
dönüştürülemeyeceğini söyler.60

58	 Câhiz, Hayavân, 2/231). Ayrıca bk.: İbn Ķuteybe, Uyûn, 1/259-260; Ebû İshâk İbrâhîm b. Ali 
b. Temîm el-Ensârî el-Husrî, Cemu’l-cevâhir fi’l-mulah ve’n-nevâdir, thk. Ruhâb Hıdır Akkâvî, 
Beyrut: Dâru’l-menâhil, 1413/1993, 254-255.

59	 Câhiz, Hayavân, 2/319, 357-359.
60	  Câhiz, Hayavân, 4/100.



178  |  Amr b. Bahr el-Câhiz’in Kitâbu’l-Hayavân Adlı Kitabında Nükte Anlayışı

O dönemde mizaha konu olan bir başka toplum kesimi de kölelerdi. Câhiz﻿ 
de Ehâdîs min eâcibi’l-memâlik adında başlık açarak nüktedan hazırcevap 
kölelerin fıkralarına yer vermiş ve orada şöyle bir örneği aktarmıştır: Bir şahıs 
bir köleye: “Ey facir (günahkar)!” diye hitap edince köle de: “Kurban olayım 
sana! Bir kavmin kölesi onlardandır der (yani onun da facir olduğunu ima 
eder).” 61

Yine eserde Emevî﻿ dönemindeki bazı kesimlerle ilgili oldukça fazla mizahi 
malzeme bulunmaktadır. O dönem valilerinden Ĥaccāc﻿ ile müneccim arasında 
geçen yani yöneticilerle teba,62 kendisini Şeytan’a benzeten şahıs,63 şair Akîl 
b. Ullefe﻿’nin kızlarını evlendirmesi,64 nüktedan el-Cemmâz65 ve Ebu’l-Hâris 
Cumeyn,66 hilmi ile meşhur el-Ahnef b. Kays (ö. 72/691),67 eş-Şa’bî68 ve 
zekası ile meşhur İyâs b. Muâviye69 farklı kesimden birçoğunun mizahına yer 
vermektedir. 

Câhiz﻿ Birinci Abbasî﻿ Dönemi’yle ilgili birçok malzemeyi de bize aktarmakta-
dır. Bunlardan en önemlisi, o dönemin nüktedan ve edebiyatçılarından olan Ebû 
Dulâme﻿’nin halife es-Seffāĥ﻿’dan binek hayvanı, ev gibi bir çok talebini mizahî 
bir şekilde istemesi, komedi tarzındandır.70  Ebû Dulâme bir gün halife Abbâsî 
halifesi es-Seffâh (muhtemelen onu öven bir kaside okudu) ona ihtiyacı neyse 
kendisinden istemesini söyledi. O da kendisine (av için) bir köpek verilmesini 
istedi. Halife de ona bir köpek verilmesini emretti. Ebû Dulâme kendisini ava 
götürecek binit istedi. Bu söz üzerine bir binek hayvanı verildi. Kendisine avda 
yardım edecek bir köle verilmesini istedi, onun da verilmesini emretti. Peşine 
cariye istedi, o da verildi. Bunu üzerine halifenin kendisine köpek, binit, köle ve 
cariye verdiğini, bunların hepsinin büyük bir aile olduğunu, bunların kalacağı ev 
istedi, verildi. Sonunda bunları geçindirmek için ekip dikeceği kendisine arazi 
tahsisi istedi, o da verildi. Başka isteği sorulduğunda da halifenin elini öpmek 
istediğini söyledi, ancak halife kabul etmedi. Fakat Ebû Dulâme halifenin kendi-
sinden hiçbir şeyi esirgemediği için elini öpmesini reddetmemesini istedi.71

61	 Câhiz, Hayavân, 6/483-490.
62	 Câhiz, Hayavân, 1/324.
63	 Câhiz, Hayavân, 6/170.
64	 Câhiz, Hayavân, 1/171; Ĥuśrį, Mulaĥ, 148.
65	 Câhiz, Hayavân, 1/174-175.
66	 Câhiz, Hayavân, 3/84.
67	 Câhiz, Hayavân, 4/18.
68	 Câhiz, Hayavân, 6/169-170.
69	 Câhiz, Hayavân, 6/481.
70	 Câhiz, Hayavân, 2/170-171.
71	 Câhiz, Hayavân,  2/170-171.



Yusuf Doğan  |  179

Yine o dönemin ileri gelen âlimlerinden ve kendi dostlarından Ebû Dulâme, 
Mutezilî﻿ âlim Sumâme,72 en-Nazzam,73 mütekellim Ebû Ahmed et-Temmâr74 
alimlerin fıkraları da yer almıştır. 

Sonuç

Câhiz﻿’in yaşadığı asırdaki ve daha sonra gelen edebiyatçılar üzerinde büyük 
etkisi olmuştur. Özellikle İbn Kuteybe Uyûnu’l-ahbâr’da Kitâbut’-tabâî‘ ve 
ahlâkıl-mezmûme’de Kitâbu’l-Hayavân’dan alıntılar yapmıştır. Ancak İbn 
Kuteybe Câhiz’den burada söz etmemiştir.75 Ancak Câhiz, Abdulkâhir el-
Bağdâdî gibi âlimler tarafından özellikle de Kitâbu’l-Hayavân’ı boş ve değersiz 
malumat doldurmakla da eleştirilmiştir.

Sonuçta eserde mizah﻿ teorisinden kısmen bahsedilse de, daha çok örneklerin 
yer aldığını gözlemlemekteyiz. Ancak mizah terimleri, tarzları, mizahın geçtiği 
toplum kesimleri ve mizahı etkileyen faktörlerle ilgili önemli bilgileri ihtiva 
etmektedir. Bu özellikleri ile Kitâbu’l-Hayavân, birçok edebiyat ve mizah 
eserinin ana kaynaklarından birisi ve hayvanlardan ziyade edebî bilgi ve 
derinliğini ortaya koyduğu bir eser olmuştur.

Câhiz﻿’in bu hacimli eserinin araştırmacılar, dil ve edebiyat uzmanları ve 
özellikle mizaha ilgi duyanlar için zengin hatta tükenmez bir çalışma alanı 
olduğunu belirtebiliriz.

72	 Câhiz, Hayavân,  5/251-252
73	 Câhiz, Hayavân,  3/248, V, 187.
74	 Câhiz, Hayavân,  3/294-298.
75	 Ahmed Hammâd el-Huseynî, “Kitâbu’l-hayevân li’l-Câhiz”, Turâsu’l-İnsâniye 3, Beyrut: 

Câmiatu’l-İmâm Muhammed b. Suûd, ts., 226-227.



180  |  Amr b. Bahr el-Câhiz’in Kitâbu’l-Hayavân Adlı Kitabında Nükte Anlayışı

Kaynakça

Apak, Adem. “Şuûbîlik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi  (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1993). 39/244-246. 

el-Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdulkâhir b. Tâhir b. Muhammed et-Temîmî. el-Fark bey-
ne’l-fırak. Kahire, ts.

Bergson, Henri. Gülme. çev. Mustafa Şekip Tunç, İstanbul: MEB, 1997.
el-Bustânî, Butrus. Udebâu’l-Arab. Beyrut: Dâru’l-cîl, 1989.
Câhiz, Osman Amr b. Bahr. Kitâbu’l-Hayavân. neşr. Abdusselam M. Hârûn. 

Mısır: Dâru ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, 1384-89/1964-69.
Câhiz, Osman Amr b. Bahr. el-Mehâsin ve’l-ezdâd. thk. Muhammed Sevîd, Bey-

rut: Dâru ihyâi’l-ulûm, 1412/1991.
Cebr, Cemîl. el-Câhiz  fî  hayâtihî ve edebihî ve fikrih. Beyrut: Dâru’l-kitâbi’l-Lub-

nânî, 1959.
Cerdak, Corc. “Ekberu Sâhir fi’l-Edebi’l-Arabî”. Mecelletu Arabî 12, (Kuveyt, 

1959), 114-115.
Dayf, Şevkî. el-Asru’l-Abbâsî  es-Sânî. Kahire: Dâru’l-Meârif,  1994.
Emîn, Ahmed. Duha’l-İslâm. Beyrut Dâru’l-kitâbi’l-Arabî, 1933-1936.
Er, Rahmi, “İbn Zeydûn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi,  (İstanbul: 

TDV Yayınları, 1999), 20/464-466
Hafâcî, Muhammed Abdulmunim. Ebû Osmân el-Câhiz. Beyrut: Dâ-

ru’l-kitâbi’l-Lubnânî, 1982.
Hafâcî, Muhammed Abdulmunim. “el-Fukâhe fi’l-edebi’l-Arabî”. Mecelletu’l-Ef-

kâr 44 (Ürdün, 1979), 100-118.
el-Huseynî, Ahmed Hammâd. “Kitâbu’l-hayevân li’l-Câhiz”. Turâsu’l-İnsâniye 

3, Beyrut: Câmiatu’l-İmâm Muhammed b. Suûd, ts., 215-245.
el-Husrî, Ebû İshâk İbrâhîm b. Ali b. Temîm el-Ensârî. Cemu’l-cevâhir fi’l-mu-

lah ve’n-nevâdir, thk. Ruhâb Hıdır Akkâvî, Beyrut: Dâru’l-menâhil, 
1413/1993.

el-Hâşimî, Seyyid Ahmed. Cevâhiru’l-belağa. İstanbul: Kahraman Yay., 1984.
Huseyin, es-Seyyid. Abdulhalîm Muhammed, es-Suhriyye fî edebi’l-Câhiz. Libya: 

ed-Dâru’l-cemâhiriyye, 1988.
İbn Manzûr, Ebu’l-Fadl Cemâluddîn Muhammed b. Mukerrem b. Ali b. Ahmed 

el-Ensârî. Lisânu’l-Arab. Beyrut: Dâru sâder, 1414/1994.
İbnu’l-Cevzî, Ebû Muhammed Muhyiddîn Yûsuf b. Abdirrahmân b. 

Ali et-Teymî el-Bekrî. Ahbâru’l-hamkâ ve’l-muğaffelîn. Beyrut: 
Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye,1405/1985.

Kâtip Çelebi. Keşfu’z-zunûn an esâmi’l-kutub ve’l-funûn.  neşr. M. Ş. Yaltkaya-R. 
Bilge, İstanbul: MEB,  1360/1941

Kuzayha, Riyâd. el-Fukâhe ve’d-dıhk. Beyrut: el-Mektebetu’l-asriyye 1414/1994.



Yusuf Doğan  |  181

el-Mevsûa el-hadîsiyye, https://dorar.net/hadith/sharh/14197; erişim: 06.11.2025.
el-Meydânî, Ebu’l-Fadl Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm en-Nîsâbûrî. 

Mecmeu’l-emsâl. tahk. Naîm Huseyin Zerzûr. Beyrut: Dâru’l-kutubu’l-ilmiy-
ye, 1408/1988.

Önkal, Ahmet. “Âmir b. Abdillâh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İs-
tanbul: TDV Yayınları, 1993), 3/65.

es-Safedî, Ebu’s-Safâ Halîl b. Aybek. el-Vâfî bi’l-vefeyât.. (erişim; 18.10.2025: htt-
ps://shamela.ws/book/1003/1463.

Seâlibî, Ebû Mansûr Abdulmelik b. Muhammed. Simâru’l-kulûb fi’l-mudâf ve’l-
mensûb. thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm, Kahire: Dâru’l-meârif, ts.

Shiloah, Amnon. “Al-Djahız-Kitâb al-tarbi wa’l-tadwîr”. The Theory of Music in 
Arabic Writing  900-1900, München, 1979.

es-Seyyid Huseyin, Abdulhalîm Muhammed. es-Suhriyye fî edebi’l-Câhiz. Libya: 
ed-Dâru’l-cemâhiriyye, 1988.

Şeşen, Ramazan. “Câhiz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi,  (İstanbul: 
TDV Yayınları, 1993), 7/20-24.

Terzi, Mustafa Zeki. “İbnü’z-Zeyyât Muhammed b. Abdilmelik”. Türkiye Diyanet 
Vakfı İslam Ansiklopedisi,  (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 21/245-246.

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. Esâsu’l-Belâ-
ğa. Beyrut: Dâru’n-Nefâis, ts.





183

Bölüm 8

ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili 

Kenan Yeniceli1

Özet

Bu çalışma, Abbâsî dönemi dil âlimlerinden Ebü’l-Kâsım Abdurrahman b. İshâk 
ez-Zeccâcî’nin (ö. 337/949) nahiv metodolojisinde semâ deliline yaklaşımını 
sistematik biçimde incelemektedir. Klasik Arap dilbiliminde merkezi bir konuma 
sahip olan semâ, fasih Araplardan güvenilir bir rivayet zinciriyle nakledilen 
sözlerin dil için en sahih kaynak kabul edilmesini ifade etmektedir. Çalışmada ez-
Zeccâcî’nin bu delili nasıl tanımladığı, diğer delillerle ilişkisini nasıl kurduğu ve 
metodolojik önceliklerini hangi ilkeler üzerinden inşa ettiği analiz edilmektedir. 
ez-Zeccâcî’nin semâ anlayışı, yalnızca rivayet edilen sözleri toplama faaliyeti 
değil, nahiv kaidelerinin meşruiyetini belirleyen epistemik bir ölçüttür. Bu 
bağlamda kurduğu delil hiyerarşisi önem arz etmektedir. Hiyerarşinin en 
tepesinde, Arapçanın en saf ve en normatif kaynağı olarak kabul ettiği Kur’ân-ı 
Kerîm yer almaktadır. Kitâbü’l-Cümel’de 138 âyeti nahiv istidlâlinde sistemli 
biçimde kullanması bu yaklaşımın somut göstergesidir. Rivayetlerin mana ile 
nakledilme ihtimali nedeniyle hadisleri delil olarak kullanma konusunda son 
derece temkinli ve sınırlı davranmıştır. Eserde sadece iki hadisle yetinmesi, 
onun metodolojik titizliğini yansıtmaktadır. Buna karşılık şiir, onun nazarında 
Kur’ân’dan sonra gelen en önemli ikincil delil niteliğinde olmuştur. Câhiliye’den 
kendi dönemine kadar geniş bir şair yelpazesinden 160’tan fazla beyitle sarf ve 
nahiv kaidelerini temellendirmeye başvurması, şiiri hem edebî hem de filolojik 
bir kaynak olarak gördüğünü ortaya koymaktadır. Ayrıca şiirle istişhâdında sınırlı 
kabileleri ve belirli bir tarihî dönemi esas alması, ez-Zeccâcî’nin semâyı rastgele 
bir nakil değil, seçici ve bilinçli bir dil malzemesi olarak değerlendirdiğini 
göstermektedir. Çalışma genel olarak ez-Zeccâcî’nin nahivde semâ delilini hem 
teorik hem pratik yönleriyle bütüncül bir metodolojiye dönüştüren özgün bir dil 
âlimi olduğunu ortaya koymaktadır.

1	 Dr. Öğr. Üyesi, Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri 
Bilim Dalı, Arap Dili ve Belâgatı Ana Bilim Dalı, e-posta: kenanyeniceli@gmail.com ORCID ID: 
0000-0002-2468-2072.

???



184  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

Giriş

Bu çalışma, Abbâsî döneminin önde gelen dil âlimlerinden Ebü’l-Kâsım 
Abdurrahman b. İshâk ez-Zeccâcî﻿’nin (ö. 337/948) nahiv metodolojisinde 
semâ﻿ delili anlayışını incelemeyi amaçlamaktadır. Semâ delili Arap dil bilimi 
epistemolojisinin merkezî unsurlarından birini oluşturmaktadır. Dilin en yalın 
ifadesiyle semâ, dil kurallarının güvenilir Arap kaynaklarından doğrudan 
işitilerek tespit edilmesini ifade eden temel usûlî bir ilkedir. Bu temel ilkenin 
nahiv ilmindeki belirleyici konumu göz önünde bulundurulduğunda, ez-
Zeccâcî’nin bu delile nasıl yaklaştığı, onu nasıl sınıflandırdığı ve hangi sınırlar 
içinde değerlendirdiği; hem kendi ilmî duruşunu hem de dönemin nahiv 
düşüncesinin yönelimlerini anlamak açısından büyük önem taşımaktadır.

ez-Zeccâcî﻿, Basra﻿ ve Kûfe﻿ ekollerinin birikiminden faydalanmakla birlikte, 
her iki ekole de körü körüne bağlı kalmayan bağımsız bir metodoloji geliştirmiştir. 
Onun ilmî kişiliği, her iki ekolün nahiv yaklaşımını birleştiren müşterek fakat 
özgün bir duruş sergilemiştir. Bu yönüyle o, dil kaidelerini yalnızca soyut 
kurallara indirgemek yerine, Arapların fiilî söyleyiş biçimlerinden ve sahih 
rivayetlerden hareketle temellendirme eğiliminde olmuştur. Dolayısıyla ez-
Zeccâcî’nin metodolojisi, hem aklî hem naklî delilleri dengeli biçimde kullanan, 
kural koyucu ama pratik duyarlılığa sahip bir yaklaşımı temsil etmektedir.

Çalışmanın temel konusu, ez-Zeccâcî﻿’nin hayatı, ilmî çevresi, hocaları 
ve öğrencileri gibi biyografik unsurlarıyla birlikte, onun nahiv kaidelerini 
temellendirme sürecinde başvurduğu semâ﻿ delilini sistematik olarak analiz 
etmektir. Bu çerçevede özellikle Kur’ân-ı Kerîm, Hadis-i Şerif, Arap şiiri ve 
meseller﻿ gibi semâî kaynakların ez-Zeccâcî’nin Kitâbü’l-Cümel﻿ adlı eserinde 
ne şekilde kullanıldığı ayrıntılı biçimde ele alınacaktır. Çalışma, bu unsurlar 
arasındaki hiyerarşiyi tespit ederek onun dil bilgisi epistemolojisinin sınırlarını 
ve önceliklerini ortaya koymayı hedeflemektedir.

ez-Zeccâcî﻿’nin ilmî tutumunun en dikkat çekici yönlerinden biri, Kur’ân’ı 
Arap dilinin en sahih ve mükemmel örneği olarak kabul etmesidir. O, Kur’ân 
âyetlerini nahiv kurallarının temellendirilmesinde metodik biçimde kullanmıştır. 
Bunula birlikte hadisleri delil olarak kullanma konusunda temkinli davranarak 
Basra﻿ ekolüne yakın bir tavır sergilemiştir. Aynı zamanda Arap şiiri ve kelâmından 
da faydalanmıştır. Böylece onun metodolojisi, hem ayetlere hem de yaşayan dil 
örneklerine dayanan çok boyutlu bir delil sistemi ortaya koymaktadır. Onun 
Kitâbü’l-Cümel﻿ isimli eserinde yer alan istişhâd﻿ örneklerinin tahlili, klasik Arap 
dil biliminin nasıl bir bilgi anlayışına dayandığını anlamak bakımından kritik 
öneme sahiptir.



Kenan Yeniceli  |  185

Bu çalışma, analitik ve betimleyici bir yöntemle yürütülmüştür. Öncelikle ez-
Zeccâcî﻿’nin hayatı kısaca ortaya konacaktır. Ardından nahiv ilminin kaynakları ve 
semâ﻿ kavramının Arap dil bilim literatüründeki tanımları, örnekleri ve kullanım 
biçimleri tartışılacaktır. Son bölümde ise ez-Zeccâcî’nin semâ deliline yaklaşımı 
Kitâbü’l-Cümel﻿ isimli merkeze alınarak onun, Kur’ân, hadis, şiir ve mesellerle 
istişhâd﻿ biçimleri ayrıntılı olarak alt başlıklar altında değerlendirilecektir.

Çalışmanın özgün yönü, ez-Zeccâcî﻿’nin semâ﻿ anlayışını sadece bir rivayet 
aktarımı olarak görmeyip dil ile ilgili hususları doğrulama ve meşruiyet üretme 
mekanizması olarak ele almasıdır. Bu yönüyle semâ, onun nazarında yalnızca 
işitilen bir söyleyiş olmayıp dilin sahihliğini belirleyen epistemik bir kıstastır. 
ez-Zeccâcî’nin bu yaklaşımı, nahiv usûlünde metin ile kullanım arasındaki 
ilişkiye dair derin bir farkındalık içermektedir. Çalışma, bu farkındalığı ortaya 
koyarak klasik Arap dil biliminin delil teorisine dair yeni bir bakış açısı sunmayı 
hedeflemektedir. Bu çerçevede, onun semâ deliline yaklaşımının ayrıntılı olarak 
incelenmesi, yalnızca ez-Zeccâcî’nin ilmî kişiliğini aydınlatmakla kalmayacak, 
aynı zamanda klasik Arap dil bilimi tarihindeki usûlî düşünceyi anlamaya da 
önemli katkılar sağlayacaktır.

1. Hayatı 

Nahiv ilminin meşhur âlimlerinden biri olan ez-Zeccâcî﻿’nin adı Ebü’l-Kâsım 
Abdurrahman b. İshâk’tır. Bu isimlendirme babasına nisbet iledir. ez-Zeccâcî 
nisbesi ise hocası olan meşhur nahiv âlimi Ebû İshâk ez-Zeccâc’a (ö. 311/923) 
nisbet iledir. Nitekim ez-Zeccâcî, hocası ez-Zeccâc’ın öğrencisi olarak uzun 
müddet onun yanında bulunmuş ve bu sebeple onun adına nispetle ez-Zeccâcî 
lakabıyla tanınmıştır.2 Kaynaklarda ez-Zeccâcî’nin doğum tarihine dair açık 
bir bilgi bulunmamaktadır. Ancak, hocalarının vefat tarihlerinden hareketle 
ez-Zeccâcî’nin hicrî ikinci asrın sonlarına doğru dünyaya gelmiş olabileceği 
söylenebilir.   Basra﻿ yakınlarındaki Saymere﻿’de doğmuş ve Nihâvend’de 
yetişmiştir.3

ez-Zeccâcî﻿’nin hayatına bakıldığında, onun ilme derin bir bağlılık 
içerisinde olduğu görülmektedir. O, bilgiye ulaşmak amacıyla yoğun bir gayret 
göstermiş ve bu uğurda birçok yolculuk yapmıştır. Doğduğu yerden ayrılarak 
ilim merkezlerinden biri olan Bağdat’a yerleşmiş ve ilmî kişiliğini burada 

2	 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr es-Süyûtî, Bugyetü’l-vuât fî tabakâti’l-luğaviyyîn 
ve’n-nuhât, thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhîm (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1979), 2/77; Ebü’l-
Berekât Kemâlüddîn el-Enbârî, Nüzhetü’l-elibbâi fi tabakâti’l-üdebâ, thk. Muhammed Ebû’l-Fadl 
İbrahîm (Kahire: Dâru’l-Fikr, 1998), 265;  Mâzin el-Mubârek, ez-Zeccâcî hayâtuhu ve âsâruhu ve 
mezhebühü’n-nahvî (Şam: Dâru’l-Fikr, 1960), 7.  

3	 Musa Yıldız, “Ebü’l-Kâsım ez-Zeccâcî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 2013), 44/175.



186  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

şekillendirmiştir. Daha sonra Şam﻿’a gitmek üzere Bağdat’tan ayrılmış, yolculuğu 
sırasında bir süre Halep﻿’te ikamet etmiştir. Ardından Şam’da dersler vermiş ve 
ilimle meşgul olmuştur. Rivayetlere göre daha sonra Taberiyye﻿’ye geçmiş ve 
hayatının son dönemini burada geçirerek vefat etmiştir. ez-Zeccâcî’nin vefat 
tarihi konusunda farklı rivayetler mevcut olmakla birlikte kabul gören görüşe 
göre o, hicrî 337 yılında Taberiyye’de vefat etmiştir.4

ez-Zeccâcî﻿’nin ilme olan ilgisi, onu çok sayıda âlimden ders almaya 
yöneltmiştir. Nitekim kendisinden ilim tahsil ettiği hocaların sayısı yirmiye kadar 
ulaşmıştır.5 O, yaşadığı dönemin ilmî birikiminden en üst düzeyde istifade 
etmeyi arzulamıştır. Gittiği her şehirde, mezhep veya görüş farklılıklarına 
aldırmaksızın, önce oranın tanınmış âlimleriyle görüşmüş ve onlardan ders 
almıştır. Kendilerinden ders aldığı hocaların önde geleni, adının kendisine 
nispet edildiği Ebû İshâk İbrâhîm b. ez-Zeccâc’dır. ez-Zeccâcî, ondan nahiv 
ve edebiyat alanlarında dersler almıştır. ez-Zeccâc dışında ders aldığı hocalar 
arasında Ebû Ca‘fer b. Rüstem et-Taberî, Ebü’l-Hasan İbnu’l-Kîysân﻿, İbnu’ş-
Şukeyr olarak tanınan Ebû Bekr Ahmed b. Abbâs, İbnu’l-Hayyât﻿ olarak 
bilinen Ebû Bekr Muhammed b. Mansûr, İbnü’s-Serrâc﻿ (ö. 316/929) ve Ebü’l-
Hasan Alî b. Süleymân el-Ahfeş yer alır. Ayrıca, Ebû Bekr İbnü’l-Enbârî﻿ (ö. 
328/940), dil alanında mahir olan ve Hâmid adıyla tanınan Ebû Mûsâ, Ebü’l-
Fadl ile Ebû Muhammed Abdülmelik b. Mâlik ed-Darîr de onun hocaları 
arasında sayılmaktadır. Bunların dışında, Basra﻿ ve Kûfe﻿ ekollerine mensup bazı 
âlimlerden de ders aldığı bilinmektedir.6

ez-Zeccâcî﻿’nin etrafında çok sayıda öğrenci yetişmiştir. Bu öğrencilerden 
bir kısmı doğrudan kendisinden ders alırken bir kısmı da onun kaleme aldığı 
eserlerden istifade etmiştir. O, ilminin fayda sağlamasını arzulayan bir âlim 
olduğundan yazdıklarını abdestsiz yazmamıştır. Yazmaya başlamadan önce 
tavaf edip dua etmiştir. Ondan doğrudan ders aldığı bilinen öğrenciler ise 
şunlardır: Muhammed b. Sâbika﻿ en-Nahvî, Abdurrahman b. Muhammed b. Ebî 
Nasr, Abdurrahman b. Ömer b. Nasr ve Ahmed b. Muhammed b. Selâme﻿’dir. Bu 
öğrencilerin tamamı Şam﻿ bölgesindendir. Ayrıca Ebü’l-Hasan Alî b. Muhammed 

4	 Ebû’l-Abbâs Şemsuddîn Ahmed b. İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-a‘yân ve enbâu ebnâi’z-zamân, thk. 
İhsân Abbâs (Beyrut: Dâru Sâdır, 1970), 3/136; el-Mubârek, ez-Zeccâcî hayâtuhu ve âsâruhu, 7-8;  
Cengiz Parlak, “ez-Zeccâci ve Arap Dilindeki Yeri”, İslami Araştırmalar Dergisi 7 (2020), 74. 

5	 Zeccâcî’nin Kûfeli ve Basralı nahivcilerden olan hocaları, mantık ilmine ait yeni kavramların etkisi 
altında nahiv disiplininin dönüşümünde önde gelen âlimleri oluşturmuştur; bk. Recep Yartaşı, 
Mu‘tezile ve Belâgat (IV. ve V. Asır), ed. Hüseyin Arslan (İstanbul: İFAV, 2024), 42.

6	 Ebu’l-Kâsım Abdurrahmân b. İshâk en-Nihâvendî ez-Zeccâcî, el-Îzâh fî ʿileli’n-nahv, thk. Mâzin 
Mübârek (Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 1986), 78-79; İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-a‘yân, 3/136; el-Mubârek, 
ez-Zeccâcî hayâtuhu ve âsâruhu, 9-11; İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-a‘yân, 3/136.



Kenan Yeniceli  |  187

b. İsmâîl b. Muhammed et-Temîmî el-Antâkî de onun talebelerindendir ve 
hocasının Muhtasaru’z-zâhir﻿ isimli eserini rivayet etmiştir.7

ez Zeccâcî﻿, ne Basra﻿ ekolüne körü körüne bağlı bir âlim ne de Kûfe﻿ mektebinin 
katı bir savunucusu olmuştur. Beğenmediği görüşleri eleştirmiş, doğru olduğuna 
inandığı fikirleri ise açıkça dile getirmiştir. Hem Basra hem de Kûfe ekolüne 
mensup âlimlerden ders almış olması, onun iki geleneğin birikiminden de 
faydalanmasına imkân sağlamıştır. Bu sebeple zaman zaman Basralıların, zaman 
zaman da Kûfelilerin görüşlerini tercih etmiştir.8 ez-Zeccâcî, çok sayıda eser 
kaleme almasıyla tanınmış, hatta bu yüzden “sâhibü’t-tesânîf﻿” olarak anılmıştır. 
Eserleri nahiv, sarf, harflerin mahreçleri ve anlamları, vezinler, şiir, dil, edebiyat 
ve lugat gibi alanlarda yazılmış farklı konuları kapsamaktadır.9 Başlıca eserleri 
şunlardır: el-Cümel, el-Îzâh﻿ fî ʿileli’n-nahv, İştikâku esmâʾillâh﻿, Kitâbü’l-Hicâʾ﻿, 
el-Emâlî fi’l-lugati ve’l-edeb, Mecâlisü’l-ʿulemâʾ, Kitâbü’l-Lâmât, Hurûfü’l-
meʿânî, Kitâbü’l-Envâʾ, Muhtasaru’z-zâhir﻿, el-Mesâʾilü’l-müteferrika, el-İbdâl 
ve’l-muʿâkabe ve’n-nezâʾir, Tefsîru risâleti Edebi’l-kâtib.

2. Nahiv İlminin Kaynakları

Nahiv ilminde, genel geçerli delillere başvurularak hüküm çıkarma işlemi 
“istidlâl” terimiyle adlandırılmıştır. Bu kavramın temel amacı, dil ile ilgili 
meseleler hakkında kesin hükümlere ulaşmaktır. İstidlâl kavramı nahiv usûlünde 
temelde iki farklı delil türünü kapsamaktadır. Bunlardan ilki, semâ﻿ ve istikrâ 
(tümevarım) gibi unsurlara dayanan dille alakalı istidlâl ile kıyâs﻿, istihsân 
ve icmâ﻿ gibi unsurlarla desteklenen, rasyonel çıkarımlara dayalı aklî istidlâl 
yöntemidir. Bu ayrım, nahiv hükümlerinin hem nakle hem de akla dayalı bir 
temele oturduğunu göstermektedir.10 Böylece nahiv usûlünde benimsenen 
deliller, semâî/naklî ve aklî olmak üzere iki temel başlıkta incelenmektedir. 
Semâî deliller, âlimlerin oluşturulmasına doğrudan bir katkısının bulunmadığı, 
tamamen geçmişten intikal eden verileri ifade ederken aklî deliller ise, bu 
nakledilen esaslara dayanarak âlimlerin kendi ilmî gayretleriyle ulaştıkları 
hükümleri kapsamaktadır.11

7	 el-Mubârek, ez-Zeccâcî hayâtuhu ve âsâruhu, 11.
8	 Yıldız, “Ebü’l-Kâsım ez-Zeccâcî”, 175; el-Mubârek, ez-Zeccâcî hayâtuhu ve âsâruhu, 19.
9	 el-Mubârek, ez-Zeccâcî hayâtuhu ve âsâruhu, 14.
10	 el-Enbârî, el-İğrâb fî cedeli’l-î‘râb ve Luma’i’l-edille fî usûli’n-nahv, thk. Saîd el-Efgânî 

(Beyrût: Dâru’l-Fikr, 1957), 81; Muhammed Ahmed Nahle, Usûlu’n-nahvi’l-Arabiyye, (Beyrut: 
Dâru’l-‘Ulûmi’l-Arabiyye, 1987) 31; ‘Afâf, Hassânîn, fî Edilleti’n-nahv (Kahire: Mektebetü’l-
Akâdemiyye, 1996), 11-12.

11	 es-Süyûtî, el-İktirâh fî ‘ılmi usûli’n-nahv, thk. Mahmud Süleyman Yâkût (Mısır: Dâru’l-Ma‘rifeti’l-
Câmiıyye, 2006), 14-15; Ali Benli, Ebû İshâk eş-Şâtıbî’de Nahiv Usulü (İstanbul: Marmara 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013), 68; Sara Çınar, Arap Dili Gramer 
Metodolojisi (IV/X. Yüzyıl) (Erzurum: Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 
Tezi, 2023), 9.



188  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

Nahiv usûlüne ait delillerin tasnifi konusunda âlimler arasında farklı 
yaklaşımlar mevcuttur. Bazı nahiv âlimleri, delilleri semâ﻿, icmâ﻿ ve kıyas olmak 
üzere üç temel kategoriye ayırırken; bir kısım âlimler ise bunları nakil, kıyâs﻿ 
ve istishâbü’l-hâl﻿ şeklinde gruplandırmıştır.12 Bu iki tasnifi birleştirerek delil 
sayısını semâ, icmâ, kıyas ve istishâbü’l-hâl olarak dörde çıkaran görüşler de 
mevcuttur. İmam Süyûtî (ö. 911/1505) el-İktirâh adlı eserinde, nahiv delillerini 
semâ, icmâ, kıyas ve istishâb başlıkları altında dörtlü bir sistem içinde 
incelemiştir. Buna göre, Arapça bir gramer kuralının geçerli kabul edilebilmesi 
için söz konusu delillerden mutlaka en az birine isnat edilmesi şarttır. Şayet 
bir kural, bu delillerden herhangi biriyle ispat edilemiyorsa, o kural geçersiz 
addedilmiş ve dil bilgisi kuralı vasfını yitirmiştir. Bu delilleri inceleyen ve 
sistematize eden disipline ise usûlü’n-nahv adı verilmektedir.13 

2.1. Semâ/Nakil

Arap gramerinin doğuşu, Kur’ân-ı Kerîm’in hatalı okunuşlardan korunması, 
doğru anlaşılıp yorumlanması ve Arap dilinin artan yabancı etkileşimlerle 
bozulmasını engelleme kaygısıyla yakından ilişkilidir. Nahiv âlimleri, dilin 
kurallarını belirleyip sistemleştirirken Kur’ân, hadis ve Arap kelâmı﻿ olmak 
üzere birtakım kaynaklara dayanmışlardır. Bu kaynaklar semâ﻿ veya nakil diye 
isimlendirilmiştir. Nahiv ilminde semâ ya da nakil kavramı, nahiv âlimlerinin 
gramer kurallarını tespit ederken başvurdukları temel kaynakları, yani bizzat 
kullanılan dili ve bu dilin güvenilir rivayetlerle aktarılan örneklerini ifade 
etmektedir. Arap gramerinde nakil, kural oluşturma ve delillendirme sürecinin 
esas dayanağını oluşturmaktadır. Zira diğer bütün kaynaklar da nihai olarak bu 
naklî temele dayanmak durumundadır. Gramer ilkeleri belirlenirken yapılan 
kıyâs﻿ dahi nakle bağlıdır. Dolayısıyla Arap dil âlimleri açısından dil kaidelerinin 
ortaya konulmasında hareket noktası, başka bir ifadeyle istidlâlin başlangıcı 
çoğunlukla rivayet yoluyla aktarılan fasih Arapçadır.14

Semâ/nakil kavramı Kur’ân, hadis ve Arap kelâmı﻿ olmak üzere üç temel 
kaynağa sahiptir. Arap dilinde delil kabul edilen Arap kelâmı, filolojik bakımdan 
nesir ve nâzım şeklinde iki grupta değerlendirilmiştir. Bu çerçevede, sarf, nahiv 
ve lugat gibi temel alanlarda delil olarak genellikle Arap kelâmına müracaat 
edilmiştir.15  Semâ kavramıyla yakından ilgili olan ve Arap dilinde nahiv âlimleri 

12	 es-Süyûtî, el-İktirâh, 14.
13	 Kıyasettin Arslan, “Nahiv Kurallarının Tespitinde Kullanılan Kaynaklar”, Turkish Academic 

Research Review Dergisi 1/1 (2005), 67.
14	 Benli, Ebû İshâk eş-Şâtıbî’de Nahiv Usulü, 71.
15	 Abdulkâdir el-Bağdâdî, Hizânetü’l-edeb ve lübbü lübâbi lisâni’l-‘Arab, tah. Abdusselam 

Muhammed Harun (Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1979), 1/5.



Kenan Yeniceli  |  189

tarafından kullanılan, “şâhid﻿” (delil/tanık) terimi, herhangi bir kelimenin, 
gramer kuralının veya kullanımın Arap diline ait olmasının doğru ve güvenilir 
bir parçası olduğunu ispatlamak amacıyla başvurulan, ilk dönemlere ait ve fasih 
kabul edilen bir Arapça örneği ifade etmektedir. Arap dilinde doğru ve güvenilir 
kullanımların ispatlanması için şâhidlere olan ihtiyaç çok önemlidir. Zira 
kanıtsız ve yanlış kullanımların dile karıştırılmasının hem dilin yapısını hem de 
dil üzerine kurulu olan dini hükümleri yanlış anlamaya açacağı aşikârdır.16 Bu 
terim, bir kaidenin doğruluğunu ve kullanım yaygınlığını destekleyen Kur’ân 
ayetleri ya da Arap dili konusunda güvenilir kabul edilen Araplardan aktarılan 
örnekler gibi kesin kanıtları belirtmek için kullanılır. Şâhid bulunmadığında 
ortaya konan kural, sağlam bir delile dayanmayan, dolayısıyla mesnetsiz bir 
iddia durumuna düşer.17

Semâ delilinin kaynağı, ya kesin otorite kabul edilen Kur’ân-ı Kerîm 
ayetlerinden alınır ya Hz. Peygamber’in hadislerinden ya da Hz. Peygamber’in 
bi‘setinden önce, onun döneminde ve sonrasında söylenmiş olup Araplıkları 
ve fesahatleri güvenilir kabul edilen, özellikle Câhiliye ve ilk İslâm dönemine 
ait Arapların şiir ve nesir halindeki “Kelâmu’l-Arab” sözlerinden temin edilir. 
Söyleyenin Müslüman veya kâfir olmasına bakılmaksızın dilin “müvelledîn”in 
çoğalmasıyla bozulmaya başladığı döneme kadarki sözler “Kelâmu’l-Arab” 
kapsamında değerlendirilmiştir.18 Bu kaynaklar dilde güvenilir şâhidler olarak 
kabul edilmiş olup Arap dilinin yapısının ve doğru kullanım biçimlerinin hangi 
güvenilir temellere dayandığını açıkça göstermektedir.

2.1.1. ez-Zeccâcî’de Semâ Delili

Daha öncede ifade edildiği üzere Arap dil biliminde “semâ﻿ delili”, dil 
kurallarının tespitinde güvenilir kabul edilen kaynaklardan doğrudan nakledilen 
sözlü verileri ifade etmektedir. Bu kaynaklar başta Kur’ân-ı Kerîm, hadisler 
ve Arap kelâmı﻿ olmak üzere üç temel grupta toplanır. ez-Zeccâcî﻿, eserlerinde 
semâ delilini merkeze alarak dil kurallarını sistematik biçimde bu kaynaklara 
dayandırmış bir âlimdir. O, Kur’ân-ı Kerîm’i Arap dilinin en sahih ve mükemmel 
örneği olarak kabul etmiş; gramer kaidelerini temellendirirken ayetleri metodik 
biçimde delil olarak kullanmıştır. Bununla birlikte, hadisleri ve Arap kelâmını da 
dilin canlı kullanımını yansıtan tamamlayıcı unsurlar olarak değerlendirmiştir. 

16	 Muhammed Hasan Cebel, el-İhticâcu bi’ş-şi‘r fi’l-luğa el-vâkı’u ve delâletuhû (Kahire: Dâru’l-
Fikri’l-‘Arabî, 1986), 51.

17	 Ebü’l-Meâlî Cemâlüddîn Mahmûd Şükrî b. Abdillâh b. Mahmûd el-Âlûsî, İthâfu’l-emcâd fî mâ 
yasıhhu bihi’l-istişhâd, thk. Adnan Abdurrahman ed-Devrî (Bağdat: Metbaatu’l-İrşâd, 1982), 60.

18	 es-Süyûtî, el-İktirâh, 74; Cebel, el-İhticâcu bi’ş-şi‘r fi’l-luğa, 51. 



190  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

2.1.1.1. Kur’ân-ı Kerîm ile İstişhâdı

Kur’ân-ı Kerîm’in yanlış okunmasının önüne geçme gayesi, nahiv ilminin 
teşekkülünde etkili olan en mühim âmillerden biri kabul edilmiştir. Nahiv 
ilminin doğuşuna dair rivayetler incelendiğinde, bu çalışmaların dildeki yanlış 
kullanımların toplum içinde yaygınlaştığı ve hatta Kur’ân kıraatlerine kadar 
sirayet ettiği bir dönemde başladığı anlaşılmaktadır. Kur’ân-ı Kerîm, Arap 
dilinin fesahat ve belâgat yönünden en mükemmel örneği olarak bilinmektedir. 
Bu niteliği sebebiyle, erken dönem nahiv âlimleri dil bilgisi kaidelerini tespit 
ederken Kur’ân’ı temel referans kaynağı olarak kullanmışlardır. Söz konusu 
âlimler, ayetleri detaylı bir şekilde inceleyerek dil kurallarının oluşturulmasında 
Kur’ân-ı Kerîm’den metodik bir şekilde yararlanmışlardır.19

Nahiv âlimleri Arap dilinde, dil bilgisi kurallarının tespitinde Kur’ân’ın delil 
olması gerektiği konusunda icmâ﻿ etmiş ve onun hem mütevâtir hem âhâd hem de 
şâz rivâyetleriyle delil getirmişlerdir.20 Nahivciler, Kur’ân’ın Arap diliyle nâzil 
olduğunu, Arapçanın en fasih biçimini yansıttığını, lafızlarının hem nakil hem 
de anlam bakımından her türlü tahriften uzak bulunduğunu ve dolayısıyla onun 
sahih bir Arap dili olduğunu ittifakla kabul etmişlerdir. Kur’ân’dan elde edilen 
dil delilleri, Arap şiirinde yer alan örneklerden çok daha sağlam ve güvenilir 
sayılmıştır.21 Kur’ân metninin güvenilirliği, dil açısından fasih Arap toplulukları 
tarafından tasdik edilmiş, hatta onların hayranlığını kazanmıştır. Onu diğer dil 
kaynaklarından ayıran başlıca özellik lafzının mütevâtir düzeyde nakledilerek 
özgünlüğünü korumuş olmasıdır.22

ez-Zeccâcî﻿ eserlerinde, Arap dil bilimi kurallarını temellendirirken Kur’ân-ı 
Kerîm’i merkezî bir kaynak olarak kullanmasıyla dikkat çekmektedir. O, 
eserlerinde dil kaidelerini ortaya koyarken sistematik bir biçimde âyetlerden 
yararlanmış, gramer kurallarını izah ederken ayetleri sıklıkla delil olarak 
öne sürmüştür. Neredeyse tüm dil bilgisi konularında Kur’ân’dan örnekler 
getirmesi, onun hem Kur’ân üzerindeki derin vukûfiyetini hem de onu dil bilgisi 
kurallarını çözümlemede işlevsel bir araç olarak kullanmadaki maharetini ortaya 
koymaktadır. Bu yaklaşım, aynı zamanda erken dönem nahiv çalışmalarında 
vahiy dilinin otoritesine verilen önemi de yansıtmaktadır.

19	 Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî eş-Şâtıbî, Makâsidu’ş-şâfiye fî şerhi hulâsati’l-
Kâfiye, thk. Abdurrahman b. Süleyman, vd. (Mekke: Câmiatu Ummi’l-Kurâ, 2008), 3/402.

20	 Ebü’l-Feth Osman İbn Cinnî, el-Muhteseb fî tebyîni vucûhi şevâzzi’l-kırââti ve’l-îdâhi anhâ, thk. 
Abdulkadir Ata (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1998), 1/ 22-23; es-Süyûtî, el-İktirâh, 75; 
Cebel, el-İhticâcu bi’ş-şi‘r fi’l-luğa, 51.

21	 Nahle, Usûlu’n-nahvi’l-Arabiyye, 33.
22	 Mehmet Reşit Özbalıkçı, Kuran ve Hadisin Arap Gramerindeki Rolü (İstanbul: Yeni Akademi 

Yayınları, 2006), 65-66.



Kenan Yeniceli  |  191

ez-Zeccâcî﻿, Kitâbü’l-Cümel adlı eserinde Kur’ân’dan çokça istişhâdda 
bulunmuştur. Eserin neredeyse her bölümünde Kur’ân âyetlerine atıfta bulunduğu, 
toplamda yüz otuz sekiz âyeti dille ilgili delil olarak kullanmıştır. Bu âyetler 
aracılığıyla ele aldığı dil bilgisi konularını temellendirmiş ve kendi görüşlerini 
Kur’ân’dan örneklerle desteklemiştir. ez-Zeccâcî’nin âyetleri kullanma biçimine 
bakıldığında, çoğu zaman âyetlerin tamamını değil, yalnızca üzerinde durduğu 
dil bilgisi meselesiyle ilgili kısmı aktardığı görülmektedir. Buna karşılık sıfat, 
atıf, mübteda gibi konuları hiçbir ayet getirmeksizin açıklarken; bedel, ism-i fâil 
gibi bazı meselelerde ise birden fazla âyeti delil olarak kullanmıştır. Bunun yanı 
sıra tekîd nûnlarını ve zâid harfleri23 açıkladığı bölümlerde ise el-Alak sûresinin 
15. ayetini24,  şart edatları ile zamirin zahir ismin önüne geçmesinin caiz olup 
olmadığını izah ettiği bölümlerde ise Tâhâ sûresinin 74. ayetini farklı konuları 
açıklamak için delil getirmiştir.25

ez-Zeccâcî﻿’nin Kitâbu’l-Cümel adlı eserinde kıraat farklılıklarına ilişkin 
bir yöntemi benimsediği de anlaşılmaktadır. Eserde, belli kurrâların isimlerini 
zikretmekten ziyade, kıraat vecihlerinin kendisine odak noktası yaptığı 
gözlemlenmektedir. Bu bağlamda ez-Zeccâcî, dil bilgisi konularında çıkarımlarda 
bulunurken dayandığı kaynak şahsiyetten bahsetme gereği duymamıştır. Onun 
bu tutumu, mevcut kıraat varyasyonlarını sadece kaydetmek ve sunmakla sınırlı 
kalmış; bu farklılıklar arasında herhangi bir tercih yapma ya da değerlendirmeye 
gitme eğilimi göstermemesiyle dikkat çekmiştir.26 Aşağıda, ez-Zeccâcî’nin 
Kur’ân’dan nahiv ilmine dair istişhâdına örnek teşkil eden bazı konular ele 
alınacaktır.

Nahiv ilminde genel kural, fâilin mefûlden önce gelmesi şeklindedir. 
Ancak bazı durumlarda mefûlün fâilin önüne geçmesinin de câiz olduğu kabul 
edilmektedir. ez-Zeccâcî﻿, bu durumu göstermek için aşağıdaki âyetleri delil 
olarak zikretmiştir: ...ٍٍبِِكََلِِمََات إِِبْْرََاهِِيمََ رََبُّهُُُ  ابْْتَلََىَٰٰ   el-Bakara sûresinin 124. ayetinde وََإِِذِِ 
mefûl olan  ََإِِبْْرََاهِِيم kelimesi fâil olan ُُّرََب kelimesinin önüne geçmiştir. Yine el-
Hâc sûresinin 37. ayetinde   هََا ا�ؤُ۬۬ دِِ�مَٓٓ وََالَا  لُحُُُومُُهََا   َ يَنََاَلََ اللّٰهَ� َ meful olan لَنَْْ   lafzı fâilin اللّٰهَ�
önüne geçmiştir. Aynı şekilde el-En’âm sûresinin 159. ayetinde de الَا يَنَْْفَعَُُ نَفَْْسًًا اٖٖيمََانُهََُا 
meful olan نَفَْْسًًا kelimesi fâilin önüne geçmiştir.27

23	 Yakup Kılıç, “Arap Dilinde Kasem-Te’kit Anlam-Dilbilgisi Etkileşiminin Ayetler Özelinde Bir 
Analizi”, Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/2 (Aralık 2024), 368.

24	 ez-Zeccâcî, Kitâbu’l-Cümel fî’n-nahv, thk. Ali Tevfîk el-Hamad (Ürdün: Dâru’l-Emel, 1984), 358, 
401.

25	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 117, 215.
26	 Çınar, Arap Dili Gramer Metodolojisi (IV/X. Yüzyıl), 137.
27	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 11.



192  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

ez-Zeccâcî﻿, Arap dilinde bedelin dört türünün olduğunu zikredip bunların 
ilkinin, bir şeyin bir şeyden bedeli (Bedelü’l-küll mine’l-küll), ikincisi, parçanın 
bütünden bedeli (Bedelü’l-ba‘d mine’l-küll) üçüncüsü, masdarın isimden bedeli 
(Bedelü’l-iştimâl), dördüncü bedelin ise bedelü’l-galat olduğunu kaydetmiştir. 
Bedelü’l-galatın Kur’ân’da veya fasih konuşmada kullanılmadığını ifade 
etmiştir. Ayrıca, bedel konusunda marifenin nekradan, nekranın da marifeden 
bedel olması;  zahir ismin zamirden ve zamirin de zahir isimden bedel olmasının 
câiz olduğunu belirtmiştir.28

Bir şeyin başka bir şeyden bedel kılınmasından söz ederken bunun aynı varlığa 
ait isimlerin birbirinden bedel yapılması anlamına geldiğini belirtmiştir. Bu 
durumda, marife bir ismin yine marife bir isimden bedel olduğunu vurgulamıştır. 
Örnek olarak da el-Fâtiha sûresinin 6. ve 7. ayetlerini delil getirmiştir: َاهْْدِِنَا 
رََاطََ الْْمُُسْْتَقَِِيمََ صِِرََاطََ اذِِّلَّينََ أَنَْْعَمَْْتََ عََلَيَْْهِِمْْ  kelimesinin ”صِِرََاط“ bu ayetlerde geçen ikinci الّ�صِّ
birincisinden bedel olduğunu, her ikisinin de marife konumunda bulunduğunu 
ifade etmiştir.29

Nekra ismin marife isimden bedel olabileceğini göstermek için el-Alak 
sûresinin 15 ve 16. ayetlerini örnek vermiştir: ٍٍَلَنََسَْْفَعًَاً بِِالنَّاَصِِيَةَِِ، نَاَصِِيَةٍٍَ كََاذِِبَةٍٍَ خََاطِِئَة Bu 
ayetlerde geçen ikinci  ٍٍَنَاَصِِيَة kelimesinin nekra, ilk   َِِالنَّاَصِِيَة kelimesinin ise marife 
olduğunu, dolayısıyla nekra olanın marife olandan bedel olacağını ifade etmiştir.30 
Parçanın bütünden bedel olmasına dair Âl-i İmrân sûresinin 97. ayetini delil 
olarak zikretmiştir:  عََلَىَ النَّاَسِِ حِِجُُّ الْْبَيَْْتِِ مََنِِ اسْْتَطَََاعََ إِِلَيَْْهِِ سََبِِيالًا ِ ��لِلَّهِ   مََن  Bu ayette geçen وََ
kelimesinin,  ِِالنَّاَس kelimesinden bedel konumunda olduğunu belirtmiştir.31

ez-Zeccâcî﻿, kâne﻿ ve kardeşlerini harf olarak isimlendirmekle nahiv alimlerinin 
büyük çoğunluğuna muhalefet etmiştir. Kâne ve kardeşlerinin mutasarrıf 
(çekimlenmeye elverişli) olduğunu, bu yüzden haberlerinin hem isimlerinden 
hem de bu harflerden önce gelebileceğinin câiz olduğunu zikretmiştir. Konuyla 
ilgili ًشاخاًصً كان محمدٌٌ ,كان شاخاًصً محمدٌٌ ,كان محمدٌٌ شاخاًص örneklerini verdikten sonra 
kânenin haberinin isminin önüne geçmesiyle ilgili ََالْْمُُؤْْمِِنِيِن نَصَْْرُُ  عََلَيَْْنَاَ  حََقّاًًّ  -er وََكََانََ 
Rûm sûresinin 47. ayetini delil olarak getirmiştir.32 

Kânenin tâm, nâkıs, zâid ve isminin emr ve şe’n anlamında gizli olmak üzere 
dört farklı kullanımı olduğunu zikredip tam fiili olarak kullanılmasıyla ilgili ْْوََإِِن 
مََيْْسََرََةٍٍ إِِلَىَ  فَنََظَِِرََةٌٌ   el-Bakara sûresinin 280. ayetini istişhâd﻿ etmiştir. Bu كََانََ ذُوُ عُُسْْرََةٍٍ 
ayetin ٍٍوََإِِنْْ حََضََرََ ذُوُ عُُسْْرََةٍٍ، أَوَْْ وََقَعَََ ذُوُ عُُسْْرََة/Ve eğer zorluk/darlık sahibi (yoksul biri) 

28	 ez-Zeccâcî, Kitâbu’l-Cümel, 23.
29	 ez-Zeccâcî, Kitâbu’l-Cümel, 23.
30	 ez-Zeccâcî, Kitâbu’l-Cümel, 24.
31	 ez-Zeccâcî, Kitâbu’l-cümel, 25. 
32	 ez-Zeccâcî, Kitâbu’l-cümel, 41-42.



Kenan Yeniceli  |  193

hazır bulunursa veya zorluk/darlık sahibi (yoksul biri) meydana gelirse/vuku 
bulursa takdirinde olduğunu belirtmiştir. Böylece bu ayette kâne﻿ vuku bulma/
gerçekleşme anlamında tam fiil olarak kullanılmış ve ismi ile yetinip habere 
ihtiyaç duymamıştır.33 

Görüldüğü üzere ez-Zeccâcî﻿’nin nahiv meselelerinde Kur’ân âyetlerinden 
yaptığı istişhâdlar, onun dil anlayışının hem Kur’ân merkezli hem de sistematik 
bir temele dayandığını göstermektedir. Zira o, nahiv kurallarını soyut bir dil 
mantığıyla değil, Kur’ân’daki fiil-mef‘ûl ilişkileri, bedel türleri ve kânenin 
farklı kullanımları gibi örnekler üzerinden somutlaştırmıştır. ez-Zeccâcî’nin 
bu yaklaşımı, Kur’ân’ın Arap dilinin kurucu ve açıklayıcı kaynağı olduğu 
yönündeki klasik dilci geleneği güçlendirmekte; aynı zamanda nahiv ilminin 
teorik esaslarını Kur’an’daki kullanım örnekleriyle temellendirme çabasının 
erken ve önemli bir örneğini teşkil etmiştir.

2.1.1.2.  Hadis ile İstişhâdı

Klasik Arap dil biliminde, dil kurallarının tespitinde hadislerin kaynak olarak 
kullanılabilirliği konusu nahiv âlimleri arasında metodolojik bir tartışma konusu 
olmuştur. Bu ihtilafın temelinde, Hz. Peygamber’in dille ilgili yetkinliğine dair 
bir şüphe değil, hadislerin lafızları değiştirilerek metin bütünlüğünün mana ile 
rivayet uygulaması nedeniyle etkilenmiş olma ihtimali yatmaktadır. Nitekim 
nahivcilerin metodolojik yaklaşımı, dille ilgili delillerin anlamsal içeriğinden 
ziyade lafzî yapısına ve dil bilgisel formuna odaklandığından, metin kritiğine 
açık olan bu tür rivayetlerin dil bilgisi çözümlemelerde kullanımı ihtiyatla 
karşılanmıştır.34

Nahiv âlimlerinin çoğu, hadislerin dili ve yapısı nedeniyle onlarla delil 
getirmenin geçerli olduğunu kabul etmiştir. Bazıları ise hadislerin kelimelerinin 
lafzına tam bağlı kalmadan sadece manalarının rivayet yoluyla gelmesi nedeniyle 
delil getirmede karşı çıkmışlardır.35 Hz. Peygamber’in sözüyle rivayet edilen 
lafız üzerine söylediği sabit olan hadislerle delil getirileceğini fakat bunlarının 
sayısının az olduğu ve bunların da ancak kısa hadislerde bulunduğu belirtilmiştir.36 

ez-Zeccâcî﻿, Kitâbu’l-Cümel adlı eserinde “Ma‘rifetu’l-mu‘rab ve’l-mebnî” 
başlıklı bölümünde, î‘râb, mu‘rab ve mebnî kavramlarını açıklarken aşağıdaki 
hadisi delil olarak kullanmıştır. Bu bölümdeki açıklama ve kullanılan hadis şu 
şekildedir:37

33	 ez-Zeccâcî, Kitâbu’l-cümel, 48-49.
34	 Özbalıkçı, Kuran ve Hadisin Arap Gramerindeki Rolü, 224.
35	 Cebel, el-İhticâcu bi’ş-şi‘r fi’l-luğa, 52.
36	 es-Süyûtî, el-İktirâh, 89.
37	 ez-Zeccâcî, Kitâbu’l-cümel, 261.



194  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

جُُّرَّلُُ«، إِِذَاَ أَبََاَنََ عََنْْ حََاجََتِِهِِ. عْْرََابِِ: هُُوََ الْْبَيََاَنُُ. يُقَُاَلُُ: »أَعَْْرََبََ ال ِ وََمََعْْنَىَ ا�لْإِ

( البِِكْْرُُ تُسُْْتَأَْمََْرُُ، والثَّ�يِِّبُُ تُعُْْرِِبُُ عن نسِِفها38.) وتُعُْْرِِبُُ أيضًًا أي: تُ�يَِّ�بَِِنُُ

“Î‘râb’ın anlamı: Beyandır (açıklamaktır). Denilir ki: “Adam ihtiyacını 
belirttiği zaman konuşarak açığa vurdu.” Bu anlamda hadisin anlamı şöyledir: 
“Bakireye izni sorulur, dul ise kendisini ifade eder.”  “ُُتُعُْْرِِب” (ifade eder) aynı 
zamanda “ُُتُ�يَِّ�بَِِن” (açıklar) demektir.”

“Bâbu’l-emr ve’n-nehy” başlıklı bölümde ise emir ve nehyin nasıl yapıldığını 
örneklerle açıkladıktan sonra emir fiilin ل harfi (emir lâmı) ile yapılacağını 
zikretmiştir.  Bu görüşünü temellendirmek amacıyla, ْْمََصََافَّكَُُم  ,hadisini لِِتَأَْخُُْذُوُا 
istişhâd﻿ olarak getirmiştir.39

Bu iki hadis dışında kitabın diğer bölümlerinde herhangi bir hadisle istişhâdda 
bulunulmamıştır. Bu durum, ez-Zeccâcî﻿’nin, hadisleri dil bilgisi konularında 
delil getirme amacıyla oldukça sınırlı bir bağlamda kullandığını göstermektedir.

2.1.1.3. Şiir ile İstişhâdı

Arap kelâmı﻿ içinde değerlendirilen şiir, dilin en geniş kullanım alanına 
sahip formu olarak kabul edildiği için gramer kurallarının temellendirilmesinde 
güçlü ve çok başvurulan şâhid﻿ olarak ön plana çıkmıştır. İstişhâdda Kur’ân ve 
hadislerden sonra üçüncü sırada yer alan şiir, dil ilimlerinde önemli bir delil 
kabul edilmiştir. Arap dili üzerine yazılmış eserler incelendiğinde, şiirin bu 
alanda önemli bir başvuru kaynağı olduğu görülmektedir. Ele alınan hemen 
her konuya dair, örnek ve delil olarak şiirlerden alıntılar yapılmış; bu şiirler, 
anlatılan kural veya görüşün doğruluğunu açıklamak ve desteklemek amacıyla 
kullanılmıştır. 

Şiir ile istişhâdda “şâhid﻿” kavramı, özellikle sonraki dönem eserlerde “dil 
kurallarına delil teşkil eden şiir” anlamında kullanılmaya başlanmıştır. Bu 
doğrultuda ortaya çıkan “şevâhid literatürü”, temelde beyitlerin tahliline dayalı 
bir yapı göstermektedir.40 Sîbeveyh﻿’in el-Kitâb adlı eserinde şâhid olarak 
alıntılanan şiir beyitlerinin sayısının 1005 olduğu görülmektedir. Aynı şekilde 
Sîbeveyh’in el-Kitâb’ından sonra sarf ve nahiv alanında günümüze ulaşan en 
eski eser olan el-Müberred’in (ö. 286/900) el-Muktedab adlı eserinde ise 561 
şiirle istişhâdda bulunulmuştur. Ebû Bekr Muhammed el-Enbârî (ö. 328/940), 
İbn Cinnî﻿ (ö. 392/1002), Ebü’l-Berekât Kemâlüddîn el-Enbârî (ö. 577/1181) gibi 

38	 Bu hadis İbn Mâce’nin es-Sünen’inde şu şekilde geçmektedir: «الثَّ�يِِّبُُ تُعُْْرِِبُُ عََ‌نْْ نَفَْْسِِهََا، وََالْْبِِكْْرُُ رِِضََاهََا 
 Bk. Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd b. Mâce el-Kazvînî, es-Sünen, thk. Şuayb el-Arnaût «صََمْْتُهََُا
(Lübnan: Dâru’r-Risâleti’l-Âlemiyye, 2009), “Bâbu min zevceti’bnihi”, 12 (No: 1872).

39	 ez-Zeccâcî, Kitâbu’l-cümel, 208. 
40	 Benli, Ebû İshâk eş-Şâtıbî’de Nahiv Usulü, 117;  Muhammed ‘Îd, el-İstişhâd ve’l-ihticâc bi’l-luga 

(Kahire: Âlemu’l-Kütüb, 1988), 115.



Kenan Yeniceli  |  195

erken dönem nahivcilerin eserleri incelendiğinde bu âlimlerin çok sayıda şiir ile 
istişhâdda bulunduğu görülmektedir.41

Gramer kurallarının tesisinde Kur’ân’la istişhâd﻿ konusunda herhangi bir 
görüş ayrılığı bulunmamaktadır. Hadislerle istişhâd meselesi daha önce de ifade 
edildiği üzere âlimler arasında tartışmalı bir konudur. Şiire gelince, nahiv âlimleri 
arasında bazı istisnalar dışında şiirle istişhâd edilmesi hususunda genel bir görüş 
birliği mevcuttur.42 Bu istisnaların başında el-Elfiyye﻿ simli eserin müellifi İbn 
Mâlik et-Tâî﻿ gelmektedir. Zira o, istişhâdde bulunmada hadislere dayanmıştır.43 
Nitekim İbn Mâlik’ten önceki dönemlerde dil kuralları açıklanırken genellikle 
Kur’ân’dan ve 150/767 yılından önce söylenmiş şiirlerden örnekler verilmiş 
olup hadisler ise bu örnekler arasında yer almamıştır.44 İbn Mâlik’in yanı sıra 
hadisleri delil olarak kullanma açısından önde gelen belâgat kitapları üzerine 
yapılan istatistikî bir analiz, Zemahşerî﻿’nin Esâsu’l-belâga﻿ adlı eserinde 
314 ve İbnü’l-Esîr﻿’in el-Meselü’s-sâir isimli kitabında 127 hadisle istişhâdda 
bulunulduğunu ifade etmektedir.45 Ebû Hayyân el-Endelüsî﻿ de şiirle istişhâdının 
yanı sıra İrtişâfü’d-darab min lisâni’l-ʿArab adlı eserinde daha çok Arap 
kabilelerinden nakledilen dillerden delil getirmiştir.46

Şiirle delil getirme, nesir halindeki Arap sözüyle delil getirmeden çok 
daha yaygındır. Bunun sebebi, şiirin ezberlenmesinin yaygın olmasından 
kaynaklanmasıdır. Zira şiirin kâfiye ve vezni bu duruma yardımcı olmuştur. 
Bu sayede şiir dil bilgisi kuralları getiren dil âlimlerin hafızasında sürekli canlı 
kalmıştır. Bunların yanı sıra, şiir rivayetinin daha güvenilir olması da önemli 
bir etmendir. Son olarak şiir, bütün olarak ele alındığında hem çölde yaşayan 
bedevilerin hem de şehirde yaşayanların nezdinde, nesir halindeki sözlerinden 
daha çok, Arap dilinin en üst tabakasını temsil etmektedir.47

Şevâhidin Sınırları: Kabilevî-Mekânsal ve Zamansal Kriterler

Şevâhidden amaç tanıklık edilen dil bilgisi kullanımın Arapların fasih 
sözlerinden olduğunu ispatlamaktır. Bu yüzden dil otoriteleri, Arapların 
sözlerinden fasih sayılan dil malzemesinin etrafına kabilevî﻿-mekânsal﻿ ve 

41	 Abdülcebbâr ‘Alvân, eş-Şevâhid ve’l-istişhâd fî’n-nahv (Bağdat: Matbaatu’z-Zehrâ, 1976), 29-30.
42	 Celal Öral, İbn Hişâm’ın Muğni’l-Lebîb Adlı Eseri Bağlamında Arap Dilinde Şiirle İstişhâd 

(Ankara: İlahiyat Yayınları, 2024), 68.
43	 ‘Îd, el-İstişhâd ve’l-ihticâc bi’l-luga, 115.
44	 Abdulbaki Turan, “İbn Mâlik et-Tâî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1999), 20/169.
45	 Ahmet Gür, Belâgat Yolunda Bir Rehber: el-Meselü’s-sâir, (Ankara: Sonçağ Yayıncılık, 2024), 43-

44.
46	 ‘Îd, el-İstişhâd ve’l-ihticâc bi’l-luga, 115.
47	 Cebel, el-İhticâcu bi’ş-şi‘r fi’l-luğa, 52.



196  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

zamansal﻿ bir sınır çizmişlerdir. Arap dil alimleri, fesâhat standardını teminat 
altına almak amacıyla Arapların sözlerinden fasih sayılan dil malzemesinin 
etrafına bir dizi kriter tesis etmişlerdir. Arap dilinde bir sözün delil vasfını 
taşıyabilmesi için ya başlangıçta ya da rivayet edildiği süreçte; kendileriyle delil 
getirilen belli kabile mensuplarından sâdır olması, sınırlandırılmış mekânsal 
bölgelerde söylenmiş olması ve belirlenmiş bir zaman sınırı aşmayan bir 
periyoda ait olması şart koşulmuştur.48

Kabilevî-Mekânsal Sınırlama

Dil âlimleri kâbilevî sınırlama noktasında belâgat ve fesahat konusunda, 
Arapların en fasihinin Kureyş﻿ kabilesi olduğunda görüş birliği içindedir. 
Bu hususta İbn Fâris﻿ (ö. 395/1004) şöyle demiştir: “Arap diliyle ilgilenen 
âlimlerimiz, onların şiirlerini nakleden râviler, lehçelerini, tarihlerini ve 
haberlerini bilen âlimler, Kureyş kabilesinin Araplar içinde en fasih ve en arı dile 
sahip olduğu konusunda görüş birliği bulunmaktadır. Kureyş kabilesi fesahati, 
dilinin güzelliği ve telaffuzunun yumuşaklığıyla birlikte, kendilerine Arap 
kabilelerinden heyetler geldiğinde, onların söz ve şiirlerinden en güzel ifadeleri 
ve en saf kelimeleri kendi mizaçlarına ve yaradılışlarına uygun olarak seçmişler 
ve bunları benimsemişlerdir. Böylece onlar Arapların en fasih konuşanları 
olmuşlardır.”49 

Dil malzemesinin derlenmesindeki temel amaç Arapçanın özgünlüğünü 
koruyup dilin saf hâlini yansıtan ifadeleri tespit etmek ve bunlar arasından 
delil olarak kullanılabilecek nitelikte olanları ayırt etmektir. Bu nedenle dil 
âlimleri, yalnızca fesahatine güvendikleri kişilerin yaşadığı bölgelerden rivayet 
aktarmayı tercih etmişlerdir. Genellikle bu bölgeler, yabancı etkilerden uzak, çöl 
içlerinde yer alan kesimlerdir. Yabancı dillerin tesiri altında kalan veya farklı 
dillerden etkilenen kabilelerin rivayetleri ise dikkate alınmamıştır.50 Ebû Amr 
b. el-‘Alâ (ö. 154/771) bu duruma dikkat çekerek “Himyer﻿ lehçesi ile Yemen’in 
uzak bölgelerinde yaşayanların dili bizim dilimizle aynı değildir. Onların 
Arapçaları da bizim Arapçamız değildir.” ifadesini kullanmıştır.51 Bu ifade, 
yabancı etkilerin yoğun olduğu bölgelerde dilin mahiyetinde meydana gelen 
farklılaşmayı açıkça ortaya koyan bir örnek niteliğindedir. Nahiv âlimlerinin 
Arap kelamını dilbilgisel deliller arasında değerlendirirken duydukları her 
ifadeyi kaynak olarak almadıkları anlaşılmaktadır. Onların, fesahat ve belâgat 

48	 Cebel, el-İhticâcu bi’ş-şi‘r fi’l-luğa, 75.
49	 Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ b. Muhammed er-Râzî el-Kazvînî, es-Sâhibî fî fıkhi’l-

luga, thk. Ahmed Sakr (Kahire: Mektebetü Îsâ el-Bânî, ts.), 33-34.
50	 Benli, Ebû İshâk eş-Şâtıbî’de Nahiv Usulü, 114.
51	 Muhammed b. Sellâm el-Cumahî, Tabakâtu fuhûli’ş-şu‘arâ, thk. Mahmûd Muhammed Şâkir 

(Cidde: Dâru’l-Medenî, ts.), 1/11.



Kenan Yeniceli  |  197

özelliklerini korumuş, Necid’in batısında ve Hicaz dağının doğu eteklerinde yer 
alan; “el-ʿÂliyetü’s-Sâfîle” ve “es-Sâfiletü’l-ʿÂliye” olarak anılan bölgelerdeki 
belirli kabilelerin dilinden örnekler derledikleri anlaşılmaktadır.52 

Kendilerinden dil malzemesi alınan kabileler yaşadıkları mekân bakımından 
değerlendirildiğinde, Arap topluluklarının delil olarak kabul edilme derecesi, 
komşu milletlerle etkileşim düzeylerine göre farklılık arz etmiştir. Buna göre 
dil âlimleri, yabancı unsurlarla temas kurmaktan uzak, Arap Yarımadası’nın 
merkezinde yaşayan kabilelerin dilini güvenilir kabul etmiş; buna karşılık, kıyı 
bölgelerinde veya yabancılarla temas hâlinde bulunan kabilelerin sözlerini ise 
delil olarak kullanmaktan kaçınmışlardır. Bu çerçevede, Ebû Nasr el-Fârâbî﻿’nin 
(ö. 339/950) hangi kabilelerin dilinden delil getirilebileceğine ilişkin yaptığı 
sınıflandırma dikkat çekicidir.53

Ebû Nasr el-Fârâbî﻿ Arap kabileleri arasında en fasihinin Kureyş﻿ olduğunu 
belirtmiştir. Ona göre Kureyşliler, kelime seçiminde en yetkin olanlar olup onlar, 
telaffuzu dile en kolay gelen, işitildiğinde en hoş etki bırakan ve zihinde bulunan 
anlamı en açık biçimde ifade eden en fasih lafızları tercih etmişlerdir. Kureyş 
kabilesinden sonra Arap dilini aktaran, dil hususunda kendilerine müracaat 
edilen ve Arapçanın dil malzemesinin derlenmesinde esas alınan kabileler, Kays﻿, 
Temîm﻿ ve Esed kabileleridir. Şüphesiz Arapçanın en çok kendilerinden rivayet 
edildiği ve dilin esas merkezini teşkil eden kabileler bunlardır. Garîb, î‘râb ve 
sarf konularında onların rivayetlerine itimat edilmiştir. Bu kabilelerin yanı sıra 
Hüzeyl﻿, Kinâne﻿ ve Tay kabilelerinin bir kısmı da bu kapsama dâhildir edilmiştir. 
Sayılan kabilelerin dışındaki diğer kabilelerden dil malzemesi alınmamıştır.54 
Bunların yanı sıra yerleşik yaşam tarzını benimsemiş ve etraflarında diğer 
milletlerin yaşadığı göçebe sakinlerinden de dil malzemesi alınmamıştır. 
Mısırlılar ve Kıptilere komşu olan Lahm﻿ ve Cüzâm gibi kabilelerden; Şam﻿ 
halkına komşu olan çoğu Hristiyan olup İbranice okuyan Kudâalılar﻿, Gassâniler﻿ 
ve Eyâdîlerden; Yunanlılara komşu olan Tağlib﻿ ve Nemir﻿ gibi kabilelerin dilleri 
de bu bağlamda dil malzemesi dışında tutulmuştur. Nabat ve Fars topraklarına 
komşu olan Bekr kabilesinin Hind ve Farslarla karışmış kollarından; Bahreyn’de 
yaşayan Abdulkays kabilesinden ve aynı şekilde Fars ve Hintlilere karışmış 
Umman’daki Ezdîler﻿; Habeşlilere ve Hintlilerle birlikte yaşamaları sebebiyle 
Yemenlilerden; bölgelerinde yaşayan farklı milletlerden tüccarlarla sürekli 
etkileşim içinde oldukları için Benî Hanîfe, Yemâme﻿, Sakîf﻿ ve Tâif halklarının 

52	 Ebû Alî el-Hasan b. Reşîk el-Kayrevânî el-Ezdî, el-ʿUmde fî mehâsini’ş-şiʿr ve âdâbihi, thk. 
Muhammed Muhyîddîn ʿAbdulhamîd (b.y.: Dâru’l-Cîl, 1981), 1/89; es-Süyûtî, el-Müzhir fî 
ʿulûmi’l-luğa ve envâʿihâ, thk. Fuâd Alî Manṣûr (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1998), 2/410; 
Arslan, “Nahiv Kurallarının Tespitinde Kullanılan Kaynaklar”, 71. 

53	 el-Efgânî, fî Usûli’n-nahv, 18-20.
54	 es-Süyûtî, el-İktirâh, 101; el-Efgânî, fî Usûli’n-nahv,18; Cebel, el-İhticâcu bi’ş-şi‘r fi’l-luğa, 75.



198  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

dili de rivayet kaynağı olarak kabul edilmemiştir. Benzer biçimde, Hicaz’ın 
yerleşik halkından da dil malzemesi alınmamıştır. Zira dili nakledenler, Arap 
dilini nakletmeye başladıklarında, Hicaz halkının diğer milletlerle karışmış 
olduğunu ve dillerinin bozulduğunu görmüşlerdir.55

Ebû Nasr el-Fârâbî﻿, dil rivayetlerinin alındığı kabileleri Kays﻿, Temîm﻿ ve Esed 
olarak zikretmiş olmakla birlikte, Sîbeveyh﻿ bu kabilelerden Kays ve Temîm’in 
bazı kollarının dil kullanımını eleştirmiş ve onların bazı ifadelerini zayıf 
bulmuştur.56 İbn Cinnî﻿ ise dilin fesahatinde belirleyici unsurun konuşanların 
yaşadığı yer olmayıp onların dilsel yatkınlıklarını koruyup koruyamadıkları 
olduğunu ifade etmiştir. Bu sebeple, nasıl ki bedevîlerden dil malzemesi 
toplanabiliyorsa, eğer dillerinin asıllarını muhafaza etmişlerse şehirli Araplardan 
da rivayet alınabileceğini belirtmiştir.57

Zamansal Sınırlama

Dil âlimleri, Arap kelamının delil olarak kullanılabileceği zaman aralığı 
hususunda görüş birliği içerisinde değildirler. Bu bağlamda, yalnızca Câhiliye 
dönemine ait dili esas alanlar bulunduğu gibi,58 İslâm’dan önceki yüz elli yıl 
ile İslâm’dan sonraki yüz elli yılı kapsayan bir dönemi ölçüt kabul edenler de 
olmuştur.59 Bazı âlimler ise başlangıç tarihini belirtmeksizin, hicrî II. yüzyılın 
ortalarına veya sonlarına kadar olan dönemi esas almış ve çöl bölgesinde yaşayan 
Araplar için bu süreyi hicrî IV. yüzyılın sonlarına kadar genişletmişlerdir.60 

Dil âlimleri, Câhiliye Araplarının ve İslâmî dönemin fasih konuşanlarının 
sözlerini ister şehirde ister çöl bölgesinde yaşamış olsunlar, hicrî ikinci yüzyılın 
ortalarına kadar delil olarak kabul etmişlerdir. Bu bağlamda şairler; câhilî, 
muhadram, İslâmî ve müvelled﻿/muhdes﻿ olmak üzere dört tabakaya ayrılmıştır. 
İmruʾu’l-Kays﻿ (ö. 520–565) ve el-Aʿşâ﻿ (ö. 7/629 [?]) gibi câhilî şairler; Lebîd﻿ (ö. 
40/660) ve Hassân b. Sâbit﻿ (ö. 60/679) gibi hem câhiliye hem de İslâm dönemini 
idrak eden muhadramûn; Cerîr﻿ (ö. 110/728 [?]) ve el-Ferazdak﻿ (ö. 114/732) 
gibi İslâmî dönem şairleri ile Beşşâr b. Bürd﻿ (ö. 167/783-84) ve Ebû Nüvâs﻿ (ö. 
198/813 [?]) gibi müvelled şairler bu sınıflandırma içinde yer almıştır.61 

55	 el-Efgânî, fî Usûli’n-nahv, 19-20.
56	 Hatice el-Hadîsî, Şâhid ve usûlü’n-nahv (Kuveyt: Matbaatu Câmiati Kuveyt,1974), 98; Benli, Ebû 

İshâk eş-Şâtıbî’de Nahiv Usulü, 115.
57	 Ebü’l-Feth Osmân b. Cinnî, el-Ḥasâis, thk. Muḥammed Ali en-Neccâr (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-

Arabî, ts.), 1/393; Benli, Ebû İshâk eş-Şâtıbî’de Nahiv Usulü, 115.
58	 Hâlid Saîd Muhammed Şabân, Usûlü’n-nahv ‘ınde İbni Mâlik (Kahire: Mektebetü’l-Âdâb, 2009), 

12; Arslan, “Nahiv Kaidelerinin Tespitinde Kullanılan Kaynaklar”, 72. 
59	 Nahle, Usûlu’n-nahvi’l-Arabiyye, 60.
60	 Şabân, Usûlü’n-Nahv ‘ınde İbni Mâlik, 111; Arslan, “Nahiv Kaidelerinin Tespitinde Kullanılan 

Kaynaklar”, 72.
61	 es-Süyûtî, el-İktirâh fî usûli’n-nahv ve cedelih, 144; el-Bağdâdî, Hizânetü’l-edeb 5-6.



Kenan Yeniceli  |  199

İstişhâd bakımından ilk iki tabakanın şairlerinin şiirleriyle delil getirilmesi 
hususunda âlimler arasında icmâ﻿ bulunmakta; üçüncü tabaka olan İslâmî 
dönem şairlerinin sözleriyle istişhâdın câiz olup olmadığı konusunda görüş 
ayrılığı bulunmaktadır. Abdulkâdir el-Bağdâdî (ö. 1093/1682), İslâmî döneme 
ait şiirlerle de istişhâdın câiz olduğunu belirtmiştir. Buna karşılık, dördüncü 
tabakayı oluşturan müvelled﻿ veya muhdes﻿ şairlerin şiirleri dil ilimlerinde delil 
olarak kabul edilmemiştir. Bu ölçüte göre, şiiriyle istişhâd﻿ edilen son şairin 
İbrâhîm b. Herme﻿ (ö. 150/767) olduğu belirtilmiştir. Bedevîler hakkında ise 
âlimler, onların fesahatleri bozuluncaya kadar dillerini kaynak olarak kullanmış; 
bu doğal dil yetisinin zayıfladığı dönem hicrî dördüncü yüzyıla tekabül etmiştir. 
Dolayısıyla, bu tarihten sonra yaşayan müvelledûn veya muhdesûnun şairlerin 
şiirleriyle Arap dili ve fesahati konusunda istişhâdın câiz olmadığı yönünde 
genel bir görüş birliği oluşmuştur.62 

ez-Zeccâcî﻿, dil kurallarını temellendirirken Arap şiirinden sıkça yararlanmış 
ve şiiri, Arapçanın fasih ve güvenilir kullanımını yansıtan bir dil verisi olarak 
değerlendirmiştir. Bu sebeple ez-Zeccâcî, eserlerinde dilin gramer yapısını 
açıklarken kural ve kaideleri desteklemek veya örneklendirmek amacıyla çok 
sayıda şiirden delil getirmiştir. Onun şiirle istişhâd﻿ örnekleri, nahiv, sarf ve aynı 
zamanda anlam, kelime kullanımı, belâgat unsurları gibi dilin çeşitli yönlerine 
dair konuları da kapsamıştır. ez-Zeccâcî, şiiri Arap dilinin kurallarını açıklamada 
hem teorik hem de pratik bir dayanak olarak kullanmıştır.

ez-Zeccâcî﻿, Kitâbul-cümel adlı eserinde: Teebbeta Şerran﻿ (ö. 540 [?]), Tarafe 
b. ‘Abd﻿ (ö. 564 [?]), Hâtim et-Tâî﻿ (ö. 578 [?]), en-Nâbiga ez-Zübyânî﻿ (ö. 604 
[?]), Selâme b. Cendel (ö. 608 [?]), Züheyr b. Ebî Sülmâ (ö. 609 [?]), Tufeyl el-
Ganevî ﻿(ö. m. 610 [?]), Alkame b. Abede (ö. 3/625 [?]) gibi câhilliyye şairleri; 
Abdullah b. Revâha  (ö. 8/629), Düreyd b.Sımme (ö. 8/630), Amr b. Ma‘dîkerib 
(ö. 21/641-42), Lebîd﻿ b. Rebîa (ö. 40 veya 41/660 veya 661), el-Hutay’e (ö. 
59/678 [?]),  Hassân b. Sâbit﻿ (ö. 60/680 [?]), en-Nâbiga el-Ca‘dî (ö. 65/685 [?]) 
gibi muhadramûn ve Ebû Züeyb el-Hüzelî (ö. 28/648-49), Kays﻿ b. Zerîh (ö. 
68/687), Cemîl b. Ma‘mer﻿ (ö. 82/701), Kuseyyir ‘Azze (ö. 85/704), Miskîn ed-
Dârimî (ö. 89/708),el-Ahtal (ö. 92/710-11), Ömer b. Ebî Rebîa (ö. 93/711-12), 
el-Kutâmî (ö. 101/719-20 [?]), Cerîr﻿ b. Atıyye (ö. 110/728 [?]), el-Ferazdak﻿ (ö. 
114/732), Ebü’l-Hâris Zürrumme (ö. 117/735), el-Kümeyt el-Esedî ﻿(ö. 126/744), 
İbrahim b. Herme (ö. 150/767), Ebû Kebîr el-Hüzelî (ö. ?) ve Abbâs b. Mirdâs﻿ 
(ö. ?) gibi de İslâmî dönem şairlerinin şiirleri ile istişhâdda bulunmuştur. 

ez-Zeccâcî﻿’nin Kitâbü’l-Cümel adlı eserinde Arap dil bilgisi ile ilgili 
konularda delil olarak kullandığı şiirlerin sayısı 160’dan fazladır. Bu şiirlerin 
önemli kısmının, İslâm öncesi Câhiliyye dönemine ait olduğu görülmektedir. 

62	 el-Efgânî, fî Usûli’n-nahv, 17-18.



200  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

O, anlattığı konuları temellendirirken Muallakât şairlerinin şiirlerine sıkça 
başvurmuş; Hüzeyl﻿, Temîm﻿ ve Hicâz bölgelerine mensup şairlerin şiirlerinden 
bolca örnek aktarmıştır. Bununla birlikte ez-Zeccâcî, yalnızca eski Arap şiirini 
değil, İslâmî döneme ve kendi yaşadığı çağa ait şiirlerden de istişhâdda bulunarak 
dil malzemesini dönemsel olarak geniş bir yelpazeden derlemiştir.

ez-Zeccâcî﻿, şiir ile istişhâdda bulunurken kimi zaman hocalarından bizzat 
duyduğu şiirleri kaynak olarak aktarmıştır. Bunun yanı sıra, tek bir rivayete 
dayanmayı yeterli görmeyen el-Halîl b. Ahmed﻿ (ö. 175/791), Sîbeveyhi (ö. 
180/796) ve Ebû Osman el-Mâzinî (ö. 249/863) gibi büyük nahiv âlimlerinin 
eserlerinde yer alan şiirlerden de faydalanmıştır. Ancak ez-Zeccâcî, Sîbeveyhi’nin 
otoritesine güvenmekle birlikte, onun naklettiği her şiiri delil olarak kabul 
etmemiştir. O, şiir ile istişhâdda yalnızca sahihliği bilinen ve yaygın biçimde 
aktarılan şiirleri tercih etmiştir. Sonradan uydurulduğu veya şüpheli olduğu 
düşünülen rivayetleri ise dikkate almamıştır.63

Bu bölümde ez-Zeccâcî﻿’nin nahiv, sarf ve çeşitli dil bilgisi konularını 
açıklarken şiirlerden nasıl istişhâdda bulunduğuna dair bir dizi örnek verilecektir.

ez-Zeccâcî﻿, terhîm﻿’i nidâ sırasında söyleyişin kolaylaştırılması amacıyla özel 
isimlerin son harflerinin hazf edilmesi olarak tanımlamıştır. Üç harften fazla 
olan isimlerin terhîm yapılabileceğini kaydetmiştir. İzafet durumundaki isimler, 
nekre isimler, zamir, mübhem isimler ve mudâfın yerini alan kelimelerin terhîm 
kuralına tabi olmadığını belirtmiştir. Zira bu tür isimlerin nidâ makamında 
gramer asıllarına uygun olarak kullanılageldiğini zikretmiştir.64

Terhîm’de özel ismin son harfi atıldıktan sonra, hazften önceki son harfin 
harekesinin değiştirilmeksizin muhafaza edilebileceğine ilişkin kuralı, aşağıdaki 
şiir ile istişhâd﻿ etmiştir:65

مََالَا تَزَْْجُُرُُكُُمْْ عََنَّاَ وََأَنَْْتُمُْْ مِِنََ الْْجُُوفِِ الْْجََمََاخِِيرِِحََارِِ بْْنََ كََعْْبٍٍ أَالَا أَحَْْ

Ey Kâ‘b oğlu Hâris! Sizi bizden alıkoyacak, sizi uyandıracak hiç aklınız yok 
mu? Oysa siz iri yapılı ahmak kimselersiniz.

Bu beyitte  حََارِِث isminin son harfi olan (ث) atılmış, geriye kalan ِِحََار’nin 
orijinal harekesi olan kesra korunmuştur. Bu, terhîm﻿ sonrası hareke değişikliği 
yapılmayağını gösteren kritik bir ayrıntıdır.

63	 Ramazan Sönmez, Zeccâcî ve el-Cümel’in Bazı Dil Hususiyetleri (Konya: Selçuk Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2000), 83.

64	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 168.
65	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 169.



Kenan Yeniceli  |  201

Terhîm  ile ilgili başka bir kuralı فَاَطِِمََة  ve عََائِِشََة isimlerinden hareketle 
kaydetmiştir. Bu isimlerin sonlarındaki bitişik tâ harfinin (ة) atılarak  فَاَطِِم ve 
 şeklinde terhîm﻿ yapıldığını belirttikten sonra aşağıdaki beyti bu hususlaعََائِِش 
ilgili şâhid﻿ olarak getirmiştir:66

هَْْلِِكِِ الَا أَرَََاهُُمْْ يُضُِِيعُوُنََ الْْهِِجََانََ مََعََ الْْمُُضِِيعِِأَعَََائِِشََ مََا �لِأَ

Ey Âişe! Ailene ne oluyor da onları görmüyorum. Asil develeri, onları zayi 
edenlerle birlikte ziyan ediyorlar!

Bu beyit, yukarıda belirtilen şekilde gelen müennes isimlerde terhîmin nasıl 
yapıldığına delildir.

ez-Zeccâcî﻿ terhîm﻿ uygulanan isimlerin türleri ve telaffuz yöntemlerini 
detaylandırarak حََمْْرََاء أَسَْْمََاء،  مََرْْوان،  سََلْْمََان،   gibi isimlerin terhîm yapılması عُُثْمََْان، 
durumunda sondaki iki harfin atılması gerektiği zikretmiş ve bu durumla ilgili 
aşağıdaki beyitleri şâhid﻿ getirmiştir:67

أَهَََذَاَ الْْمُُغِِيرِِّيُّ اذِِّلَّي كََانََ يُذُْْكََرُُقِِفِِي فَاَنْْظُُرِِي يَاَ أَسَْْمََ هََلْْ تَعَْْرِِفِيِنَهَُُ

Ey Esma! Dur ve bak tanıyor musun onu? Adı anılan Muğîreli bu mudur?

Bu beyitte أَسَْْمََاء isminin terhîm﻿ yapıldıktan sonra ََأَسَْْم şeklinde kullanıldığını 
göstermektedir.

Aşağıdaki beyitte ise  مََرْْوان isminin مََرْْو şeklinde terhîm﻿ yapıldığını 
görmekteyiz:68

تَرَْْجُُو الْْحِِبَاَءََ وََرََبُّهََُا لَمَْْ يَيَْْأَسَِِيَاَ مََرْْوََ إِِنْْ مََطِِيَّتَِِي مََحْْبُوُسََةٌٌ

Ey Mervan! Binek hayvanım bağlı duruyor. İhsan umuyor ve sahibi de ondan 
ümidini kesmemiştir.

ez-Zeccâcî﻿ istiğâse﻿ konusunda yardım talep edilen ismin başındaki lam 
harfinin meftûh, kendisi için yardım istenen ismin başındaki lam harfinin ise 
meksûr okunduğunu örneklerle açıkladıktan sonra, bu kuralı aşağıdaki şiirlerle 
temellendirmektedir:69

66	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 170.
67	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 170-171.
68	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 172.
69	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 166.



202  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

فَيََاَ لَلَنَّاَسِِ لِِلْْوََاشِِي الْْمُُطََاعِِتَكَََنَّفََنَِيِ الْْوُُشََاةُُ فَأََزَْْعََجُُونِِي

Gammazlar etrafımı sardılar ve beni rahatsız ettiler. Ey insanlar! Sözü 
dinlenen o gammaza karşı yetişin/yardım edin!

Görüldüğü üzere bu beyitte yardım talep edilen insanlar kelimesinin başında 
fethalı bir lâm varken kendisi için yardım talep edilen gammaz kelimesinin 
başındaki lâm harfi kesralı olarak getirilmiştir.

Mukârabe fiilleri başlığı altında saydığı  عََسََى fiilinin en uygun kullanımının
 siz de kullanılabildiğini belirtmiş ve bu أَنَْْ  li şekilde olduğu, bunun yanı sıra أَنَْْ 
fiilin  َْْأَن siz kullanımını aşağıdaki şiirle istişhâd﻿ etmiştir:70

يَكَُُونُُ وََرََاءََهُُ فَرَََجٌٌ قَرَِِيبُُعََسََى الْْكََرْْبُُ الَّذَِِي أَمَْْسََيْْتُُ فِِيهِِ

Umulur ki içinde bulunduğum bu sıkıntının ardından bir kurtuluş gelir.

Temyîzin nekra, mansûb bir isim olduğunu ve mümeyyezin önüne 
geçemediğini zikrederek konuyla ilgili örnek cümleler vermiştir. Bu sayılan 
hususlarla ilgili aşağıdaki şiiri şâhid﻿ getirmiştir:71

فَقََدَْْ ذَهَََبََ الْْمََسََرََّةُُ وََالْْفَنََاَءُُإِِذَاَ عََاشََ الْْفَتََىَ مِِائَتََيَْْنِِ عََامًًا

Eğer kişi iki yüz yıl yaşarsa şüphesiz sevinç ve gençlik gitmiştir.

Temyîz﻿ ile ilgili yukarıdaki açıklamada temyîzin, mümeyyezin önüne 
geçemediğini belirtmekle birlikte âmilin fiil olması durumunda temyîzin öne 
alındığını kaydederek bu hususla ilgili aşağıdaki şiiri şâhid﻿ getirmiştir:72

وََمََا كََانََ نَفَْْسًًا بِِالْْفِِرََاقِِ تَطَِِيبُُأَتََهَْْجُُرُُ لَيَْْلَىَ بِِالْْفِِرََاقِِ حََبِيِبَهَََا

Leylâ, ayrılıkla mı terk ediyor sevgilisini? Oysa hiçbir kişi, ayrılıkla hoşnut 
olmaz.

Bu beyitte نَفَْْسًًا   kelimesi, cümlenin fiili olan  ُُتَطَِِيب fiilinden önce gelerek 
temyîz görevini üstlenmiştir. ez-Zeccâcî﻿, bu yapının ِِبِِالْْفِِرََاق نَفَْْسًًا  تَطَِِيبُُ  هِِيََ  كََانََ   وََمََا 
takdirinde olduğunda belirtmiştir.73

70	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 200.
71	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 242.
72	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 243.
73	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 243.



Kenan Yeniceli  |  203

Nidâ﻿ harflerinin َأَيَْْ، هََيَاَ، أَيََاَ، يَا  ve أ  olmak üzere beş tane olduğunu örneklerle 
ortaya koyduktan sonra, bunların kullanımıyla ilgili şu beyitlerle istişhâdda 
bulunmuştur:74

بُكََُاءََ حََمََامََاتٍٍ لَهَُُنََّ هََدِِيرُُأَلََمَْْ تَسَْْمََعِِي أَيَْْ عََبْْدََ فِِي رََوْْنَقَِِ الضُُّحََا

Ey Abde! Kuşluk vaktinin aydınlığında, ötüşleri inilti gibi olan güvercinlerin 
ağlayışını duymadın mı?

Bu beyitte nidâ harflerinden َأَي in kullanımına örnek verilmiştir.

أَلَُؤُْْمًًا الَا أَبََاَلَكَََ وََاغْْتِِرََابَاَأَعَََبْْدًاً حََلََّ فِِي شُُعْْبَىَ غََرِِيبًاً

Ey köle tabiatlı! (Hâlid b. Yezîd) Şu‘bâ dağlarına bir yabancı gibi yerleştin. 
Ey babasız kalasıca hem alçaklığı hem de gurbeti nasıl bir araya getirdin!75

Bu beyitte nidâ harflerinden أ’in kullanımı gösterilmiştir.

Kânenin tâm fiil olarak kullanımıyla ilgili olarak aşağıdaki şiirle istişhâdda 
bulunmuştur:76

تَاَءُُ فَأََدَْْفِِئُوُنِِي تَاَءُُإِِذَاَ كََانََ ال�شِِّ فَإَِنََِّ الشََّيْْخََ يَهَْْدِِمُُهُُ ال�شِِّ

Kış geldiği zaman ısıtın beni, çünkü kış ihtiyarı yıkar/harap eder.

Kâne’nin şiirde isminin nekra, haberinin de marife olarak gelebileceğine dair 
aşağıdaki şiir ile istişhâdda bulunmuştur:77

قِِّرُّ يَاَ ضُُبَاَعََا وََالَا يَكَُُ مََوْْقِِفٌٌ مِِنْْكِِ الْْوََدَاَعََاقِِفِِي قَبَْْلََ الّتَّفَ

Ey Dubâ‘â, ayrılıktan önce dur biraz! Buluşmamız bir vedalaşma olmasın.

Bu şiirde َُُيَك fiilinin ismi ٌٌمََوْْفِِف şeklinde nekra, haberi de الْْوََدَاَعََا şeklinde marife 
olarak gelmiştir.

74	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 155-156.
75	 Bu şiir Cerîr b. Atıyye’ye ait olup Hâlid b. Yezîd el-Kindî’yi hicvetmek üzere yazılmıştır. Bk. Ebû 

Muhammed Cemâlüddîn Abdullah b. Hişâm, Evdâhu’l-mesâlik ilâ Elfiyyeti İbn Mâlik, thk. Berakât 
Yusuf Hebûd (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2000), 2/192; Sîbeveyhi de bu şiir ile istişhâdda bulunmuştur. 
Bk. Ebû Bişr Sîbeveyhi Amr b. Osmân b. Kanber, el-Kitâb, thk. Abdusslâm Muhammed Harun 
(Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1988), 1/339.

76	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 49.
77	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 46.



204  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

Kâne’nin isminin kânenin kendi içinde, emr ve şe’n “durum/olay/iş” 
anlamında gizli olması ve ondan sonra ise o gizli olan ismi açıklayan bir 
cümlenin gelmesi gerektiğini aşağıdaki şiir ile istişhâd﻿ etmiştir:78

وََآخََرُُ مُُثْنٍٍْ بِِاذِِّلَّي كُُنْْتُُ أَصَْْنَعَُُإِِذَاَ مُُتُُّ كََانََ الّنَّاسُُ نِِصْْفَاَنِِ شََامِِتٌٌ

Öldüğüm zaman, insanlar iki kısma ayrılacak: Biri başıma gelen musibete 
sevinecek, diğeri ise yaptıklarımla beni övecek. 

Yukarıdaki şiirinin ِِمَْْرُُ النَّاَسُُ صِِنْْفَاَن  Durum şuydu ki: İnsanlar iki sınıftır كََانََ ا�لْأَ
takdirinde olduğunu ve ُُمَْْر  kelimesinin kânenin ismi olup gizli halde bulunduğu ا�لْأَ
cümlesinin de kânenin haberi konumunda olduğunu zikretmiştir.79 الّنَّاسُُ صِِنْْفَاَنِِ

Bedel﻿ konusunu açıkladığı bölümde nekra ismin yine nekra isimden nasıl 
bedel yapıldığıyla ilgili aşağıdaki şiiri şâhid﻿ olarak getirmiştir:80

مََّزَّانُُ فَلَّشتَْْوََكُُنْْتُُ كََذِِي رِِجْْلَيَْْنِِ ، رِِجْْلٍٍ صََحِِيحََةٍٍ وََرِِجْْلٍٍ رََمََى فِِيهََا ال

İki ayağı olan bir kimse gibiydim: biri sağlam  diğeri ise feleğin ok atıp 
sakatladığı bir ayak.

Bu beyitte nekra olarak gelen ٍٍرِِجْْل kelimeleri ِِرِِجْْلَيَْْن kelimesinden bedeldir.

İştiğal konusunda cümlenin başında bir fiil olduğu ve onunda başka bir fiile 
atfedildiği takdirde, nasb okunmasının tercih edilen vecih olduğunu belirtmiş 
ve bununla ilgili şu cümleyi örnek göstermiştir:  ُُُأَكَْْرََمْْتُه وََمُُحََمََّداًً   cümlesinin قَاَمََ زََيْْدٌٌ 
أَكَْْرََمْْتُهُُُ وََأَكَْْرََمْْتُُ مُُحََمََّداًً   takdirinde olduğunu belirtmiştir. Konuyla ilgili olarak قَاَمََ زََيْْدٌٌ 
aşağıdaki şiiri şâhid﻿ olarak getirmiştir:81

حََالَاّ�سِّ وََالَا  أَمَْْلِِكُُ رََأْسََْ الْْبَعَِِيرِِ إِِنْْ نَفََرَََاأَصَْْبَحَْْتُُ الَا أَحَْْمِِلُُ ال

ئّْ�ذِّبََْ أَخَْْشََاهُُ إِِنْْ مََرََرْْتُُ بِِهِِ يَاَحََ وََالْْمََطََرََاوََال وََحْْدِِي، وََأَخَْْشََى ال�رِِّ

Artık silah taşıyamaz oldum. Deve ürkse yularını bile tutamam.

Yanından tek başıma geçsem kurttan, hatta rüzgârlarla yağmurdan da korkar 
oldum.

Bu şiirin ikinci beytindeki iştiğâlin ُُئّْ�ذِّبََْ أَخَْْشََاه  takdirinde olduğunu ifade أُخُْْشِِي ال
etmiştir.

78	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 50. 
79	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 50.
80	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 24.
81	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 40.



Kenan Yeniceli  |  205

Mukaddem istisnanın her zaman mansûb olduğunu, ََُأَصَْْحََابُك زََيْْدًاً  إِِالَّا   ve خََرََجََ 
 gibi örneklerle açıklamış ve şiirden de aşağıdaki beyti bu durama قَدَِِمََ إِِالَّا بَكَْْرًًا خْْإوََتُكََُ
şâhid﻿ olarak getirmiştir:82

ِ مََشْْعَبَُُ وََمََالِِيََ إِِالَّا آلََ أَحَْْمََدََ شِِيعَةٌٌَ وََمََالِِيََ إِِالَّا مََشْْعَبَََ الْْحََ�قِّ

Ahmed’in ailesi dışında bir yardımcım/taraftarım yok. Hakkın yolu dışında 
da bir yolum yok. 

Bu beyitte ََآلََ أَحَْْمََد ve ِ  ifadeleri mukaddem müstesnâ olarak gelmiş  مََشْْعَبَََ الْْحََ�قِّ
ve mansûb olmuştur.

ez-Zeccâcî﻿ Kitâbu’l-Cümel adlı eserinde Bâbu’n-neseb başlığı altında, ism-i 
mensûb’un nasıl türetildiği ile bilgiler ve örnek cümleler verdikten sonra قُرََُيْْش  
kelimesinin ism-i mensubunun ّّقُرََُيْْشِِي ya da  ّّقُرََُشِِي şeklinde ism-i mensûb yapıldığı 
belirtmiş ve bununla ilgili aşağıdaki beyti şâhid﻿ olarak getirmiştir:83

ٍ عََلَيَْْهِِ مََهََابَةٌٌَ سََرِِيعٍٍ إِِلَىَ دَاَعِِي النَّدََىَ وََالتَّكَََرُُّمِِبِِكُُ�لِِّ قُرََُيْْشِِ�يٍّ

Her Kureyşlinin bir saygınlığı vardır. Cömertlik ve ikram çağrısına da hızla 
icabet eder.

İzâfet terkibindeki isimlerin nasıl ism-i mensub yapıldığını anlattığı bölümde, 
bir ismin izâfet terkibine nispet edilmesi durumunda, şayet terkip marifeliğini 
muzâfun ileyh aracılığıyla sağlıyorsa nisbet yâ’sının muzâfun ileyh’e 
getirildiğini belirtmiş ve şu isimleri buna  örnek vermiştir: الزُُّبَيَْْر  ابْْنُُ   terkibinin 
ism-i mensubunun  ّّزُُبَيَْْرِِي  şeklinde, نالَا  رََ�أْْ ابْْنُُ   terkibinin de  ّّنِالَاِي  şeklinde ism-iرََأْ
mensûb yapıldığını ifade etmiştir. Şayet izâfet terkibi, marifeliğini muzâfun 
ileyh ile sağlamıyorsa, nisbetin muzâfa yöneltileceğini kaydetmiştir. Bununla 
birlikte, bazen de terkibin her iki cüzünden harfler alınarak tek bir mensûb isim 
inşa edildiği de görülmektedir. Bununla ilgili de  عََبْْدُُ قَيَْْس isminin ّّعََبْْدُُ الدَّاَر,عََبْْقَسَِِي  
isminin ّّعََبْْدَرَِِي ve شََمْْس عََبْْدُُ   isminin de  ّّعََبْْشََمِِيşeklinde ism-i mensûb yapıldığını 
belirtmiş ve aşağıdaki beyti buna şâhid﻿ olarak getirmiştir:84

كََأَنَْْ لَمَْْ تَرَََيْْ قَبَْْلِِي أَسَِِياًرً يَمَََانِِيَاَوََتَضَْْحََكُُ مِِ�نِِّي شََيْْخََةٌٌ عََبْْشََمِِيَّةٌٌَ

Abşemî (Abdü Şems kabilesinden) yaşlı bir kadın benimle alay ediyor; sanki 
benden önce hiç Yemenli bir esir görmemiş gibi.

82	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 234.
83	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 253.
84	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 256.



206  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

Görüldüğü gibi yukarıdaki beyitle ez-Zeccâcî﻿, izâfet terkibindeki bir ismin 
her iki cüzünden harfler alınarak tek bir isim şeklinde nasıl ism-i mensûb 
türetildiği gibi istisnai ve karmaşık sarf durumlarını şiirle istişhâd﻿ etmiştir.

Muzâri fiilin evvelinde bulunan  َْْأَو harfinin onu gizli bir  َْْأَن ile nasb ettiğini 
ve bu durumda   َْْأَن إلى    (…-inceye kadar) veya  َحََتَّى  (…-e kadar) anlamlarına 
geldiğini belirtmiştir. Bu konuya örnek olarak da İmruülkays’ın şu beytini şâhid﻿ 
getirmiştir:85

نُحََُاوِِلُُ مُُلْْكًًا أَوَْْ نَمَُُوتََ فَنَُعُْْذَرَََافَقَُلُْْتُُ لَهَُُ الَا تَبَْْكِِ عََيْْنُكََُ إِِنَّمَََا

Ona dedim ki: Gözünden yaş damlamasın. Biz ancak ölünceye dek bir 
saltanata erişmeye çabalıyoruz, bundan dolayı da mazur görülürüz.

Bu beyitte نَمَُُوت muzâri fiili gizli bir َْْأَن ile mansûb olmuştur.

Benzer şekilde muzâri fiilin evvelinde bulunan ََو harfi ile mansûb olmasına 
dair aşağıdaki beyitleri şâhid﻿ getirmiştir:86

عََارٌٌ عََلَيَْْكََ إِِذَاَ فَعََلَْْتََ عََظِِيمُُالَا تَنَْْهََ عََنْْ خُُلُقٍٍُ وََتَأَْتِِْيََ مِِثْلَْهَُُ

Yasaklama bir ahlakı benzerini yaptığın halde! Onu yaptığın zaman senin 
için büyük bir utançtır.

Bu beyitte تَأَْتِِْي muzâri fiili  ََو harfi ile mansûb olmuştur.

أَحَََبُُّ إِِلَيَََّ مِِنْْ لُبُْْسِِ الشُُّفُوُفِِلَلَُبُْْسُُ عََبَاَءََةٍٍ وََتَقَِِرََّ عََيْْنِِي

Gözümün huzur bulduğu bir aba giymek ince şeffaf elbiseler giymekten bana 
daha sevimlidir.

Bu beyitte de  ّّتَقَِِر fiili cevâzen gizli bir  َْْأَن ile nasb olmuştur.87

İsm-i fâilin şimdiki zaman veya gelecek zaman manasına kullanılması ile 
ilgili iki görüş olduğunu belirtmiştir. Bu görüşlerden en uygun olanının, ism-i 
fâilin tenvinlenip kendisinden sonra geleni nasb etmesi olduğunu ifade etmiştir. 
Bu hususla ilgili aşağıdaki şiiri şâhid﻿ olarak getirmiştir:88

وََالَا سََابِِقًاً شََيْْئًاً إِِذَاَ كََانََ جََائِِيَاَبَدََاَ لِِيََ أَ�نِِّي لَسَْْتُُ مُُدْْرِِكََ مََا مََضََى

85	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 186.
86	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 187.
87	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 187.
88	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 86.



Kenan Yeniceli  |  207

Anladım ki ne geçmiş olanı idrak edebilirim ne de gelecek olan bir şeyin 
önüne geçebilirim.

Şart fiili ile cevabı arasında şimdiki zaman anlamında bir gelecek zaman 
fiili yer aldığında, o fiilin merfû olacağını belirtmiş ve aşağıdaki şiiri buna delil 
olarak getirmiştir:89

تَجَِِدْْ خََيْْرََ نَاَرٍٍ عِِندَهَََا خََيْْرُُ مُُوقِِدِِمََتى تَتِأِهِِ تَعَْْشُُو إِِلى ضََوْْءِِ نَاَرِِهِِ

Ne zaman ateşinin ışığına gözün net görmeyerek gelsen; ateşinin en hayırlı 
ateş, ocağının da en hayırlı ocak olduğunu görürsün.

Bu beyitte görüldüğü üzere şart fiili أتت ile şartın cevabı olana تَجَِِد arasında, 
.fiili yer almış ve bu fiil de merfû olarak getirilmiştir تَعَْْشُُو

 vezinde gelen isimlerin dört farklı türü bulunduğunu belirtmiş ve bunların فَعََاَلِِ
hangi anlamlarda kullanıldığını açıklamıştır. Bu dört farklı kullanımdan birinin 
bu vezinde gelen  ِِنَزَََال nin ْْاِِنْْزِِل anlamında emir fiiili olarak kullanılmasıdır. Bu 
durumu aşağıdaki şiir ile istişhâd﻿ etmiştir:90

رّْْ�دِّعِِ أَنَْْتََ إِِذَاَ دُعُِِيَتَْْ نَزَََالِِ، وََلُّجَّ فِِي الذُعُْْرِِوََلَنَِِعْْمََ حََشْْوُُ ال

Savaş çağrısı yapıldığında ve korku ortalığı sardığında in, sen gerçekten 
zırhı dolduran ne müthiş bir yiğitsin!

فَعَِِيلٌٌ فَعَِِلٌٌ،  مِِفْْعَاَلٌٌ،  فَعََّاَلٌٌ،   vezninde gelen mübâlağalı ism-i fâillerin,91 ism-i فَعَُوُلٌٌ، 
fâil gibi amel ettiğini zikretmiş ve aşağıdaki beyti de bu duruma şâhid﻿ olarak 
getirmiştir:92

إِِذَاَ عََدِِمُُوا زََادًاً فَإَِنَِّكَََ عاقِِرُُضََرُُوبٌٌ بِِنَصَْْلِِ السََّيْْفِِ سُُوقََ سِِمََانِِهََا

Kılıcın keskin yeri ile devenin dolgun bacaklarına çokça vuran var. Sen de 
deveyi ayağından kesip yere düşürürsün yiyeceksiz kaldıklarında.

Bu beyitte ضََرُُوب kelimesi fiil gibi amel ederek  سُُوق kelimesini kendisine 
mefûl olarak almış ve nasb etmiştir.

89	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 213-214.
90	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 228.
91	 Recep Yartaşı - Muhammed Bahaeddin Yüksel, “Arap Dilinde İsm-i Fâil ve Kur’ân Bağlamında 

Manaya Etkisi”, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 32 (Aralık 
2018), 83-87.

92	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 92; bu beyit Sîbeveyhi’nin de istişhâdda bulunduğu şiirler arasındadır. 
Bk. Sîbeveyhi, el-Kitâb, 1/111.



208  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

ez-Zeccâcî﻿ katiplerin, benzer kelimeler arasında ayrım yapılabilmesi için 
metnin aslında bulunmayan bazı unsurları yazıya ekleyebildiği veya anlamda 
bir karışıklık doğurma endişesi taşımadıkları durumlarda da bazı harfleri veya 
unsurları metinden çıkartabildiklerini belirtmiştir. Bu durumda metinde kalan 
kısmın, hazfedilen kısma delil konumunda olduğunu belirtmiştir. Arapların 
da benzer şekilde sözden geriye kalan kısmın hazfedilen bölüme delalet ettiği 
takdirde, bazı kelimeleri kısaltma veya icâz maksadıyla hazfettiklerini belirtmiş 
ve bu duruma delil olarak aşağıdaki beyti zikretmiştir:93

فَسَََوْْفََ تُصََُادِِفُهُُُ أَيَْْنَمَََافَإَِنََِّ الْْمََنِِيَّةَََ مََنْْ يَخَْْشََهََا 

Ölüm, ondan korkan kimseye dahi rastladığı yerde ulaşacaktır.

Buradaki اينما kelimesi أينما هذب، وأينما كان yani nereye giderse gitsin, nerede 
olursa olsun anlamındadır.94

 kelimesinin Arapların kelâmında daima kesra üzere mebnî olduğunu أَمَْْسِِ 
belirttikten sonra Araplardan bu kelimeyi fetha üzere mebnî olarak da 
kullananların var olduğunu zikretmiş ve bununla ilgili aşağıdaki beyti şâhid﻿ 
getirmiştir:95

عََجََائِِزََ مِِثْلََْ السََّعَاَلِِي خََمْْسََالَقََدَْْ رََأَيَْْتُُ عََجََبًاً مُُذْْ أَمَْْسََا

Dünden beri şaşılacak şeyler gördüm. Beş yaşlı kadın, sanki hepsi birer 
gulyabani gibiydi.

Bir sayının kendi türünden bir isme izafetle marifelik kazanması istendiğinde 
tarif edatı olan elif-lâm’ın muzâfun ileyh üzerine dâhil edildiğini belirtmiştir. 
Bu durumdan başkasının ise câiz görülmediğini zikretmiştir. Konuyla ilgili 
aşağıdaki beyti şâhid﻿ getirmiştir:96

شَْْبَاَرِِمََا زََالََ مُُذْْ عََقَدََتَْْ يَدََاَهُُ إِِزََارََهُُ فَسَََمََا فَأََدَْْرََكََ خََمْْسََةََ ا�لْأَ

Temyiz yaşına erdiği günden beri hep yükseldi ve beş karış boya ulaştı.

Bu beyitte elif-lâm takısı muzâfun ileyh olan ِِشَْْبَاَر .kelimesine getirlmiştir ا�لْأَ

93	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel,274.
94	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel,274.
95	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 299.
96	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 129.



Kenan Yeniceli  |  209

 kelimesinin istifhâmiyye, haber, şart edatı ve nekra olmak üzere dört مََنْْ 
kullanımının olduğunu zikretmiştir. ْْمََن  kelimesinin nekra olup kendisinden 
sonra sıfat gelmesiyle ilgili aşağıdaki şiiri şâhid﻿ olarak getirmiştir:97

ِ مُُحََمََّدٍٍ إِِيَّاَنَاَ فكََفَىَ نَباَ فَضَْْلاًً عََلَىَ مََنْْ غََيْْرِِنَاَ حُُبُُّ النَّبَِِ�يِّ

Peygamber Muhammed’in yalnız bizi sevmesi, başkalarına karşı bize fazilet 
olarak yeter.

ez-Zeccâcî﻿ bu beyitte َعََلَىَ مََنْْ غََيْْرِِنَا  ifadesinin َعََلَىَ قَوَْْمٍٍ غََيْْرِِنَا  takdirinde olduğunu 
ifade etmiştir.

 nin isimlerin, fiillerin ve cümlelerin başına gelebildiğini söyleyerek حََتَّىَ
fiillerin evveline geldiğinde gizli bir َْْأَن ile nasb ettiğini kaydetmiştir. Cümlenin 
başında geldiğinde ise cümleyi etkilemediğini belirtmiş ve bunu aşağıdaki şu 
beyitle istişhâd﻿ etmiştir:98

كََأَنَََّ أَبََاَهََا نَهَْْشََلٌٌ أَوَْْ مُُجََاشِِعُُفَيََاَ عََجََبًاً حََتَّىَ كُُلَيَْْبٌٌ تَسَُُبُّنُِِي

Ne garip! Artık Kuleyb bile bana sövüyor, sanki babası Nehşel ya da Mücâşi’ 
imiş gibi!

Bu beyitte حتى kelimesi ibtidâiyye olarak kullanılmıştır. كُُلَيَْْبٌٌ تَسَُُبُّنُِِي ise mübteda 
ve haberden oluşmuş bir isim cümlesidir.

ez-Zeccâcî﻿’nin Kitâbü’l-Cümel﻿ adlı eserinde istişhâdda bulunulan diğer 
unsurlara göre şiirleri bu denli yoğun biçimde delil olarak kullanmasının ardında 
çeşitli amaçlar bulunmaktadır. O, öncelikle nahiv ve lügat konularında ortaya 
koyduğu bir hükmü sağlamlaştırmak yani dil kuralını belirgin ve tartışmasız hâle 
getirmek için şiirlerden yararlanmıştır. Ayrıca Arapların kullandığı kelimelerin 
anlam ve kökenlerini açıklarken de şiiri başlıca başvuru kaynağı olarak 
görmüştür. Nahiv âlimleri arasındaki görüş ayrılıklarını ele aldığında ise mezhebi 
bir bağlılık gütmeden, şiirlerden hareketle kendisine en isabetli görünen görüşü 
savunmuştur. Bunun yanı sıra, kimi zaman şâz rivayetleri değerlendirmek veya 
dil delilleri etrafındaki farklı görüşleri bir araya getirip mukayese etmek için 
de şiirlerden istifade etmiştir. Böylece ez-Zeccâcî şiiri, dilin kurucu unsurlarını 
ortaya koyan ilmî bir delil olarak kullanmıştır.99

97	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 323.
98	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 66.
99	 Sönmez, Zeccâcî ve el-Cümel’in Bazı Dil Hususiyetleri, 84.



210  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

2.1.1.4. Arap Meselleri ile İstişhâdı

Nesir türlerinden biri olan meseller﻿, yüksek bir edebî değere sahip olup eski 
dönemlere ait nesrin günümüze ulaşan en güvenilir örneklerini oluşturur. Arap 
edebiyatında mesellerin ortaya çıkışı, neredeyse şiirin doğuşuyla aynı döneme 
rastlar; zira câhiliye devrinden kalan şiirlerde çok sayıda mesel örneğine 
rastlanmaktadır. Meseller, bir toplumun yaşam biçimini, düşünce dünyasını ve 
toplumsal alışkanlıklarını dolaylı biçimde yansıtan sözlerdir. Aynı zamanda, 
ait oldukları dilin sahiplerinin ruh dünyasını, toplumsal yapısını ve karakter 
özelliklerini de yansıtan birer aynadır. Edebî türler arasında insanın duygu, 
bilinç ve inanç dünyasını en sahici biçimde dile getiren meseller ve özlü sözler, 
birdenbire ortaya çıkmış değildir. Aksine, çeşitli acı ve tatlı tecrübeler, tarihî 
olaylar, felaketler ve sevinçler bu sözlerin doğuşuna kaynaklık etmiş; zamanla 
süzülen hayat tecrübeleri sonucunda bu özlü ifadeler şekillenmiştir.100

ez-Zeccâcî﻿, Kitâbü’l-Cümel﻿ adlı eserinde dokuz konuda on tane meseli delil 
olarak getirmiştir. Bu meseller﻿ ve hangi konularda kullanıldığı ise şöyledir: 
Muzmar zamirin zahir isimden öne alınmasının caiz olup olmadığı bölümdeِفِي 
الْْحََكََم101ُُ  أَقَْْبِِلmeselini, nidâ konusunda 102ْْ بَيَْْتِِهِِ يُؤُْْتَىَ   meselini, istiğâse﻿ başlığı يَاَ هََنَاَهُُ 
altında 103ََوََيَاَ لِِلْْمُُسْْلِِمِِين ِ ��لَلَّهِ  كََادََ الْْعَرَُُوسُُ يَكَُُونُُ meselini, mukârebe fiilleri başlığı altında يَاَ 
يَطَِِيرُُ ile أَمَِِيرًًا104 النَّعََاَمُُ   mesellerini; kabile, boy, sûre ve beldeler başlığı altında كََادََ 
 مََنْْ ,meselini عََلَيَْْهِِ رََجُُالًا لَيَْْسََنِِيmeselini,  iğrâ başlığı altında  106  كََجََالِِبِِ التَّمَْْرِِ إِِلَىَ هََجََر105ََ
ile özel isimlerin hikâyesi başlığı altında 107ِِدَعَْْنا مِِنْْ تَمَْْرََتَاَن ve ًلَيَْْسََ بِِقُرََُشِِيًّا  mesellerini 
ve فَاَعِِل veznindeki isimlerin cem-i teksirleri başlığı altında  da108ِِالْْهََوََالِِك فِِي  هََالِِكٌٌ    
meselini delil olarak getirmiştir.  

Sonuç olarak ez-Zeccâcî﻿, Kitâbü’l-Cümel﻿’de Arap diliyle ilgili birçok nahiv 
ve sarf meselesini açıklarken şiiri temel bir dil delili olarak kullanmıştır. O, 
sadece dil bilgisi konularını açıklamakla yetinmemiş, bu kuralların Arapların 
tabii söyleyişine ve edebî mirasına dayandığını göstermek amacıyla şiirlerden 
istişhâd﻿ etmiştir. Bu çerçevede nidâ harflerinin farklı kullanım biçimleri, 
kânenin tam fiil olarak işlevi, ism-i fâilin zaman anlamı, temyîzin konumu ve 
görevleri, istiğâse﻿, terhîm﻿ kuralları ve ism-i mensûb türetme biçimleri gibi dil 

100	 Kenan Demirayak, Arap Edebiyat Tarihi – I (Kayseri: Fenomen Yayınları, 2019), 265.
101	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 119-120.
102	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 163.
103	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 167.
104	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 202.
105	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 226.
106	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 244.
107	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 331.
108	 ez-Zeccâcî, Kitâbü’l-Cümel, 376.



Kenan Yeniceli  |  211

bilgisi konularında şiirleri örnek göstermiştir. Her bir beyitteki dilsel yapı, onun 
teorik açıklamalarına somut bir zemin kazandırmıştır.

Özellikle ٌٌَعََبْْشََمِِيَّة (Abdü Şems kabilesinden) örneğinde görüldüğü üzere 
ez-Zeccâcî﻿, izâfet terkibindeki iki kelimenin unsurlarını birleştirerek tek bir 
ism-i mensûb oluşturma gibi istisnai ve karmaşık sarf durumlarını da şiirlerle 
temellendirmiştir. Bu yaklaşımıyla, hem dilin kurallarının şiirsel kullanımda 
nasıl vücut bulduğunu göstermiş hem de dil mantığı ile edebî zevki birleştiren 
bir metot ortaya koymuştur. ez-Zeccâcî’ye göre şiir, Arapların dil duyarlılığını 
yansıtan sahih ve güvenilir bir kaynak olduğundan, onun nahiv ve sarf meselelerini 
açıklamadaki en güçlü dayanak noktası olmuştur. Böylece o, şiiri yalnızca örnek 
değil, dil ilminin otoritesini teyit eden ilmî bir delil haline getirmiştir.

Sonuç

Bu çalışma, Ebü’l-Kâsım ez-Zeccâcî﻿’nin nahiv usûlündeki metodolojik 
konumunu ve özellikle semâ﻿ deliline yaklaşımını sistematik bir şekilde tahlil 
etmeyi hedeflemiştir. Yapılan incelemeler neticesinde ulaşılan temel sonuç, ez-
Zeccâcî’nin, kendisinden önceki dil ekollerinin katı sınırlarına hapsolmayan, 
aksine onların birikimini eleştirel bir süzgeçten geçirerek özgün ve dengeli bir 
yöntem geliştirmiş bir dil âlimi olduğudur. 

ez-Zeccâcî﻿’nin ilmî duruşunun en belirgin tezahürü, semâ﻿ delilini kullanımında 
ortaya çıkmaktadır. Onun semâ anlayışı, salt bir işitilen söz derlemesinin ötesine 
geçerek dille ilgili meşrûiyetin ve kuramsal doğrulanmanın bir aracı haline 
gelmiştir. Bu delilleri kullanırken kurduğu hiyerarşik yapı, onun dil felsefesini 
anlamak açısından kritik önem arz etmektedir. Bu hiyerarşide Kur’ân-ı Kerîm, 
tartışmasız şekilde en üst ve en merkezî konumu işgal eder. ez-Zeccâcî, Kur’ân’ı 
sadece dini bir metin olarak görmemiş onu Arap dilinin en saf, en fasih ve 
normatif yapısının nihâî temsilcisi olarak konumlandırmıştır. Kitâbü’l-Cümel﻿’de 
yüz otuz sekiz âyeti metodik bir şekilde dil kuralı istidlâlinde kullanması, bu 
merkezî rolün somut kanıtıdır.  

Hadisleri delil olarak kullanmaktaki temkinli tavrı ise, onun Basra﻿ ekolüne 
metodolojik yakınlığını göstermekle kalmaz, aynı zamanda dille ilgili delilin 
sıhhati konusundaki titizliğini de ortaya koyar. Rivayetlerin mana ile nakledilme 
ihtimalinin, lafzî yapıya odaklanan bir dil bilimi için doğurabileceği sakıncaların 
farkındadır. Bu nedenle hadisleri, Kur’ân’ın otoritesini gölgelemeyecek şekilde, 
oldukça sınırlı ve ihtiyatlı bir bağlamda kullanmıştır. Kitâbü’l-Cümel﻿’de sadece 
iki hadisle yetinmesi onun hadisleri bir dil malzemesi olarak görme konusundaki 
seçiciliğinin ve metodolojik sınırlarının çarpıcı bir göstergesidir.

Çalışmanın en kapsamlı kısmını oluşturan şiir ile istişhâd﻿, ez-Zeccâcî﻿’nin 
metodolojisinin canlı ve pratik yönünü temsil eder. Ona göre şiir, Kur’ân’dan 



212  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

sonra gelen en önemli ikincil delildir. Câhiliye döneminden kendi zamanına 
kadar uzanan geniş bir şair yelpazesinden 160’tan fazla beyiti, nahiv ve sarf 
kaidelerini temellendirmek, örneklendirmek ve tartışmalı konularda tercihini 
desteklemek için kullanması, onun şiire sadece edebî değil, aynı zamanda 
filolojik bir veri tabanı olarak baktığını göstermektedir. Birtakım karmaşık dil 
olgularını şiirler üzerinden açıklaması, teorik kural ile pratik kullanım arasında 
sağlam bir köprü kurduğunun delilidir. 

Coğrafî ve tarihî sınırlamalara verdiği önem de ez-Zeccâcî﻿’nin dil konularını 
temellendirmede saflık arayışının bir göstergesidir. Onun şiirle istişhâdında, 
dil âlimlerince fasih kabul edilen Kureyş﻿, Kays﻿, Temîm﻿ ve Esed gibi belirli 
kabilelerin ve belirli bir zaman diliminin (özellikle hicrî II. asrın ortalarına kadar) 
öncelikli kaynak olması, semâyı her duyulan sözden ayıran seçici ve bilinçli bir 
metodolojiye işaret eder. 



Kenan Yeniceli  |  213

Kaynakça

‘Alvân,Abdülcebbâr. eş-Şevâhid ve’l-istişhâd fî’n-nahv. Bağdat: Matbaatu’z-Zehrâ, 
1976.

el-Âlûsî, Ebû’l-Meâlî Cemâlüddîn Mahmûd Şükrî b. Abdillâh b. Mahmûd. İthâ-
fu’l-emcâd fî mâ yasıhhu bihi’l-istişhâd. thk. Adnan Abdurrahman ed-Devrî. 
Bağdat: Matbaatu’l-İrşâd, 1982.

Arslan, Kıyasettin. “Nahiv Kurallarının Tespitinde Kullanılan Kaynaklar”. Turkish 
Academic Research Review Dergisi 1/1 (2005), 61–79.

el-Bağdâdî, Abdulkâdir. Hizânetü’l-edeb ve Lübbü lübâbi lisâni’l-‘Arab. thk. Ab-
dusselam Muhammed Harun. Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1979.

Benli, Ali. Ebû İshâk eş-Şâtıbî’de Nahiv Usulü. İstanbul: Marmara Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi, 2013.

Cebel, Muhammed Hasan. el-İhticâcu bi’ş-Şi‘r fi’l-luğa: el-vâkı‘u ve delâletuhû. 
Kahire: Dâru’l-Fikri’l-‘Arabî, 1986.

el-Cumahî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Sellâm. Tabakâtu fuhûli’ş-şu‘arâ. thk. 
Mahmûd Muhammed Şâkir. Cidde: Dâru’l-Medenî, ts.

Çınar, Sara. Arap Dili Gramer Metodolojisi (IV/X. Yüzyıl. Erzurum: Atatürk Üniver-
sitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023.

Demirayak, Kenan. Arap Edebiyat Tarihi – I. Kayseri: Fenomen Yayınları, 2019.
el-Enbârî, Ebü’l-Berekât Kemâlüddîn. el-İğrâb fî cedeli’l-i‘râb ve Luma‘i’l-edille fî 

usûli’n-nahv. thk. Saîd el-Efgânî. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1957.
el-Enbârî, Ebü’l-Berekât Kemâlüddîn. Nüzhetü’l-elibbâi fi tabakâti’l-üdebâ. thk. 

Muhammed Ebû’l-Fadl İbrâhîm. Kahire: Dâru’l-Fikr, 1998.
Gür, Ahmet. Belâgat Yolunda Bir Rehber: el-Meselü’s-sâir. Ankara: Sonçağ Yayın-

cılık, 2024.
el-Hadîsî, Hatice. eş-Şâhid ve usûlü’n-nahv. Kuveyt: Matbaatu Câmiati Kuveyt, 

1974.
Hassânîn, ‘Afâf.  fî Edilleti’n-nahv. Kahire: Mektebetü’l-Akâdemiyye, 1996.
‘Îd, Muhammed. el-İstişhâd ve’l-ihticâc bi’l-luga. Kahire: Âlemu’l-Kütüb, 1988.
İbn Cinnî, Ebü’l-Feth Osmân. el-Ḥasâis. thk. Muḥammed Ali en-Neccâr. Beyrut: 

Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, ts.
İbn Cinnî, Ebü’l-Feth Osmân. el-Muhteseb fî tebyîni vucûhi şevâzzi’l-kırââti ve’l-î-

dâhi anhâ. thk. Abdulkadir Ata. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1998.
İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdullah. Evdâhu’l-mesâlik ilâ Elfiyyeti 

İbn Mâlik. thk. Berakât Yusuf Hebûd. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2000.
İbn Hallikân, Ebü’l-Abbâs Şemsuddîn Ahmed. Vefeyâtu’l-a‘yân ve enbâu eb-

nâi’z-zamân. thk. İhsân Abbâs. Beyrut: Dâru Sâdır, 1970.
İbn Reşîk el-Kayrevânî, Ebû Alî el-Hasan el-Ezdî. el-ʿUmde fî mehâsini’ş-şiʿr ve 

âdâbihi. thk. Muhammed Muhyîddîn ʿAbdulhamîd. b.y.: Dâru’l-Cîl, 1981.



214  |  ez-Zeccâcî’nin Nahiv Metodolojisinde Semâ Delili

el-Kazvînî, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ b. Muhammed er-Râzî. 
es-Sâhibî fî fıkhi’l-luga. thk. Ahmed Sakr. Kahire: Mektebetü Îsâ el-Bânî, ts.

Kılıç, Yakup. “Arap Dilinde Kasem-Te’kit Anlam-Dilbilgisi Etkileşiminin Ayetler 
Özelinde Bir Analizi”, Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
10/2 (Aralık 2024), 349-376.

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî, es-Sünen. thk. Şuayb 
el-Arnaût. Lübnan: Dâru’r-Risâleti’l-Âlemiyye, 2009.

el-Mubârek, Mâzin. ez-Zeccâcî: Hayâtuhu ve âsâruhu ve mezhebühü’n-nahvî. Şam: 
Dâru’l-Fikr, 1960.

Nahle, Muhammed Ahmed. Usûlu’n-nahvi’l-‘Arabiyye. Beyrut: Dâru’l-‘Ulûmi’l-A-
rabiyye, 1987.

Öral, Celal. İbn Hişâm’ın Muğni’l-Lebîb Adlı Eseri Bağlamında Arap Dilinde Şiirle 
İstişhâd. Ankara: İlahiyat Yayınları, 2024.

Özbalıkçı, Mehmet Reşit. Kur’ân ve Hadisin Arap Gramerindeki Rolü. İstanbul: 
Yeni Akademi Yayınları, 2006.

Parlak, Cengiz. “ez-Zeccâci ve Arap Dilindeki Yeri”. İslami Araştırmalar Dergisi 7 
(2020), 71-100.

er-Râfiʿî, Mustafa Sâdık. Târîhu Âdâbi’l-ʿArab. Müessetü Hindâvî, 2013.
Sönmez, Ramazan. Zeccâcî ve el-Cümel’in Bazı Dil Hususiyetleri. Konya: Selçuk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2000.
Sîbeveyhi, Ebû Bişr Amr b. Osmân b. Kanber. el-Kitâb. thk. Abdusslâm Muhammed 

Harun. Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1988.
es-Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr. Bugyetü’l-vuât fî 

abakâti’l-luğaviyyîn ve’n-nuhât. thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhîm. Bey-
rut: Dâru’l-Fikr, 1979.

es-Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr. el-İktirâh fî ‘ılmi usû-
li’n-nahv. thk. Mahmud Süleyman Yâkût. Mısır: Dâru’l-Ma‘rifeti’l-Câmi‘iy-
ye, 2006.

es-Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr. el-Müzhir fî ʿ ulûmi’l-lu-
ğa ve envâʿihâ. thk. Fuâd Alî Mansûr. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 
1998.

Şabân, Hâlid Saîd Muhammed. Usûlü’n-nahv ‘ınde İbni Mâlik. Kahire: Mektebe-
tü’l-Âdâb, 2009.

eş-Şâtıbî, Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî. Makâsidu’ş-şâfiye fî 
şerhi hulâsati’l-kâfiye. thk. Abdurrahman b. Süleyman vd. Mekke: Câmiatu 
Ümmi’l-Kurâ, 2008.

Turan, Abdulbaki. “İbn Mâlik et-Tâî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 
20/169-171. İstanbul: TDV Yayınları, 1999.

Yartaşı, Recep. Mu‘tezile ve Belâgat (IV. ve V. Asır). ed. Hüseyin Arslan. İstanbul: 
İFAV, 2024.



Kenan Yeniceli  |  215

Yartaşı, Recep - Yüksel, Muhammed Bahaeddin. “Arap Dilinde İsm-i Fâil ve Kur’ân 
Bağlamında Manaya Etkisi”. Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İla-
hiyat Fakültesi Dergisi 32 (Aralık 2018), 77-111.

Yıldız, Musa. “Ebü’l-Kâsım ez-Zeccâcî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedi-
si. 44/175-176. İstanbul: TDV Yayınları, 2013.

ez-Zeccâcî, Ebû’l-Kâsım Abdurrahmân b. İshâk en-Nihâvendî. Kitâbu’l-Cümel fî’n-
nahv. thk. Ali Tevfîk el-Hamad. Ürdün: Dâru’l-Emel, 1984.

ez-Zeccâcî, Ebû’l-Kâsım Abdurrahmân b. İshâk en-Nihâvendî. el-Îzâh fî ʿıle-
li’n-nahv. thk. Mâzin Mübârek. Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 1986.





217

Bölüm 9

İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde 
Metodolojik Yaklaşımı 

Ceyhun Ünlüer1

Özet

Bu çalışma, IV. (X.) yüzyıl Arap dilcilerinden İbn Cinnî’nin (ö. 392/1002) dil 
anlayışını ve Arap gramerine getirdiği metodolojik yaklaşımları incelemektedir. 
Araştırma, onun el-Ḫaṣâiṣ ve Sırru ṣınâ‘ati’l-iʿrâb adlı eserleri üzerinden 
yürütülmüş; dilin yapısal, mantıksal ve felsefî boyutları arasındaki ilişki ortaya 
konulmuştur. İbn Cinnî, dili yalnızca bir kurallar bütünü olarak değil, akıl, doğa 
ve toplumun ortak ürünü olan canlı bir sistem olarak görür. Çalışmada, onun 
“semâ” (işitmeye dayalı aktarım), “kıyas” (analojik çıkarım), “ta‘lîl” (gramatik 
gerekçelendirme), “iştikak” (türetim) ve “ses teorisi” gibi temel kavramlara 
yaklaşımı metodolojik açıdan değerlendirilmiştir. İbn Cinnî, Basra ekolünün 
akılcı tutumu ile Kûfe ekolünün sezgisel yöntemlerini sentezleyerek, Arap 
dilciliğinde yeni bir epistemolojik çerçeve oluşturmuştur. Ayrıca “nahiv–iʿrâb 
ayrımı” konusundaki görüşleriyle dilin biçimsel yönüyle anlam ilişkisini açıklığa 
kavuşturmuş; “maktâ” kavramıyla modern hece anlayışına öncülük etmiştir. 
Çalışma, onun metodolojisinin yalnızca gramer bilimi için değil, aynı zamanda 
İslam düşünce tarihinde eleştirel akıl yürütme geleneği açısından da büyük önem 
taşıdığını göstermektedir. Sonuç olarak İbn Cinnî’nin yaklaşımı, dilin yapısını 
anlamada ampirik gözlem, mantıksal analiz ve estetik duyarlılığın bir araya geldiği 
bütüncül bir yöntem sunmaktadır. Bu özellikleriyle, modern dilbilimin kavramsal 
temellerine erken dönemde katkı sağlamış bir düşünür olarak değerlendirilebilir.

Giriş

Arap dilbiliminin klasik döneminde dilin yapısı, işleyişi ve kökeni üzerine 
yürütülen tartışmalar, dilin sadece bir iletişim aracı değil, aynı zamanda zihinsel 
ve kültürel bir olgu olarak ele alındığını göstermektedir. Bu tartışmaların 
merkezinde yer alan isimlerden biri de, IV. (X.) yüzyılın önde gelen dilcilerinden 
İbn Cinnî’dir (ö. 392/1002). Onun çalışmaları, Arap dilinin doğasına ilişkin 

1	 Dr. Öğr. Üyesi, Hitit Üniversitesi, Yabancı Diller Yüksekokulu, e-posta: ceyhununluer@hitit.edu.tr, 
ORCID ID: 0000-0002-1308-5790, 

???



218  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

felsefî sorularla gramerin kuramsal temellerini birleştirmesi bakımından 
benzersiz bir konuma sahiptir.

İbn Cinnî, dil olgusunu yalnızca kurallar bütünü olarak değil, aklî, estetik 
ve toplumsal boyutlarıyla da değerlendirmiştir. Özellikle el-Ḫaṣâiṣ ve Sırru 
sınâ‘ati’l-i‘râb adlı eserlerinde ortaya koyduğu görüşler, Arap dil düşüncesinin 
teorik yönünü derinleştirmiş, nahiv ilmini salt aktarımdan çıkararak bir 
analitik disiplin hâline getirmiştir. Onun yaklaşımı, dilin mantıksal yapısını 
çözümlemeyi, ses–anlam ilişkisini açıklamayı ve kuralların ardındaki nedenleri 
(illet) araştırmayı esas alır.

İbn Cinnî’nin metodolojisi, yalnızca dilsel incelemelerde değil, düşünce 
tarihi açısından da dikkate değerdir. Çünkü o, dilin kökeni, işitmeye dayalı 
aktarımı (semâ), kıyas ve ta’lîl gibi kavramları felsefî bir tutarlılık içinde ele 
almış; böylece Arap dilciliğinde eleştirel ve çok katmanlı bir düşünme biçiminin 
öncüsü olmuştur. Onun bu yaklaşımı, Basra ekolünün sistematik yönünü Kûfe 
ekolünün sezgisel yöntemleriyle uzlaştıran bir sentez niteliğindedir.

Bu çalışma, İbn Cinnî’nin Arapça gramer anlayışını metodolojik bir 
perspektiften ele almakta; onun dilin doğası, işleyişi ve anlam sistemine ilişkin 
görüşlerini “semâ”, “kıyas”, “ta‘lîl”, “nahiv-iʿrâb ilişkisi”, “iştikâk” ve “ses 
teorisi” başlıkları altında incelemektedir. Böylece İbn Cinnî’nin dil bilimi 
tarihindeki yerini, yöntemsel özgünlüğünü ve modern dilbilim anlayışına uzanan 
etkilerini ortaya koymak amaçlanmaktadır.

1. İbn Cinnî’nin Hayatı ve Entelektüel Gelişimi

İbn Cinnî’nin tam adı Ebu’l-Feth Osmân b. Cinnî el-Mevsılî el-Bağdâdî’dir.2 
Rum asıllı bir aileden gelen İbn Cinnî’nin “Cinnî” lakabı, babasının Yunanca’da 
“soylu” anlamına gelen “Gennaios” adından türetilmiştir.3 932 veya 934 
yılında Musul’da dünyaya gelen İbn Cinnî, ilk eğitimini Musul’da almıştır. 
Ancak onun entelektüel kimliğini şekillendiren ve metodolojisinin temelini atan 
en önemli dönüm noktası, hocası Ebû Ali el-Fârisî (ö. 377/987) ile olan kırk 
yıllık ilişkisidir.4

Rivayetlere göre, Musul’da ders verdiği bir sırada, ünlü nahiv âlimi Ebû Ali 
el-Fârisî tesadüfen İbn Cinnî’nin ders halkasını ziyaret etmiş ve ecvef fiillerle 
ilgili bir soru yöneltmiştir. Bu soruya cevap veremeyen İbn Cinnî, kendi dil ve 
morfoloji bilgisiyle ilgili bir eksikliği fark etmiş, bu olayı bir entelektüel katalizör 

2	 Ebu’l-Fidâ İsmail ed-Dımeşkî İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, thk. Hâmid Ahmed et-Tâhir 
(Kahire: Dâru’l-Fecr li’t-Turâs, 1998), 11/360.

3	 Bk. Mehmet Yavuz, “İbn Cinnî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV 
Yayınları, 1999), 19/397-400.

4	 Bk. Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemu’l-udebâ (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-‘Arabî, ts.), 12/91.



Ceyhun Ünlüer  |  219

olarak görmüştür. Bunun üzerine ders halkasını terk e derek, o dönem Bağdat’a 
gitmekte olan hocasının peşinden Sâmîriye’ye kadar gitmiş ve yaklaşık kırk yıl 
boyunca ondan ders almıştır. Bu uzun süreli talebe-hoca ilişkisi, İbn Cinnî’nin 
sadece bilgi birikimini artırmasını sağlamakla kalmamış, aynı zamanda hocasının 
eleştirel düşünme, zor meseleleri derinlemesine analiz etme ve çözümleme 
üslubunu da benimsemesine yol açmıştır.5 Nitekim İbn Cinnî’nin en meşhur 
eseri olan el-Hasâis’te hocası Ebû Ali el-Fârisî’nin görüşlerini sıklıkla ön plana 
çıkarması, tartışması ve bunlara kendi görüşlerini eklemesi bu ilişkinin bir 
yansımasıdır. 

İbn Cinnî’nin Arap dili çalışmalarındaki edebî boyut ise, devrinin en büyük 
şairi olarak kabul edilen Ebü’t-Tayyib el-Mütenebbî (ö. 354/965) ile kurduğu 
yakın dostluk sayesinde daha da belirgin hâle gelir. Aralarındaki ilişki, sıradan 
bir hayranlıktan ziyade, karşılıklı saygıya dayanan gerçek bir ilmî ortaklık 
niteliği taşımıştır.6 

Hayatının büyük bölümünü ilim halkalarında ve yoğun bir entelektüel 
etkileşim ortamında geçiren İbn Cinnî, sonunda Bağdat’a yerleşmiş ve 1002 
yılında burada vefat etmiştir. Vefatının ardından, kendisine ilmî kimliğini 
kazandıran hocası Ebû Ali el-Fârisî’nin yakınına defnedilerek, hayatında olduğu 
gibi ölümünde de hocasına yakın bir konumda yer almıştır.7 

2. Dilin Kökenine Dair Teoriler ve İbn Cinnî’nin Yaklaşımı

İbn Cinnî, Arap dilbilimi tarihinde dilin kökeni teorilerini kapsamlı bir 
şekilde inceleyen ilk dilcilerdendir. Bu yaklaşım, onun metodolojisinin sadece 
gramer kurallarını değil, aynı zamanda dilin varoluşsal ve felsefi temellerini 
sorgulayan bir yapıda olduğunu gösterir. O, dilin ortaya çıkışına dair üç temel 
tezi ele almıştır: ilahi ilham (tevkîfî), uzlaşı (vaz′î) ve doğalcı (ses) teori.8 

İbn Cinnî, bu teorilerden birini kesin bir şekilde tercih etmemiştir. O, her 
bir görüşü kendi bağlamında güçlü ve makul bularak değerlendirmiştir. İlahi 
ilham görüşünü kendi içinde güçlü bulurken, dilin uzlaşı sonucu oluştuğuna dair 
örnekler vermiş ve bu görüşü gerekçelendirirken Fârâbî’nin dil felsefesinden 
faydalandığı düşünülmektedir.9 En dikkat çekici olan ise, dilin ilahi ilhamla 

5	 Mehmet Yavuz, İbn Cinnî Hayatı ve Arap Gramerindeki Yeri (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1996), 43.

6	 Mehmet Yavuz, İbn Cinnî Hayatı ve Arap Gramerindeki Yeri, 51.
7	 Bk. Ebu Abdullah Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî, el-ʿİber fî ḫaberi men gaber (Beyrut: Dâru’l-

Kutubi’l-‘İlmiyye, ts.), 2/183.
8	 Ebu’l-Feth Osman İbn Cinnî, el-Hasâis, thk. Muhammed Ali en-Neccâr (Kahire: Dâru’l-Kutubi’l-

Mısriyye, ts.), 1/40-47.
9	 Bk. Tahsin Yurttaş, “İbn Cinnî’nin Dillerin Kökeni ve Ortaya Çıkışı Hakkındaki Görüşleri”, 

Trabzon İlahiyat Dergisi 9/1 (Bahar 2022), 347.



220  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

ortaya çıktığına delil olarak gösterilen Bakara Suresi 31. ayetindeki “Allah 
Âdem’e bütün isimleri öğretti” ifadesinin, uzlaşı görüşünü destekleyecek 
şekilde yorumlanabileceğini belirtmesidir.10 Bu ifade, onun aktarılan görüşleri 
salt nakletmekle yetinmediğini; aksine, kutsal metinleri yorumlarken dahi 
akılcı ve eleştirel bir bakış açısı benimsediğini ortaya koymaktadır. Son olarak, 
dilin kökeninin doğadaki seslerin taklidine dayandığına dair doğalcı tezi de 
nakletmiştir. Bu görüş, çağdaş dilbilimdeki ses-yansıma teorileriyle paralellikler 
içermesi bakımından onun ne denli ileri görüşlü bir âlim olduğunun bir 
göstergesidir. İbn Cinnî’nin bu üç teori arasında kesin bir tercih yapmayışı, onun 
temel metodolojik duruşunu yansıtır: dildeki olguların ardındaki “nedenleri” 
aramak, kesin ve tek bir “çözüm” sunmaktan daha önemlidir.

Aşağıdaki tablo, İbn Cinnî’nin dilin kökenine dair yaklaşımlarının bir özetini 
sunmaktadır:

Teori Adı İbn Cinnî’nin Yaklaşımı

Tevkîfî (İlahi İlham) Kendi içinde güçlü bulur ancak bu görüşe delil olarak sunulan 
ayetin farklı yorumlanabileceğini belirtir.

Vaz’î (Uzlaşı) Dilin bir uzlaşı sonucu oluştuğuna dair örnekler verir ve 
Fârâbî’den etkilendiği düşünülür.

Doğalcı (Ses) Dilin kökeninin işitilen sesler ve bu seslerin taklidiyle seçilen 
lafızlar olduğuna dair görüşü nakleder.

3. İşitmeye Dayalı Aktarım (Semâ) ve Dilin Sosyal Boyutu

İbn Cinnî’ye göre dil, bireysel bir edinim değil, sosyal etkileşim yoluyla 
kazanılır ve gelişir; özellikle işitme (semâ) aracılığıyla toplum içindeki iletişim 
belirleyicidir. Arapların komşuluk ilişkileri, karşılaşmaları ve ziyaretleri, 
dillerinin birbirine geçişinde etkili olur. Bu durumu İbn Cinnî, “Onlar 
komşulukları, karşılaşmaları ve birbirlerini ziyaret etmeleri sebebiyle sanki aynı 
evde yaşayan bir topluluk gibidirler; her biri arkadaşını gözlemler ve onun diline 
özen gösterir”11 sözleriyle açıklar. Bu yaklaşım, dilin sosyal bağlam içinde 
öğrenildiğini ve toplumsal etkileşimin dilsel yetinin gelişiminde merkezi bir rol 
oynadığını göstermektedir.

İbn Cinnî, dilin sahih biçimde aktarılabilmesi için mutlaka fasih—yani 
bozulmamış ve güvenilir—Arapçanın esas alınması gerektiğini özellikle 
vurgular. Ona göre bir Arap’ın dili başka bir lehçenin veya yabancı bir dilin 
etkisine girdiğinde, bu kişiden dil malzemesi alınmasının ölçütü, dilinin hangi 
safhaya geçtiğine bakılarak belirlenmelidir. Bu durumu şöyle açıklar:

10	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/40-41.
11	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/16.



Ceyhun Ünlüer  |  221

“Bil ki bu tür durumlarda dikkat edilmesi gereken husus, dilinin geçtiği hâle 
bakmaktır. Eğer kişi fasih bir dilden, yine fasih olan başka bir dile geçmişse, o 
takdirde geçtiği dilden örnek alınabilir. Ancak geçtiği dil bozulmuşsa, ondan 
alınmaz; ilk dili esas alınır. Sanki kişi hiç o dilden ayrılmamış gibidir.”12

Bu yaklaşım, İbn Cinnî’nin dil verisi toplarken ne kadar titiz davrandığını 
açıkça gösterir. Ona göre dilin güvenilir biçimde incelenebilmesi, ancak sahih, 
fasih ve sağlam kaynaklara dayanmakla mümkündür.

İbn Cinnî, özellikle bedevilerden dil örnekleri toplarken büyük bir dikkat 
göstermiştir. Onların dilini sınamış, kelime formlarını sorgulamış ve hangi 
biçimlerin fasih kabul edildiğini doğrudan gözlemlemiştir.

Nitekim Ebu Abdullah eş-Şecerî ile arasında geçen şu diyalog, onun yöntemi 
açısından dikkate değerdir:

“Ona ‘دكان’ kelimesinin çoğulunu sordum. ‘دكاكين’ dedi.

.dedi ’سراحين‘ .kelimesinin çoğulu nedir?’ dedim ’(kurt) سحران‘

.dedi ’قَرَاطين‘ .kelimesinin çoğulu nedir?’ dedim ’(küpe gibi bir şey) قطََران‘

‘Peki, عثمان?’ dedim. ‘عثْمْـانُوُن’ dedi.

Bunun üzerine ‘Neden عثامين demedin?’ dedim.

Bana: ‘Ne o, عثامين mi dedin! Hiç insanın kendi dilinden olmayan bir şekilde 
konuştuğunu gördün mü? Vallahi ben asla öyle söylemem!’ diye karşılık verdi.”13

İbn Cinnî’ye göre Arap dilinde semâ (işitilen örnek), kıyas (akıl yürütme 
yoluyla türetim) karşısında önceliklidir. Dilde esas olan, Araplardan duyulan 
şekildir; kıyasa aykırı olsa dahi bu şekil kabul edilmelidir. Bu görüşünü el-
Haṣâiṣ adlı eserinde özel bir başlık altında ele almış ve delil olarak şu Kur’an 
ayetini zikretmiştir:

 Şeytan onları hâkimiyeti altına aldı.”14“ ”اِِسْْتَحَْْوََذََ عََلَيَْْهِِمُُ اليّْْشَّطََانُُ“

İbn Cinnî, bu kelimenin kıyasa uygun olmamasına rağmen, Arapların dilinde 
yer aldığı için doğru kabul edilmesi gerektiğini belirtir ve şu açıklamayı yapar:

“Çünkü sen onların diliyle konuşuyorsun; bu sebeple onların örnekleri esas 
alınır, bunların dışına çıkılarak kıyas yapılmaz.”15

Aynı konuyu başka bir yerde şu şekilde ifade eder:

12	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/12.
13	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/242.
14	 Mücâdele suresi, 58/19.
15	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/117.



222  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

“Bil ki, bir kelime kullanımda yaygın hale gelmiş fakat kıyasa aykırı 
düşmüşse, o zaman işitilen şekline uyulması gerekir. Ancak bu, kendisi üzerine 
kıyas yapılacak bir asıl hâline getirilmez. Görmüyor musun, ‘استحوذ’ ve ‘استصوب’ 
fiillerini duyduğunda onları olduğu gibi söylersin; fakat bu duyulan şekli onların 
dışındaki kelimelere uygulamazsın.”16

İbn Cinnî’ye göre Arap lehçeleri arasında en fasih ve en güçlü olan lehçe 
Hicaz lehçesidir. Bunun nedeni, Hicaz Arapçasının hem Kur’an’ın dili olması 
hem de şiir ve nesir alanında en yaygın şekilde kullanılmasıdır. Dolayısıyla dil 
araştırmalarında Hicaz lehçesi, fasihliğin ölçütü olarak kabul edilmelidir.17

İbn Cinnî’nin “semâ” anlayışı, Arap dilinin doğrudan kaynağına yönelen 
bir dil felsefesini yansıtır. Ona göre dil, bireylerin toplumsal etkileşim yoluyla 
işiterek öğrendikleri ve aktardıkları canlı bir sistemdir. Bu nedenle kıyas, semâın 
önüne geçmemeli; dilin ölçüsü, yaşayan ve işitilen örnekler olmalıdır. 

4. Arap Dilinde Kıyasın Kavramsal Çerçevesi ve Unsurları

“Kıyas” kelimesi, قاس – يقيس fiilinden türemiş olup “ölçmek, takdir etmek, bir 
şeyi örneğine göre değerlendirmek” anlamlarına gelir. “قايتس بين شيئين” ifadesi, 
“iki şey arasında karşılaştırma yaptım” demektir. Bu yönüyle kıyas, dilde bir 
unsurun başka bir unsurla benzerlik veya ölçü bakımından ilişkilendirilmesini 
ifade eder.18

Cürcânî, kıyası “ölçme ve eşitleme” olarak tanımlar. Ona göre “kıyas, bir 
şeyi benzerine döndürmek, onunla karşılaştırmak” anlamını taşır. Cürcânî, 
fıkıh terminolojisinde kıyası şöyle açıklar: “Kıyas, nassta belirtilen bir hükmün 
gerekçesini çıkararak aynı gerekçeye sahip başka bir meseleye uygulamaktır. 
Bu yönüyle asıl (örnek alınan) ile fer’ (ona kıyaslanan) hükümde birleştirilmiş 
olur.”19

4.1. Kıyasın Unsurları

Arap dilinde kıyas dört temel unsurdan oluşur:

16	 İbn Cinnî, el-Hasais, 1/99.
17	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/125.
18	 Ebu’l-Fazl Muhammed b. Mukerrem b. Ali el-Ensârî İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, “سيق “ Md., 

Beyrut: Dâru İhyâu’t-Turâsi’l-Arabî, 1995, 11/370.
19	 Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed Seyyid Şerîf el-Cürcânî, et-Ta‘rîfât, thk. İbrahim el-Ebyârî, Beyrut: 

Dâru’l-Kitâbi’l-‘Arabî, 1405, 230.



Ceyhun Ünlüer  |  223

A. Asıl (المقيس عليه)

Asıl, kıyasın dayandığı ve hükmü bilinen örnektir. Kıyas yapılacak asılın şâz 
(kural dışı) bir kelime olmaması gerekir. “استصوب“ ,”استحوذ” ve “استنوق” gibi 
alışılmış dil yapısına uymayan kelimeler üzerine kıyas yapılmaz.20

Örneklerin sayıca fazla olması zorunlu değildir; kuralı doğrulayan az sayıda 
örnek de yeterli kabul edilir. Ancak, örnekler ne kadar çok olursa olsun, eğer 
kıyasla uyuşmuyorsa geçerli sayılmaz. İlk duruma örnek: شََنْْئي kelimesinin شََنوءََة 
nisbeti. Dilciler buradan hareketle قُتُوبة kelimesine رُُكوبة ,قُتَُبَي kelimesine رُُكََبِِي  
ve حََلوبة kelimesine حََلَبَِِي nisbetini kıyas yoluyla oluşturmuşlardır. Böylece فَعَولة 
veznini, yalnızca bu tek kelimeye dayanarak فَعَيلة veznine ölçü kabul etmişlerdir. 
Çünkü her iki vezin de üç harflidir; üçüncü harfi lîn harfidir ve her ikisi de 
dişilik tâ’sı ile biter. Bu nedenle شََنوءة’nın vavı, حََفينة kelimesindeki yâ gibi kabul 
edilmiş ve nisbet yapılırken aynı şekilde muamele edilmiştir.

İkinci duruma örnek ise şudur: قُرُيش ,ثَقَيف ve سُُليم kelimelerinden nisbet 
yapılırken سُُلَمَي ,قُرََُشي ,ثَقََفَي denir. Her ne kadar bu örnekler “شنئي”den daha çok 
sayıdaysa da, Sîbeveyh’e (ö. 180/796) göre kıyas bakımından zayıftır. Bu yüzden 
deme hakkın yoktur.21 سََعْْدي kelimesi için سََعيد

B. Fer‘ (المقيس)

Fer‘, hükmü bilinmeyen ve Arap dilinde yerleşik örneklerden hareketle 
açıklanan kelimedir. İbn Cinnî, bu konuda şu ifadeyi kullanır:

“Arap lehçelerinden herhangi birinin ölçüsüne göre konuşan kimse isabet 
etmiş olur; hata etmiş sayılmaz.”22

C. İllet veya Ortak Unsur (العلة الجامعة)

İllet, asıl ile fer’i birbirine bağlayan benzerlik unsurudur. Nahiv âlimleri, 
fer’in asıl hükmünü almasına neden olan bu benzerliği “illet” olarak adlandırırlar.

İllet ikiye ayrılır:

1. Dilsel illet: Arapların konuşmalarında sürekli kullanılan, dilin genel 
kurallarıyla uyumlu olan sebeptir.

2. Anlamsal illet: Arapların kelimelerinde gözetilen hikmeti, anlam 
bütünlüğünü ve ifade maksatlarını ortaya koyan sebeptir.

Birinci tür illet, dilciler arasında daha yaygın ve işlevsel olup kıyasta en çok 
başvurulan türdür.

20	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/99.
21	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/115.
22	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/12.



224  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

D. Hüküm (الحكم)

Bu, fer‘in (türevin) asıldan kazandığı hükümdür. Bununla ilgili iki mesele 
vardır:

1. Araplardan nakille sabit olan (aslında semâ ile sabit olması gereken) 
bir hükme kıyas yapmanın caiz olup olmadığı.

2. Hükmü hakkında ihtilaf bulunan bir asla kıyas yapmanın caiz olup 
olmadığı.

Buna örnek olarak şunu verirler: “إلا” edatının, “أستثني” (istisna ediyorum) 
fiilinin yerine geçtiği ve bu yüzden onun ameliyle amel ettiği söylenmiştir. Bu 
ise “يا” nida harfine kıyas edilerek açıklanır. Çünkü “يا” harfinin amel edip 
etmediği konusunda görüş ayrılığı vardır.23

İbn Cinnî, Arap dilinde kıyası iki ana kategoride ele alır: anlamsal (manevî) 
ve lafzî (sözel) kıyas. Ona göre kıyasın en güçlü ve kapsamlı türü manevi olandır. 
Bu görüşünü “gayr-i munsarif” kelimelerdeki nedenlerle temellendirir; zira bu 
nedenlerden biri lafzî, sekizi ise manevîdir.24

4.2. Kıyas Türleri ve İşlevi

İbn Cinnî, kıyasın dört temel türünü belirler:

1. Fer’in asla kıyas edilmesi, müfred bir kelime “illetli” ise çoğulunun 
da ona kıyasla illetli yapılması örnek, “قيمة–قيم” veya müfred kelime sahih ise 
çoğulunun da ona kıyasla sahih yapılması, “ثور–ثورة” gibi.25

2. Aslın fer’e kıyas edilmesi, yani fiildeki değişimin masdara taşınması. 
 örneklerinde görüldüğü üzere masdar, fiil üzerine ”قاومت–قواماًً“ ve ”قمت–قياماًً“
kıyas edilir.26

3. Benzerin benzere kıyas edilmesi, “عِِزويت” kelimesinin “عِِرفيت” ve “نِرفيت” 
kelimelerine kıyasla “فِِعليت” veznine konulması gibi.27

4. Zıddın zıddına kıyas edilmesi, “ُُرضيت” (razı oldum) fiilinin, zıddı olan 
harfi cerri ile geçişli yapılmasıdır.28 ”عََلَىَ“ fiili gibi (kızdım, öfkelendim) ”سخطتُُ“

23	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/267.
24	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/109.
25	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/112.
26	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/113.
27	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/197.
28	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/311.



Ceyhun Ünlüer  |  225

İbn Cinnî, Arapların sözlü kullanımına dayalı olarak kıyas yoluyla türetilen 
her ifadenin Arapçanın bir parçası kabul edilmesi gerektiğini savunur. Bu 
yaklaşımını şu sözlerle temellendirir:

“Farkında değil misin? Ne sen ne de başkaları bütün ‘fâil’ ve ‘mef‘ûl’ 
kalıplarını duyup öğrenmiş değildir. Yalnızca bir kısmı işitilmiş, geri kalanı 
ise işitilenlere kıyasla oluşturulmuştur. Örneğin ‘ٌٌزََيْْد  ,ifadesini duyduğunda ’قَاَمََ 
buna dayanarak ‘ٌٌظََرُُفََ بِِشْْر’ ve ‘ٌٌكََرُُمََ خََالِِد’ gibi benzer yapıların da doğru ve geçerli 
olduğunu kabul edersin.”29

Ayrıca İbn Cinnî şu hususun altını çizer: Arapçalaştırılmış yabancı 
kökenli kelimeler, Araplar tarafından sanki dilin kendi asli unsurlarıymış gibi 
kullanılmıştır. Nitekim آجُُر  (tuğla),  إِِبْْرََسِِيم  (ipek),  فَرَََنْْد  (çelik türü) ve فَيَْْرُُوزََج 
(firuze taşı) gibi özel adlarda olduğu gibi bu kelimeler normal bir Arapça kelime 
gibi çekimlenir. Harf-i tarifin (belirlilik takısının) girdiği alanda da durum 
aynıdır. يبَاَج  örneklerinde olduğu üzere, bu kelimeler الفَرَََنْْد ve (ipekli kumaş)  ال�دِِّ
 takısı alarak Arapçanın nekre kelime yapısına benzer hâle gelir. Böylece ”ال“
çekimlenme veya çekimden men edilme bakımından Arapça asıllı kelimelerle 
aynı işleyişe tabi tutulurlar.30

Bununla birlikte İbn Cinnî, dilin tamamının kıyas yoluyla öğrenilemeyeceğini 
vurgular. Dilin bir kısmı kıyasla kavranabilirken, bir kısmı doğrudan kabul 
edilmelidir. Onun ifadesiyle: “Bütün dilin kıyasla elde edilebileceğini iddia 
etmekten Allah’a sığınırım.”31

5. Nahivde Ta‘lîl Kavramı ve İbn Cinnî’nin Yaklaşımı

Dilbilim terminolojisinde “ta‘lîl” (التعليل), “bir şeyin tekrarlanması” veya 
“bir işin art arda yapılması” anlamlarına gelir. es-Ṣıḥâḥ’ta kavram, “tekrar 
tekrar sulamak” ve “defalarca meyve toplamak” şeklinde açıklanır.32 Lisânü’l-
ʿArab’da ise (ّالعلّة) kelimesi “hastalık” anlamındadır. (ّّعل) ve (ّّاعتل) fiilleri 
“hastalanmak” anlamına gelirken, (عليل) sıfatı “hasta kimse”yi ifade eder. (ّالله أعلّه) 
ifadesi “Allah onu hasta etti”, (لا أعلّكّ الله) ise “Allah seni hastalığa uğratmasın” 
anlamına gelmektedir.33 Ayrıca “illet”, kişinin asıl meşguliyetinden alıkoyan bir 
durumu ifade eder; çünkü illet, asli işi engelleyen ikinci bir meşguliyet gibidir.

Terim anlamıyla ta‘lîl, Arap dilbilgisinde (النحو) “bir hükmün konulmasında 
göz önünde bulundurulan gerekçenin veya hikmetin göstergesi olan vasıf” 

29	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/357.
30	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/431.
31	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/43.
32	 Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Cevherî, Tâcu’l-luga ve’s-sıhahu’l-‘Arabiyye, thk. Ahmed 

Abdulgafûr Attâr. «للع» Md., (Beyrut: Dârü’l-ʿİlm li’l-Melâyîn, 1990), 5/1773.
33	 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, «للع» Md., 10/260.



226  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

demektir.34 Başka bir ifadeyle, Arap dilcilerinin Arapların kelimeleri veya 
yapıları belirli biçimlerde kullanırken dayandıklarını düşündükleri aklî nedenleri 
ifade eder.

5.1. Ta‘lîl Türleri 

Nahiv âlimleri ta‘lîl konusuna büyük önem vermiş, bu bağlamda konuyu hem 
sistematik hem teorik düzeyde ele alan eserler kaleme almışlardır. Ebu’l-Kâsım 
ez-Zeccâcî (ö. 337/948), el-Îḍâḥ fî ʿileli’n-naḥv adlı eserinde nahiv illetlerini üç 
başlık altında sınıflandırır:35

1.	 et-Taʿlîlü’t-taʿlîmî (التعليل التعليمي): Öğretici illet,

2.	 et-Taʿlîlü’l-kıyâsî (التعليل القياسي): Kıyasî illet,

3.	 et-Taʿlîlü’l-cedelî (التعليل الجدلي): Teorik veya diyalektik illet.

İbn Cinnî, illetleri dil zevki (selîka) ve sezgisel doğruluk ölçüsüne göre ikiye 
ayırır:

	• Birincisi, anlam bakımından zorunlu olup zihnin başka bir biçimi kabul 
edemediği illetlerdir.

	• İkincisi ise kabul edilebilir olmakla birlikte doğal eğilimle değil, belli bir 
çaba ve yorumla benimsenen illetlerdir.36

İbn Cinnî bu ikinci tür illetleri şöyle açıklar:

“Bunlar asıl illetin açıklanması, yorumlanması veya tamamlanması içindir. 
Ancak bir kimse bu konuda zorlama açıklamalara giderse illetler çoğalır, bu da 
sözü değersizleştirir ve söyleyeni zayıf düşürür.”37 

Öte yandan, İbn Madâ’ el-Kurtubî (ö. 592/1196), nahivdeki “âmil teorisi”ni 
reddetmiş ve illet kavramını bütünüyle ortadan kaldırmaya çalışmıştır. Ancak o 
dahi “öğretici illet”i zorunlu olarak kabul etmiştir. Ona göre,

“Birinci tür illetlerle ikinci tür illetler arasındaki fark şudur: Birincilerini 
bilmek bize Arapça konuşma bilgisi kazandırır.”38 

Bu yaklaşım, ta‘lîlin yalnızca teorik bir açıklama aracı değil, aynı zamanda 
dil öğretimi açısından işlevsel bir unsur olduğunu göstermektedir.

34	 Mâzin el-Mubârek, en-Nahvu’l-Arabî, (Beyrut: Dâru’l-Hadâra, 1965), 90.
35	 Ebu’l-Kâsım ez-Zeccâcî, el-Îzâh fî ‘ileli’n-nahv, thk. Mâzin el-Mubârek (Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 

1986), 64.
36	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/88.
37	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/173.
38	 İbn Madâ el-Kurtubî, er-Redd ‘ale’n-nuhât, thk. Şevkî Dayf (Mısır: Dâru’l-Meârif, 1982), 153.



Ceyhun Ünlüer  |  227

 Böylece üç tür illet ortaya çıkmaktadır. Bunlardan ilki, öğretim açısından 
zorunlu olup Arapların dil kullanımını doğru biçimde tanımaya imkân veren 
illetlerdir. İkincisi, dilin iç işleyişinin gerektirdiği türdür; Arapların söyleyiş 
biçimine uygunluk sağlamak için kelimelerin benzer formlara kıyas edilmesi 
gerektiğinde ortaya çıkar. Bu tür illetler, Arapçanın hem devamlılığını hem de 
doğal gelişimini destekleyen bir işlev görür.

Üçüncü grup ise tartışma, akıl yürütme, araştırma ve incelemede bir yetkinlik 
sergilemeye yönelik illetlerdir. Bu durum, dilcilerin Arapçaya olan hâkimiyetini; 
araştırma yöntemlerine ve tartışma tekniklerine olan ileri düzeydeki yatkınlıklarını 
açık bir şekilde ortaya koyar. Onların dile duyduğu sevgi ve bağlılık, dildeki her 
boşluğu kapatmaya, genel ve ayrıntılı kuralları belirlemeye ve tüm ihtimalleri 
bertaraf etmeye yönelik bütün imkânları kullanmalarını sağlamıştır.

5.2. İbn Cinnî’de Nahvî Ta‘lîl

İbn Cinnî, Arap dilinde ta‘lîl meselesine büyük önem vermiş, onu hem 
kavramsal hem metodolojik açıdan derinlemesine incelemiştir. Nahiv illetleri 
üzerine yaptığı çözümlemeler, hem önceki dilcilerden daha sistematik olmuş 
hem de sonraki dönem araştırmacılarına yön vermiştir.

İbn Cinnî, Arap dilinin yapısal mantığını kavrama ve genel dil ilkelerini 
belirleme bakımından dil tarihinin en önemli isimlerinden biridir. el-Ḫasâiṣ adlı 
eserinde nahiv illetlerine geniş yer ayırmış, bu konuyu yaklaşık yirmi bölümde 
ele almış ve farklı bölümlerde çeşitli örneklerle desteklemiştir.

İbn Cinnî, illet belirleme yönteminde fakihlerin illet çıkarma usulüne 
benzer bir metodoloji kullanmıştır. Farklı nahiv kitaplarında dağınık biçimde 
yer alan verileri sistemli bir bütün hâline getirmiş ve bu yaklaşımını şu sözlerle 
açıklamıştır:

“Bu bölümlerde topladığım ve illet bağını kurduğum meseleler, aslında 
önceki âlimlerimizin de üzerinde durdukları konulardır. Onlar bunları açıkça 
sıralamasalar da niyetleri bu yöndeydi. Biz ise onların dağınık biçimde 
söylediklerini bir araya getirdik.”39 

İbn Cinnî’nin asıl amacı, Arapların dilindeki hikmeti ortaya koymak ve nahiv 
illetlerini gereksiz görenlere karşı bu yaklaşımın ilmî değerini savunmaktır. Bu 
sebeple el-Ḫaṣâiṣ’te “باب في الرد على من أعتقد فساد علل النحويين بضعفه هو في نفسه عن 
başlıklı özel bir bölüm kaleme almıştır.40 ”إحكام العلة

39	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/162.
40	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/184.



228  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

O, nahiv illetlerinin kelâmcıların ve fakihlerin illetlerinden farklı olduğunu 
özellikle vurgular. Nahivdeki illetler, ne nass (vahiy) temellidir ne de fayda 
ilkesine dayanır. Bu farkı şu örnekle açıklar:

“Hac menâsikinin, abdestin, namazın, talâkın ve diğer ibadetlerin tertibi, 
bunların yapılmasını emreden nassın gereğidir. Ancak, neden namazın günde 
beş vakit olduğu veya rekât sayılarının neden farklı belirlendiği gibi hususların 
hikmeti bilinmez.”41 

Bu örnekle İbn Cinnî, nahivdeki gerekçelendirmelerin dinde olduğu gibi 
vahye dayalı olmadığını; ancak dilin kendi iç mantığı ve tutarlılığı çerçevesinde 
açıklanabileceğini göstermektedir.

İbn Cinnî’ye göre nahiv illetleri (gramatik gerekçeler), kelâmcıların 
illetlerine daha yakındır; çünkü onlar aklî bir temele dayanır ve Arapların 
söz diziminde, ifadelerinde ve bağlamlarında gözlemlenen düzenliliklerden 
türetilmiştir. O bu durumu şu ifadeyle açıklar:

“Bil ki nahivcilerin illetleri —ki burada kastettiğim, bu alanda yetkin ve 
derin bilgiye sahip olanlardır, yetersiz olanlar değil— kelâmcıların illetlerine, 
fakihlerin illetlerinden daha yakındır. Çünkü onlar (nahivciler) gözleme dayalı 
açıklamalarda bulunur; bir dil olgusunun ağırlık ya da hafiflik bakımından 
nefse etkisini dikkate alarak delil getirirler. Oysa fıkıh illetlerinde durum böyle 
değildir.”42

Bununla birlikte İbn Cinnî, nahivcilerin illet anlayışını kelâmcılarınkinden 
farklı bir konuma yerleştirir. Ona göre, kelâmcıların ele aldığı illetler zorunlu 
aklî hakikatlerdir; insan iradesine bağlı olmayan, değişmez gerçekliklerdir. 
Nitekim siyah ile beyazın aynı mekânda bir arada bulunmasının imkânsızlığı 
yahut bir cismin aynı anda hem hareketli hem de hareketsiz olamayışı, bu tür 
illetlerin zorunlu doğasına örnektir. Bu durum, ne insanın tercihine dayanır ne 
de farklı bir şekilde gerçekleşmesi mümkündür. Dolayısıyla İbn Cinnî’ye göre, 
nahivcilerin illetleri bu mutlak aklî zorunluluklar seviyesinde değildir; onlar, 
kelâmcıların illetlerinden sonra fakat fakihlerin illetlerinden önce gelen, dili 
açıklama ve düzenleme gayesi taşıyan gerekçelerdir.43

İbn Cinnî’ye göre nahiv âlimlerinin ortaya koyduğu illetler, dilin kendi iç 
yapısından doğan olgulardır. Bu illetler, ağırlık ve hafiflik dengesi, ses uyumu, 
yapısal bütünlük gibi dilin işleyişini belirleyen doğal unsurlara dayanır; 
dolayısıyla dilde benzer öğeler arasında denge kurma ve tutarlılığı sürdürme 

41	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/48.
42	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/48.
43	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/145.



Ceyhun Ünlüer  |  229

amacını taşır. İbn Cinnî, bu yönüyle nahiv illetlerinin mahiyet bakımından 
kelâmcıların illetlerine, fakihlerin illetlerinden daha yakın olduğunu düşünür. 
Nitekim Hasan Hamîs’e göre,44 onun bu yaklaşımı İslam düşüncesindeki iki 
temel bilgi yöntemine dayanır: Birincisi, tekil örneklerden genel kurallara 
ulaşan fakihlerin yöntemi; ikincisi ise genel ilkeleri önceleyip bunları tekil 
örneklere uygulayan kelâmcıların yöntemidir. İbn Cinnî’nin nahiv illetlerini 
bu iki yöntemin arasında, fakat kelâmcılarınkine daha yakın bir konumda 
değerlendirmesi, dil olgusuna hem mantıksal hem de sistematik bir açıklama 
getirme çabasının göstergesidir.

İbn Cinnî, nahiv illetlerini sınıflandırırken daha çok duyusal ve sezgisel 
kavrayışa dayanır. Doğal dil yetisini (fitrat) ve dil zevkini esas alır; kanıt veya 
dışsal delile başvurmadan, doğrudan dilin tabiatını göz önünde bulundurur. Bu 
yaklaşımını şu sözlerle açıklar:

“Nahiv illetlerinin tümü tabiatın (fitratın) eğilimine uygundur; oysa fıkıh 
illetlerinin tamamı bu uyuma sahip değildir.”45

İbn Cinnî’ye göre Araplar, dildeki derin sezgisel anlayış ve güçlü gözlem 
yeteneği bakımından son derece başarılıdır. Bunu şu örnekle açıklar:

“Bu konuda sana birtakım örnekler gösterdim. Bunlardan biri şudur: 
Araplar, harften daha hafif olan harekeleri bile ağır bulmuş, bu yüzden onları 
zayıflatmış, kısaltmış, hatta tamamen düşürmüşlerdir. Ayrıca harekeler arasında 
da farklılaşmaya giderek, ağırlıkları sebebiyle damme ve kesreyi azaltmış, 
genellikle fethayı tercih etmişlerdir; çünkü fetha diğerlerinden daha hafiftir. 
Bütün bunlar, onların derin düşünme gücünü, ince kavrayışlarını ve dikkatli 
gözlemlerini göstermektedir.”46

İbn Cinnî, nahivde illetlerin ortaya çıkışından söz ederken, bu illetlerin 
nahiv âlimlerinin zihinlerinde belirdiğini ve onların bu illetleri çıkarıp formüle 
ettiklerini belirtir. Ayrıca hocası Ebû Ali el-Fârisî’nin bu alandaki öncülüğüne 
dikkat çeker ve “Bu konuda ilk defa onun zihninde doğmuş ve bizim bütün 
hocalarımızın ulaştığı illetlerin üçte birini o ortaya koymuştur.”47 der.

İbn Cinnî, nahivcilerin illet üretiminde yalnızca dil malzemesiyle 
yetinmediklerini, aynı zamanda fıkıh literatüründen de yararlandıklarını özellikle 
vurgular. Ona göre nahiv ve fıkıh arasındaki bu etkileşim, her iki disiplinin ortak 
akıl yürütme yöntemlerine dayandığını gösteren önemli bir işarettir. Nitekim 
Muhammed b. el-Hasan’ın eserlerinin nahivcilere nasıl bir kaynaklık ettiğini 

44	 Hasan Hamîs Saîd el-Melh, Nazariyyetu’t-ta‘lîli’n-nahvî (Amman: Dâru’ş-Şurûk, 2000), 68-69.
45	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/51.
46	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/78.
47	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/208.



230  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

anlatırken, bu metinlerde illetlerin dağınık biçimde yer almakla birlikte son 
derece özenli ve eksiksiz bir biçimde işlenmiş olduğunu belirtir. İbn Cinnî’ye 
göre bu durum, bu ilimle meşgul olanlar arasında bilinen ve inkâr edilmeyen bir 
gerçektir.48

Zorunlu ve İhtiyarî İlletler

İbn Cinnî’ye göre nahiv illetleri iki türdür.

Birinci tür, Araplardan sürekli işitilen dil kullanımlarına dayalı olarak bir 
nahiv hükmünü zorunlu kılan illetlerdir. Örneğin, “elif harfinin kendisinden 
önce gelen damme sebebiyle vav’a (و), kesre sebebiyle de yâ’ya dönüştürülmesi” 
buna örnektir. Nitekim (سارئ) kelimesinin küçültülmüş biçimi (ِسُُوََيْْئِر), (ضارب) 
kelimesinin küçültülmüş biçimi (ضُُوََيْْرِِب) olur. Aynı şekilde (قطراس) kelimesinin 
küçültülmüş biçimi (قُرََُيْْطِِيس) ve çoğulu  (قَرَََاطِِيس) şeklindedir.49

İbn Cinnî, bu tür durumların doğrudan zorunlu olduğunu, çünkü tabiat 
itibarıyla sükûn hâlindeki uzun elif harfinin kendisinden önce kesre veya damme 
gelmesi durumunda var olamayacağını belirtir. Dolayısıyla elifin dönüşüm 
nedeni (illet), öncesindeki damme veya kesredir. Bu, aklî bir delile dayanan açık 
bir nedendir ve bu konuda herhangi bir tereddüt bulunmaz.

İbn Cinnî’ye göre, “nahivdeki illetlerin çoğu zorunlu niteliktedir.” Bunlara, 
mef’ûlün mansûb olması, mübteda ve haberin merfû olması, failin ref’i, muzâfun 
ileyhin mecrûr olması gibi örnekler verilebilir. Bu tür kuralların dayandığı illetler, 
yalnızca mümküne (cevaz) değil, zorunluluğa dayanır. Arap dilinin kullanımı da 
bu zorunluluk esasına göre şekillenmiştir.50

İkinci tür ise, İbn Cinnî’nin izin verilebilir illetler olarak adlandırdığı 
durumlardır. Bunlar, fasih bir Arap tarafından, zorluk veya ağırlığına rağmen 
kullanılabilir. Örneğin, (عفصور) kelimesindeki “vav” harfinin kendisinden 
önce gelen kesre sebebiyle “yâ”ya dönüştürülmesiyle ortaya çıkan (عُُصََيْْفِِير) ve 
çoğulu (عََصََافِِير) buna örnektir. Kural olarak burada elifin “vav” hâlinde kalması 
mümkündür; kişi isterse biraz zorlanarak (عصيفور) veya (عََصََافور) şeklinde de 
söyleyebilir. Aynı şekilde (موسر), (موقن), (ميزان) ve (ميعاد) gibi kelimelerdeki vav 
ve yâ harfleri de, asıllarına dönüştürülmek istendiğinde “مُُيرس“ ,”موعاد“ ,”موزان”, 
 biçimlerinde söylenebilir. Ancak bu tür dönüşümler dilde yaygın değildir ”مُُيقن“
ve telaffuz açısından güçlük arz eder.51

48	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/217.
49	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/88.
50	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/164.
51	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/88.



Ceyhun Ünlüer  |  231

İbn Cinnî’ye göre nahiv illetleri mutlak değildir; belirli nitelik ve kayıtlarla 
sınırlıdır. Aksi takdirde, bazı durumlarda sonucu (ma’lûl) ile uyumsuzluk gösterir 
ve aynı doğrultuda işlemez. Nitekim (حََيوة) ve (عوية الكلب   örneklerinde (عََوى 
olduğu gibi, yâ ve vav harflerinin birlikte bulunması hâlinde, illetin genel 
kuraldan ayrılması gerekmiştir. Yine (غََزوا), (رميا), (الّنَّزوان) ve (الغليان) örneklerinde 
vav ve yânın; )اجتوروا( )اعتونوا( )اهتوشوا(  gibi kelimelerde ise vavın sahih kabul 
edilmesi de böyledir. Bu, illetin tanımında yeterli ihtiyatın gösterilmemesinden 
kaynaklanmıştır. İbn Cinnî’ye göre, illetin tanımı daha dikkatli yapılmış olsaydı, 
bu tür istisnalar ortaya çıkmazdı.52

İbn Cinnî, bir başka bağlamda, nahiv illetinin açık ve belirgin biçimde 
sınırlandırılmadığında zayıf düşeceğini ve kolayca reddedilebileceğini 
vurgular. Ona göre itirazların özü, ya illetin tanımının kendi sonucu ile tam bir 
örtüşme göstermemesi ya da illete yüklenen vasfın ortaya çıkan duruma uygun 
olmamasıdır. İbn Cinnî bu durumu şu sözlerle açıklığa kavuşturur: “Bir illet, 
 ünde işleyip kendi yöntemi üzere düzenli biçimde sürdüğü zaman hükmü’معلول
güçlenir, konumu sağlamlaşır; artık kimse ona karşı çıkamaz, ancak ondaki 
bir unsuru çıkarabilirse çıkarır. Fakat illeti bölüp ‘Bir kısmı böyledir, bir kısmı 
ise şöyledir’ derse, bu söz kendisine iade edilir ve ortaya koyduğu görüş, ehil 
âlimler nezdinde değersiz bulunur.”53

Her ne kadar nahivciler illetleri açıklarken zaman zaman farklı yollar izlemiş 
olsalar da, aynı mesele etrafındaki değerlendirmeleri çoğunlukla birbirine 
yaklaşır. Ancak Arap sözlü mirasında aktarılan bazı dil şahitlerinin değişkenliği, 
bu birlikteliği sarsmış ve görüş ayrılıklarını daha belirgin hâle getirmiştir. Bu 
yüzden, illeti daha sınırlı ve açık bir biçimde tanımlamak, ortaya çıkan ihtilafları 
yumuşatmanın bir yolu olarak görülmüştür. Dahası, nahiv âlimleri arasındaki 
görüş ayrılıkları, kimi zaman Arapların kendi aralarındaki ihtilafları bile aşmıştır. 
Nitekim şu tespit bu durumu açıklar: “Âlimler, Arapların üzerinde ittifak ettiği 
konularda olduğu kadar, onların ihtilafa düştüğü meselelerde de illetlendirme 
konusunda farklı düşüncelere sahip olmuşlardır. Her biri kendi yaklaşımını 
benimsemiş; bazı görüşler daha güçlü temellere dayanırken, bazıları zayıf 
kalmıştır.”54

İbn Cinnî, bir hükmün farklı açılardan temellendirilebilmesi nedeniyle 
ona birden fazla illetin bağlanabileceğini kabul eder. Ona göre illet çeşitliliği, 
özellikle aynı gramer hükmünün farklı nedenlerle açıklanabilmesinde kendini 
gösterir. Nitekim mübteda’nın veya “inne”nin haberinin merfu oluşu buna 
iyi bir örnektir: Sonuç değişmez, ancak bu sonuca götüren gerekçeler ekoller 

52	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/145-146.
53	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/151.
54	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/168.



232  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

arasında farklılık gösterir. İbn Cinnî’nin aktardığı üzere, Basralılar mübtedanın 
merfu oluşunu “ibtidâ” kavramıyla açıklar; bu yaklaşımın ayrıntılarını daha 
önce açıklayıp özetlemiştir. Buna karşılık Kûfeliler, mübtedanın merfu olmasını 
ya cümledeki ikinci unsurun—onların tabiriyle “mürafaa”nın—etkisine ya da 
sözün akışında kendisine dönen bir zamirle ilişkilendirirler. Haber ve failin 
merfu oluşuna dair gerekçeler de benzer şekilde çeşitlenir. Sonuçta hüküm tektir; 
ancak o hükme ulaşmak için ortaya konan illetler birbiriyle rekabet hâlindedir.55

İkincisi, aynı dil unsuruna ilişkin iki farklı hükmün, birbirinden tamamen 
farklı iki illete dayanmasıdır. Bu duruma klasik örnek olarak, Hicazlılarla Benî 
Temîm arasındaki “mâ nâfiye”ye ilişkin yaklaşım farkı gösterilir. Hicazlılar, 
olumsuzluk edatı “mâ”yı, mübteda ve haber üzerine “leyse” edatının girdiği 
bağlamda değerlendirdikleri için, onun da tıpkı ‘leyse’ gibi amel edebileceğini 
kabul etmişlerdir. Onlara göre “mâ”, hem yapısal konumu hem de olumsuzluk 
işlevi bakımından “leyse” ile benzerlik gösterdiğinde ref ve nasbda hüküm 
verebilen bir edat hâline gelir. Buna karşılık Benî Temîm, “mâ” edatını bağımsız 
bir cümlenin başına gelen ve cümlenin iki unsuruyla doğrudan temas eden bir 
harf olarak görür. “أخوك زيد  زيد“ ya da ”ما  قام   ,gibi ifadelerde olduğu gibi ”ما 
“mâ”yı yalnızca olumsuzluk anlamı katan bir giriş unsuru kabul eder ve bu 
nedenle ona amel isnat etmezler. Bu yaklaşımda “mâ”, tıpkı “hel” edatı gibi 
cümleye anlam katar fakat gramer açısından etki etmez. Sîbeveyhi, bu iki 
yaklaşımı değerlendirirken, kıyas bakımından Benî Temîm’in yönteminin daha 
tutarlı olduğunu belirtir; çünkü onların değerlendirmesi “mâ” edatının işlevini 
daha sistemli biçimde açıklamaktadır.56

6. İbn Cinnî’ye Göre Nahvin Tanımı ve Nahiv–İʿrâb Ayrımı

İbn Cinnî, nahvi tanımlarken onu Arapların konuşma biçimini bütün 
yönleriyle gözlemleyen ve sistemleştiren bir ilim olarak görür. Ona göre nahiv; 
ister irap, ister tesniye ve cemi yapıları, ister küçültme, çoğul oluşturma, izâfe, 
nisbet ya da çeşitli terkip türleri üzerinden olsun, Arapların dili nasıl kullandığını 
takip etmeyi amaçlayan bir disiplindir. Bu sayede Arap olmayan bir kimse, dili 
Arapların ifade berraklığına uygun biçimde kullanabilir; konuşmasında bir 
sapma ortaya çıktığında ise nahvin koyduğu ölçüler sayesinde doğru forma geri 
döndürülebilir.57

Bu tanımdan hareketle İbn Cinnî, “nahv” kelimesinin başlangıçta zarf olarak 
kullanıldığını, aslının ise mastardan geldiğini belirtir. (ًًنحوت نحوا) ifadesi, (قصدت 
ً  bir şeye yöneldim, kastettim) ifadesiyle aynı yapıya sahiptir. Bu kelime – قصداً

55	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/166.
56	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/167.
57	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/34.



Ceyhun Ünlüer  |  233

zamanla özel olarak dilbilgisi ilminde izlenen yöntemi ifade eden bir terim hâline 
gelmiştir. Nitekim “fıkıh” kelimesi de aslında “ًشيئًا  ”bir şeyi anladım – فَقَِِهت 
anlamında bir mastarken, daha sonra helal ve haramla ilgili şer’î ilimleri ifade 
eden özel bir anlam kazanmıştır. Aynı şekilde “Beytullah” ifadesi de aslında 
“Allah’ın evi” anlamında genel bir yapıya sahipken, özel olarak “Kâbe”yi 
belirtmek üzere kullanılmıştır. Dolayısıyla “nahiv” kelimesi de, benzer biçimde 
genel bir anlamdan özel bir ilmî anlama taşınmıştır.58

İrap kelimesine gelince, sözlükte “bir şeyi açıklamak, ifade etmek” anlamına 
gelir. “A‘rabtu ‘ani’ş-şey” (أعتبر عن الشيء) ifadesi “onu açıkça ortaya koydum” 
demektir. “نسفه في  عما  مُُبرع   ifadesi de “bir kimse içindekini açıkça ifade ”فلان 
ediyor” anlamındadır. Bu anlam köken olarak “Arap” kelimesine dayanır; çünkü 
Araplara fesahat, açıklık ve beyân nitelikleri atfedilmiştir.59

İbn Cinnî, irabı “anlamların kelimeler aracılığıyla açık biçimde ifade 
edilmesi”60 olarak tanımlar. Ona göre irap, dildeki anlamları birbirinden 
ayıran temel unsurdur. Nitekim şu örneği verir: “(بأاه سعيد  سعيداًً) ile ”(ركأم   شكر 
 ’cümlelerini duyduğunda, birincisinde failin ‘Saîd’, ikincisinde ise ‘ebûh (بأوه
olduğunu, yani fail ile mef’ûlün konumlarını, kelime sonlarındaki hareke 
farklarından anlarsın. Eğer bu fark olmasaydı, fail ile mef’ûl birbirine 
karışırdı.”61

Dolayısıyla irap, İbn Cinnî’ye göre bina (değişmezlik) kavramının anlamca 
zıddı, lafızca ise benzeridir. Aralarındaki fark, irapta kelime sonlarındaki 
harekelerin değişmesinin amil değişiminden kaynaklanması, bina’da ise bir 
amile bağlı olmaksızın harekenin sabit kalmasıdır.62

İbn Cinnî, “Arap” kelimesini irab teriminin kökeni olarak görür ve şöyle der: 

“Bütün bu anlamların aslı, ‘Arab’ kelimesine dayanır. Çünkü Araplara 
fasahat, irab ve beyân nispet edilmiştir.”63

Ayrıca o, (عََروبة) kelimesinin Cuma günü için kullanılmasını da benzer bir 
anlam genişlemesinin sonucu olarak yorumlar:

“Bana göre ‘arûbe’ veya ‘el-‘arûbe’ kelimesi, Cuma gününe işaret eder; zira 
Cuma, haftanın diğer günlerinden daha belirgin ve dikkat çekici bir gündür. 

58	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/34.
59	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/36.
60	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/35.
61	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/35.
62	 Ebu’l-Feth Osman İbn Cinnî. el-Luma‘ fi’l-‘Arabiyye, thk. Fâiz Fâris (Kuveyt: Dâru’l-Kutubi’s-

Sekâfiyye, 1972), 10.
63	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/36.



234  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

Çünkü insanlar o gün ibadete hazırlanır, camiye yönelir, bu da o güne özel bir 
canlılık kazandırır.”64

İbn Cinnî, irap kavramının yalnızca anlam açıklığıyla değil, kelime 
sonlarındaki hareke değişimleriyle de ilişkili olduğunu vurgular. Ona göre irap, 
“değişim” ve “bir hâlden diğerine geçiş” anlamını da taşır. Bu durumu şöyle 
açıklar:

“İfade edilen anlamlar farklı olduğu için, onları gösteren irap da farklıdır. 
Bu, (ُُُعََرِِبَتَْْ مََعِِدَتَُه) – ‘midesi bozuldu, değişti’ sözündeki kullanıma benzer. Burada 
da bir hâlden diğerine dönüşüm söz konusudur. Aynı şekilde irap da bir kelimenin 
şeklinden diğerine geçişini ifade eder.”65

Sonuç olarak, İbn Cinnî’ye göre nahiv, iraptan çok daha kapsamlı bir ilimdir. 
Nahiv, yalnızca kelime sonlarındaki değişimleri değil; dilin yapısını, türetme 
biçimlerini, kelimeler arası ilişkileri, anlam bağlantılarını ve Arap dilinin genel 
işleyişini kuşatan bir sistemdir. Bu nedenle irap, nahiv ilminin bir parçası 
olmakla birlikte, onu bütünüyle temsil etmez.

7. Tesniye (İkileme) İlletleri ve Öğretici Yöntem

İbn Cinnî, tesniye konusundaki görüşlerini ayrıntılı biçimde ele aldığı 
“ʿİlelü’t-Tesniye” (Tesniye İlletleri) adlı bir eser kaleme almıştır. Bu eser, 
tesniyede kullanılan elif (ا) ve yâ (ي) harflerinin görev ve işlevleri etrafında 
şekillenmekte; Basra ve Kûfe ekollerine mensup dil âlimlerinin bu konudaki 
görüşlerini mukayeseli biçimde değerlendirmekte, nihayetinde en güçlü görüş 
olarak Sîbeveyhi’nin (ö. 180/796) görüşünü tercih etmektedir. Bu tercihinde 
hocası Ebû Ali el-Fârisî’nin etkisi belirgindir.66

İbn Cinnî, birçok yerde hocası Ebû Ali el-Fârisî’nin görüşlerinden hareketle, 
Sîbeveyhi’nin görüşüne muhalif olan her iki ekole mensup nahivcilerin 
görüşlerini reddetmiştir. Onun çalışması oldukça sistemli ve ilmî bir düzene 
sahiptir: Öncelikle tesniyede elif harfinin işlevini açıklamış, ardından bu konuda 
ileri sürülen farklı görüşleri sıralamış; daha sonra Sîbeveyhi’nin kanaatini “en 
kuvvetli” görüş olarak benimsemiş ve bu görüşü destekleyen delilleri ayrıntılı 
biçimde ortaya koymuştur. Sonrasında bu görüşe yöneltilebilecek muhtemel 
itirazları ele almış ve karşıt görüşleri tek tek çürüterek nihai hükme varmıştır. 

64	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/37.
65	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/37.
66	 İbn Cinnî, ‘İlelu’t-tesniye, thk. Sabîh et-Temîmî (Kahire: Mektebetu’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 1992), 

5-35.



Ceyhun Ünlüer  |  235

Bütün bu aşamalarda İbn Cinnî, dikkatli, eleştirel, tarafsız ve ilmî bir tutum 
sergilemiştir.67

İbn Cinnî, tesniye illetlerini açıklarken özellikle öğretim amaçlı örneklemelere 
dayalı delillere başvurmuştur. Çünkü dil öğretiminde bir kuralı açıklamanın en 
etkili yolu, o kuralın somut örneklerle gösterilmesidir. Akıl yürütmeye dayalı 
açıklamalarında da oldukça ikna edici bir yaklaşım sergilemiştir. Konuyu bütün 
yönleriyle tartışmış; Arap dilinin yapısına ve kullanımına uygun, sade ve açık 
deliller sunmuştur. Bu yönüyle ne aşırı bir soyutlamaya gitmiş ne de teorik 
felsefeye kaymıştır. Onun açıklamaları, hem anlam bakımından hem öğretim 
açısından son derece berrak ve erişilebilirdir.

Bu bağlamda, şu örnek dikkat çekicidir:

“Tesniye nûnun (ن) harekesi kesredir; tesniye ile aynı kalıpta gelen cemi 
nûnun harekesi ise fethadır. Her iki durumda da nûn, iki sâkini ayırmak için 
harekelenmiştir. Ancak tesniye nûnu, cemi nûnuna kıyasla kesreye daha lâyıktır. 
Çünkü kendisinden önce elif gelir; elif hafif, kesre ise ağır olduğundan bu ikisi 
denge oluşturur. Cemi nûnundan önce ise vav gelir; vav zaten ağır bir harftir, bu 
nedenle dengeyi sağlamak için nûn fetha ile harekelenmiştir.”68

İbn Cinnî, nahiv kurallarını açıklarken öğretici (ta‘lîmî) illetlere, yani 
doğrudan öğretim amacına yönelik akıl yürütmelere başvurur. Beş fiil (el-
ef‘âlu’l-hamse) konusundaki nûn harfi üzerine yaptığı açıklama buna güzel bir 
örnektir. Bu konuda şunları ifade eder:

 fiillerinde bulunan ’يقعد‘ ve يقوم‘ ,fiillerindeki nûn يقومون، تقومون، يقومان، تقومان“
dammenin yerini tutar; ancak bu nûn, irabın aslî unsurlarından biri değildir... 
Muzâri fiilin irap bakımından zayıf oluşu da buradan anlaşılır. Çünkü fiilin 
sonuna tesniye, cemi veya müenneslik eki eklendiğinde, artık onda açık bir irap 
harfi bulunmaz. Mesela ‘يقومان’ kelimesinde bir irap harfi bulunacak olsaydı, bu 
harf ya mîm, ya elif ya da nûn olurdu. Fakat mîm’in irap harfi olması imkânsızdır; 
çünkü kendisinden sonra gelen elif onunla birlikte kalıplaşmış, dolayısıyla mîm 
kelimenin ortasında kalmış, son harf olma özelliğini yitirmiştir. İrap harfi ise 
daima kelimenin sonunda yer alır.”69

İbn Cinnî, bu açıklamayı sürdürerek elif ve nûn’un irap harfi olamayacağını 
ispatlar ve sonunda şu sonuca ulaşır:

“Mîm’in irap harfi olması mümkün olmadığı gibi, elif ve nûn da olamaz. 
Öyleyse bu kelimede herhangi bir irap harfi yoktur. İrap harfi bulunmadığında, 

67	 İbn Cinnî, ‘İlelu’t-tesniye, 37.
68	 İbn Cinnî, ‘İlelu’t-tesniye, 85-86.
69	 İbn Cinnî, ‘İlelu’t-tesniye, 88-90.



236  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

burada irabın hareke ile gerçekleşen aslî bir unsur olmadığı anlaşılır. Bu 
durumda, ‘يقومان’daki nûn, ‘يقوم’daki dammenin yerini tutmakta; kendisi 
hareke niteliği taşımamakta, sadece ona delalet eden bir unsur olarak görev 
yapmaktadır.”70

Sonuç olarak İbn Cinnî, tesniye illetlerini açıklarken hem mantıkî hem 
öğretici bir yöntemi birlikte kullanmış; kuralların kaynağını Arap dilinin doğal 
işleyişinde ve kullanımında temellendirmiştir. Onun yaklaşımı, klasik nahiv 
anlayışında şekilci yorumlardan ziyade dilsel sezgi ve aklî gerekçelendirmeye 
dayalı özgün bir yöntemi temsil eder.

8. İştikak (Türetim) Teorisi ve Kavramsal Gelişim

Dil bakımından iştikak (الاشتقاق), “bir şeyi kesip ayırmak, bir parçayı bütünden 
koparmak” anlamına gelir.71 Rummânî (ö. 384/994) iştikakı şöyle tanımlamıştır:

“İştikak, asıldan bir fer’in koparılmasıdır; bu dal, çekimlerinde asıl anlam 
etrafında döner. Bu tanım, iştikakın mahiyetini kapsamakta ve zorunlu olarak 
hem asıl hem de türev kavramlarına değinmektedir.”72

İştikak, “bir kelimenin başka bir kelimeden türetilmesidir; ancak bu iki 
kelimenin anlam ve yapı bakımından birbirine uygun olması, kalıplarının ise bir 
harf veya bir hareke ile farklılık göstermesi şarttır. Ayrıca türetilen kelimenin, 
türetildiği kökten belli bir unsur açısından daha fazla bir yapıya sahip olması 
gerekir. Örneğin ضارب (vuran) ve مرضوب (vurulan) kelimelerinin, ًاًبرض (vurmak) 
ile uyumlu olması gibi.”73

İştikak üzerine ilk eser verenin el-Asma‘î (ö. 216/831) olduğu rivayet edilir. 
Onun el-İştikak adlı küçük bir risalesi vardır. Erken dönem dil âlimlerinin 
“iştikak” kelimesiyle kastettikleri şey, daha sonra küçük (veya genel) iştikak 
ya da iştikak-ı tasrîfî olarak adlandırılmıştır. Bu anlayış özellikle Basralılar 
tarafından geliştirilmiş, onlar dildeki kelimelerin birbirinden türediğini ve 
masdarın (fiil kökünün) dilin aslı olduğunu savunmuşlardır. İbn Cinnî de bu 
ekolün sadık bir takipçisidir. Buna karşılık Kûfeliler, masdarın fiilden türediğini 
ileri sürmüşlerdir.

70	 İbn Cinnî, ‘İlelu’t-tesniye, 92-93.
71	 Ali b. Abdulkâfî es-Subkî, el-İbhâc fî şerhi’l-minhâc (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1984), 

1/222.
72	 Ebu’l-Bekâ el-Ukberî, Mesâil hilâfiyye fi’n-nahv, thk. Muhammed Hayru’l-Halvânî (Beyrut: 

Dâru’ş-Şarki’l-Arabî, 1992), 74.
73	 Abdulkâhir el-Curcânî, el-Miftâh fi’s-sarf, thk. Ali Tevfîk el-Hamed (Beyrut: Muessesetu’r-Risâle, 

1987), 62.



Ceyhun Ünlüer  |  237

İştikakın Türleri

Dilciler zamanla iştikak konusunu geliştirerek onu tek türle sınırlamamış, 
birkaç kısma ayırmışlardır. Hicrî IV. yüzyıla gelindiğinde iştikak üç türe 
ayrılmıştır:

1. Küçük (Genel) İştikak (الاشتقاق الصغري / العام) – tasrîfî türetim,

2. Büyük İştikak (الاشتقاق الكبري) – ibdâl (harf değişimi),

3. En Büyük İştikak (الاشتقاق الأكبر) – kalbî türetim (harflerin yer değiştirmesi).

Bu son terimi literatüre kazandıran kişi İbn Cinnî’dir. Bununla birlikte o, 
kavramın temellerinin hocası Ebû Ali el-Fârisî tarafından atıldığını açıkça 
belirtir.

İbn Cinnî, bu konudaki açıklamasında kendisinden önce hiçbir âlimin bu 
kavramı isimlendirmediğini, ancak hocası Ebû Ali’nin küçük iştikak yetersiz 
kaldığında bu türden bir yöntemden faydalandığını ifade eder. Ebû Ali, bu 
yaklaşımı sistematik bir ad altında toplamamış, yalnızca ihtiyaç duyduğu 
anlarda başvurmuştu. İbn Cinnî ise bu yöntemi geliştirip ona “taklîb” adını 
vermiştir. Ona göre bu adlandırma, yöntemin özünü en güzel biçimde yansıtır; 
zira “taklîb” kavramı, harflerin yer değiştirmesine dayanan bu türetim türünün 
doğasını tam anlamıyla karşılamaktadır.74

İbn Cinnî, iştikakı iki kategori altında ele alır: İştikâk-ı sağîr (küçük 
iştikak) ve iştikâk-ı kebîr (büyük iştikak). Ona göre küçük iştikak, dilcilerin 
eserlerinde yaygın biçimde kullandıkları türdür. Bu türde, belirli bir kök alınır 
ve o kökten türeyen kelimeler incelenerek, şekil ve yapı farklılıklarına rağmen 
ortak anlam zemini ortaya konur. Örneğin  س ل م kökü ele alındığında, selamet ve 
esenlik anlamı; ََمََاة  ,سََلْْمََى ,سََلْْمََان ,سََالِِم ,يَسَْْلَمَُُ ,سََلِِم  yılan sokmuş kimseye) سََلِِيم  ve سََلَا
“selamet” temennisiyle verilen ad) gibi farklı yapılarda korunur. Bu uygulama, 
İbn Cinnî’nin ifadesiyle küçük iştikakın temelini oluşturur.75

Buna karşılık iştikâk-ı ekber, bir kökün harflerinin altı farklı şekilde 
dizilmesiyle (taklîb) ortaya çıkan kelimeler arasında anlam bağı kurma çabasıdır. 
Bu yöntemde, harflerin yer değiştirmesiyle oluşan varyasyonlar incelenir ve 
tüm bu dizilişlerin ortak bir anlam ekseninde birleşip birleşmediği araştırılır. Bu 
yöntemle, altı farklı diziliş arasında anlam ilişkisi kurulmaya çalışılır. Böylece 
kökün farklı dönüşümleri arasında daha geniş kapsamlı bir semantik ilişki 
kurulmaya çalışılır.

74	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/133.
75	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/134.



238  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

Örneğin:

 kökleri “güç ve sertlik” anlamı (ل م ك) ,(ل ك م) ,(م ل ك) ,(م ك ل) ,(ك م ل) ,(ك ل م)
etrafında,

ل)  و  و) ,(ق  ل  ل) ,(ق  ق  ق) ,(و  ل  و) ,(و  ق  ق) ,(ل  و   dizilişleri ise “sürat ve (ل 
hafiflik” anlamı etrafında toplanır.76

Bu yönteme göre, Arapçada kök harflerin yer değiştirmesiyle çok sayıda 
olası kelime dizilişi meydana gelir: Üç harfli köklerde altı, dört harfli köklerde 
yirmi dört, beş harfli köklerde ise yüz yirmi farklı düzenleme mümkündür. Bu 
durum, teorik olarak her kökün birçok yeni biçim türetebilme potansiyeline 
sahip olduğunu gösterir. Ancak İbn Cinnî, bu yöntemin dilin tüm unsurlarında 
geçerli bir ilke olarak kabul edilemeyeceğini özellikle vurgular. Onun ifadesiyle: 
“Bil ki, bu yöntemin dilin bütün kelimelerinde geçerli olduğunu söylemiyoruz; 
tıpkı küçük iştikakın da her kelimede uygulanabilir olduğunu iddia etmediğimiz 
gibi.”77

 Bu düşüncenin şekillenmesinde, Halîl b. Ahmed’in (ö. 175/791) Kitâbü’l-
ʿAyn adlı eserinde benimsediği sistematik yaklaşımın önemli bir etkisi olmuştur.

İbn Cinnî, iştikakın yalnızca kelimeler arasında değil, harfler düzeyinde de 
gerçekleşebileceğini belirtir. Ona göre “نعم (evet)” edatından ni’me, ne’îm, ten’îm, 
na‘mâ’ gibi kelimeler türemiştir. Ayrıca, üç harften daha az olan kelimelerden 
iştikak yapılamayacağını da açıkça vurgular.78 

9. Ses Teorisi ve Fonetik Anlayış

9.1. Sesin Tanımı ve Mahiyeti

İbn Cinnî, sesi “nefesle birlikte ortaya çıkan, sürekliliği olan ve uzayıp giden 
bir oluş” olarak tanımlar. Ona göre ses, boğaz, ağız ve dudaklarda karşılaştığı 
çeşitli engeller nedeniyle kesintiye uğrar. Bu kesilme noktalarına “maktâ” denir 
ve ses, her duraklama noktasında belirli bir biçim kazandığında “harf” adını 
alır. Harflerin kendine özgü tınılarının (ceres) değişmesi ise bu boğumlanma 
yerlerinin farklılığıyla ilişkilidir.79

Bu tanım, dilsel sesi diğer doğal ses türlerinden ayırarak onun dil içindeki 
yapısını açıklığa kavuşturur. İbn Cinnî özellikle sesin akışını durduran 
boğumlanma noktalarına dikkat çekmiş; bu durakları “maktâ” olarak 
adlandırmıştır. Her maktâ’da ortaya çıkan birim sesin “harf” olması, dilin yapı 

76	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/134.
77	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/135.
78	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/35.
79	 İbn Cinnî, Sırru sınâʿati’l-iʿrâb, thk. Hasan Hindâvî (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2000), 1/19.



Ceyhun Ünlüer  |  239

taşlarını nasıl oluştuğunu gösterir. Ayrıca her harfin tınısının, boğumlanma 
yerlerindeki farklılığa bağlı olarak değiştiğini ifade ederek, harflerin kendilerine 
özgü ses karakterleri bulunduğunu vurgulamıştır.

İbn Cinnî’ye göre dil, “her topluluğun kendi maksatlarını ifade etmek için 
kullandığı seslerden ibarettir.”80 Bu bakımdan sesin dilbilimsel yönü, Arap 
harflerinin fonetik özelliklerini incelemeyi; yani seslerin mahreç ve derecelerini, 
sınıflarını, niteliklerini, işlevlerini, sertlik-yumuşaklık (şiddet-rihve), ötümlülük-
ötümsüzlük (cehr-hems) durumlarını ve açıklık-kapalılık (itbâk-infitâh) 
özelliklerini kapsamaktadır.

Bu bilgilerden anlaşılacağı üzere, Arap dil bilginleri Avrupa’da ses biliminin 
(fonetik) sistematik biçimde ele alınmasından çok önce, dilsel sesin mahiyetini 
incelemeye başlamışlardır. Onlar bu alanda ilk temelleri atarak, sesin doğasıyla 
ilgili bilimsel araştırmalara öncülük etmişlerdir. Bu çabalar, ses biliminin 
kurumsallaşmasına zemin hazırlamış, Avrupa’daki araştırmacıların da daha sonra 
ulaşacağı sonuçların temelini oluşturmuştur. Modern ses biliminin laboratuvar 
temelli yöntemlerle ulaştığı birçok bulgu, Arap dilcilerinin yüzyıllar önce ortaya 
koyduğu tespitlerle örtüşmektedir.

Dolayısıyla “ilmu’l-esvât” yani ses bilimi kavramı, köken bakımından 
Arapça bir terimdir. Bunun en açık göstergesi, terimin bizzat İbn Cinnî tarafından 
kullanılmış olması ve Arap dilcilerinin terminolojisinde yerleşik bir kavram 
hâline gelmesidir. İbn Cinnî, bu ilmin mahiyetini açıklarken onun müzikle 
benzer bir yön taşıdığını vurgular; zira her iki alanda da seslerin meydana gelişi, 
tınıların düzenlenişi ve ahengin oluşumu ortak bir zeminde değerlendirilir.81 
Bu yaklaşım, onun dil seslerine yalnızca gramatik bir unsur olarak değil, aynı 
zamanda estetik bir düzenin parçası olarak yaklaştığını da göstermektedir.

Bu ifadeden anlaşıldığı üzere, İbn Cinnî sadece ses ilmine ad vermekle 
kalmamış, onu müziksel ritim ve tını kavramlarıyla ilişkilendirerek 
derinleştirmiştir. Bu yönüyle “ilmu’l-asvât” terimini ilk kez açık bir biçimde 
kullanan ve sistematik bir anlam kazandıran kişi İbn Cinnî’dir.

İbn Cinnî, Sırru sınâʿati’l-iʿrâb adlı eserinde ses konusunu sadece 
tanımlamakla kalmamış, onu teorik bir çerçeveye oturtmuştur. Böylece ses 
araştırmalarını kuramsal temellere taşıyan ilk dilci olmuştur. Ahmed Muhtar 
Ömer’in de belirttiği üzere82 burada iki önemli husus dikkati çeker:

80	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/33.
81	 İbn Cinnî, Sırru sınâʿati’l-iʿrâb, 1/22.
82	 Ahmed Muhtâr Ömer, el-Bahsu’l-lugavî ʿinde’l-ʿArab (Kahire: ʿÂlemu’l-Kutub, 1982), 9.



240  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

1. İbn Cinnî, bugün hâlâ kullanılan “ilmu’l-asvât” (ses bilimi) terimini ilk 
kullanan dilcidir.

2. Kendisi bu alanın öncüsü olup, eserinde şöyle der: “Bizim âlimlerimiz 
arasında bu alana benim kadar derinlemesine giren veya konuyu bu derece 
doyurucu biçimde ele alan bir kimseyi bilmiyorum.”83

İbn Cinnî, harfleri mahreçlerine göre tasnif etmiş, bunları sistematik bir 
düzene sokmuş ve Halîl b. Ahmed’in geliştirdiği düzeni esas almakla birlikte, 
sıralamada bazı farklılıklar göstermiştir. Özellikle “hâ” harfini “elif”ten önce 
getirmesi ve ıslıklı (safîr) harflerin dizilişinde farklılıklar yapması buna örnektir.84

 İbn Cinnî’ye göre harflerin sıralanışı şu şekildedir:

 الهمزة، الألف، الهاء، العـين، الحـاء، الغين، الخاء، القاف، الكاف، الجيم، الشين، الياء، الضاد، اللام، 
الراء، النـون، الطـاء، الـدال، التاء، الصاد، الزاي، السين، الظاء، الذال، الثاء، الفاء، الباء، الميم، والواو.

Bu sıralama, Halîl’in düzenine aykırıdır ve kısmen Sîbeveyhi’nin 
sıralamasıyla da farklılık göstermektedir.

İbn Cinnî, bu görüş ayrılığını gizlemez, aksine bunu açıkça ifade eder ve 
kendi görüşünün diğerlerine göre daha doğru olduğunu savunur. Ona göre 
harflerin düzeni, mahreçlerine ve çıkış noktalarına dayalı olmalıdır. Bu nedenle 
Kitâbu’l-‘Ayn’da yer alan sıralamayı eleştirir; çünkü bu düzenin hem hatalı 
ve tutarsız olduğunu hem de Sîbeveyhi’nin benimsediği yönteme aykırılıklar 
içerdiğini düşünür. İbn Cinnî’ye göre, harflerin doğal sıralanışını esas alan ve aklî 
incelemeyle doğruluğu teyit edilen sistem, kendisinin önerdiği bu yöntemdir.85

İbn Cinnî’ye göre Arap alfabesinde aslî 29 harf bulunmakla birlikte, bunlara 
ek olarak altı “beğenilen” (müstahsen) ve sekiz “beğenilmeyen” (müstakbah) 
türev harf daha vardır. Bu ilave harfler, yalnızca duyularla (işitme ve telaffuzla) 
tespit edilebilir. Böylece toplam 35 beğenilen harf, 43 ise tümüyle tespit edilen 
ses ortaya çıkar. Bu, dönemi için son derece ileri bir tespittir.

İbn Cinnî’ye göre “beğenilen” harfler Kur’an tilavetinde ve fasih konuşmada 
kullanılabilir; bunlar hafif nûn, yumuşatılmış hemze, tefhîm elif’i, imâle elif’i, 
cim’e benzeyen şîn ve zâya benzeyen sâd gibi seslerdir. “Beğenilmeyen” 
harfler ise zayıf veya yerel lehçelere özgüdür; Kur’an’da veya edebî Arapçada 
kullanılmazlar.86

83	 İbn Cinnî, Sırru sınâʿati’l-iʿrâb, 1/70.
84	 İbn Cinnî, Sırru sınâʿati’l-iʿrâb, 1/59.
85	 İbn Cinnî, Sırru sınâʿati’l-iʿrâb, 1/59.
86	 İbn Cinnî, Sırru sınâʿati’l-iʿrâb, 1/59.



Ceyhun Ünlüer  |  241

İbn Cinnî, harflerin mahreçlerini on altı bölgeye ayırmış ve bunları konuşma 
organlarının konumlarına göre titizlikle sınıflandırmıştır. O, sesin çıkış 
kaynağını, oluşum biçimini, tını farklılıklarını ve sesin boğumlanma noktalarına 
göre değişen yankılarını ayrıntılı biçimde şöyle açıklamıştır:

“Bil ki ses, nefesle birlikte çıkan, süreklilik arz eden bir arızadır. Boğaz, ağız 
ve dudaklarda karşılaştığı boğumlar, bu akışı keser ve her kesinti ‘harf’ adını 
alır. Harflerin tınıları bu boğum farkına göre değişir... Örneğin sesi boğazının 
en derin yerinden başlatır, dilediğin boğuma kadar getirirsin; her birinde farklı 
bir yankı (seda) duyarsın.”87 

9.2. Maktâ Kavramı ve Önemi

İbn Cinnî’nin “maktâ” kavramı, modern Avrupa fonetik biliminin “hece” 
(syllable) terimine denk düşer. Arap dilcileri arasında bu kavramı fonetik açıdan 
ilk kez sistematik biçimde kullanan kişidir. Ona göre sesler tek başına değil, 
bir araya gelerek “maktâ” adı verilen ses birimlerini oluşturur. Bu birimler, 
konuşmadaki ritmi ve yankıyı belirleyen temel unsurlardır.

Nitekim İbn Cinnî, üçlü köklerin (sülâsî) dilde en dengeli yapı olduğunu 
belirtirken, bu dengeyi maktâʿ düzeniyle ilişkilendirir:

“Kökler üçlü, dörtlü ve beşlidir. En yaygın ve dengeli olanı üçlüdür; çünkü 
biri başlangıç, biri ortalık (iç harf), biri de bitiş harfidir. Bu denge, harflerin 
azlığından değil, hareketli ve sâkin harflerin birbirini dengelemesinden doğar.”88 

Bu yaklaşım, Halîl b. Ahmed’in aruz sisteminde kullandığı ritmik ölçümle de 
paralellik gösterir. Nitekim harf, kendi başına ses oluşturmaz; ancak bir hareke 
(ünlü) ile birleştiğinde ses değeri kazanır ve böylece bir maktâ (hece) meydana 
gelir.

Son olarak, İbn Cinnî sesin yankısını (seda) ölçmek için yöntemi de 
açıklamaktadır:

“Bir harfin yankısını anlamak istersen onu sâkin (ünsüz) halde telaffuz et; 
çünkü hareke, harfi yerinden oynatır. Önüne kırık (kesreli) bir vasıl hemzesi 
getirerek اج  اق،  اك،    ‘ik’, ‘ig’, ‘ic’ gibi söyle; bu şekilde her harfin yankısının 
farklılığını duyabilirsin.”89 

İbn Cinnî, sesin oluşumunda görev alan gırtlak ve ağız içi organlarını 
inceleyerek Arap harflerinin fonetik özelliklerini analiz etmiştir. Harflerin çıkış 
noktalarını ve ses yollarını, mizmarın deliklerine benzeterek, sesin oluşumunda 

87	 İbn Cinnî, Sırru sınâʿati’l-iʿrâb, 1/19.
88	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/55.
89	 İbn Cinnî, Sırru sınâʿati’l-iʿrâb, 1/20.



242  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

hava akışının yönünü neyzenin parmak hareketlerine benzetir: parmakların 
deliklerde farklı biçimlerde hareket etmesiyle çeşitli tınılar elde edilmesi 
gibi, ses de gırtlak ve ağız içinde farklı yönlere yönelerek birbirinden farklı 
tınılar oluşturur. Bu yaklaşım, İbn Cinnî’nin ses organlarını nesnel bir bakışla 
gözlemlediğini ve dil bilimi ile fonetik alanında kurucu bir öncü olduğunu 
göstermektedir.90  

9.3. Ses-Anlam İlişkisi

İbn Cinnî, fonetik alanındaki bazı gerçekleri derin bir sezgiyle fark etmiş, 
ancak bunları dönemin ilmî ve toplumsal hassasiyetlerini gözeterek temkinli bir 
üslupla dile getirmiştir. Kimi zaman bu düşüncelerini başkalarına atfederek ifade 
etmiş olsa da, bu fikirlerin çoğunun aslında kendisine ait olduğu anlaşılmaktadır. 
Onun bu tutumu, yaşadığı çağın inanç merkezli düşünce atmosferi içinde 
fikirlerini açıkça beyan etme konusundaki ihtiyatlı yaklaşımını yansıtır.

Bu çerçevede İbn Cinnî, sesin yankısı ile dilin ortaya çıkışı arasında dikkat 
çekici bir ilişki kurar. Ona göre doğadaki sesler, insanın ilk ses üretme biçimlerini 
etkilemiş olabilir. Rüzgârın uğultusu, gök gürültüsünün gürlemesi, suyun akışı, 
eşeğin anırması, karganın gaklaması, atın kişnemesi ve ceylanın iniltileri gibi 
doğa seslerinden dillerin doğduğu yönündeki görüşü aktarır ve bunu ikna edici 
bir açıklama olarak değerlendirir. İbn Cinnî’ye göre bu yaklaşım, dilin kökenine 
dair en makul ve kabul edilebilir açıklamalardan biridir.91

Bu yaklaşım, İbn Cinnî’nin insan sesleri ile doğadaki yankılar ve hayvan 
sesleri arasında bir bağlantı kurduğunu, bu bağlantı üzerinden de dilin başlangıç 
aşamalarına dair bir açıklama getirdiğini göstermektedir.

İbn Cinnî ayrıca, sesi kimi zaman fiille, kimi zaman isimle ilişkilendirerek 
her iki kavram arasındaki fiziksel ve duyusal bağları araştırır. Ona göre 
kelimelerin ses yapısı ve işitsel yankısı, ifade ettikleri eylemlerin doğasıyla 
uyum gösterebilir. Şöyle der: 

“Bu dildeki birçok kelimenin harf tınılarının, ifade ettikleri fiillerin sesleriyle 
benzeştiğini gördüm. Örneğin, kuru şeyleri çiğnemek için قضم ‘kazm’, yaş şeyler 
içinse  خضم‘hazm’ derler. Çünkü kâf sesi güçlü, hâ sesi ise zayıftır. Böylece güçlü 
fiile güçlü ses, zayıf fiile zayıf ses uygun görülmüştür.”92 

Benzer biçimde, ses ile hayvanların çıkardığı sesler arasında da bağlantı kurar. 
Örneğin, râ harfinin titreşimli ve uzayan bir ses olduğunu, çekirgenin sesiyle 
bu özelliği bakımından benzeştiğini belirtir. Buna göre, çekirgenin sesi “sarr” 

90	 İbn Cinnî, Sırru sınâʿati’l-iʿrâb, 1/21.
91	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/46-47.
92	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/65.



Ceyhun Ünlüer  |  243

kelimesiyle ifade edilmiştir. Buna karşılık doğanın kısa ve kesik sesine benzer 
bir tını çıkardığı için doğan kuşunun sesi “sarsar” kelimesiyle anlatılmıştır:

“Onlar, çekirgenin sesine ‘sarr’ dediler; çünkü sesi uzundur. Doğanın sesine 
ise ‘sarsar’ dediler; çünkü onun sesi kesik ve süreksizdir.”93

Bu bağlamda İbn Cinnî, teorik ve uygulamalı düzeydeki bu yaklaşımıyla 
yetinmez; zaman zaman sesler ile adlandırılan varlıklar arasında da bir ilişki 
kurar. Ona göre bazı kelimeler, temsil ettikleri varlıkların çıkardığı seslere 
benzedikleri için bu adla anılmıştır. Nitekim “batṭ” (ördek) kelimesi ördeğin 
sesinden, vâk (sured- bir kuş türü) ötüşünden ve “gâk” kelimesi de karganın 
sesinden türetilmiştir.94

Bu anlayış, ses ile anlam arasında doğal bir uygunluk olduğu düşüncesine 
dayanır. Bu görüş, özellikle belâgat âlimleri arasında “lafız ile mana arasındaki 
ilişki” olarak bilinen kavramla örtüşmektedir. Böylece “bir şeyin, çıkardığı 
sesle adlandırılması” ilkesi dilin işleyişine dair doğru bir gözlem olarak ortaya 
konulmuştur.95

İbn Cinnî, Arapça kelimelerde ses ile anlam arasındaki uyumu somut 
örneklerle ortaya koyar ve kelimelere özgün bir ses estetiği kazandırır. Ona göre, 
Araplar harfleri seçerken seslerini temsil ettikleri olaylarla ilişkilendirir ve hatta 
harflerin sırasını da bu uyuma göre belirlerler: Olayın başını ifade eden harfi 
öne, ortasını belirten harfi ortaya, sonunu simgeleyen harfi sona yerleştirirler. 
Bu şekilde kelimenin harf dizimi, ifade edilmek istenen anlamın yönünü ve 
hareketini yansıtacak biçimde düzenlenir. Örneğin, “bahs” (araştırmak, kazmak) 
kelimesinde bâ harfi toprağa vuran elin şapırtısını, hâ harfi pençenin toprağa 
saplanmasını, sâ harfi ise toprağın havaya saçılmasını temsil eder.96

Bu yaklaşım, İbn Cinnî’nin ses bilimi ile anlam bilimi arasında özgün bir 
köprü kurduğunu ve modern fonetik teorilerle büyük ölçüde paralel bir anlayış 
geliştirdiğini göstermektedir.

Sonuç

İbn Cinnî, Arap dilbiliminin en özgün ve sistematik düşünürlerinden biri 
olarak, dilin yapısal, felsefî ve estetik yönlerini bir bütün hâlinde ele almıştır. 
Onun metodolojisi, Basra ekolünün mantıkî düzenini Kûfe ekolünün sezgisel 
yaklaşımıyla uzlaştıran bir sentez niteliği taşır. Bu çerçevede dil, yalnızca 

93	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 1/65.
94	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/165.
95	 Yaşar Daşkıran, “İbn Cinnî’ye Göre Anlamı Etkileyen Unsurlar”, Journal of Islamic Research 32/3 

(2021), 727-728.
96	 İbn Cinnî, el-Hasâis, 2/163.



244  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

bir iletişim aracı olmanın ötesinde; toplumun zihnî, kültürel ve estetik 
birikimini yansıtan canlı bir sistem olarak değerlendirilmiştir. İbn Cinnî’nin 
yaklaşımında, dilin doğası ve kökeni üzerine yürütülen tartışmalar, dilin işleyiş 
mekanizmalarıyla bütünleşmiş; böylece dil felsefesi ile dilbilgisi arasında köprü 
kuran özgün bir düşünce sistemi ortaya çıkmıştır.

Onun “semâ”, “kıyas” ve “ta‘lîl” kavramlarını ele alış biçimi, Arap dilciliğinde 
gözleme dayalı ve aklî gerekçelendirmeyi birleştiren bir yaklaşımın habercisidir. 
İbn Cinnî, semâı dilin canlı kaynağı olarak görmüş, dilin doğru anlaşılabilmesi için 
fasih Arapların konuşmalarına dayanmanın zorunluluğunu vurgulamıştır. Kıyası 
ise dildeki düzenlilikleri açıklamaya yarayan aklî bir araç olarak tanımlamış, 
ancak semâın önceliğini koruyarak kıyasın sınırlarını belirlemiştir. Bu denge, 
onun hem ampirik hem teorik bir dil anlayışı geliştirdiğini göstermektedir. Ta‘lîl 
konusundaki görüşleri ise nahiv ilmini sırf kurallar dizgesi olmaktan çıkararak, 
dilin içsel mantığını açıklayan analitik bir disipline dönüştürmüştür.

İbn Cinnî’nin iştikak ve ses teorisi üzerine yaptığı incelemeler, modern 
dilbilimin temellerini haber veren niteliktedir. Harflerin mahreçlerini 
belirlemesi, seslerin fonetik özelliklerini sınıflandırması ve ses–anlam ilişkisine 
dair gözlemleri, onun dilci kimliğiyle birlikte, bir fonetik öncüsü olduğunu 
kanıtlar. Doğadaki seslerin insan dili üzerindeki etkisine dair yorumları, çağdaş 
dilbilimde “onomatopoetik köken” olarak bilinen görüşlerle örtüşmektedir. 
Böylece İbn Cinnî, Arap dilinin ses estetiğini çözümleyerek, lafız ile anlam 
arasındaki doğal uyumu ilk kez sistematik biçimde temellendirmiştir.

İbn Cinnî’nin nahivde “illet” kavramına getirdiği açıklamalar, onun düşünce 
dünyasında akıl yürütme, gözlem ve sezgi arasında kurduğu hassas dengeyi açık 
biçimde ortaya koyar. O, nahiv illetlerini fakihlerin kıyas yöntemini hatırlatacak 
bir sistem içinde ele almakla birlikte, bu illetlerin temelini nassın otoritesinde 
değil, dilin kendi bünyesindeki tutarlılık ve işleyiş ilkelerinde aramıştır. Böylece 
dili, içsel mantığına güvenilmesi gereken canlı bir yapı olarak değerlendirmiş 
ve dilsel sezgiyi bilimsel bir temele yerleştirmiştir. Bunun yanında, Arapçanın 
yapısal düzenini “tabiatın eğilimine uygunluk” prensibiyle açıklayarak, dilin 
insan doğasıyla olan ilişkisini ön plana çıkarmıştır.

Sonuç olarak İbn Cinnî, Arap dilini anlamada yalnızca bir gramerci değil, 
aynı zamanda bir düşünce sistematiği kurucusudur. Onun metodolojisi, dilin 
doğasını, işleyişini ve anlamını çok katmanlı biçimde çözümlemeye yöneliktir. 
Bu yönüyle İbn Cinnî, dilbilim tarihinde teoriyi gözlemle, sezgiyi akılla, estetiği 
mantıkla buluşturan öncü bir bilgin olarak değerlendirilmeli; çalışmaları, Arap 
dil düşüncesinin felsefî ve bilimsel gelişiminde bir dönüm noktası olarak 
görülmelidir.



Ceyhun Ünlüer  |  245

Kaynakça

Cevherî, Ebû Nasr İsmail b. Hammâd. Tâcu’l-luga ve Sıhahu’l-‘Arabiyye. Thk. Ah-
med Abdulgafûr Attâr. 6 Cilt. Beyrut: Dârü’l-ʿİlm li’l-Melâyîn, 1990.

Cürcânî, Ebû Bekr Abdulkâhir el-. el-Miftâh fi’s-sarf. Thk. Ali Tevfîk el-Hamed. 
Beyrut: Muessesetu’r-Risâle, 1987.

Cürcânî, Ali b. Muhammed eş-Şerîf el-. et-Ta‘rîfât. Thk. İbrahim el-Ebyârî. Beyrut: 
Dâru’l-Kitâbi’l-‘Arabî, 1405.

Daşkıran, Yaşar. “İbn Cinnî’ye Göre Anlamı Etkileyen Unsurlar”, Journal of Islamic 
Research 32/3 (2021), 722-736.

Hamevî, Yâkût el-. Mu‘cemu’l-udebâ. 20 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-‘Arabî, 
ts.

İbn Cinnî, Ebu’l-Feth Osman. el-Hasâ’is. Thk. Muhammed Ali en-Neccâr. 3 Cilt. 
Kahire: Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye, ts.

İbn Cinnî, Ebu’l-Feth Osman. el-Luma‘ fi’l-‘Arabiyye. Thk. Fâiz Fâris. Kuveyt: Dâ-
ru’l-Kutubi’s-Sekâfiyye, 1972.

İbn Cinnî, Ebu’l-Feth Osman. ‘İlelu’t-tesniye. Thk. Sabîh et-Temîmî. Kahire: Mek-
tebetu’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 1992.

İbn Cinnî, Ebu’l-Feth Osman. Sırru Sınâ‘ati’l-i‘râb. Thk. Hasan Hindâvî. 2 Cilt. 
Beyrut: Dâru’l-Kalem, 2000.

İbn Kesîr, Ebu’l-Fidâ İmâduddîn İsmail b. Ömer. el-Bidâye ve’n-nihâye. 14 Cilt. 
Kahire: Dâru’l-Fecr li’t-Turâs, 1998.

İbn Madâ el-Kurtubî, Ebu’l-Abbas Ahmed b. Abdirrahman. Thk. Şevkî Dayf. er-
Redd ‘ale’n-nuhât. Mısır: Dâru’l-Meârif, 1982.

İbn Manzûr, Ebu’l-Fazl Muhammed b. Mukerrem b. Ali el-Ensârî. Lisânu’l-‘Arab. 
18 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1995.

Melh, Hasan Hamîs Saîd el-. Nazariyyetu’t-ta‘lîli’n-nahvî. Amman: Dâru’ş-Şurûk, 
2000.

Mubârek, Mâzin. en-Nahvu’l-‘Arabî. Beyrut: Dâru’l-Hadâra, 1965.
Ömer, Ahmed Muhtâr. el-Bahsu’l-lugavî ‘inde’l-‘Arab. Kahire: ‘Âlemu’l-Kutub, 

1982.
Subkî, Ali b. Abdulkâfî. el-İbhâc fî şerhi’l-minhâc. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutu-

bi’l-İlmiyye, 1984.
Ukberî, Ebu’l-Bekâ el-. Mesâ’il hilâfiyye fi’n-nahv. Thk. Muhammed Hayru’l-Hal-

vânî. Beyrut: Dâru’ş-Şarki’l-Arabî, 1992.
Yavuz, Mehmet. “İbn Cinnî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 19/397-

400. Ankara: TDV Yayınları, 1999. 
Yavuz, Mehmet. İbn Cinnî Hayatı ve Arap Gramerindeki Yeri. İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1996.



246  |  İbn Cinnî’nin Dil Anlayışı ve Arap Gramerinde Metodolojik Yaklaşımı

Yurttaş, Tahsin. “İbn Cinnî’nin Dillerin Kökeni ve Ortaya Çıkışı Hakkındaki Görüş-
leri”, Trabzon İlahiyat Dergisi 9/1 (Bahar 2022), 331-355.

Zeccâcî, Ebu’l-Kâsım. el-İzâh fî ‘ileli’n-nahv. Thk. Mâzin el-Mubârek. Beyrut: Dâ-
ru’n-Nefâis, 1986.

Zehebî, Ebu Abdullah Muhammed b. Ahmed. el-ʿİber fî ḫaberi men gaber. 4 Cilt. 
Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, ts.




