


Türkiye’de Kadın 
Hareketleri

Osmanlı’dan Günümüze 
Devlet, Sivil Toplum ve 
Kadın Örgütlenmeleri

Hediye Şirin Ak



Türkiye’de Kadın Hareketleri
Osmanlı’dan Günümüze Devlet, Sivil Toplum ve Kadın 
Örgütlenmeleri
Hediye Şirin Ak

ISBN (PDF): 978-625-8554-55-7

DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub1049

Language: Turkish
Publication Date: 2025
Cover paint by Mehmet Çakır
Cover design and image licensed under CC BY-NC 4.0
Print and digital versions typeset by Çizgi Medya Co. Ltd.

Suggested citation:
Ak, H. Ş. (2025). Türkiye’de Kadın Hareketleri Osmanlı’dan Günümüze Devlet, Sivil Toplum ve Kadın 
Örgütlenmeleri. Özgür Publications. DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub1049. License: CC-
BY-NC 4.0

The full text of this book has been peer-reviewed to ensure high academic standards. For full review policies, 
see https://www.ozguryayinlari.com/ 

Published by
Özgür Yayın-Dağıtım Co. Ltd.
Certificate Number: 45503

15 Temmuz Mah. 148136. Sk. No: 9 Şehitkamil/Gaziantep
+90.850 260 09 97
+90.532 289 82 15
www.ozguryayınlari.com
info@ozguryayinlari.com

This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International (CC BY-NC 4.0). To view a copy of this license, visit https://creativecommons.
org/licenses/by-nc/4.0/ 
This license allows for copying any part of the work for personal use, not commercial use, 
providing author attribution is clearly stated.



iii

Önsöz

Kadın sorunu, hemen her toplumda farklı biçimlerde ortaya 
çıkan ve tarihsel süreklilik gösteren toplumsal bir olgudur. Farklı 
toplumlarda, farklı tarihsel ve kültürel bağlamlar içerisinde 
kadınların karşılaştıkları sorunların da çeşitlilik gösterdiği 
görülmektedir. Bu nedenle bugüne kadar kadın sorununa ilişkin 
çok sayıda yaklaşım ve çözüm önerisi geliştirilmiştir. Ancak 
tüm toplumlar için geçerli, tek ve kapsayıcı bir yaklaşım ortaya 
koymak mümkün değildir. Zira her toplum, kendi tarihsel 
deneyimleri ve iç dinamikleri doğrultusunda şekillenmekte; 
toplumsal sorunlar da ancak bu özgül koşullar dikkate 
alındığında sağlıklı biçimde değerlendirilebilmektedir. Bu 
çerçevede Türk kadın hareketlerini kendi tarihsel ve toplumsal 
koşulları içinde ele almak en doğru yaklaşım olacaktır.

Eski Türk devletlerinde kadının toplumsal yaşamda saygın 
bir konuma sahip olduğu bilinmektedir. Orta Asya’daki 
Türk devletlerinde kadın, erkekle büyük ölçüde eşit bir 
konumda yer almıştır. Ancak İslamiyet’in kabulü, yerleşik 
yaşama geçilmesi ve farklı uygarlıklarla kurulan ilişkiler 
sonucunda kadının toplumsal konumunda önemli değişimler 
yaşanmıştır. Anadolu’ya yerleşen Türk toplulukları Bizans 
ve İran kültürlerinin etkisiyle farklı bir toplumsal yapıya 
yönelmiş; bu süreçte özellikle kentli kadınlar kamusal alandan 
dışlanarak çok yönlü sorunlarla karşı karşıya kalmışlardır. 



iv

Osmanlı’da Tanzimat’la birlikte başlayan modernleşme süreci, 
kadınların eğitilmesi gerekliliğini gündeme getirmiştir. Uzun 
ve zorlu bir sürecin ardından eğitim olanaklarına erişebilen 
kadınlar, değişen toplumsal koşullara hızla uyum sağlamış; 
yalnızca kendi yaşamlarını dönüştürmekle kalmamış, aynı 
zamanda hemcinslerini bilinçlendirme yönünde de önemli 
çabalar göstermişlerdir. Türk kadınları, sanılanın aksine, 
Cumhuriyet döneminde kendilerine lütfedilen haklarla değil; 
büyük ölçüde kendi mücadeleleri ve örgütlü çabalarıyla bu 
haklara ulaşmışlardır.

Türk kadınları, örgütlenerek hem kendilerini hem de 
çocuklarını, ülkelerini ve hemcinslerini koruma ve güçlendirme 
yönünde önemli roller üstlenmişlerdir. Türkiye’de örgütlü sivil 
toplumun gelişiminde kadın örgütleri her dönem belirleyici 
bir unsur olmuştur.

Bu çalışmada, Türk kadınlarının tarihsel süreç içerisinde 
karşılaştıkları sorunlar; toplumsal değişimle birlikte dönüşen 
konumları ve bu dönüşüme uyum sağlamak, sorunlarına çözüm 
üretmek amacıyla oluşturdukları örgütlenmeler çerçevesinde 
ele alınmaktadır. Kadın hareketinin tarihsel gelişimi, siyasal ve 
toplumsal bağlam birlikte değerlendirilerek incelenmektedir.

Bu toplumun bir parçası olan bir kadın olarak, kadınların 
yaşadıkları sorunları hem gündelik gözlemlerimden hem de 
yaptığım görüşmelerden hareketle anlamlandırmaya çalıştım. 
Elinizdeki eser, 2009 yılında tamamladığım “Türkiye’deki 
Kadın Örgütleri ve Bu Örgütlerin Çalışmaları Üzerine Bir 
İnceleme” başlıklı yüksek lisans tezimin gözden geçirilmiş ve 
kitap formatına uyarlanmış hâlidir. Tez çalışmam sürecinde, 
“Osmanlı ve Cumhuriyetin İlk Yıllarında Kadın Hareketleri” 
başlığıyla Gümüşhane Üniversitesi Sosyal Bilimler Elektronik 
Dergisi’nde yayımlanan makalede ele alınan tarihsel dönem ve 
temalar, bu kitapta metinsel olarak kullanılmamış; ilgili bölümler 
bağımsız biçimde ve yeniden kaleme alınarak ele alınmıştır. 



v

Özellikle kitabın ikinci bölümü, söz konusu makaleden ifade, 
yapı ve anlatım düzeyinde tamamen ayrıştırılmış, aynı tarihsel 
süreci farklı bir bütünlük ve değerlendirme çerçevesi içinde ele 
alan özgün bir metin olarak oluşturulmuştur. Bu çalışmanın, 
Türkiye’de kadın hareketleri alanında yapılan tartışmalara 
katkı sunmasının yanı sıra, alana ilgi duyan araştırmacılar ve 
öğrenciler için bütüncül bir başvuru kaynağı niteliği taşıması 
hedeflenmiştir.

Bu çalışmanın hazırlanması sürecinde desteklerini 
esirgemeyen anneme, babama ve kardeşime; kitabın 
ortaya çıkma aşamasında sabır ve anlayışlarıyla yanımda 
olan çocuklarıma ve eşime teşekkür ederim. Akademik 
yolculuğumun her aşamasında bana rehberlik eden, yalnızca 
akademik değil düşünsel gelişimime de katkı sunan değerli 
hocam Dr. Belma Tokuroğlu’na en içten teşekkürlerimi 
sunarım. Kadın çalışmalarına bakışımı şekillendiren, sabrı, 
desteği ve güveniyle bu çalışmanın tamamlanmasında büyük 
pay sahibi olan Belma Hocama gönülden minnettarım. Bugün 
hâlâ kadın çalışmaları alanında üretmeye devam ediyorsam, 
bunu büyük ölçüde kendisine borçluyum.

Hediye Şirin AK

ÇANKIRI/ 2025





vii

İçindekiler

Önsöz		 iii
Semboller ve Kısaltmalar	 ix

Giriş		  1

1.	 Kavramsal ve Kurumsal Çerçevede Sivil Toplum	 5

2.	 Türk Kadınının Toplumsal Konumu ve Tarihsel 
Dönüşümü	 11
Osmanlı Döneminde Kadının Toplumsal Konumu	 11

Cumhuriyet Döneminde Kadının Toplumsal Konumu	 14

3.	 Ulus, Devlet ve Kadın: Tarihsel ve Siyasal Bir Okuma	 19
Anayasalar, Hukuksal Düzenlemeler ve Eğitim Sistemi	 21

Toplumsal Cinsiyet Farklılıklarının Toplumsal Yaşama 
Yansımaları	 34

Üretim ve Yeniden Üretim Süreçlerinde Kadın	 42

4.	 Toplumsal Sınıf, Ataerkillik ve Kadın Sivil Toplum 
Örgütlenmeleri	 51
Toplumsal Sınıf Bağlamında Kadınlar Arasındaki 
Farklılaşmalar	 51



viii

Erkek Egemen Toplumsal Yapının Kadın Örgütlenmeleri 
Üzerindeki Etkisi	 85

Sonuç		 93
Kaynakça	 97



ix

Semboller ve Kısaltmalar

AAK 	 : Aile Araştırma Kurumu 
AB 	 : Avrupa Birliği 
a.g.e. 	 : Adı Geçen Eser 
a.g.m. 	 : Adı Geçen makale 
AP 	 : Adalet Partisi 
BM 	 : Birleşmiş Milletler 
CHF 	 : Cumhuriyet Halk Fırkası 
CHP 	 : Cumhuriyet Halk Partisi 
Çev. 	 : Çeviren 
CEDAW 	 : Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın 

Önlenmesi sözleşmesi 
Der. 	 : Derleyen 
DİE 	 : Devlet İstatistik Enstitüsü 
DP 	 : Demokrat Parti 
DPT 	 : Devlet Planlama Teşkilatı 
Ed. 	 : Editör 
ECOSOK 	 : Birleşmiş Milletler Ekonomik ve Sosyal 

Konsey 



x

INSTRAW : Birleşmiş Milletler Araştırma ve Eğitim 
Enstitüsü 

İKD 	 : İlerici Kadınlar Derneği 
KA-DER 	 : Kadın Adayları Destekleme ve Eğitme 

Derneği 
KASAUM 	 : Kadın Sorunları Araştırma ve Uygulama 

Merkezi 
KHK 	 : Kanun Hükmünde Kararname 
KSSGM 	 : Kadın Statüs ve Sorunları Genel Müdürlüğ 
MEB 	 : Milli Eğitim Bakanlığı 
MHP 	 : Milliyetçi Hareket Partisi 
ODTÜ 	 : Ortadoğu Teknik Üniversitesi 
STK 	 : Sivil Toplum Kuruluşu 
SYDV 	 : Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfı 
TBMM 	 : Türkiye Büyük Millet Meclisi 
TİP 	 : Türkiye İşçi Partisi 
UNDP 	 : Birleşmiş Milletler Kalkınma Programı 
UNİCEF 	 : Birleşmiş Milletler Çocuk Fonu 
YAZKO 	 : Yazar ve Çevirmenler Yayın Üretim 

Kooperatifi 
UNİFEM 	 : Birleşmiş Milletler Kadınlar Kalkınma Fonu 
YÖK 	 : Yüksek Öğretim Kurumu



1

Giriş

Bu çalışma, Türk kadınlarının hikâyesini anlatma çabasının 
bir ürünüdür. Türk kadınının tarihi, Türklerin bilinen en eski 
yazılı belgeleri olan Orhun Yazıtlarına kadar uzanmaktadır. 
Türk tarihini anlatan pek çok çalışmada; Türk kadınlarının 
ata binip kılıç kuşandığını, ok atıp erkeklerle güreş tuttuğu 
yazar. Bu durumda sosyal hayatta bu kadar görünür olan, 
savaşlara katılan ve devlet yöneten kadınlardan sosyal hayattan 
koparılmış kadınlara dönüşüm nasıl yaşanmıştır sorusu akıllara 
gelmektedir. Çalışma kapsamında Türk kadınlarının Osmanlı 
Devleti döneminde başlayan hareketliliğinin cumhuriyetin ilk 
yıllarına olan serüveni anlatılmaktadır.

Osmanlı döneminde sosyal hayatta dahi erkekle birlikte var 
olmayan kamusal alana çıkamayan kadınların nasıl olup da güçlü 
bir kadın hareketine dönüştüğü bu çalışmada ele alınmaktadır. 
Kadının hareketi başlı başına bir sivil toplum hareketidir. 
Sivil Toplum kavramının temelleri eski yunana kadar uzanır. 
Ancak devlet alanının dışında ayrı bir alan olarak görülmeye 
başlanması 18.yüzyıl sonlarına denk düşer. Bu tarihten sonra 
sivil toplum kavramı Batı toplumlarında çeşitli düşünürlerce 
araştırılmış ve geliştirilmesi için çabalanmıştır. Özellikle II. 
Dünya savaşı sonrasında devlet-yurttaş arasındaki sorunsalın 
çözümüne dayanak olarak görülmüştür. Türkiye’de ise sivil 
toplumun gelişimi Batı dünyasından daha farklı olmuştur. 



2  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

Osmanlı’daki güçlü devlet geleneği ve toplumsal farklılıklar 
sivil toplumun gelişmesine engel olmuştu. Türkiye’de 80’li 
yıllardan sonra sivil toplum tartışmaları başlamış ve günümüze 
kadar devam etmiştir.

Osmanlı’dan günümüze kadın sorunsalına baktığımızda 
kadınların ailesine, toplumsal baskılara ve hatta devlet 
otoritesine karşı daima bir hareketlilik içerisinde olduklarını 
görebiliriz. Osmanlı döneminde ülkede yaşayan azınlıklarla 
ilişkiler ve batıyla kurulan ticari ilişkiler kadınların istek ve 
beklentilerine önemli etkilerde bulunmuştur. Osmanlı’da 
Tanzimat’la başlayan süreç kadınların beklentilerini daha da 
arttırmış, II. Meşrutiyet döneminde çok sayıda kadın örgütü 
kurulmuştur. Eğitim, yardım, çalışma hayatına hazırlık, 
kültürel, siyasal ve hatta askeri alanda kurulmuş birçok 
kadın derneği faaliyet göstermiştir. Cumhuriyet dönemine 
gelindiğinde Tanzimat’tan beri kendi çıkarları için savaşan 
kadınlar artık eski konumlarına dönmeyi reddetmiş ve 
faaliyetlerine hız vermişlerdir.

60’lı yıllardan sonra güç kazanan feminist akım, kadın 
saygınlığını arttırma, ailevi, siyasal, sosyal vb. alanlarda 
kadınları destekleme ve toplumu bu konularda bilinçlendirme 
gibi misyonlar üstlenmiştir. Bu misyonu gerçekleştirmek için 
önemli bir araçta sivil toplum örgütleri olmuştur. Feminist 
akımın bu çalışmaları sivil toplum kavramının gelişimi 
açısından önemli bir atılım olmuştur. Kadın sivil toplum 
örgütleri kadınlarla ilgili pek çok konuda çalışmalarıyla 
kamuoyunda ses getirmiş toplumun dikkatini kadınların 
yaşadığı sorunlara çekmeyi başarmıştır.

Günümüzde kadınlar halen aile baskısı, toplumsal baskı, 
eğitim hakkından mahrum kalma, aile içi şiddet, cinsel 
istismar, çalışma yaşamından dışlanma, hor görülme, kendi 
kararlarını alma hakkından mahrum bırakılma vb. türde 
sorularla karşı karşıya kalmaktadır. Üstelik daha da vahim 



Hediye Şirin Ak  |  3

olanı yüksek öğrenim görmüş kadınlar arasında dahi tüm bu 
sorunları yaşayan kadınların çoğunlukta olması, eğitimli kültür 
seviyesi yüksek erkeklerin dahi kadınlara karşı bu davranışları 
göstermekten çekinmemesidir. Buda gösteriyor ki kadınların 
tüm bu baskı, zor kullanma, aşağılanma vb. davranışlara maruz 
kalması için kadın olması yeterli yaşı, eğitimi, mali gücü, 
yaşadığı yerleşim yeri fazla bir fark yaratmıyor. Kadınların kendi 
kaderlerini değiştirmek için çabalarının bir ürünü olan sivil 
örgütler ise giderek çoğalmakta ve birbirleriyle koordinasyonu 
sağlayarak daha verimli hale gelmeye çabalamaktadır.

Bu çalışma, nitel araştırma yöntemine dayalı olarak 
hazırlanmıştır. Kadınların sivil toplum örgütlenmeleri ve bu 
örgütlerin tarihsel gelişimi, tarihsel-sosyolojik bir perspektifle 
ele alınmıştır. Araştırmada, kadın hareketlerinin ortaya çıkış 
biçimlerini, ideolojik arka planını ve toplumsal dönüşümlerle 
olan ilişkisini anlamak amacıyla betimsel analiz yöntemi 
kullanılmıştır. Çalışma kapsamında öncelikle, sivil toplum 
kavramının düşünsel temelleri klasik ve modern teoriler 
ışığında değerlendirilmiş; ardından Türkiye’de sivil toplumun 
gelişim süreci tarihsel dönemler üzerinden incelenmiştir. Bu 
bağlamda, Osmanlı döneminden itibaren kadınların toplumsal 
statüsündeki değişim, Tanzimat ve Meşrutiyet dönemlerinde 
yaşanan dönüşümler, Cumhuriyet’in ilk yıllarındaki reformlar 
ve bu reformların kadın kimliği üzerindeki etkileri analiz 
edilmiştir.

Araştırmanın temel kaynaklarını; tarihsel belgeler, dönemin 
süreli yayınları, kadın derneklerinin tüzükleri, akademik 
kitaplar, makaleler ve kadın hareketine ilişkin araştırma raporları 
oluşturmaktadır. Ayrıca, farklı dönemlerde faaliyet gösteren 
kadın sivil toplum örgütlerinin kuruluş amaçları, faaliyet 
alanları ve toplumsal etkileri doküman analizi yöntemiyle 
incelenmiştir. Bu yöntem aracılığıyla çalışma, hem tarihsel 
bir çizgi takip etmekte hem de kadınların kamusal alanda 
görünürlük kazanma süreçlerini sivil toplum bağlamında 



4  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

yorumlamayı hedeflemektedir. Elde edilen bulgular, Türkiye’de 
kadın hareketlerinin süreklilik ve kopuş noktalarını ortaya 
koymakta; kadınların toplumsal değişimin öznesi olarak nasıl 
konumlandıklarını anlamaya katkı sağlamaktadır.



5

BÖLÜM 1

1. Kavramsal ve Kurumsal Çerçevede 
Sivil Toplum

Sivil toplum, günümüzde en genel anlamıyla devletten 
bağımsız biçimde örgütlenen bireylerin oluşturduğu toplumsal 
alanı ifade etmektedir. Devlet, tarihsel süreç boyunca kimi 
zaman toplumsal kaosu düzenleyen ve daha insani bir yaşamın 
koşullarını sağlayan bir yapı olarak değerlendirilmiş; kimi 
zaman ise özgürlükleri sınırlayan ve baskılayıcı bir mekanizma 
olarak algılanmıştır. Devletin sahip olduğu yetkileri sınırsız 
biçimde kullanması, toplumsal alanın daralmasına ve bireysel 
özgürlüklerin zedelenmesine yol açabilmektedir. Nitekim 
hemen hemen tüm siyasal yönetim biçimlerinde iktidarın 
kötüye kullanılma riski mevcuttur. Devlet iktidarının herhangi 
bir sınırlamaya tabi olmaması durumunda, toplum üzerinde 
kapsamlı bir denetim kurarak otoriter bir yapıya dönüşmesi 
mümkündür. Bu nedenle modern demokratik sistemlerde, 
seçimle iş başına gelen iktidarların hangi mekanizmalar 
aracılığıyla sınırlandırılacağı temel tartışma konularından 
biri hâline gelmiştir. İktidarın gücünü dengelemek amacıyla 
devlet karşısında örgütlü bir toplumsal alanın varlığı önem 



6  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

kazanmıştır. Toplumun devlet karşısında etkili bir denge 
unsuru oluşturabilmesi ise ancak devletten bağımsız biçimde 
örgütlenen toplumsal güç odaklarının varlığıyla mümkündür. 
Bu bağımsız güç odaklarını oluşturan yapılar ise sivil toplum 
kuruluşlarıdır.

Sivil toplum kavramı ilk olarak Batı dünyasında ortaya 
çıkmıştır. Her ne kadar 1960’lı yıllardan itibaren belirgin bir 
yükseliş göstermiş olsa da bu kavramın kökenlerini daha erken 
dönemlere götürmek mümkündür. Modern dünyanın temel 
unsurlarından biri olarak değerlendirilen sivil toplum anlayışı, 
durağan değil; tarihsel süreç içinde gelişen ve dönüşen bir 
kavram niteliği taşımaktadır. En genel anlamıyla sivil toplum, 
devlet müdahalesinin dışında kalan serbest bir alan olarak 
tanımlanabilse de kavram ayrıntılı biçimde incelendiğinde bu 
dar çerçevenin ötesine geçen anlamlar içerdiği görülmektedir. 
Tarihsel değişim sürecinin bir sonucu olarak sivil toplum, farklı 
dönemlerde farklı biçimlerde yorumlanmış; içinde bulunduğu 
toplumsal, siyasal ve düşünsel bağlama bağlı olarak çeşitli 
perspektiflerden tanımlanmıştır. Bu nedenle sivil toplum 
kavramını bütüncül biçimde kavrayabilmek için, ortaya 
çıktığı ilk dönemlerden günümüze kadar geçirdiği tarihsel 
dönüşümlerin dikkate alınması gerekmektedir.

Sivil toplum kavramının izleri ilk olarak Antik Yunan 
düşüncesinde, özellikle Aristoteles’in eserlerinde görülmektedir. 
Aristoteles’e göre insanlar için en uygun yönetim biçimi 
“politike koinonia”dır. Bu kavram, yasalar çerçevesinde 
belirlenmiş kurallara bağlı olarak özgür ve eşit yurttaşların 
oluşturduğu siyasal toplumu, yani polisi ifade etmektedir. Daha 
sonraki dönemlerde Latince’de “societas civilis” kavramıyla 
karşılanan bu anlayış, modern anlamda devletten bağımsız ve 
ona karşıt bir sivil toplum tasarımını içermemektedir. Sivil olan 
ile siyasal olanın henüz birbirinden ayrışmadığı bu düşünsel 
çerçevede, sivil toplum terimi devlet ve siyasal toplumla eş 
anlamlı biçimde kullanılmaktadır. (Türköne, 2003, s.348).



Hediye Şirin Ak  |  7

Antik Yunan toplumlarında özgür ve eşit polis yurttaşı olarak 
kabul edilenlerin kimler olduğu incelendiğinde, ortaya çıkan 
tablonun günümüzdeki sivil toplum anlayışıyla örtüşmediği 
görülmektedir. Aristoteles, koinonia politike kavramını dostluk 
(philia) bağlamında açıklamaya çalışırken, bu kavrama aynı 
zamanda belirgin bir etik boyut da yüklemiştir. Ona göre etik 
değerler yalnızca bireylerin özel yaşamlarını değil, kamusal ve 
hatta siyasal yaşamı da biçimlendiren temel unsurlar arasında 
yer almaktadır. (Sarıbay, 2004, s.16). Sivil toplumu “dostluk” 
(philia) kavramı üzerinden tanımlayan Aristoteles, cinsiyetler 
arasında kurduğu katı hiyerarşi nedeniyle feminist literatürde 
sıklıkla kadın karşıtı düşünürler arasında değerlendirilmiştir. 
Aristoteles, her ne kadar cinsiyetleri hiyerarşik bir düzende 
konumlandırsa da, Lykeion’un kurucusu olarak toplumsal 
yaşamın temelinde kadın ve erkeğin birlikteliğini düşünen bir 
yaklaşım sergilemektedir. Ona göre erkek ile kadının birleşmesi, 
yalnızca biyolojik bir birliktelik değil, aynı zamanda siyasetin 
de temelini oluşturan bir başlangıç noktasıdır. Erkek ve kadın 
arasındaki karşılıklı bağımlılık ve birlikte yaşama zorunluluğu, 
siyasal topluluğun hem ilkesi hem de kökeni olarak kabul 
edilmektedir. Bu birlikteliğin düzenlenebilmesi için Aristoteles, 
aileyi hiyerarşik bir yapı olarak tanımlar. Aile birliği, “en yaşlı 
erkeğin” otoritesi altında kurulur ve bütün aile, monarşik bir 
biçimde yönetilir. Erkek ve kadından oluşan bu temel insanî 
birliktelik, Aristoteles’in düşüncesinde yalnızca biyolojik değil; 
ekonomik, duygusal ve siyasal ilişkileri de içeren, ortak soy 
kaygısına dayalı bir düzeni ifade eder. Bu bağlamda cinsiyetlerin 
karşılıklı bağımlılığı, toplumsal ve siyasal ilişkilerin kurucu 
unsurlarından biri olarak konumlandırılmaktadır. (Agacinski, 
1998, s.103). Aristoteles’in sivil topluma ilişkin tanımlamaları 
incelendiğinde, kadınların bu alanın dışında bırakıldığı açık 
biçimde görülmektedir. Siyasal ve kamusal alan, doğrudan 
erkek yurttaşlar üzerinden kurgulanmakta; kadınların devletle 
kurdukları ilişki ise dolaylı bir nitelik taşımaktadır. Bu 



8  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

çerçevede kadınlar, kamusal ve siyasal alana kendi başlarına 
dâhil olamamakta; devletle olan bağları, erkekler aracılığıyla ve 
aile içindeki konumları üzerinden kurulmaktadır. Dolayısıyla 
Aristoteles’in düşüncesinde sivil toplum, kadınları kapsayan 
değil, erkek yurttaşlığı temel alan sınırlı bir toplumsal alan 
olarak şekillenmektedir.

Sivil toplum kavramı, 12. yüzyıldan itibaren ticaretin 
gelişmesiyle birlikte esnaf ve tüccar gibi kentli grupların 
feodal yapı içinde hem ekonomik bağımsızlık kazanmaları 
hem de yaşadıkları şehirlerin yönetiminde belirli yetkilere sahip 
olmalarıyla ortaya çıkan toplumsal durumu ifade etmektedir. 
Bu süreçte elde edilen özerklik, şehirlerin kendi hukuk 
sistemleri ve kurumsal yapıları aracılığıyla sivil toplumun ilk 
çekirdeğini oluşturmuştur. Başka bir ifadeyle sivil toplum, 
orta sınıfa kent yaşamı içinde tanınan belirli özgürlükler 
temelinde şekillenen; merkezi otoriteden görece bağımsız, 
özerk yapılar aracılığıyla gelişen bir toplumsal alanı temsil 
etmektedir. (Türköne, 2003, s.348).

18. yüzyılın başlarından itibaren Batı’da yaşanan ekonomik 
ve toplumsal dönüşümler, yani ‘sanayi toplumu’na zemin 
hazırlayan değişimler, sivil toplum kavramının şekillenmesinde 
temel bir referans noktası oluşturur. Yönetimin merkezileşmesi, 
iş bölümünün giderek karmaşık hale gelmesi, pazar 
ekonomisinin genişlemesi ve toprak, emek ile sermayenin 
ticari bir niteliğe bürünmesi gibi gelişmeler, aile ve devletin 
dışında üçüncü bir toplumsal alan olarak sivil toplum fikrini 
öne çıkarmıştır (Türköne, 2003, s.348).

Klasik sivil toplum tanımlarını incelediğimizde vardığımız 
sonuç kadınların sivil toplum içinde yer almadığıdır. Modern 
dünyada ise kadın erkekle eşit haklara sahiptir ve hukuksal 
olarak bu düşünceler geçerli görülmemektedir. Günümüzde 
sivil toplumun devletin dışında kalan alanı tanımladığını büyük 
sayıda teorisyen kabul etmektedir. Bu da bugüne kadar üzerinde 



Hediye Şirin Ak  |  9

durulan yaklaşımların, “modern” sivil toplum kavramının 
geçirdiği dönüşümün aşamaları olarak görülebileceğini ortaya 
koymaktadır. Modern sivil toplum anlayışı devletin karşısında 
örgütlü ve kendi içinde kurallarla bağlı, gönüllülük esasına 
dayalı kurumlardır.

Modern sivil toplum anlayışında, devlet ile sivil toplum 
arasındaki sağlıklı ilişkinin kurulabilmesi için devletin belirli 
bir ideolojiye bağlı olmaması ve farklı görüş ile inançlara karşı 
tarafsız davranması, yani “hukuk devleti” ilkelerine uygun 
şekilde yapılandırılması gerekir. Devletin siyasal, kültürel 
ve ekonomik alanlara ne kadar çok müdahil olması, sivil 
toplumun faaliyet alanını o ölçüde kısıtlayacaktır. Bu nedenle 
devlet, yalnızca sivil toplum kuruluşlarına bırakılamayacak 
faaliyetlerle sınırlı kalmalı ve geriye kalan toplumsal alanları 
sivil toplumun kullanımına bırakmalıdır (Türköne, 2003, 
s.358). 

Geçmişte gerek hukuk gerekse devlet karşısında aile reisi 
olarak kabul edilen erkekler aracılığıyla temsil edilen kadınlar, 
günümüzde hukuksal açıdan erkeklerle eşit haklara sahip bir 
konuma ulaşmıştır. Ancak yasal düzeyde sağlanan bu eşitlik, 
uygulamada her zaman görünür hâle gelememektedir. 
Kadınlar, fiilî eşitliğe ulaşabilmek için hâlen çeşitli alanlarda 
mücadele etmektedir. Özellikle çalışma hayatına hızla dâhil 
olan kadınlar, bugün hemen her sektörde yer almakta; bu 
durum, geleneksel olarak özel alan olarak tanımlanan aile 
alanının kamusal alanla giderek iç içe geçmesine yol açmaktadır. 
Özel ve kamusal alanların kadınlar aracılığıyla bu biçimde 
kesişmesi, sivil toplum kavramının yeniden düşünülmesini 
ve tanımlanmasını beraberinde getirmiştir. Özellikle 1960’lı 
yıllardan itibaren ortaya çıkan feminist gruplar, sivil toplumun 
gelişimine önemli katkılar sunmuş; özel alan–kamusal alan 
ayrımını eleştirel bir biçimde sorgulamaya açarak bu ikiliğin 
sınırlarını görünür kılmışlardır.





11

BÖLÜM 2

2. Türk Kadınının Toplumsal Konumu 
ve Tarihsel Dönüşümü

2.1. Osmanlı Döneminde Kadının Toplumsal 
Konumu

Türk kadınının toplumsal konumu, tarihsel süreç içinde 
siyasal yapılanmalar, üretim ilişkileri ve kültürel etkileşimlerle 
birlikte sürekli olarak dönüşüme uğramıştır. Orta Asya’da 
kurulan erken Türk topluluklarında kadın, aile ve toplum 
yaşamının edilgen bir unsuru olmaktan ziyade, erkekle birlikte 
üretime ve yönetime katılan, toplumsal saygınlığa sahip bir 
aktör olarak konumlanmıştır. Devlet yönetiminde hatunların 
söz sahibi olması, tek eşliliğin yaygınlığı ve mülkiyetin eşler 
arasında ortak kabul edilmesi bu yapının belirgin göstergeleri 
arasındadır (Odyakmaz, 2000, s.4).

Türklerin İslamiyet’i kabul etmeleriyle birlikte kadınların 
toplumsal konumunda köklü bir kopuştan ziyade, aşamalı 
bir değişim süreci yaşanmıştır. İslamiyet’in ilk dönemlerinde 
Türk kadını kamusal yaşamdan bütünüyle çekilmemiş; eğitim, 
hayır faaliyetleri ve vakıf kuruculuğu gibi alanlarda varlığını 



12  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

sürdürmüştür. Ancak Osmanlı Devleti’nin imparatorluk niteliği 
kazanması ve özellikle İstanbul’un fethinden sonra Bizans ve 
İran saray geleneklerinin etkisiyle kentli kadınların yaşam 
alanı giderek daralmıştır. Saray yaşamı ve harem kurumu, 
kadınların kamusal alandan uzaklaştırılmasını kurumsallaştıran 
unsurlar hâline gelmiş; bu süreçte kadınlar, erken dönem Türk 
toplumlarında sahip oldukları birçok hakkı fiilen kaybetmiştir 
(Altındal, 1994, s.49).

Bu dönüşüm Osmanlı toplumunun tamamını aynı ölçüde 
etkilememiştir. Kent merkezlerinde yaşayan kadınlar için sosyal 
hayat büyük ölçüde ev içiyle sınırlandırılırken, kırsal kesimde 
yaşayan kadınların gündelik yaşam pratikleri farklı bir seyir 
izlemiştir. Tarımsal üretimin sürekliliği, köylü kadınların 
erkeklerle birlikte tarlada, bağda ve hayvancılık faaliyetlerinde 
yer almalarını zorunlu kılmıştır. Bunun yanı sıra halı, kilim 
ve dokuma gibi üretim alanlarında kadın emeği önemli bir 
yer tutmuş; kırsal kadınlar giyim ve örtünme konusunda da 
merkezi otoritenin getirdiği sınırlamalardan görece daha az 
etkilenmiştir (Altındal, 1994, s.50; Kurnaz, 1992,s.14; Ak, 
2016).

Eğitim alanı ise Osmanlı döneminde kadınlar açısından en 
sınırlı alanlardan biri olmuştur. Kız çocuklarının eğitimi uzun 
süre yalnızca temel dinî bilgilerin verildiği sıbyan mektepleriyle 
sınırlı kalmış; ileri düzey eğitim büyük ölçüde sosyo-ekonomik 
imkânlara bağlı olmuştur. Özel eğitim alma şansına sahip olan 
sınırlı sayıdaki kadın, edebiyat, musiki ve hat gibi alanlarda 
üretim yapabilmiş; vakıf kuran kadınların da genellikle bu 
çevrelerden geldiği görülmüştür. Nitekim kadınlar tarafından 
kurulan vakıfların toplam vakıflar içindeki oranının yaklaşık 
üçte bire ulaşması, bu sınırlı alan içinde dahi kadınların 
toplumsal sorumluluk üstlendiklerini göstermektedir (Kurnaz, 
1992; Odyakmaz, 1990).

On dokuzuncu yüzyıla gelindiğinde Osmanlı Devleti’nin 
askerî, ekonomik ve siyasal alanda yaşadığı çözülme, toplumun 



Hediye Şirin Ak  |  13

bütün yapılarında olduğu gibi kadın meselesinin de yeniden 
tartışılmasına zemin hazırlamıştır. Tanzimat’la birlikte başlatılan 
modernleşme girişimleri, kadınların toplumsal konumunu 
doğrudan hedef almamış olsa da, eğitim ve aile yapısı üzerinden 
kadınlara ilişkin yeni beklentiler ortaya çıkarmıştır. Kadının 
eğitilmesi meselesi, bireysel bir hak olarak değil, devletin 
bekası ve toplumun ilerlemesiyle ilişkilendirilmiş; özellikle 
annelik rolü üzerinden meşrulaştırılmıştır. Gelecek kuşakların 
terbiyesinden sorumlu görülen kadınların “iyi anne” olarak 
yetiştirilmesi, modernleşmenin ön koşullarından biri olarak 
değerlendirilmiştir (Toska, 1998, s.71).

Bu dönemde kız çocukları için okulların açılması, mesleki 
eğitime yönelik ilk adımların atılması ve kadınların sınırlı 
da olsa hizmet sektöründe yer almaya başlaması, kadınların 
toplumsal görünürlüğünü artıran gelişmeler arasında yer 
almıştır. Ancak bu gelişmeler, kadınların kamusal alanda 
erkeklerle eşit biçimde yer almalarını sağlamaktan ziyade, 
onları belirli roller çerçevesinde yeniden tanımlamıştır. Nitekim 
Tanzimat ve Islahat Fermanları’nda kadınlara ilişkin doğrudan 
düzenlemelere yer verilmemiş olması, kadın meselesinin daha 
çok dolaylı bir modernleşme unsuru olarak ele alındığını 
göstermektedir (Ortaylı, 1974, s.85; Odyakmaz, 1988).

Yirminci yüzyılın başlarına gelindiğinde, özellikle II. 
Meşrutiyet döneminde, kadınların toplumsal ve kültürel 
alandaki hareketliliği belirgin biçimde artmıştır. Süreli 
yayınlar, dernekler ve eğitim faaliyetleri aracılığıyla kadınlar 
kendi sorunlarını dile getirmeye başlamış; kadın kimliği 
etrafında şekillenen kolektif bir bilinç ortaya çıkmıştır. Bu 
dönemde kurulan kadın örgütleri, kadınların okuma-yazma 
öğrenmelerinden meslek edinmelerine, kültürel faaliyetlerden 
kamusal taleplerin dile getirilmesine kadar geniş bir 
yelpazede faaliyet göstermiştir (Tekeli, 1982; Berktay, 1994; 
Zarplı&Akdeniz, 2022, s.118).



14  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

Osmanlı Devleti’nin son döneminde yaşanan bu gelişmeler, 
kadınların pasif birer toplumsal özne olmaktan çıkarak 
kendi taleplerini ifade eden aktörler hâline gelmelerinin 
önünü açmıştır. Bu birikim, Cumhuriyet döneminde 
gerçekleştirilecek reformların toplumsal zeminini oluşturmuş; 
kadın hareketlerinin sürekliliğini sağlayan önemli bir miras 
bırakmıştır. Bu bağlamda Osmanlı’nın son döneminde 
şekillenen kadın hareketleri, Cumhuriyet’le birlikte ortaya 
çıkan dönüşümlerin tarihsel arka planını anlamak açısından 
merkezi bir önem taşımaktadır (Ak, 2016; Kırkpınar, 1998, 
s. 15).

2.2. Cumhuriyet Döneminde Kadının Toplumsal 
Konumu

Osmanlı Devleti’nin son döneminde şekillenen düşünsel 
ve toplumsal birikim, Cumhuriyet’in kuruluşuyla birlikte 
kadınların toplumsal konumuna ilişkin tartışmaların önemli 
bir dayanağını oluşturmuştur. Tanzimat ve Meşrutiyet 
dönemlerinde kadınların eğitimi, toplumsal rolleri ve kamusal 
görünürlüğü etrafında yürütülen tartışmalar, Cumhuriyet 
döneminde gerçekleştirilecek reformların düşünsel zeminini 
hazırlamıştır. Bu miras, kadın meselesinin Cumhuriyet’le 
birlikte bütünüyle yeni bir olgu olarak ortaya çıkmadığını; 
aksine önceki dönemlerin deneyim ve birikimlerinin üzerine 
inşa edildiğini göstermektedir (Berktay, 2002; Kırkpınar, 
1998; Güzel, 1985). Bu çerçeveye ilişkin ayrıntılı bir 
değerlendirme için (bkz. Ak, 2016).

Cumhuriyet rejimi, kadın meselesini modernleşme ve 
uluslaşma projesinin merkezî unsurlarından biri olarak 
ele almış ve “Cumhuriyet kadını” figürünü yeni rejimin 
simgesel taşıyıcısı hâline getirmiştir. Kadın, modern ve çağdaş 
yaşam tarzının görünür bir temsilcisi olarak kurgulanmış; 
eğitimli, kamusal alanda yer alan ve yeni devletin değerlerini 
içselleştirmiş bir özne olarak idealize edilmiştir. Ancak bu 



Hediye Şirin Ak  |  15

ideal, kadınların toplumsal yaşamda karşılaştıkları eşitsizlikleri 
bütünüyle ortadan kaldırmamış; ideal ile gerçeklik arasında 
belirgin bir mesafe oluşmuştur. Cumhuriyet’in kadın ideali, 
belirli bir eşiği aşabilen kadınlar için yeni olanaklar yaratırken, 
bu eşiğin dışında kalan geniş kadın kesimleri için sınırlı bir 
dönüşüm anlamına gelmiştir (Toska, 1998; Durakbaşa, 1998).

Cumhuriyet’in ilk yıllarında gerçekleştirilen hukuksal 
düzenlemeler, kadınların birey olarak tanınması ve yurttaşlık 
statüsünün güçlendirilmesi açısından önemli adımlar olarak 
değerlendirilmiştir. Medeni Kanun’un kabulüyle birlikte aile 
hukukunda yapılan düzenlemeler, çok eşliliğin kaldırılması ve 
kadınlara miras ile boşanma konularında hukuksal güvence 
sağlanması, kadınların özel alanla sınırlı konumlarını 
dönüştürmeyi hedeflemiştir. Bunun yanı sıra kadınlara seçme 
ve seçilme hakkının tanınması, dönemin uluslararası koşulları 
göz önünde bulundurulduğunda önemli bir siyasal kazanım 
olarak öne çıkmıştır. Ancak bu hakların tanınması, kadınların 
siyasal alanda etkin ve yaygın bir temsile kavuşmalarını 
otomatik olarak sağlamamış; siyasal katılım büyük ölçüde 
devletin belirlediği sınırlar içinde gerçekleşmiştir (Taşkıran, 
1973; Tekeli, 1990; Arat, Y., 1998).

Cumhuriyet döneminde kadınların toplumsal konumuna 
ilişkin dönüşümler, özellikle Tek Parti döneminin siyasal ve 
ideolojik çerçevesi içinde şekillenmiştir. Bu dönemde kadınlar, 
modernleşme projesinin vitrininde yer alan birer özne olarak 
kamusal alanda görünürlük kazanmış; ancak bu görünürlük 
çoğu zaman devlet merkezli bir modernleşme anlayışıyla 
sınırlandırılmıştır. Kadınların örgütlenme girişimleri ve 
bağımsız siyasal talepleri, rejimin öncelikleriyle uyumlu 
olduğu ölçüde desteklenmiş; bu sınırların dışına çıkan talepler 
ise çoğunlukla karşılık bulmamıştır. Bu durum, kadınların 
kamusal alandaki varlığının güçlenmesiyle birlikte, bu varlığın 
sınırlarının da devlet tarafından çizildiğini göstermektedir 
(Tokuroğlu, 2004; Arat, Z. F., 1998; Tekeli, 1990).



16  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

Cumhuriyet döneminde kadın emeği ve kamu görevlisi 
kadınların konumu, tarihsel bağlam içinde farklı biçimlerde ele 
alınmalıdır. Kurtuluş Savaşı yıllarında kadınlar, cephe gerisinde 
üstlendikleri rollerle üretim ve toplumsal dayanışmanın temel 
aktörleri arasında yer almışlardır. Bu dönemde kadın emeği, 
savaş koşullarının zorunlu bir sonucu olarak kamusal alanda 
görünürlük kazanmıştır (Çitçi, 1982). Cumhuriyet’in ilk 
yıllarında ise kadınların çalışma yaşamına katılımı, modernleşme 
ve kalkınma hedefleriyle ilişkilendirilmiş; ancak bu katılım 
belirli meslek alanlarıyla sınırlandırılmıştır (Kurnaz, 1992).

Tablo 1: İlk Kadınlar

İlk Alfabenin Yazarı: Melahat 
Uğurkan 
İlk Anayasa Mahkemesi Başkanı: 
Tülay Tuğcu
İlk Avukat: Süreyya Ağaoğlu 
İlk Bakan: Prof. Dr. Türkân Akyol 
İlk Başbakan: Prof. Dr. Tansu Çiller 
İlk Belediye Başkanı: Müfide İlhan 
İlk Danıştay Başkanı: Füruzan 
İkincioğulları 
İlk Danıştay Üyesi: Şükran Esmerer 
İlk Diş Hekimi: Ferdane Bozdoğan 
Erberk 
İlk Doktor: Safiye Ali 
İlk Eczacı: Rukiye Kanat Arran 
İlk Emniyet Müdürü: Feriha Sanerk 
İlk büyükelçi: Filiz Dinçmen 
İlk Heykeltraş: Sabiha Bengütax 
İlk Pilot: Sabiha Gökçen 
İlk Hakim: Suat Berk 
İlk Hemşire: Esma Deniz 
İlk Hesap Uzmanı: Müşerref Çallılar, 
Güzide Amark 
İlk Hazine Genel Müdürü: Aysel 
Öymen 
İlk Karakol Amiri: Nevlan Kulak 
İlk Kaymakam: Özlem Bozkurt 
İlk Kimyacı: Remziye Hisar 
İlk Makinist: Seher Aytaç 
İlk Milli Eğitim Müdürü: Güler 
Karakülah 
İlk Hukukçu: Beraat Zeki Üngör 

İlk Jet Pilotu: Leman Altınçekiç 
İlk Milli Maç Hakemi: Lale Orta 
İlk Muhtar: Gül Esin 
İlk Orman Mühendisi: Binnaz Zehra 
İlk Dünya Güzeli: Keriman Halis 
İlk Müzeci: Seniha Sami 
İlk Orman Mühendisi: Binnaz Zehra 
Sert
İlk Otomobil Yarışçısı: Samiye 
Morkaya 
İlk Petrol Mühendisi: Halide 
U.Türktan 
İlk Polis Memuru: Betül Diker 
İlk Opera Sanatçısı: Semiha Berksoy 
İlk Profesör: Dr.Fazıla Şevket Giz 
İlk Radyo Spikeri: Emel Gazimihal 
İlk Savcı: Tüzünkan Koçhisaroğlu 
İlk Sayıştay Üyesi: Ferhunisa Etmen 
İlk Senatör ve Elçi: Adile Ayda 
İlk Sendika Başkanı: Dervişe Koç 
İlk Subay: Ülkü Sema Toksöz 
İlk TBMM Başvekili: Neriman Neftçi 
İlk Vali: Lale Aytaman 
İlk Türkiye Güzeli: Feriha Tevfik 
İlk TV Spikeri: Nuran Devres 
İlk Veteriner: Sabire Aydemir 
İlk Yargıtay Üyesi: Melahat Ruacan 
İlk Yüksek Mahkeme Başkanı: 
Firdevs Menteşe 
İlk Yüksek Mimar: Münevver Gözeler 
İlk Yüksek Mühendis: Sabiha 
Ecebilge

Kaynak: Armutçu, 1999



Hediye Şirin Ak  |  17

Bu tabloyla da görülebileceği üzere, Cumhuriyet’in 
erken döneminde kadınların kamusal alana katılımı artmış 
olmakla birlikte, bu katılımın kapsamı ve sürekliliği yapısal 
sınırlamalarla karşı karşıya kalmıştır. Kadınların elde ettikleri 
kazanımlar ile bu kazanımların toplumsal karşılığı arasındaki 
gerilim, Türkiye’de kadın hareketlerinin sonraki yıllardaki 
yönelimlerini belirleyen temel dinamiklerden biri olmuştur. 
Hukuksal ve siyasal alanda sağlanan ilerlemelere rağmen, 
toplumsal cinsiyet eşitsizliklerinin gündelik yaşamda 
varlığını sürdürmesi, kadınların yalnızca yasal düzenlemelerle 
güçlenemeyeceğini ortaya koymuştur. Bu durum, kadınların 
toplumsal konumunun dönüşümünün uzun erimli ve çok 
boyutlu bir süreç olduğunu göstermektedir (Toska, 1998; 
Durakbaşa, 1998).





19

BÖLÜM 3

3. Ulus, Devlet ve Kadın: Tarihsel ve 
Siyasal Bir Okuma

Tarihsel süreç boyunca kadınlar, içinde bulundukları 
dönemin ekonomik, toplumsal ve siyasal koşullarına bağlı 
olarak farklı biçimlerde üretim ve sosyal yaşama katılmıştır. 
İlkel toplumlarda göçebe yaşam tarzının hâkim olduğu 
dönemlerde insanlar avcılık ve toplayıcılıkla geçimlerini 
sağlarken, kadınlar aile içindeki cinsiyete dayalı iş bölümünde 
merkezi bir rol üstlenmiştir. Anaerkil aile yapısının yaygın 
olduğu avcı-toplayıcı topluluklarda kadınlar, toplumsal 
yaşamda yüksek bir statüye ve saygınlığa sahipti. Yerleşik 
hayata geçişle birlikte ise toplumların ekonomik, sosyal ve 
siyasal yapılarında köklü dönüşümler yaşanmıştır. İnsanların 
doğa ve diğer insanlar üzerindeki egemenlik mücadeleleri, 
savaşları beraberinde getirmiş; fiziksel gücün belirleyici hâle 
gelmesiyle birlikte kadınlar, erkeklere kıyasla daha pasif ve 
ikincil bir konuma itilmiştir. Bu süreçte erkeklerin toplumsal 
statüsü giderek güçlenmiş ve ataerkil aile düzeni baskın hâle 
gelmiştir. Orta Çağ’a gelindiğinde Avrupa’da feodal sistem 
egemen olmuş; özellikle kırsal alanlarda tarımsal üretim 



20  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

büyük ölçüde kadın emeğine dayanmıştır. Serf statüsündeki 
aileler, senyörlere ait topraklarda birlikte üretim yaparken, 
kadınlar bu üretim sürecine aktif biçimde katılmıştır. Buna 
karşın feodal yapı içerisinde kadınların hak talep etmeleri ya 
da bağımsız sivil oluşumlar kurmaları neredeyse olanaksız bir 
hale gelmiştir. Bununla birlikte, bu dönemde Avrupa’da sivil 
toplum düşüncesinin filizlenmeye başladığı ve sınırlı da olsa 
bazı kurumsal adımların atıldığı görülmektedir.

Osmanlı Devleti’nde ise güçlü merkezi idare, sivil 
toplumun gelişimini belirgin biçimde sınırlandırmıştır. 
Devlet yönetiminde saray çevresi dışında kalan kesimlerin, 
hatta çoğu zaman erkeklerin dahi etkin bir konuma sahip 
olamadığı bir yapı söz konusudur. Bu bağlamda Osmanlı’da 
meslek örgütleri, özellikle Ahî loncaları, sivil toplumun erken 
örnekleri olarak değerlendirilebilse de bu yapıların devlet 
karşısında bağımsız ve etkili bir sivil alan oluşturduklarını 
söylemek güçtür.

Tanzimat döneminde kadın eğitiminin yaygınlaştırılmasına 
yönelik atılan adımlar, kadınların hizmet sektörüne dâhil 
olmalarını mümkün kılmış; bu süreçte bilinçlenen kadınlar hak 
taleplerini daha görünür biçimde dile getirmeye başlamıştır. Bu 
dönem, Osmanlı toplumunda hem toplumsal bilinçlenmenin 
artması hem de sivil toplumun filizlenmesi açısından önemli 
bir eşik niteliği taşımaktadır. Birinci Dünya Savaşı sırasında 
erkeklerin büyük ölçüde iş gücünden çekilmesi, kadınların 
çalışma hayatına katılımını artırmış; kadınlar savaş süresince 
birçok alanda aktif biçimde üretim ve hizmet faaliyetlerini 
sürdürmüştür. Savaş sonrasında ise kadınların bu alanlardan 
tamamen geri çekilmek istemedikleri görülmüştür.

Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte kadın eğitimi yeniden 
öncelikli bir politika alanı hâline gelmiş ve çeşitli düzenlemelerle 
kadınların toplumsal konumunun iyileştirilmesi hedeflenmiştir. 
Zira her yeni ideoloji, kuruluş aşamasında benimsenmesini ve 



Hediye Şirin Ak  |  21

içselleştirilmesini sağlayacak bir eğitim sürecini zorunlu kılar. 
Bu süreçte kadınlara merkezi bir rol atfedilmiş; önceki dönemde 
çocukların iyiliği için eğitilmeleri gerektiği vurgulanan kadınlar, 
Cumhuriyet döneminde ulus-devlet inşası bağlamında yeni 
rejimin ideolojisine uygun yurttaşlar yetiştirmek üzere yalnızca 
anne olarak değil, aynı zamanda öğretmen kimliğiyle de aktif 
biçimde toplumsal hayata katılmaya davet edilmiştir.

3.1. Anayasalar, Hukuksal Düzenlemeler ve Eğitim 
Sistemi

Osmanlı Devleti’nde Tanzimat dönemine kadar kadınlara 
yönelik sistemli ve kapsamlı bir politika ya da düzenlemeden 
söz etmek mümkün değildir. Tanzimat’la birlikte ise kadınların 
toplumsal konumuna ilişkin ilk düzenlemeler gündeme 
gelmiş ve bu doğrultuda çeşitli fermanlar yayımlanmaya 
başlanmıştır. 1859 yılında İstanbul’da açılan ilk kız rüşdiyesi, 
kız çocuklarının ortaöğretim düzeyinde eğitime erişimini 
sağlayan önemli bir adım olmuştur. 1876 tarihli Kanun-i Esasi 
ile ilköğretim zorunluluğu anayasal güvence altına alınmış ve 
kız çocuklarına da erkeklerle eşit eğitim hakkı tanınmıştır. Bu 
yönüyle Tanzimat dönemi, Türk kadınlarının devlet desteğiyle 
mesleki ve kültürel eğitim olanaklarına kavuşmaya başladığı 
bir dönem olarak değerlendirilmektedir. Öte yandan, 1842 
yılında Tıbbiye bünyesinde ebe yetiştirmek amacıyla açılan 
kurslar ve hükümet onayıyla bu alanda eğitim alan kadınlar, 
Osmanlı Devleti’nde mesleki eğitim gören ilk kadınlar arasında 
kabul edilmektedir. Bu gelişmeler, kadınların kamusal alana 
sınırlı da olsa kurumsal yollarla dâhil olmaya başladıklarını 
göstermesi bakımından önem taşımaktadır (Kurnaz, 1992, 
s.111; s.28). 

Mithat Paşa, 1848 yılında ordunun dikim gereksinimini 
karşılamak amacıyla öksüz kızlar için açtığı ıslahhaneyi, 
kız çocuklarına yönelik teknik eğitimin başlangıcı olarak 
değerlendirmiştir. Bu dönemde kurulan kız sanayi mektepleri, 



22  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

kadınların el becerilerini geliştirmeyi ve bu beceriler aracılığıyla 
ekonomik gelir elde etmelerini hedeflemiştir. 1870 yılında 
İstanbul’da açılan Kız Öğretmen Okulu (Dârülmuallimât) ise 
mezunlarına yetenekleri doğrultusunda sıbyan ya da rüşdiye 
öğretmenliği diploması vermiş; bu sayede mezun kadınlar, 
devlet bünyesinde görev alan ilk kadın memurlar olma fırsatı 
elde etmiştir (Kurnaz, 1992, s.38).

Eğitim ve çalışma olanaklarına erişim, kadınların 
faaliyetlerinin büyük ölçüde hemcinslerine yönelik hizmetlerle 
sınırlı kaldığı bir çerçevede gelişmiş olsa da, eğitim düzeylerinin 
yükselmesine ve zamanla edindikleri bu birikimi çalışma 
yaşamına aktararak daha etkin roller üstlenmelerine zemin 
hazırlamıştır. II. Meşrutiyet döneminde, İttihat ve Terakki 
yönetiminin sınırlı desteğine rağmen oluşan görece elverişli 
sosyo-kültürel ortam, kadınların özgürleşme yönündeki 
çabalarını sürdürmelerine imkân tanımıştır. Bu süreçte 
Osmanlı kadınları, Batı’daki feminist hareketlerle paralel 
biçimde kamusal alanda daha görünür hâle gelmiş; kurulan 
kadın dernekleri ise Balkan Savaşları ve I. Dünya Savaşı 
yıllarında toplumsal seferberliğin önemli aktörleri arasında 
yer almıştır.

24 Ağustos 1916 tarihinde İstanbul’da, Abdülmecid’in 
torunu ve Enver Paşa’nın eşi Naciye Sultan’ın himayesinde, 
İsmail Hakkı Bey tarafından Kadınları Çalıştırma Cemiyet-i 
İslamiyesi kurulmuştur. Cemiyetin kuruluş amacı, kadınların 
“namuslu” bir biçimde geçimlerini sağlayabilecekleri çalışma 
alanlarına yönlendirilmeleri olarak ifade edilmiştir. Her ne kadar 
dernek bir kadın figürünün himayesinde faaliyet göstermiş 
olsa da, kurucularının tamamının erkeklerden oluşması 
dikkat çekicidir. Cemiyet, gerek kendi bünyesinde açtığı iş 
alanları gerekse anlaşmalı kurum ve kuruluşlar aracılığıyla 
birçok kadına çalışma imkânı sağlamış; bu yönüyle kadınların 
çalışma hayatına katılımını teşvik eden önemli girişimlerden 
biri olmuştur (Yaraman Başbuğu, 1992, s.105).



Hediye Şirin Ak  |  23

Tanzimat döneminde eğitim olanaklarına erişimin 
artmasıyla birlikte kadınlar kamusal alanda farklı biçimlerde 
varlık göstermeye başlamıştır. Kadınların bir kısmı öğretmenliği 
toplumsal bir sorumluluk olarak üstlenirken, bir kısmı da 
edebiyat, basın ve benzeri yazın alanlarında üretimleriyle 
dikkat çekmiştir (Yaraman Başbuğu, 1992, s.102). Bu kadınlar, 
ilerleyen yıllarda toplumsal harekete yön veren oluşumlar 
içinde yer almış; özellikle işgal yıllarında düzenlenen mitingler 
ve protesto eylemlerinde öncü bir rol üstlenmişlerdir (Ak, 
2016).

Görüldüğü üzere II. Meşrutiyet dönemi, kadınların elde 
ettikleri kazanımların hem kapsam hem de nitelik bakımından 
çeşitlendiği bir süreci ifade etmektedir. Bu dönem, kadınlara 
eğitim ve öğretim olanaklarının genişletilmesi, meslek 
edinmeleri ve çalışma hayatına katılmaları açısından önemli 
imkânlar sunmuş olmakla birlikte, kadınlar için tam anlamıyla 
bir özgürleşme ortamı yaratmamıştır. Yasaklar ve baskılar farklı 
biçimlerde varlığını sürdürmüş; ancak buna paralel olarak 
kadınlar arasında bu sınırlamalardan kurtulma yönündeki 
arayışlar da ivme kazanmıştır. Kentli kadınlar, daha iyi yaşam 
koşullarına ulaşmak ve eğitim olanaklarından yararlanmak için 
çaba gösterirken, kırsal alanda kadınların geleneksel yaşam 
pratikleri ve üretici rolleri büyük ölçüde devam etmiştir. Her 
ne kadar II. Meşrutiyet dönemi kadınlara siyasal ve hukuksal 
alanlarda kapsamlı yenilikler getirmemiş olsa da toplumsal 
alanda sınırlı da olsa bazı dönüşümlerin yaşanmasına imkân 
tanımıştır. Cumhuriyet dönemine gelindiğinde ise kadınlar 
açısından yeni bir sürecin başladığı görülmekte; bu dönemde 
kadınlar, yasal düzenlemelerle birtakım hak ve kazanımlar elde 
etmiş ve yeni eğitim olanaklarına kavuşmuştur.

3.1.1. Tevhid-i Tedrisat Kanunu ve Medeni Kanun

Cumhuriyet’in ilk yıllarında kadınlara yönelik özel olarak 
hazırlanmış bağımsız bir kanun ya da düzenleme bulunmamakla 



24  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

birlikte, modernleşme ve ulus-devlet inşası kapsamında 
gerçekleştirilen reformlar kadınların toplumsal konumunu 
dolaylı biçimde etkilemiştir. Ulus-devlet sürecinde ele alınması 
gereken temel alanların başında eğitim gelmiştir. Eğitim, bu 
dönemde kadınları iki yönlü olarak ilgilendirmiştir: kadınların 
eğitilmesi ve kadınların eğiten özne olarak konumlandırılması. 
3 Mart 1924 tarihinde kabul edilen Tevhid-i Tedrisat Kanunu 
ile eğitim sistemi laikleştirilmiş; kadın ve erkeklerin eşit eğitim 
olanaklarına sahip olmaları yasal güvence altına alınmıştır.

Kadınların eğitim olanaklarından yararlanmalarının temel 
gerekçesi, dönemin anlayışı çerçevesinde erkekleri daha iyi 
anlayabilmeleri olarak görülmüş; aldıkları eğitim sayesinde 
“Türk devrim ve modernleşmesini doğru biçimde kavrayıp 
yorumlayarak” bu anlayışı yetiştirdikleri çocuklara aktarmaları 
beklenmiştir. Bu doğrultuda kadınların eğitimi, yalnızca bireysel 
bir kazanım olarak değil, Türk Devrimi’nin benimsenmesi ve 
sürekliliğinin sağlanması açısından da stratejik bir unsur olarak 
değerlendirilmiştir (Tokuroğlu, 2004, s.97). 

1917’de kabul edilen Aile kanunu bir yıl sonra dış güçlerin 
baskısı ile kaldırılmış, dolayısıyla 1926 yılına kadar bir Aile 
Kanunundan mahrum kalınmıştı (Kırkpınar, 1998, s.21). 
1924 yılında çalışmalarına başlanılan kanun 17 Şubat 1926’da 
kabul edilmiş ve 4 Ekim 1926’da yürürlüğe girmiştir. Medeni 
kanun İsviçre Medeni Kanun’u baz alınarak hazırlanmıştır. 
Bu kanun hukuk devriminin en temel yasası olmuştur. 
Ümmetten millet, kuldan yurttaş yaratılma çabasının ilk 
büyük adımı, Cumhuriyetin yeni vatandaşını yaratma 
yolarının en başında gelmiştir (Tokuroğlu, 2004, s.101). 
Medeni kanunla birlikte çok eşlilik kaldırılmış, evlilik de 
resmi nikah kuralı getirilmiş, her iki tarafa boşanma hakkı 
tanınmış, miras koşulları düzenlenmiş, kadının kanun 
önünde hakları ortaya konulmuştur (Arat Z. F., 1998, s.56). 
Buna karşın, kadının aile içindeki konumunun köklü bir 
dönüşüm geçirdiğini söylemek güçtür. Zira uzun bir tarihsel 



Hediye Şirin Ak  |  25

süreç boyunca etkili olan ataerkil yaşam biçimi, toplumsal 
yapıyla bütünleşmiş durumdadır ve bu yapının yalnızca yasal 
düzenlemelerle kısa sürede değiştirilmesi mümkün değildir. 
Hukuksal düzenlemelerin toplumsal hayata yansıyabilmesi, 
uzun erimli bir toplumsal dönüşüm sürecini gerektirmektedir. 
Kadınlara tanınan haklar kanunlarla güvence altına alınmış 
olsa da bu hakların pratikte karşılık bulması zaman almıştır. 
Nitekim Cumhuriyet döneminde de Osmanlı’dan devralınan 
anlayış büyük ölçüde varlığını sürdürmüş; kadın çoğunlukla 
“iyi anne” ve “iyi eş” rolleri üzerinden tanımlanmıştır. Bu 
çerçevede kadının yaşamını yönlendiren temel otorite aile 
içindeki erkek figürü olmuş; önce baba, ardından eş, kadının 
eğitim alıp alamayacağına, çalışıp çalışamayacağına karar 
vermiştir. Babasının izin vermediği kız çocukları eğitimden 
mahrum kalırken, eşinin onayını alamayan kadınlar çalışma 
hayatına katılamamıştır. Kadınların temel görevi evlenmek, 
çocuk doğurmak, çocuklarını toplumsal normlara uygun 
biçimde yetiştirmek ve ev içi emeği üstlenerek eşine hizmet 
etmek şeklinde tanımlanmaya devam etmiştir. Her ne kadar 
bu anlayışların zamanla kısmen değiştiği gözlemlense de 
günümüzde dahi kırsal alanlarda, küçük yerleşimlerde ve hatta 
büyük kentlerin bazı kesimlerinde bu geleneksel yaklaşımın 
sürdüğü görülmektedir. 

1926’dan günümüze kadar ki süreçte Medeni Kanun 
bazı bakımlardan yetersiz kalmış bunun üzerine birtakım 
değişiklikler yapılmasına karar verilmiştir. Yeni Medeni Kanun 
1 Ocak 2002’de yürürlüğe girmiştir. Eski kanunda aile reisi 
koca olarak belirtilirken Yeni Medeni Kanun’da aile reisliği 
kaldırılmış ve eşlerin evlilik birliğini beraberce yönetecekleri 
belirtilmiş, aileyi temsil yetkisi eşlerin her ikisine de verilmiştir. 
Eski Kanuna göre ikamet yerini belirleme yetkisi erkeğe 
aitken, yeni kanunla eşlerin her ikisinin ortak kararı olması 
kararlaştırılmıştır. Yeni Yasada eşlerden birinin meslek ve iş 
seçiminde diğerinin iznini almak zorunda olmadığı hükmü 



26  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

getirilmiştir. Eski yasaya göre; evlilik gerçekleşirken herhangi 
bir mal rejimi seçilmemişse, kanunen “mal ayrılığı” rejimi 
geçerli olurken, Yeni yasada mal ayrılığı yerine, evlilik birliğinin 
kurulmasından sonra her eşin karşılığını vererek elde ettiği 
malvarlığı değerleri, evliliğin sona ermesiyle eşit olarak 
paylaşılır. Kişisel mallar ise sahiplerinde kalır. Yeni Yasa ile 
evlenme yaşı kadın ve erkek için eşitlenerek yükseltilmiştir. 
Aile izni ile evlenme halinde 17 yaşını doldurmak, mahkeme 
kararıyla evlenme durumunda 16 yaşını doldurmak şartı 
getirilmiştir (Arın, 2008).

Böyle bir siyasal ve toplumsal ortamda Kadınların 
örgütlenme istekleri ve talepleri de bu değişikliklere bağlı 
olarak etkilenmiştir. Medeni Kanun ile aile ve evlilik 
konusunu kadınların da lehine olmak üzere yapılan tüm de
ğişiklikler, ataerkil aile düzeninin ve ilişkilerinin toplumsal 
yaşamda aynen devam ediyor olması ve kadının kanunla 
elde ettiği hakları savunacağı örgütlenmelerin bulunmaması 
nedeniyle kanun maddelerinde yazıldıkları gibi kaldıklarını 
söyleyebiliriz (Tokuroğlu, 2004, s.110). İşte bu durum 
kadın örgütlenmelerinin önemini ortaya koymakla birlikte 
bu örgütlenmelerin üstlenmeleri gereken misyonun ne kadarını 
üstlenebildikleri ve ne derece yerine getirebildikleri sorusunu 
da gündeme getirmektedir.

3.1.2. İş Kanunu, Ailenin ve Kadının Korunmasına 
İlişkin Düzenlemeler ve Ceza Kanunu

Kadınların istihdam yaşamına düşük oranlarda katılımı, 
toplumda kadın emeğine yönelik bakışın hâlen ataerkil değerler 
ve yerleşik önyargılar tarafından belirlenmeye devam etmesinin 
bir sonucu olarak değerlendirilebilir. 1936 yılında yürürlüğe 
giren İş Kanunu, kadınların çalışma yaşamına ilişkin önemli 
bir dönüm noktası olarak öne çıkmaktadır. Her ne kadar tarım 
sektöründe çalışan kadınları kapsayan özel düzenlemelere yer 
verilmemesi önemli bir eksiklik oluşturmuş olsa da söz konusu 



Hediye Şirin Ak  |  27

kanun kadınların çalışma koşullarının hukuksal çerçevede 
tanınması bakımından dikkate değer bir gelişme niteliği 
taşımaktadır.

4857 sayılı İş Kanunu’nda yer alan düzenlemelere göre, 
aynı nitelikteki işlerde çalışan kişiler arasında farklı muamele 
yapılması yasaklanmış; böylece cinsiyete dayalı ayrımcılığın 
önlenmesi amaçlanmıştır. İş Kanunu’nun 5. maddesinde, iş 
ilişkisinde dil, ırk, cinsiyet, siyasal düşünce, felsefi inanç, din 
ve mezhep gibi nedenlere dayalı ayrım yapılamayacağı açıkça 
hükme bağlanmıştır (İş Kanunu, md. 5). Ayrıca kanunda 
cinsiyete dayalı ücret farklılaştırmasının yapılamayacağı be-
lirtilmiş; kadınların gebelik, doğum ve süt izni gibi hakları da 
yasal güvence altına alınmıştır. Bu düzenlemeler, kadınların 
çalışma yaşamında hukuksal eşitliğinin sağlanmasına yönelik 
önemli adımlar olarak değerlendirilmektedir. (Http://Mevzu-
at.Basbakanlik.Gov.Tr/Metin.Aspx?Mevzuatkod=1.5.4857&-
Mevzuatıliski=0&Sourcexmlsearch= ) 

Bununla birlikte, yürürlükteki yasal düzenlemelerin 
de bazı eksik ve tartışmalı yönleri bulunduğu dikkatli bir 
incelemeyle ortaya çıkmaktadır. Önceki düzenlemelerde 
kadınların doğumdan önceki altı hafta ve doğumdan sonraki 
altı hafta çalıştırılmaları açık biçimde yasaklanmışken, mevcut 
düzenlemede bu süreler sekiz haftaya çıkarılmış; ancak “yasak” 
ifadesinin metinden çıkarılmasıyla birlikte farklı bir uygulama 
alanı doğmuştur. Buna göre, doktor tarafından çalışmasının 
sakıncalı görülmemesi hâlinde hamile kadınların bu süreler 
içinde çalışabilmeleri mümkün hâle gelmiştir. Ayrıca hamile 
kadınların daha hafif işlerde çalıştırılabileceğine ilişkin 
düzenleme, koruyucu bir hüküm olarak sunulmakla birlikte, 
uygulamada kadınların hamilelik döneminde çalışmaya fiilen 
zorlanabilmeleri sonucunu da doğurabilmektedir (Şenden, 
2003). Yasanın 24. maddesi ile bir işçinin işveren ya da başka 
bir işçi tarafından tacize uğraması sözleşmeyi fesih hakkını 
doğuruyor. Ama genellikle toplumsal baskılardan çekinen 

Http://Mevzuat.Basbakanlik.Gov.Tr/Metin.Aspx?Mevzuatkod=1.5.4857&Mevzuatýliski=0&Sourcexmlsearch
Http://Mevzuat.Basbakanlik.Gov.Tr/Metin.Aspx?Mevzuatkod=1.5.4857&Mevzuatýliski=0&Sourcexmlsearch
Http://Mevzuat.Basbakanlik.Gov.Tr/Metin.Aspx?Mevzuatkod=1.5.4857&Mevzuatýliski=0&Sourcexmlsearch


28  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

kadınlar bu tacizi bildirmek konusunda çekingen davranma 
yoluna gidebiliyorlar (Şenden, 2003). İş Kanunu’nda bu tür 
düzenlemelerin yer alması, toplumsal bakış açısı ve yerleşik 
düşünce kalıpları karşısında her zaman beklenen etkiyi 
yaratmayabilmektedir. Hukuksal metinlerde güvence altına 
alınan haklar, toplumsal zihniyet dönüşümüyle desteklenmediği 
sürece pratikte sınırlı bir karşılık bulmaktadır. Bu bağlamda, 
kadınların çalışma yaşamında karşılaştıkları sorunlar açısından 
yalnızca yazılı düzenlemelerin varlığı yeterli olmamakta; söz 
konusu düzenlemeler çoğu zaman uygulamaya yansımayan, 
metin düzeyinde kalan normlar olarak karşımıza çıkmaktadır.

Kadınlara yönelik şiddet tüm dünyada yüksek oranlardadır. 
Devlet Bakanı Nimet Çubukcu Kadına yönelik şiddet 
konusunda ulusal eylem planın önsüzünde yazılı olarak, pek 
çok konuşmasında da sözlü olarak kadına yönelik şiddet 
konusuna değinmiştir. Dolayısı ile kadın şiddeti ilk defa devletin 
bir bakanı tarafından dile getirilerek şiddetin varlığı devlet 
tarafından kabul edilmiştir (KSGM, 2007- 2010). Türkiye’de 
de kadınlara yönelik şiddetin neredeyse tamamına yakını aile 
içinde uygulanmaktadır. Kadınlara şiddet konusunda 17 Ocak 
1998’e kadar Ceza Yasası hükümleri uygulanmaktaydı, fakat 
bu durum pek çok sıkıntıya neden olmaktaydı. Bunun üzerine 
17 Ocak 1998 yılında Ailenin Korunması Hakkında Kanun 
çıkarılmıştır.

Kanuna göre; aile üyelerine ailenin bir başka üyesi 
tarafından şiddet uygulanması halinde bir takım özel tedbirler 
alınması öngörülmüştür. Bunlar arasında; şiddet uygulayan 
aile üyesini birlikte oturulan mekandan uzaklaştırma, şiddet 
uygulayan kişinin ailenin diğer bireylerinin geçimi için “tedbir 
nafakası” vermesi, aile üyelerini iletişim vasıtalarıyla rahatsız 
etmemesi, aile üyelerinin eşyalarına zarar vermemesi gibi 
tedbirler mevcuttur. Bu tedbirlere uyulmaması halinde 3 aydan 
6 aya kadar hapis cezası öngörülmüştür. Şiddet mağdurları 
bizzat şikayette bulunabilecekleri gibi, bu şiddete tanık olan 



Hediye Şirin Ak  |  29

veya şiddetten haberi olan kişilerin başvuruları üzerine veya 
polisin doğrudan harekete geçmesi üzerine de bu kanun 
uygulanabilmektedir. Bu kanuna göre verilecek tedbirler 6 
ayı geçemez (Karınca, 2008).

1926 yılında yürürlüğe giren Ceza Kanunu’nda 
kadınlar tarafından eleştirilen ve itiraz konusu edilen çeşitli 
hükümler bulunmaktaydı. 2004 yılında gerçekleştirilen yasal 
düzenlemelerle birlikte bu maddelerin bir kısmı, kadınların 
talepleri doğrultusunda değiştirilmiştir. Bu değişiklik sürecinde 
kadın sivil toplum örgütlerinin yoğun ve sürekli bir çaba 
gösterdikleri görülmektedir. Özellikle kadınlara yönelik 
cinsel taciz ve şiddet konularında, eski Ceza Kanunu’ndaki 
düzenlemelerin “genel ahlâk” ve “aile düzeninin korunması” 
yaklaşımını esas aldığı yönünde eleştiriler dile getirilmiştir.

Yeni düzenlemelerle birlikte cinsel suçlarda korunması 
gereken hukuksal değerin, toplumsal ahlâk, gelenek ve 
göreneklerden önce, bir insan olarak kadının kendisi ve onun 
beden bütünlüğü olduğu kabul edilmiştir. Ceza Kanunu’nun 
ilk hâlinde zina suç olarak düzenlenmişken, Anayasa 
Mahkemesi’nin iptal kararı sonrasında bu hüküm yürürlükten 
kaldırılmış; yeni düzenlemeyle zina ceza hukuku kapsamında 
suç olmaktan çıkarılarak yalnızca boşanma sebebi olarak 
değerlendirilmiştir. Yine önceki düzenlemelerde “töre” veya 
“namus” gerekçesiyle kadınların eşleri, babaları, erkek kardeşleri 
ya da diğer yakın erkek akrabaları tarafından öldürülmeleri 
hâlinde ceza indirimi uygulanmasına olanak tanıyan hükümler, 
Kadının Statüsü ve Sorunları Genel Müdürlüğü’nün 
Adalet Bakanlığı nezdindeki girişimleri sonucunda yasadan 
çıkarılmıştır. Ayrıca eski Ceza Kanunu’nda yer alan, tecavüze 
uğrayan kadının faille evlendirilmesi hâlinde cezanın ortadan 
kalkmasına yol açan hüküm kaldırılmış; evlilik dışı çocuğun 
öldürülmesi durumunda uygulanan ceza indirimi de yeni 
düzenlemeyle yürürlükten çıkarılmıştır. Tüm bu değişiklikler 
önemli kazanımlar olmakla birlikte, kadınlara yönelik şiddet 



30  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

ve ayrımcılıkla mücadelede kat edilmesi gereken yolun henüz 
tamamlanmadığı açıktır. Bu nedenle kadın örgütlerinin söz 
konusu alandaki çalışmaları günümüzde de devam etmektedir.  
(http://www.ucansupurge.org/index.php?option=com_
content&task=view&id=2140&ıtemid=87)

3.1.3. İnsan Hakları, Uluslararası Sözleşmeler 
Bağlamında Kadın

İnsanların yalnızca insan olmalarından kaynaklanan 
birtakım temel haklara sahip oldukları düşüncesi, ilk olarak 
İngiltere’de ortaya çıkmıştır. Bu düşünce akımı, 18. ve 19. 
yüzyıllar boyunca Amerika başta olmak üzere birçok ülkeye 
yayılmış; 1789 Fransız Devrimi ile birlikte Avrupa’da insan 
haklarının tanınması ve siyasal alanda uygulanması yönünde 
önemli bir dönüm noktası oluşturmuştur. İkinci Dünya 
Savaşı’nın ardından ise insan haklarının uluslararası düzeyde 
güvence altına alınmasına yönelik adımlar hız kazanmış; 24 
Ekim 1945’te kurulan Birleşmiş Milletler Örgütü, 10 Aralık 
1948 tarihinde İnsan Hakları Evrensel Bildirgesi’ni kabul ve 
ilan ederek bu alanda küresel bir norm çerçevesi oluşturmuştur.

İnsan Hakları Evrensel Bildirgesi’nde İnsanlar arasında 
ırk, din, renk, yaş, cinsiyet ayırımı yapmadan insanın insan 
olarak sahip olduğu haklar olarak başlayan bir madde olmasına 
karşın o dönemde bu bildirgenin evrensel olmadığı çünkü 
kadının dışlandığı tartışmaları da başlamıştı (Berktay, 2006, 
s.35).  1952 yılında Birleşmiş Milletler tarafından Kadınların 
Siyasal Haklarına İlişkin Sözleşme hazırlanmış, bu sözleşmede; 
Kadınların hiçbir ayrım gözetilmeden erkeklerle eşit olarak, 
oy kullanabileceği, seçimlerde aday olabileceği ve kamu 
kurumlarında görev alabilmeleri karara bağlanmış ve bu 
anlaşmaya hemen hemen tüm BM üyeleri taraf olmuştur 
(Dağı & Polat, 2004, s.163).  

http://Www.Ucansupurge.Org/İndex.Php?Option=Com_Content&Task=View&İd=2140&Itemid=87
http://Www.Ucansupurge.Org/İndex.Php?Option=Com_Content&Task=View&İd=2140&Itemid=87


Hediye Şirin Ak  |  31

BM tarafından 1975 yılının “Uluslararası Kadın Yılı” 
ilan edilmesinin ardından aynı yıl Mexico City’de “BM 
Uluslararası Dünya Kadın Konferansı” yapılır. 1975-1985 
arası yıllar “Kadın On Yılı” olarak ilan edilir. BM’ye üye 
ülkelerde kadın sorunlarına çözüm getirecek mekanizmalar 
kurulması öngörülmüştür. Birinci Dünya Kadın Konferansının 
sonucunda çıkan Eylem Planına göre, BM Ekonomik ve Sosyal 
Konsey (ECOSOK) kararı ile 1975 yılında Kadının İlerlemesi 
için Birleşmiş Milletler Araştırma ve Eğitim Enstitüsü 
(INSTRAW), Eylem Planını desteklemek ve kadınlar için 
bir fon oluşturulması için de 1976 yılında BM Kadınlar İçin 
Kalkınma Fonu (UNIFEM) kurulması kararı alınmıştır. 
(www.ksgm.gov.tr/kronoloji.pdf )

Avrupa Konseyi 1979 yılında kadın erkek eşitliğini 
sağlamaya yönelik ilk komitesini kurmuştur. BM Genel 
Kurulu tarafından 1979 yılında Kadınlara Karşı Her Türlü 
Ayrımcılığın Önlenmesi Sözleşmesi kabul edilmiş, 1980 yılında 
üye ülkelerin imzasına açılmıştır. 18 Mart 2005 tarihi itibariyle 
180 ülke sözleşmeyi onaylamış, 98 ülkede imzalamıştır. (www.
ksgm.gov.tr/kronoloji.pdf)  Antlaşmayı imzalayan devletler, 
ülkelerinde kadınlara karşı ayrımcılığı engellemek için gerek 
yasal olarak gerekse toplumdaki geleneksel önyargılara 
karşı her türlü önlemi almakla yükümlüdür.  1982 yılında 
Kadınlara Karşı Ayrımcılığım Saf dışı Edilmesine İlişkin 
Komite kurulmuştur. Taraf devletler, her dört yılın sonunda 
BM Genel Sekreteri aracılığıyla komiteye bir rapor sunup, 
ülkelerinde kadınlara karşı ayrımcılığı ortadan kaldırmak 
amacıyla aldıkları önlemleri bildirme yükümlülüğü altındadır 
(Odyakmaz, 2005, s.37).

İkinci Dünya Kadın Konferansı, 1980 yılında Kopenhag’da 
yapıldı. Bu konferansta 1975’deki ilk konferanstan beri alınan 
kararların gerçekleşip gerçekleşmediği incelenerek yeni planlar 
yapıldı. Üçüncü Dünya Kadın Konferansı 1985 yılında 
“Kadın İçin Eşitlik, Kalkınma ve Barış konularında Birleşmiş 

http://Www.Ksgm.Gov.Tr/Kronoloji.Pdf S.4
http://Www.Ksgm.Gov.Tr/Kronoloji.Pdf S.4
http://Www.Ksgm.Gov.Tr/Kronoloji.Pdf S.4


32  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

Milletler Kadın On Yılının Başarılarının Gözden Geçirilmesi 
ve değerlendirilmesi” amacıyla Nairobi’de yapılmıştır. 
Konferansta “Kadının İlerlemesi İçin Nairobi İleriye Dönük 
Stratejileri” kabul edilmiştir. (www.ksgm.gov.tr/kronoloji.pdf) 
Bu Konferans sırasında üçüncü dünya ülkeleriyle gelişmiş ülke 
kadınlarının tamamen farklı problemlerinin olduğu, ortak 
bir kadınlık durumundan söz etmenin mümkün olmadığı, 
ülkelerin siyasal, ekonomik ve sosyo-kültürel durumuna göre 
değişen kadın sorunlarından söz etmenin daha doğru olduğu 
fark edilmiştir (Şişman, 1996, s.41).

1993 yılında gerçekleştirilen Viyana Dünya İnsan Hakları 
Konferansı, uluslararası kadın hareketi açısından önemli 
bir dönüm noktası oluşturmuştur. Kadın haklarının insan 
hakları olduğu gerçeğini küresel gündeme taşımak amacıyla 
bu konferansı bir fırsat olarak değerlendiren kadınlar, 
dünyanın dört bir yanından kadın kuruluşlarının ve bağımsız 
kadınların katılımıyla geniş çaplı bir Kadının İnsan Hakları 
kampanyasında bir araya gelmiştir. Kadınların güçlü ve örgütlü 
müdahalesi sonucunda, devletler düzeyinde toplanan Dünya 
İnsan Hakları Konferansı, “kadınların ve kız çocuklarının insan 
haklarının, evrensel insan haklarının ayrılmaz, bölünmez ve 
vazgeçilmez bir parçası” olduğunu kabul etmiştir. Bu gelişme 
ile birlikte, daha önce “özel alan” kapsamında değerlendirilerek 
devletlerin yetki alanı dışında bırakıldığı varsayılan hak 
ihlalleri, uluslararası kadın hareketinin çabalarıyla devletler 
arası resmî konferansların gündemine taşınmıştır. Bu sürecin 
devamında, 1994 yılında Birleşmiş Milletler İnsan Hakları 
Komisyonu tarafından kadına yönelik şiddet konusunda özel 
bir raportör atanmış; kadın haklarının Birleşmiş Milletler insan 
hakları mekanizmaları içine dâhil edilmesi yönünde önemli 
bir karar alınmıştır. 1995 yılında Pekin’de gerçekleştirilen 
Dördüncü Dünya Kadınlar Konferansı ve 2000 yılında New 
York’ta yapılan Pekin+5 Birleşmiş Milletler Özel Oturumu, 



Hediye Şirin Ak  |  33

bu dönüşüm sürecinin kurumsallaşmasında belirleyici rol 
oynamıştır.

Uluslararası kadın hareketleri, insan hakları yaklaşımında 
uzun süre hâkim olan özel alan–kamusal alan ayrımını eleştirel 
biçimde sorgulayarak, görece kısa bir zaman dilimi içinde insan 
hakları anlayışında köklü bir dönüşüm yaratmıştır. Bu bağlamda 
aile içi şiddet, toplu tecavüz, kadının beden bütünlüğüne 
yönelik ihlaller ile cinsel ve doğurganlık haklarının ihlali gibi 
olgular, Birleşmiş Milletler kararları ve uluslararası sözleşmeler 
aracılığıyla insan hakları kapsamında değerlendirilmeye 
başlanmıştır. Ancak bu alanda önemli normatif kazanımlar 
elde edilmiş olmasına rağmen, günümüzde hâlen birçok 
toplumda bu hakların, toplumsal ve kültürel koşullara dayalı 
gerekçelerle tam anlamıyla kabul görmediği ve uygulanmadığı 
dikkat çekmektedir.

Türkiye’de de hukuksal açıdan kadınların pek çok 
hakkı tanınmış ve yazılı olarak güvence altına alınmış 
olmasına karşın, bu hakların gerek kadınlar gerekse toplum 
tarafından benimsenip sahiplenilmediği durumlarda kâğıt 
üzerinde kalma riski sürmektedir. Bu noktada sivil toplum 
örgütlerine önemli sorumluluklar düşmektedir. Cumhuriyet’in 
kuruluşundan günümüze kadar kadınların hukuk alanında 
elde ettikleri biçimsel kazanımları, gündelik yaşamlarında 
fiilen kullanabilecekleri haklara dönüştürmeye yönelik sosyal 
hizmetler ve örgütlenme girişimleri oldukça sınırlı kalmıştır. 
Günümüz Türkiye’sinde pek çok kadının gündelik yaşamı, 
yazılı hukuk düzenlemelerinin sunduğu çerçeveden çok, yerleşik 
toplumsal pratikler ve inanç temelli kabuller doğrultusunda 
şekillenmektedir. Hukuksal normlarla fiilî yaşam arasındaki bu 
uyumsuzluk, kadınların sahip oldukları hakları etkin biçimde 
kullanmalarının önünde yapısal bir engel oluşturmaktadır. 
Buna karşın, bu duruma yönelik eleştirilerin ve dönüşüm 
taleplerinin giderek daha görünür hâle geldiği; kadın hakları 



34  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

alanında faaliyet gösteren örgütlü yapıların artışının da bu 
toplumsal itirazın yaygınlaştığını ortaya koyduğu söylenebilir.

3.2. Toplumsal Cinsiyet Farklılıklarının Toplumsal 
Yaşama Yansımaları

Bireylerin cinsiyet tanımlamaları, biyolojik olarak üreme 
organlarındaki farklılıklara dayalı biçimde yapılmaktadır. 
Dünyaya kadın ya da erkek olarak gelen bireyler, doğdukları 
andan itibaren cinsiyetlerine toplum tarafından atfedilen 
rolleri öğrenerek sosyalleşmekte ve bu roller doğrultusunda 
büyümektedir. Toplumsal ve kültürel olarak üretilmiş olan 
bu cinsiyet rollerini içselleştiren bireyler, kendilerinden 
beklenen davranış kalıplarını yeniden üreterek yaşamlarını 
sürdürmektedir.  Toplumsal cinsiyet rolleri olarak adlandırılan 
bu roller, toplumdan topluma, kültürden kültüre ve tarihsel 
koşullara bağlı olarak değişkenlik göstermektedir. Günümüzde 
dünya genelinde pek çok kadın, toplumsal cinsiyet rollerinin 
kendileri için çizdiği sınırlar içinde hareket etmek zorunda 
kalmakta; yalnızca kadın olmaları nedeniyle erkeklerin 
erişebildiği pek çok alana ve imkâna ulaşamamaktadır. Bu 
durum, farklı coğrafyalarda farklı biçimler alsa da yapısal 
bir eşitsizlik olarak varlığını sürdürmektedir (Zorba &Ak, 
2021, s.129).

Türkiye’de kadınlar, toplumsal ve kültürel değerlerin 
belirlediği sınırlar içinde kendi konumlarının büyük ölçüde 
farkında olarak yaşamlarını sürdürmüşlerdir. Cumhuriyet’in 
ilanından sonra kadınlara tanınan haklar, önemli bir ilerleme 
olarak geniş kesimler tarafından olumlu karşılanmış; bu 
hakların sunuluş biçimi çoğu zaman yukarıdan, devlet eliyle 
gerçekleştirilen bir kazanım olarak algılanmıştır. Bu durum, 
söz konusu hakların hangi toplumsal ve siyasal gerekçelerle 
tanındığı ve nasıl kullanılabileceği üzerine eleştirel bir 
sorgulamanın sınırlı kalmasına yol açmıştır. Nitekim bu 
haklar, birçok kadın açısından talep edilerek kazanılmış 



Hediye Şirin Ak  |  35

olmaktan ziyade, beklenmedik ve “verilmiş” haklar olarak 
deneyimlenmiştir. Bununla birlikte, bu çerçeveyi sorgulayan 
ve daha aktif bir yurttaşlık talep eden kadınların da var 
olduğu; ancak bu eleştirel seslerin farklı yollarla bastırılabildiği 
görülmektedir.

Cumhuriyet dönemiyle birlikte kadınların eğitim ve meslek 
seçiminde hukuksal engellerin kaldırıldığı söylenebilir. Ancak 
günümüzde dahi kız çocuklarının babalarının uygun görmediği 
okul ya da meslekleri seçememeleri ya da kadınların eşlerinin 
istemediği işlerde çalışamaması gibi örnekler, bu hakların 
fiilî kullanımının toplumsal ilişkiler tarafından sınırlandığını 
göstermektedir. Bu noktada, yasal düzenlemelerin varlığına 
rağmen kadınların ve kız çocuklarının bu hakları neden 
kullanamadıkları sorusu gündeme gelmektedir. Kimi 
durumlarda hakların farkında olunmadığı, kimi durumlarda 
ise farkındalığa rağmen gönüllü bir boyun eğişin tercih 
edildiği görülmektedir. Bu durum, toplumun kadına bakışı 
ile kadının kendisini algılayış biçimi arasındaki ilişkinin ne 
ölçüde örtüştüğü ya da hangi noktalarda ayrıştığı sorusunu 
yeniden düşünmeyi gerekli kılmaktadır.

3.2.1. Osmanlı Cumhuriyet Sürekliliği İçinde 
Kadına Bakış

Osmanlı devletinden Türkiye Cumhuriyeti’ne geçiş süreci 
kadınların aktif olarak büyük görevler üstlendiği bir dönem 
olmuş bu durum kadınlar açısından bazı ikilemler yaratmıştır. 
Osmanlı Devleti’nde doğup, ulus-devletin oluşum sürecinde 
yaşayan kadınlar cumhuriyetle gelen yeniliklere sarılmış 
ama toplumda yaşanmayan gelişmeler yüzünden zorluklarla 
karşılaşmışlardır (Akşit, 2005, s.221). Toplumun geleneksel ve 
kültürel değerleri dikkate alındığında, Osmanlı döneminden 
günümüze uzanan tarihsel süreçte bazı dönüşümler yaşanmış 
olmakla birlikte, toplumsal cinsiyet ilişkileri açısından köklü bir 
kırılmanın gerçekleştiğini söylemek güçtür. Ataerkil düşünce 



36  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

ve pratikler, farklı biçimler alarak varlığını sürdürmekte; 
özellikle aile yapısı, toplumsal roller ve gündelik yaşam 
pratikleri içinde etkisini devam ettirmektedir. Bu süreklilik, 
hukuksal ve kurumsal düzenlemelerle sağlanan değişimlerin, 
toplumsal zihniyet düzeyinde her zaman aynı ölçüde karşılık 
bulamadığını göstermektedir (Arat Z. F., 1998, s.68). 
Kız çocuklarının eğitim olanaklarına erişimi çoğu zaman 
babalarının onayıyla sınırlı kalmakta; kadınların çalışma 
yaşamına katılımı ise sıklıkla eşlerinin rızasına bağlı olarak 
şekillenmektedir. Ülkede belirli bir eğitim düzeyinin zorunlu 
olmasına rağmen, günümüzde hâlen okuma-yazma bilmeyen 
kız çocuklarının varlığı bu durumun somut bir göstergesidir. 
Haydi Kızlar Okula gibi kampanyalar ve kamuoyu desteğiyle 
önemli adımlar atılmış olsa da bazı ailelerin kız çocuklarının 
evlenene kadar evde kalması gerektiği ya da okuma-yazma 
öğrenmelerinin yeterli olduğu yönündeki düşünceleri varlığını 
sürdürmektedir. Bunun yanı sıra, kız çocuklarının eğitimini 
desteklemekle birlikte bu eğitimin belirli bir düzeyin ötesine 
geçmesini gereksiz bulan yaklaşımlar da mevcuttur. Öte 
yandan, kız çocuklarının okuyup bir meslek sahibi olmasını 
arzulayan aileler arasında dahi, bu mesleğin “kadına uygun” 
olması gerektiğini savunan anlayışlara rastlanmaktadır. 
Bu çerçevede öğretmenlik ve hemşirelik gibi meslekler, 
toplumsal cinsiyet rollerine uygun görülen kadın meslekleri 
olarak öne çıkmakta; kadınların mesleki tercihleri toplumsal 
beklentiler doğrultusunda sınırlandırılmaktadır (Kandiyoti, 
2007, s.77). Gerek anneler gerekse babalar, kız çocuklarının 
meslek seçiminde toplumsal olarak “kadınlara uygun” kabul 
edilen alanlara yönelmelerini istemektedir. Bunun temelinde, 
erkeklerin yoğun olarak yer aldığı çalışma ortamlarında 
kadınların bulunmasının çoğu zaman uygun görülmemesi 
yatmaktadır. Örneğin inşaat mühendisliği gibi erkek egemen 
mesleklerde çalışan kadınların, sahada erkek işçilerle birlikte 
bulunmaları toplumsal olarak yadırganabilmekte; bu durum 



Hediye Şirin Ak  |  37

hem kadınlara yönelik ahlaki sorgulamalara yol açmakta hem de 
otorite ilişkilerini problemli hâle getirmektedir. Erkek işçilerin, 
kendilerine talimat veren bir kadın yöneticiyle çalışmayı her 
zaman hoşgörüyle karşılamadıkları da bu bağlamda sıkça dile 
getirilen bir durumdur. Bununla birlikte, bu tür meslekleri 
icra eden kadınların hiç olmadığı söylenemez. Ancak erkek 
egemen alanlarda varlık göstermeye çalışan bu kadınlar, 
çoğu zaman “erkek gibi kadın” şeklinde etiketlenmekte ve 
mesleki kabul görebilmek için kadınlık özelliklerini geri plana 
itmeye zorlanmaktadır. Erkek egemen meslek kültürü içinde 
meşruiyet kazanmanın koşulu olarak kadınlardan, toplumsal 
cinsiyet rollerini bastırmaları ve erkek davranış kalıplarına 
uyum sağlamaları beklenmektedir. Bu durum, mesleki 
eşitsizliğin yalnızca sayısal değil, aynı zamanda kültürel ve 
simgesel boyutlara da sahip olduğunu göstermektedir (Sancar, 
2005, s.2)

Toplumsal beklentiler çerçevesinde kadınlardan öncelikle 
evlenmeleri, çocuk sahibi olmaları ve ailenin devamlılığını 
sağlamaları beklenmektedir. Çocuk sahibi olduktan sonra 
ise kadınların mesleki yaşamlarını sürdürmeleri çoğu zaman 
teşvik edilmemekte; ailenin geçimini sağlama sorumluluğu 
erkeklere atfedilerek, kadının ev içi rollere yönelmesi doğal 
ve gerekli bir durum olarak kabul edilmektedir. Bu çerçevede 
boşanma kararı alan kadınların ise toplumsal dışlanma riskiyle 
karşı karşıya kaldıkları görülmektedir. Güncel dönemde ise 
kadınlar açısından sorun yalnızca toplumsal dışlanma ile sınırlı 
kalmamakta; boşanma talebinde bulunan kadınların, kimi 
zaman çocuklarının gözü önünde gerçekleşen erkek şiddeti 
ve kadın cinayetlerine maruz kaldıkları da görülmektedir 
(Ak, 2025). Bu durum, Türk toplumunda evlenmiş ya da 
boşanmış kadınlara yönelik olumsuz yargıların yalnızca 
bireysel tutumlar düzeyinde değil, yapısal ve kültürel bir 
sorun olarak da varlığını sürdürdüğünü göstermektedir. Bu 
tutumları yalnızca “eğitimsizlik” ile açıklamak ise indirgemeci 



38  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

bir yaklaşım olacaktır; zira yükseköğrenim görmüş olmak, 
bireylerin zihninde yerleşmiş toplumsal ve kültürel değerlerin 
otomatik olarak değişmesini her zaman sağlamamaktadır. 
Benzer biçimde, evlenmemiş bir kadının ailesiyle aynı 
şehirde yaşamasına rağmen ayrı bir evde yaşamayı tercih 
etmesi, bazı toplumsal çevrelerde ahlaki sorgulamalara konu 
olabilmektedir. Özellikle meslek sahibi, ekonomik olarak 
bağımsız ve kamusal alanda aktif kadınlar, çevresel denetime 
ve dedikoduya daha fazla maruz kalabilmektedir. Bununla 
birlikte, bu tür yaklaşımların toplumun tüm kesimleri için 
geçerli olduğu yönünde bir genelleme yapılmamalıdır; 
ancak toplumsal yapının önemli bir bölümünde bu düşünce 
kalıplarının varlığını sürdürdüğü de göz ardı edilemez. Bu 
durum, gündelik yaşam pratiklerinde ve medyada yer alan 
örneklerde sıklıkla gözlemlenebilmektedir.

Nitekim ortaokuldan sonra eğitimine devam edemeyen 
kız çocukları, ailesinin tercihleri doğrultusunda örgün eğitim 
yerine açık öğretime yönlendirilen genç kadınlar, babasının 
izni olmadığı için şehir dışındaki daha nitelikli üniversitelere 
gidemeyen kız öğrenciler ya da ailesinin uygun görmemesi 
nedeniyle erkek egemen alanlarda çalışmaktan vazgeçmek 
zorunda kalan kadınlar bu yapısal sorunun somut örnekleri 
arasında yer almaktadır. Benzer şekilde, yükseköğrenimlerini 
tamamlamış ve topluma katkı sunabilecek donanıma sahip 
olmalarına rağmen, eşlerinin ya da babalarının istememesi 
nedeniyle ev içinde kalmayı tercih etmek zorunda bırakılan 
kadınlar da mevcuttur. Bu örnekler, kadınların yaşam 
tercihlerinin yalnızca bireysel kararlarla değil, toplumsal 
ve kültürel baskılarla da şekillendiğini açık biçimde ortaya 
koymaktadır.



Hediye Şirin Ak  |  39

3.2.2. Kadınların Kendilik Algısı ve Toplumsal 
Sonuçları

Türkiye’de kadınların kendilerini nasıl algıladıkları ve 
deneyimlerini nasıl ifade ettikleri sorusu, Cumhuriyet 
döneminde kadınlara tanınan hakların toplumsal karşılığını 
anlamak açısından önemlidir. Kadınların bir bölümü, 
Cumhuriyet’le birlikte elde ettikleri hukuksal ve siyasal 
haklardan duydukları memnuniyeti açık biçimde dile getirmiş; 
Türkiye’nin bu hakları tanıyan ülkeler arasında erken bir 
konumda yer almasını gurur kaynağı olarak değerlendirmiştir. 
Bu çerçevede bazı Cumhuriyet dönemi kadınları, kendilerine 
tanınan hakları yeterli görmüş ve bu hakların ötesinde taleplerde 
bulunmayı toplumsal açıdan uygun bulmamıştır. Söz konusu 
hakların büyük ölçüde yukarıdan, devlet eliyle tanınmış olması, 
kadınların önemli bir kısmında bu kazanımların “verilmiş” 
haklar olarak algılanmasına yol açmıştır. Bununla birlikte, bu 
yaklaşımı sorgulayan ve tanınan hakların kapsamını yetersiz 
bulan kadınlar da olmuştur. Ancak bu eleştirel tutumlar, kimi 
zaman farklı toplumsal ve siyasal mekanizmalar aracılığıyla 
bastırılmış; kadınların hoşnutsuzluklarını kamusal alanda 
ifade etmeleri sınırlanmıştır. Bu durum, kadınların kendi 
deneyimlerini ifade ediş biçimlerinin yalnızca bireysel 
tercihlerle değil, dönemin siyasal ve toplumsal iklimiyle de 
yakından ilişkili olduğunu göstermektedir (Durakbaşa, 1998, 
s.46). Kadınlar kendi hemcinslerinin hak hukuk özgürlük 
mücadelesi yapmalarına ilk önce kendileri garip gözle 
bakmışlardır (Sancar, 2004, s.14). Devlet ve aile tarafından 
çizilen sınırlar içinde tanımlanan bir özgürlük alanını 
sorgulamadan kabullenerek yaşamak, birçok kadın için görece 
daha kolay bir tutum hâline gelebilmektedir. Toplumsal ve 
kültürel değerlerin belirlediği bu sınırlar, kadınların önemli 
bir bölümünü kendi yaşamlarını istedikleri biçimde kuramama 
deneyimiyle karşı karşıya bırakmaktadır. Bu durumun yalnızca 
kırsal alanlarla ya da düşük eğitim düzeyleriyle sınırlı olduğu 



40  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

düşüncesi yanıltıcıdır; toplumsal baskılar, büyük şehirlerde 
yaşayan ve yükseköğrenim görmüş kadınlar arasında da 
farklı biçimlerde varlığını sürdürmektedir. Gündelik yaşamda 
kıyafeti nedeniyle yanlış anlaşılacağı kaygısıyla davranışlarını 
sınırlayan, makyajını ya da görünümünü çevresel tepkilere 
göre ayarlayan ya da çok istediği bir iş başka bir şehirde 
olduğu hâlde tek başına yaşamayı “uygun” bulmadığı için 
bu fırsattan vazgeçen kadınlar, farklı toplumsal kesimlerde 
karşımıza çıkabilmektedir.

Toplumsal cinsiyet rolleri, kadınlara çocukluk döneminden 
itibaren aktarılmaktadır. Kız çocukları, yalnızca anne ve 
babalarından değil; anneanne ve babaanneler gibi önceki 
kuşaklardan da davranış kalıpları öğrenmektedir. “Ayıp”, 
“yakışmaz”, “büyüklerin sözü dinlenir” gibi ifadelerle erken 
yaşta içselleştirilen bu normlar, kız çocuklarının ileriki 
yaşamlarında bedenlerini, davranışlarını ve tercihlerini 
denetlemelerine yol açmaktadır. Eğitim ve meslek seçimlerinde 
dahi bu içselleştirilmiş sınırlar etkili olmakta; üniversite 
tercihlerinde babanın görüşü belirleyici olabilmekte ya da 
genç kadınlar, çatışmadan kaçınmak adına kendi isteklerini 
dile getirmekten geri durabilmektedir. Eğitim süreci 
tamamlandıktan sonra da benzer kısıtlar devam edebilmekte; 
kadınlar, ailelerinin uygun görmediği şehirlerde ya da alanlarda 
çalışmaktan vazgeçebilmektedir.

Bu içselleştirilmiş denetim, evlilik sonrasında da farklı 
biçimlerde sürmektedir. Kadınlar, çoğu zaman annelerinden ya 
da önceki kuşaklardan öğrendikleri rol kalıpları doğrultusunda 
eşlerinin ihtiyaçlarını ve beklentilerini kendi önceliklerinin 
önüne koymaktadır. Türkiye’de yaygın bir toplumsal sorun 
olan aile içi şiddetin, yalnızca düşük eğitim düzeyine sahip 
kadınlarla sınırlı olmadığı da bu bağlamda önemlidir. 
Üniversite mezunu, meslek sahibi ve ekonomik olarak bağımsız 
kadınlar arasında da şiddete maruz kalanların azımsanmayacak 
düzeyde olduğu bilinmektedir. Bu noktada, ekonomik 



Hediye Şirin Ak  |  41

güvencesi olmayan kadınların şiddet karşısında sessiz kalmaları 
anlaşılır bulunurken, ekonomik bağımsızlığa sahip kadınların 
neden benzer bir sessizliği tercih ettikleri sorusu gündeme 
gelmektedir. Bu sorunun yanıtı, büyük ölçüde toplumsal 
değerler ve çevresel baskılarda yatmaktadır. Kadınlar, boşanma 
durumunda ailelerine geri dönme zorunluluğu, tek başına 
yaşamanın ayıplanması ya da çevrenin yargılayıcı tutumları 
nedeniyle yaşadıklarını gizlemeyi tercih edebilmektedir.

Bu baskılar yalnızca erkekler tarafından değil, kadınlar 
tarafından da yeniden üretilebilmektedir. Kadınlar, kimi 
zaman hemcinslerini de toplumsal normlar üzerinden 
yargılayabilmekte; örneğin geç saatlerde sokakta bulunurken 
saldırıya uğrayan bir kadın hakkında suçlayıcı yorumlar 
yapılabilmektedir. Oysa bir kadının kamusal alanda bulunması, 
maruz kaldığı şiddeti meşrulaştıran bir gerekçe olamaz. Buna 
rağmen, bu tür söylemler kadınların kamusal alanı kullanma 
özgürlüğünü daha da sınırlandırmaktadır. Benzer biçimde, 
erkek egemen meslek alanlarına yönelmekten çekinen kadınlar, 
bu alanlarda kabul görebilmek için kadınlık özelliklerini 
bastırmak zorunda kaldıklarını düşünebilmekte ve böylece 
toplumsal cinsiyet normlarını yeniden üretmektedir.

Sonuç olarak, toplumun kadınlara yönelik bakış açısı, 
kadınların kendilerine ve diğer kadınlara yönelik algılarını 
da derinden etkilemektedir. Kadınlar, çoğu zaman kendilerini 
toplumun sunduğu kalıplar üzerinden tanımlamakta; bu 
kalıplar, kuşaklar boyunca aktarılarak süreklilik kazanmaktadır. 
Bu nedenle, bireysel farkındalıklar önemli olmakla birlikte, 
kadınların kendilerini algılama ve ifade etme biçimlerinde 
köklü bir dönüşümün gerçekleşmesi, ancak toplumsal 
düzeyde yaşanacak daha geniş kapsamlı değişimlerle mümkün 
olabilecektir.



42  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

3.3. Üretim ve Yeniden Üretim Süreçlerinde Kadın

İnsanlar çalışmakla, bir taraftan kendi kişiliklerini yaparken 
ve özgürlüklerini sağlarken, bir taraftan da toplumun 
gelişmesine ve uygarlığa katkıda bulunurlar. Tabii, aynı 
zamanda, “üreme” işlevleriyle insan ırkını sürdürürler; bu 
işlevi, genellikle, “aile” birliği içinde gerçekleştirirler. Ancak, 
insan cinsinin biri, yani erkekler, üretim işlevini tümüyle 
yüklenirken, diğeri, yani kadınlar, salt üreme işleviyle yetinir 
ve aile işini yürütürse, toplumda, cinsiyete bağlı bir iş bölümü 
ortaya çıkar. 19.yüzyılın ikinci yarısına kadar, dinsel ideolojinin 
dikte ettiği bu tür bir iş bölümü Müslüman-Türk topluluğunu 
tanımlamıştır (Kazgan, 1982, s.138).

Osmanlı toplumunda kadınların yaygın ve kurumsallaşmış 
bir iş yaşamına sahip olduklarını söylemek kuşkusuz yanıltıcı 
olacaktır. Bununla birlikte, özellikle kırsal kesimde tarımsal 
üretim içinde yer alan; halı, kilim ve kumaş dokuma, iplik 
bükme ile altın ve gümüş işleme gibi alanlarda çalışan kadınların 
varlığı da göz ardı edilemez. Bu tür faaliyetler, kadın emeğinin 
büyük ölçüde aile ekonomisi ve geleneksel üretim biçimleri 
içinde konumlandığını göstermektedir. Tanzimat dönemiyle 
birlikte kadınların eğitim olanaklarının genişlemesi ise, onların 
çalışma yaşamında daha görünür hâle gelmelerinin önünü 
açmış; kadınlar bu süreçten itibaren iş hayatında yavaş ve 
sınırlı da olsa yer bulmaya başlamışlardır.

3.3.1. Cumhuriyet’ten Günümüze Çalışma 
Yaşamında Kadın

Sanayileşmeyle birlikte modernleşme sürecinin yaşanması, 
hemen hemen tüm ülkelerde gözlemlenen bir olgu olmuştur. 
İkinci Dünya Savaşı’nın dünya genelinde yol açtığı ekonomik 
bunalımlar, Türkiye’de de belirgin biçimde hissedilmiştir. 
Bu dönemin ardından dış kaynaklı borçlar ve yardımlar 
aracılığıyla hızlandırılmaya çalışılan sanayileşme süreci, 



Hediye Şirin Ak  |  43

Türkiye ekonomisini tarım ağırlıklı yapısından bütünüyle 
uzaklaştıramamıştır. Bu durum, kadın emeğinin yoğunlaştığı 
temel sektörün yine tarım olarak kalmasına yol açmıştır. 
Tarım sektöründe çalışan ve toplumsal yaşamın yeniden 
üretimine önemli katkılar sunan kadınların en belirgin özelliği, 
emeklerinin büyük ölçüde ücretsiz olması ve bu emeğin çoğu 
zaman “iş” olarak kabul edilmemesidir. 

1980’li yıllara gelindiğinde ise köyden kente göçlerin 
artmasıyla birlikte tarımda çalışan kadınların oranında 
belirgin bir azalma yaşanmıştır. Ancak kente göç eden bu 
kadınların büyük bir kısmı, kentteki çalışma yaşamına aktif 
biçimde dâhil olamamış; ev içinde el işi, örgü gibi faaliyetlerle 
aile bütçesine katkı sağlamaya çalışmıştır. Bu durum, kadın 
emeğinin mekânsal olarak yer değiştirmesine rağmen, 
güvencesiz ve görünmez niteliğinin büyük ölçüde devam 
ettiğini göstermektedir.

Kadınların çalışma yaşamına aktif katılımı, sanayileşme 
süreciyle birlikte ivme kazanmış; kadın emeği tarıma dayalı 
alanlardan sanayi ve hizmet sektörlerine doğru yönelmeye 
başlamıştır. Sanayileşmiş ülkelerde aktif kadın nüfusunun 
büyük bir bölümü tarım dışı sektörlerde istihdam edilirken, 
gelişmekte olan ülkelerde kadın istihdamının ağırlıklı olarak 
tarım sektöründe yoğunlaştığı görülmektedir. Türkiye’de ise 
sanayi sektörü, istihdam yaratma kapasitesi açısından uzun 
süredir beklenen düzeye ulaşamamıştır. Sanayi yatırımlarının 
sınırlı kalması ve son yıllarda sanayi üretiminde gözlenen 
gerileme, bu sektörde yeni istihdam alanlarının oluşmasını 
zorlaştırmaktadır. Bu durum, özellikle sanayi alanında 
çalışmak isteyen kadınların iş bulma olanaklarını kısıtlamakta 
ve kadınların istihdam piyasasına katılımını olumsuz yönde 
etkilemektedir.

Çalışan kadınların sektörler itibariyle dağılımına 
baktığımızda Nisan 1998’de kadınların yüzde 69,5’i tarım, 



44  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

yüzde 10,8’i sanayi, yüzde 19,7’si hizmetler sektöründedir. 
Buna göre istihdamda en büyük paya sahip olan tarımın 
oranı küçük iniş çıkışlara karşın düzenli şekilde azalırken, 
hizmetlerdeki oran küçük iniş çıkışlara karşın yükselmekte, 
sanayide kadın oranı yüzde 8 ile yüzde 13 arasında oynamasına 
karşın yüzde 10 dolayında sabitlenmiş görünmektedir. 
Türkiye’de kadın istihdamının gelişme yönünün hizmet 
sektörü olduğu açıktır (Kardam & Toksöz, 1999, s.299).

Türkiye’de kadınlar sanayi sektöründe, genellikle imalat 
sanayinde çalışmaktadırlar. Kadın iş gücünün ucuz olması, 
konfeksiyon, tekstil, gıda, tütün işleme gibi bazı emek-
yoğun sanayi dallarında daha çok tercih edilmelerine sebep 
olmaktadır.

Sanayide yaşanan durgunluk ve gerileme halen 
çalışmakta olan kadınları olumsuz olarak etkilemekte, işlerini 
kaybetmelerine neden olmaktadır. Krizden etkilenen sanayi 
kolları, kadınların yoğunlaştığı kollar olduğu oranda, bu 
olumsuz etkilenme artmaktadır (Ecevit, 1993, s.122). Sanayi 
kesiminde çalışan kadınların çalışma koşullarına bakıldığında 
büyük ölçüde sigortasız olarak çalıştıkları görülmektedir (Çitçi, 
1982, s.95). Bu alanda vasıfsız iş gücü olarak görülen kadınlar, 
en ufak kriz anında ilk çıkarılan, ya da geçici olarak işe alınan, 
erkeklerin tercih etmediği işleri yapmak için tercih ediliyordu.

Tarım kesiminden sonra kadınların yoğun olarak çalıştığı 
sektör hizmet sektörü olarak karşımıza çıkıyor. 80’lerden 
sonra tarım ve sanayide kadın istihdamı azalırken hizmet 
sektöründe artmıştır. Ama kadınların tercih etmesi için 
özendirildikleri hizmet sektörleri genellikle kadınsı olarak 
nitelenen öğretmenlik, ebelik, sekreterlik vb. meslekler 
olmuştur. Günümüzde hemen her alanda eğitim görebilen 
kadınlar, toplumsal önyargılar nedeniyle eğitimini gördükleri 
meslekleri yapamamaktadır. Bu nedenle kadınlar toplumun 
onlar için uygun gördüğü meslekler de eğitim yapmayı 



Hediye Şirin Ak  |  45

tercih ederken, genellikle güvenceli olduğu gerekçesiyle 
kamu sektöründe çalışmayı tercih ediyorlar.  Kadınların en 
çok istihdam ettikleri sektörlerde; eğitim ve sağlık sektörleri 
olarak karşımıza çıkıyor. Ama günümüzde bunlardan başka 
bankacılık ve hukuk dalları da kadınların çoğunlukla tercih 
ettikleri sektörler olarak görülüyor. 

Hizmetler sektöründeki istihdamın büyük ölçüde devlet 
tarafından yaratılması, bu alandaki istihdam dinamiklerini 
doğrudan kamu politikalarına bağımlı hâle getirmektedir. 
Kamu hizmetlerinde uygulanan merkezileşmiş müdahale 
biçimi, özel sektördeki daha esnek ve parçalı istihdam 
modellerine kıyasla, istihdam hacmini daraltıcı bir etki 
üretmektedir. Son beş yıl içinde kamu hizmetlerine yönelik 
personel alımlarında, özellikle kadınların yoğun biçimde 
istihdam edildiği Millî Eğitim Bakanlığı, Sağlık ve Sosyal 
Yardım Bakanlığı ile Ulaştırma Bakanlığı bünyesinde belirgin 
bir yavaşlama, hatta fiilî bir duraksama yaşanmıştır. Bu 
gelişme, hizmetler sektörünün sanayi kadar sert olmasa da 
yapısal dalgalanmalara açık olduğunu ve cinsiyete dayalı 
eşitsiz istihdamın bu alanda da kalıcı biçimde sürdüğünü 
göstermektedir. Nitekim 1960 yılında hizmet sektöründe 
çalışan her 100 kişiden yalnızca 6’sı kadınken, aradan geçen on 
yıllara rağmen bu oranın günümüzde ancak 11’e ulaşabilmiş 
olması, söz konusu eşitsizliğin geçici değil yapısal bir nitelik 
taşıdığına işaret etmektedir. (Ecevit, 1993, s.124).

Bu durum günümüzde de büyük ölçüde devam etmekle 
birlikte, gerekli eğitimi alabilen kadınların geleneksel sınırları 
aşarak işgücüne daha geniş bir yelpazede dâhil olmaya 
başladıkları gözlemlenmektedir. Ancak bu katılımın, toplumsal 
baskıların izin verdiği ölçüde gerçekleştiğini belirtmek 
gerekir. Zira kadınlar, pek çok alanda doğrudan ya da dolaylı 
baskılarla, yıldırma ve vazgeçirme pratikleriyle karşı karşıya 
kalabilmektedir. Bu noktada, toplumun ataerkil yapısının 
belirleyici bir rol oynadığı söylenebilir. Ataerkil ilişkiler yalnızca 



46  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

aile içinde değil, aile dışındaki toplumsal ve kurumsal alanlarda 
da yaygınlığını ve etkisini sürdürmektedir. Emek piyasasında 
varlığını sürdüren ataerkil ilişkiler, kadınların ev içi ücretsiz 
emek sağlayıcıları olarak konumlandırılmalarını yeniden 
üretmektedir. Kadınların ücretli işgücüne katılımı üzerinde 
yalnızca hane içindeki ataerkil ilişkiler değil; işyerlerindeki 
erkek egemen yapılar ve devletin istihdam politikaları da 
belirleyici olmaktadır. Bu çok katmanlı yapı, kadınların çalışma 
yaşamına katılımını hem nicelik hem de nitelik açısından 
sınırlamakta; kadın emeğinin görünürlüğünü ve güvenceli 
istihdam olanaklarını kısıtlamaktadır (Ecevit, 1993, s.125).

Günümüzde gelişmekte olan ülkelerde kadın–erkek 
ilişkilerinin arzu edilen düzeye ulaşmamış olması durumunda, 
bu sorunu çözmek amacıyla dışarıdan teknoloji ithal eder gibi 
ideoloji ve stratejilerin doğrudan benimsenmesi, tek başına 
yeterli ve sağlıklı bir yaklaşım olarak değerlendirilemez. 
Toplumsal cinsiyet ilişkilerinin tarihsel, kültürel ve yapısal 
bağlamlar içinde şekillendiği göz önünde bulundurulduğunda, 
kalıcı ve anlamlı bir dönüşümün ancak yerel toplumsal 
dinamikleri dikkate alan, içeriden geliştirilen ve toplumsal 
meşruiyet kazanan politikalarla mümkün olabileceği 
söylenebilir (Canatan, 1995, s.101). Bu politikaların, toplumun 
kendi tarihsel ve kültürel yapısından beslenmesi ve bu yapıyla 
bütünleşik bir nitelik taşıması gerekmektedir. Kadınların çalışma 
yaşamına daha etkin ve sürdürülebilir biçimde katılabilmeleri, 
yalnızca zihniyet düzeyinde cinsiyetçi ideolojilerin aşılması ve 
geleneksel iş bölümünün dönüştürülmesiyle sınırlı değildir. 
Aynı zamanda, ev içi yüklerin toplumsallaştırılmasını mümkün 
kılacak hazır yemek hizmetleri, çamaşırhaneler, kreşler ve hazır 
giyim gibi alanlarda yeterli ve erişilebilir maddi altyapının 
oluşturulması da bu sürecin temel bileşenleri arasında yer 
almaktadır (Arat N. , 1994, s.54).

80 sonrasında, kadının aile aracılığı ile kimlik kazanması 
kapitalizmin yaygınlaşması ile daha da netleşmiştir. 1980’ler 



Hediye Şirin Ak  |  47

Türkiye’sinde olduğu gibi kadın, ailenin toplumsal statüsü 
ile ilgili ek sorumluluklar aldıkça ailenin temsilcisi sıfatını 
da erkeğin elinden almaya başlamış görünmektedir. Aileye 
yönelik, özellikle çocuklara yönelik hükümet politikaları 
bile artık kadını ailenin temsilcisi olarak muhatap almaya 
başlamıştır (Özbay, 2010, s.137).

Görüldüğü üzere, modernleşme sürecinin etkisiyle kadınlar 
kimi alanlarda önemli kazanımlar elde etmiş ve görünürde 
çeşitli sınırlamalardan kurtulmuş olsalar da toplumun ataerkil 
yapısı kadınların önünde yapısal bir engel olarak varlığını 
sürdürmektedir. Kadınlar çalışma yaşamında da çoğu zaman 
açık olmayan, örtük biçimlerde işleyen ayrımcılıkla karşı karşıya 
kalmakta; nitelik, başarı ve liyakat düzeylerinin yüksek olması 
dahi bu ayrımcı mekanizmaları bütünüyle ortadan kaldırmaya 
yetmemektedir. Bu tespitlerden hareketle karamsar bir sonuca 
varmak ya da eşitsizliklerin değiştirilemez olduğu düşüncesine 
kapılmak doğru olmayacaktır. Aksine, toplumsal dönüşümün 
mümkün olabilmesi için daha fazla çaba gösterilmesi; özellikle 
eğitim düzeyinin yükseltilmesi yoluyla toplumsal bakış açısının 
geliştirilmesi büyük önem taşımaktadır. Kadınların hak ettikleri 
konuma ulaşabilmeleri, yalnızca hukuksal düzenlemelere değil, 
aynı zamanda kadınların bireysel ve kolektif mücadelelerine, 
toplumsal farkındalığın artırılmasına ve eşitlik talebinin 
süreklilik kazanmasına bağlıdır.

3.3.2. Kadın Emeğinin Toplumsal ve Ekonomik 
Katkısı

Kadınların iktisadi yaşama katılımı, hem kadın–erkek 
eşitliğinin sağlanması hem de ülkelerin ekonomik kalkınma 
düzeylerinin yükseltilmesi açısından büyük önem taşımaktadır. 
Kadınların işgücüne katılımının artması, toplam ekonomik 
verimliliği yükselterek kalkınma sürecine doğrudan katkı 
sunmaktadır. Tarihsel olarak bakıldığında, kadınların 
toplumsal gelişmenin her aşamasında ve insanlığın ilerlemesine 



48  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

yönelik her adımda önemli roller üstlendikleri görülmektedir. 
Günümüzde gelişmiş toplumlarda kadın nüfusunun büyük 
bir bölümünün çalışma yaşamında yer alması, kadın istihdamı 
ile toplumsal gelişmişlik arasındaki güçlü ilişkiyi açık biçimde 
ortaya koymaktadır.

Ekonomik kalkınma, genel olarak üretimin tüketimi 
aşması ve kaynakların etkin biçimde kullanılmasıyla 
ilişkilendirilmektedir. Bu bağlamda verimlilik, ürün ve 
hizmet üretiminde kullanılan kaynakların —insan gücü, 
sermaye, malzeme ve teknoloji— ne ölçüde etkin ve yararlı 
biçimde değerlendirildiğini ifade etmektedir. Üretimin 
artırılabilmesi, söz konusu girdilerin niceliksel ve niteliksel 
olarak geliştirilmesiyle mümkündür. Kadınların işgücüne dâhil 
olması, üretim sürecine yeni bir emek kaynağı kazandırarak 
üretim hacmini genişletmiş; özellikle belirli sektörlerde daha 
düzenli, dikkat gerektiren ve süreklilik isteyen işlerin daha 
verimli biçimde yürütülmesine katkı sağlamıştır. Bu durum, 
maliyetlerin düşmesi ve üretim süreçlerinin daha etkin hâle 
gelmesiyle sonuçlanmıştır.

Kadınların çalışma yaşamına katılımı, yalnızca üretim 
süreçlerini değil, gündelik yaşam pratiklerini ve teknolojik 
gelişmeleri de etkilemiştir. Çalışan kadınların ev içi işlere 
ayırabilecekleri zamanın sınırlı hâle gelmesi, ev işlerini 
kolaylaştıran teknolojik ürünlerin ve hizmetlerin gelişmesini 
teşvik etmiş; bu durum hem yaşam standartlarının 
yükselmesine hem de yeni sektörlerin ortaya çıkmasına zemin 
hazırlamıştır. Teknolojik ilerlemeler sayesinde, daha önce 
uzun zaman alan birçok iş daha kısa sürede yapılabilir hâle 
gelmiş; bu da bireylerin kendilerine ve toplumsal-kültürel 
faaliyetlere ayırabilecekleri zamanın artmasına olanak 
tanımıştır.

Kadınların iş yaşamına katılımıyla birlikte, üretime 
sundukları katkının yanı sıra, kendi gelirlerine sahip bireyler 



Hediye Şirin Ak  |  49

olarak tüketime de aktif biçimde dâhil oldukları görülmektedir. 
Bu süreç, hanehalkı refahının ve genel toplumsal refah 
düzeyinin yükselmesine katkı sağlamıştır. Daha önce 
ağırlıklı olarak tüketici konumunda değerlendirilen kadınlar, 
üretici kimliklerini çeşitli güçlükler ve fedakârlıklar eşliğinde 
kazanmış; zamanla artan bilinç düzeyleri sayesinde yalnızca 
kendi yaşamlarını değil, kendilerinden sonraki kuşakların 
toplumsal farkındalığını da etkilemişlerdir. Bu yönüyle 
kadınların iktisadi yaşama katılımı, yalnızca ekonomik değil, 
aynı zamanda toplumsal dönüşümün de temel dinamiklerinden 
biri olarak değerlendirilebilir. 

Günümüzde teknolojik gelişmeler ve endüstrileşme 
sürecinin etkisiyle, çalışma yaşamına katılan kadınların 
sayısında artış gözlemlenmektedir. Bununla birlikte, 
Türkiye’de kadınların istihdama katılımını sınırlayan pek çok 
yapısal sorun hâlen çözüm beklemektedir. Kadınların çalışma 
yaşamında karşılaştıkları güçlüklerin temelinde, toplumun 
ekonomik, sosyal ve kültürel yapısında yer alan eşitsizlikler 
ve kurumsal aksaklıklar bulunmaktadır. Bu sorunların 
giderilmesi, kadınların işgücüne daha hızlı ve sürdürülebilir 
biçimde katılmalarını mümkün kılacaktır (Bedük, 2005, s. 
106). Buna rağmen, nüfusun yarısını oluşturan kadınların, 
toplumun diğer yarısını oluşturan erkeklerle eşit ve sağlıklı 
bir toplumsal bütünlük kurma yönünde gösterdikleri çaba ve 
ilerleme dikkate değerdir. Bu gelişmeler, Türk kadınlarının 
karşılaştıkları engellere rağmen, toplumsal eşitlik ve 
katılım hedefi doğrultusunda belirledikleri yolda ilerlemeyi 
sürdürdüklerini göstermektedir (Bedük, 2005, s.116). 
Bu ilerleme, toplumun genel gelişimi açısından temel bir 
ön koşul olarak değerlendirilebilir. Kadınların bireysel ve 
toplumsal olarak güçlenmesi, toplumsal yaşamda kadınlara 
atfedilen değerin artması ve kadınların hak ettikleri konumlara 
ulaşmaları, eğitim düzeyinin yükselmesiyle birlikte toplumsal 
dönüşümü hızlandıracaktır. Bu sürecin sağlıklı biçimde 



50  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

işlemesi durumunda, ülkenin kalkınmasının önünde yapısal 
bir engel kalmayacak; modernleşme ve toplumsal ilerleme 
daha sürdürülebilir bir nitelik kazanacaktır.



51

BÖLÜM 4

4. Toplumsal Sınıf, Ataerkillik ve 
Kadın Sivil Toplum Örgütlenmeleri

4.1. Toplumsal Sınıf Bağlamında Kadınlar 
Arasındaki Farklılaşmalar

Türkiye’de kadınların sivil toplum içindeki konumunu 
sağlıklı biçimde değerlendirebilmek için süreci Osmanlı 
döneminden itibaren ele almak gerekmektedir. Zira Türkiye’de 
kadınların toplumsal ve siyasal hayata katılımı, Batı’daki 
örneklerden farklı bir tarihsel çizgi izlemiştir. Bu farklılaşmanın 
temelinde, Osmanlı toplumunun sınıfsal yapısı ve hâkim 
toplumsal anlayışlar yer almaktadır.

Osmanlı öncesi Türk devletlerinde kadınlar görece daha 
serbest bir toplumsal konuma sahipken, yerleşik hayata geçiş, 
İslamiyet’in kabulü ve Bizans, İran ve Arap kültürleriyle 
kurulan etkileşimler sonucunda kadınların kamusal alandaki 
görünürlüğü ve hareket alanı giderek daralmıştır. Bu tarihsel 
dönüşüm, toplumsal yapının yeniden şekillenmesiyle birlikte 
kadınların konumunu da etkilemiştir. Ancak Tanzimat ve 
Meşrutiyet dönemleriyle birlikte kadınlar, yeniden toplumsal 



52  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

yaşama katılma yönünde önemli bir mücadele sürecine 
girmiştir.

Cumhuriyet döneminde ise Osmanlı’dan devralınan 
toplumsal anlayışın büyük ölçüde devam ettiği görülmektedir. 
Her ne kadar kadınlar hukuksal açıdan önemli haklar elde 
etmiş olsalar da, bu hakların toplumsal alandaki karşılığı sınırlı 
kalmış; kadınlar uzun süre ikinci planda konumlandırılmaya 
devam edilmiştir. Ataerkil toplum yapısı, kadınların toplumsal 
rollerini belirlemeyi sürdürmüş; güçlü devlet geleneğine sahip 
bir siyasal yapıda sivil toplumun gelişimindeki zorluklara, 
kadın olmanın getirdiği ek engeller de eklenmiştir. Bu durum, 
kadınların sivil toplum alanında varlık göstermesini daha da 
güçleştirmiştir.

4.1.1. Osmanlı Dönemi Kadın Örgütlenmeleri

Osmanlı Devleti’nde sivil toplum anlayışının Batı’dan 
farklı bir seyir izlemesi, toplumsal ve yapısal farklılıklara 
dayanmaktadır. Batı’da sivil toplum, mülkiyet ilişkileri ve 
toplumsal sınıfların gelişimine paralel olarak ortaya çıkarken, 
Osmanlı Devleti’nde güçlü merkezi otoriteye dayalı siyasal 
yapı nedeniyle benzer bir gelişim süreci yaşanmamıştır. Batı 
Avrupa’da kralların karşısında, kendi ekonomik ve toplumsal 
güçlerine sahip sınıflar bulunmakta; bu sınıflar, sahip oldukları 
güç oranında siyasal iktidarı sınırlandırabilmekteydi. Osmanlı 
toplumunda ise devlet ile toplum arasındaki sınırlar büyük 
ölçüde iç içe geçmiş durumdaydı.

Osmanlı siyasal yapısında, devlet otoritesini temsil eden 
“merkez” ile halk kesimlerinin oluşturduğu “çevre” arasında, 
devletten görece bağımsız işleyen aracı kurumların varlığından 
söz etmek güçtür. Batı Avrupa örneklerinde görüldüğü 
biçimiyle, ekonomik ve hukuki özerklik temelinde şekillenen 
ve devletin doğrudan denetimi dışında bir alan yaratabilen bir 
sivil toplum yapısı Osmanlı’da gelişme imkânı bulamamıştır. 



Hediye Şirin Ak  |  53

Osmanlı toplumu, büyük ölçüde sultanın otoritesi etrafında 
şekillenmiş; siyasal ve toplumsal ilişkiler, devlete sadakat 
temelinde örgütlenmiştir (Çaha, 1994, s. 83). Batı’dan 
farklılaşan bu toplumsal yapının temel nedenlerinden biri, 
toprakların devlete ait olması ve bu nedenle kişisel mülkiyetin 
sınırlı ölçüde gelişmiş olmasıdır.

Tanzimat ve Meşrutiyet dönemlerinde modernleşme 
ve devletin varlığını sürdürme amacıyla birçok reform 
gerçekleştirilmiş; Batı’dan alınan kurumsal yapılar Osmanlı 
siyasal sistemine uyarlanmaya çalışılmıştır. Bu reformlar, 
her ne kadar sultanın yetkilerinde belirli sınırlamalara yol 
açmış olsa da, devlet otoritesinin zayıflaması sonucunu 
doğurmamış; aksine merkeziyetçi bürokrasinin güçlenmesine 
neden olmuştur.

Osmanlı siyasal yapısında, önce sultanın şahsında 
somutlaşan, daha sonraki dönemde ise merkeziyetçi-bürokratik 
gelenekle pekişen bu yapı, devleti “kadir-i mutlak” bir kurum 
hâline getirmiştir. Bu durum, Batı Avrupa’da sivil toplumun 
temel unsurları olarak ortaya çıkan aristokrasi ve burjuvazi gibi 
sınıfların oluşmasını ve bu sınıfların devleti alttan ya da üstten 
sınırlandırmasını engellemiştir (Çaha, 1994, s. 85). Osmanlı’da 
sivil toplum niteliği taşıdığı düşünülebilecek dernekler, loncalar 
ve benzeri örgütlenmeler ise merkezi otoriteye bağlı bir işleyiş 
sergilemiş; bağımsız ve özerk bir toplumsal alan yaratma 
kapasitesine sahip olamamışlardır.	

Böylesi bir toplumsal yapı içinde kadınların bağımsız bir 
sivil toplum örgütlenmesi oluşturabilmeleri oldukça sınırlı 
bir imkân olarak görünmektedir. Tanzimat dönemiyle birlikte 
başlayan modernleşme hareketleri çerçevesinde kadınların 
eğitilmesi gerektiği yönündeki yaklaşımın giderek kabul 
gördüğü daha önce belirtilmişti. Bu anlayış, farklı biçimler 
alarak Cumhuriyet dönemine taşınmış ve günümüze kadar 
süreklilik göstermiştir. Kadınların özellikle “eğitimli anne” 



54  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

kimliği üzerinden tanımlanması, onların geleceğin yurttaşlarını 
yetiştirecek temel aktörler olarak görülmelerine dayanmaktadır. 
II. Meşrutiyet dönemi, okullaşan kız çocuklarının yalnızca 
biyolojik üreticiler olarak değil, aynı zamanda ulusal topluluğun 
ideolojik yeniden üretiminde ve kültürel aktarımında merkezi 
bir rol üstlendiklerinin fark edildiği bir dönem olmuştur. 
Bu süreçte kız çocuklarına yönelik ayrı ders programlarının 
düzenlenmesi, kadınlara yüklenen bu toplumsal misyonun açık 
bir göstergesi olarak değerlendirilebilir (Üstel, 2004, s. 113). 
Söz konusu yaklaşım, Cumhuriyet döneminde de devam etmiş 
ve kadın eğitimi, modernleşme ve ulus-devlet inşasının temel 
araçlarından biri olarak görülmüştür. Bu nedenle günümüzde 
de kadınların eğitim olanaklarının artırılmasına yönelik çabalar 
sürmektedir. Eğitim olanaklarından yararlanan kadınlar, 
zamanla yalnızca kendilerine sunulanlarla yetinmemeleri 
gerektiğini, sahip olduklarından daha fazlasını talep etme 
haklarının bulunduğunu fark etmeye başlamışlardır. Bu 
farkındalık, kadınların kamusal alanda daha görünür hâle 
gelmelerine ve kolektif talepler etrafında örgütlenmelerine 
zemin hazırlamış; kadın sivil toplum oluşumlarının tarihsel 
temelini oluşturan önemli bir dönüşüm sürecine işaret etmiştir.

Dünya genelinde kadınlara yönelik dernekler ilk olarak 
erkekler tarafından kurulmuştur. Osmanlı’da da durum 
farklı değildir. Kurulan ilk dernekler kadın himayesindeki 
erkekler tarafından kurulmuştur.  Enver Paşa’nın eşi “devletlü 
ismetlü Naciye Sultan hazretlerinin zir-i himayelerinde” 
oluşan Kadınları Çalıştırma Cemiyet-i İslamiyesi kurucuları 
Başkumandan Vekili ve Harbiye Nazırı Enver, Harbiye 
Nezareti Müsteşarı İsmail Hakkı, Harbiye Nezareti Mebusu 
Salah Cimcoz, Dava Vekili Mehmed Arif ve Dava Vekili 
Mehmed Selahattin Beylerdir (Toprak, 2015, s.6).

Tanzimat döneminde gündeme gelen kadınların eğitilmesi 
meselesi, II. Meşrutiyet sonrasında daha da ivme kazanarak 
farklı toplumsal alanlara yayılmıştır. Bu dönemde farklı 



Hediye Şirin Ak  |  55

düşünsel eğilimlere sahip yazarlar, kadın sorununu çeşitli 
yönleriyle ele alan çalışmalar kaleme almışlardır. Özellikle 
büyük şehirlerde eğitim görmüş kadınlar, Osmanlı kadınının 
geleneksel statüsünü sorgulamaya ve dönüştürmeye yönelik 
girişimlerde bulunmaya başlamışlardır. II. Meşrutiyet yılları, 
kadınların kamusal alanda daha görünür hâle geldikleri ve 
kolektif talepler etrafında örgütlenmeye yöneldikleri bir dönem 
olmuştur. Bu süreçte kadın dernekleri kurulmuş; kadınlara 
yönelik süreli yayınlar çıkarılmış; panel, sempozyum ve 
konferans gibi etkinlikler aracılığıyla kadınların toplumsal 
konumu tartışmaya açılmıştır. Böylece kadınlar, kendilerine 
atfedilen geleneksel rolleri sorgulayan bir kamusal söylem 
üretmeye başlamışlardır. 1909 yılında çıkarılan Dernekler 
Kanunu’nun ardından ise kadınlar, kendi faaliyet alanlarını 
belirleyebilecekleri dernekler kurma olanağına kavuşmuş; 
bu gelişme, kadınların sivil toplum içindeki varlığının 
kurumsallaşması açısından önemli bir adım teşkil etmiştir 
(Çaha, 1996, s.98-99). 

1909 yılında yürürlüğe giren Dernekler Kanunu’nun 
sağladığı hukuksal imkânlardan yararlanan kadınlar, farklı 
amaçlara yönelik çeşitli dernekler kurmaya başlamışlardır. Bu 
dönemde ortaya çıkan kadın dernekleri, toplumsal, kültürel, 
eğitsel ve yardım temelli faaliyetler etrafında çeşitlenmiştir. 
Serpil Çakır, Osmanlı kadın hareketine ilişkin çalışmalarında, 
1909–1923 yılları arasında kurulan kadın derneklerini amaçları 
ve faaliyet alanları doğrultusunda sekiz ayrı kategori altında 
sınıflandırmıştır. Bu sınıflandırma, II. Meşrutiyet döneminde 
kadınların örgütlenme pratiklerinin hem çeşitliliğini hem 
de toplumsal dönüşüm sürecindeki rollerini ortaya koyması 
bakımından önem taşımaktadır (Çakır, 1996, s.43-75).

Yardım Dernekleri; Şefkat-i Nisvan, Osmanlı Kadınları 
Şefkat Cemiyet-i Hayriyesi, Hizmet-i Nisvan, Asker Ailelerine 
Yardım Cemiyeti.



56  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

Yardım dernekleri, zor durumda bulunan, yoksul ya da 
kimsesiz kadınlara ve onların çocuklarına destek olmayı 
amaçlamıştır. Bu dernekler, maddi kaynak sağlamak amacıyla 
çekiliş, kermes ve benzeri etkinlikler düzenleyerek faaliyetlerini 
sürdürmüşlerdir. Söz konusu yardım odaklı örgütlenmelere 
benzer biçimde faaliyet gösteren Şefkat dernekleri, İstanbul’un 
yanı sıra Konya, Samsun ve Edirne gibi farklı şehirlerde 
de kurulmuştur. Bununla birlikte, Osmanlı toplumunun 
çok dinli yapısına paralel olarak, farklı dinsel topluluklara 
mensup kadınlar da kendi toplumsal ve kültürel ihtiyaçları 
doğrultusunda dernekleşme yoluna gitmişlerdir. Bu durum, 
kadın örgütlenmelerinin yalnızca merkezle sınırlı kalmadığını 
ve toplumsal çeşitliliğe bağlı olarak farklı biçimler aldığını 
göstermektedir.

Kadının Eğitimine Önem Veren, Geçim Sorununa 
Çözüm Oluşturmayı Amaçlayan Dernekler; Cemiyet-i 
Hayriye-i Nisvaniye, Osmanlı Türk Hanımları Esirgeme 
Derneği, Şefkat Pazarı, Osmanlı Kadınları Çalıştırma 
Cemiyet-i İslamiyesi.

Bu dernekler, yalnızca geçici maddi yardım sağlamayı 
değil, kadınların toplumsal konumlarını güçlendirmeye 
yönelik daha kalıcı çözümler geliştirmeyi hedeflemişlerdir. 
Bu doğrultuda özellikle kadınların eğitimsizliği sorununa 
odaklanılmış, bir meslek edinmenin kadınların toplumsal ve 
ekonomik hayata katılımı açısından taşıdığı önem vurgulanmış 
ve bu yönde çeşitli girişimlerde bulunulmuştur. Cemiyet-i 
Hayriye-i Nisvaniye, kız çocuklarının eğitime erişimini 
artırmayı amaçlamış; onların okula gönderilmelerini teşvik 
etmek, mevcut okulların eksikliklerini gidermek ve yeni 
eğitim kurumlarının açılmasına katkı sağlamak yönünde 
faaliyetler yürütmüştür. 1913 yılında kurulan Osmanlı Türk 
Hanımları Esirgeme Derneği ise, savaşlar sonucunda kimsesiz 
ve yoksul kalan ailelere, kadınlara ve çocuklara yardım etmeyi 
amaçlamıştır. Bu dernek, kimsesiz kadınlar ve kız çocukları 



Hediye Şirin Ak  |  57

için biçki-dikiş ve el sanatları gibi alanlarda eğitim verilen bir 
sanatevi açarak, kadınların meslek sahibi olmalarını ve kendi 
geçimlerini sağlayabilmelerini hedeflemiştir.

Üyeleri erkeklerden oluşan Osmanlı Kadınları Çalıştırma 
Cemiyet-i İslamiyesi de kadınların istihdamına yönelik önemli 
faaliyetlerde bulunmuştur. Dernek, kadınlara iş olanakları 
yaratmak amacıyla fabrikalar kurmuş, kadınların gönüllü 
olarak askeri hizmetlere katılmalarına aracılık etmiş ve çeşitli 
alanlarda kadınlara iş bulunmasını sağlamaya çalışmıştır. Bu 
yönüyle söz konusu dernek, kadın emeğinin örgütlü biçimde 
çalışma yaşamına dâhil edilmesine yönelik erken örneklerden 
biri olarak değerlendirilebilir. (Odyakmaz, 1998, s.146).

Kültür Amaçlı Dernekler; Asri Kadın Cemiyeti, Osmanlı 
Kadınları Terakkiperver Cemiyeti, Nisvan-ı Heyet-i Edebiyesi, 
Osmanlı İttihad-ı Nisvan Cemiyeti, Teali Nisvan Cemiyeti, 
Kırmızı-Beyaz Kulübü.

Bu dernekler, kadınların entelektüel birikimlerini artırmayı, 
kamusal alanda daha bilinçli ve donanımlı bireyler olarak yer 
almalarını sağlamayı amaçlamıştır.

Halide Edip ve arkadaşları tarafından kurulan Teali 
Nisvan Cemiyeti, bu alandaki en dikkat çekici örneklerden 
biridir. Dernek, düzenli olarak konferanslar organize etmiş; 
bunun yanı sıra okuma-yazma kursları verilen bir dershane 
aracılığıyla kadınların eğitim düzeyini yükseltmeye yönelik 
çalışmalar yürütmüştür. Kültür amaçlı kadın dernekleri, bu 
tür faaliyetlerle kadınların yalnızca toplumsal yardım alanında 
değil, düşünsel ve kültürel üretim süreçlerinde de aktif öznelere 
dönüşmelerini hedeflemişlerdir.

Ülke Sorunlarına Çözüm Bulmayı Amaçlayan 
Dernekler: Ma’mûlat-ı Dahiliyye İstihlâki Milli Kadınlar 
Cemiyet-i  Hayriyyesi.



58  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

Ekonomik sorunların giderek derinleştiği bir dönemde 
kurulan bu dernek, yerli malı kullanımının teşvik edilmesini 
temel bir amaç olarak benimsemiş; bu doğrultuda kadınlara 
ekonomik ve toplumsal bir misyon yüklemiştir.

Söz konusu dernek, özellikle savaş yıllarında askeri üretime 
katkı sağlayan atölyelerde kadınlara çalışma imkânları sunarak, 
kadın emeğinin ülke ekonomisinin desteklenmesinde etkin 
bir rol üstlenmesini hedeflemiştir. Bu yönüyle dernek, 
kadınları yalnızca yardım faaliyetlerinin öznesi olarak değil, 
aynı zamanda ekonomik seferberliğin aktif aktörleri olarak 
konumlandırmıştır.

Siyasal Partilerin Kadın Dernekleri: İttihat Terakki 
Cemiyeti Kadınlar Şubesi, Teali-i Vatan Osmanlı Hanımlar 
Cemiyeti, Osmanlı Kadınları Terakkiperver Cemiyeti.

İttihat ve Terakki Cemiyeti, kendi ideolojik hedefleri 
doğrultusunda bir kadınlar şubesi oluşturarak kadınları siyasal 
sürecin destekleyici unsurları hâline getirmeyi amaçlamıştır. 
Bu çerçevede kurulan söz konusu dernekler, çeşitli toplantılar, 
etkinlikler ve konferanslar düzenleyerek kadınların siyasal bilinç 
düzeylerini artırmaya yönelik faaliyetlerde bulunmuşlardır.

Bu derneklerin üyesi olan kadınlar, yalnızca sembolik destek 
sunmakla kalmamış; aynı zamanda siyasal çalışmaların aktif 
bir parçası olarak görev almışlardır. Özellikle gazetelerin 
ve bildirilerin dağıtılması, haberleşmenin sağlanması ve 
mektupların iletilmesi gibi kimi zaman gizli nitelik taşıyan 
görevler üstlenerek, dönemin siyasal mücadelesine doğrudan 
katkıda bulunmuşlardır. Bu yönüyle siyasal partilere bağlı kadın 
dernekleri, kadınların Osmanlı siyasal yaşamında görünürlük 
kazanmaya başladıkları önemli örgütlenme biçimleri arasında 
değerlendirilebilir.

Feminist Kadın Dernekleri; Osmanlı Müdâfaa-i Hukuk-ı 
Nisvan Cemiyeti.



Hediye Şirin Ak  |  59

Feminist eğilimli kadın dernekleri arasında bu dönemde 
öne çıkan ve özgün bir konuma sahip olan tek örgütlenme, 
Kadınlar Dünyası adlı yayın organı etrafında şekillenen 
Osmanlı Müdâfaa-i Hukuk-ı Nisvan Cemiyeti olmuştur. Bu 
dernek, kadın sorununu hayırseverlik ya da yardım ekseninin 
ötesinde ele alarak, kadınların çalışma yaşamına ve toplumsal 
hayata eşit bireyler olarak katılımını temel bir hedef olarak 
belirlemiştir.

Derneğin amaçları doğrultusunda, kadınları kuşatan ve 
hareket alanlarını daraltan geleneksel değerler, toplumsal 
eşitsizlikler ve eğitime erişimdeki sınırlılıklar açık biçimde 
eleştirilmiştir. Osmanlı Müdâfaa-i Hukuk-ı Nisvan Cemiyeti, 
kadınların yalnızca korunması gereken bir toplumsal grup 
değil, hak talep eden özneler olduğu anlayışını savunmuş; 
bu doğrultuda kadın haklarının genişletilmesini toplumsal 
bir dönüşümün, hatta bir “toplumsal inkılabın” zorunlu bir 
parçası olarak değerlendirmiştir. Bu yönüyle dernek, Osmanlı 
kadın hareketi içinde feminist söylemin en açık ve sistemli 
biçimde dile getirildiği örgütlenme olarak ayrıcalıklı bir yere 
sahiptir.

Ülke Savunmasına Yönelik Kadın Dernekleri; Nisvan-ı 
Osmaniye İmdad Cemiyeti, Hilâl-i Ahmer Cemiyeti Hanımlar 
Heyeti, Müdâfaa-i Milliye Hanımlar Heyeti, Anadolu Kadınları 
Müdâfaa-i Vatan Cemiyeti. Donanma Cemiyeti, Müdâfaa-i 
Milliye Cemiyeti, Müdafaa-i Milliye Kadınlar Heyeti.

Bu dernekler, özellikle savaş dönemlerinde ve savaş 
sonrasında cepheye destek sağlamak amacıyla kurulmuşlardır. 
Söz konusu örgütlenmeler bünyesinde faaliyet gösteren 
kadınlar, bir yandan cephe gerisinde hemşirelik ve sağlık 
hizmetleri sunmuş, diğer yandan orduya yönelik maddi 
ve lojistik destek sağlamak amacıyla yardım kampanyaları 
düzenlemişlerdir. Bunun yanı sıra, çeşitli protesto gösterileri 
ve mitingler aracılığıyla kamuoyu oluşturmaya çalışmış; 



60  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

Millî Mücadele sürecinde ise Anadolu Müdâfaa-i Hukuk 
Cemiyeti çatısı altında toplanarak bağımsızlık mücadelesine 
aktif biçimde katılmışlardır. Bu dernekler, kadınların savaş 
koşullarında yalnızca destekleyici roller üstlenmediğini, aynı 
zamanda ulusal direnişin örgütlü ve görünür aktörleri hâline 
geldiklerini göstermesi bakımından önem taşımaktadır.

Siyasi Amaçlı Kadın Dernekleri; Cumhuriyet döneminde 
ele alacağımız Kadınlar Halk Fırkası ve Kadınlar Birliği gibi 
derneklerin ilk temelleri bu dönemde atılmıştır. Meşrutiyet’in 
ilanından sonra kadınlar, Meclis’in açılış görüşmelerini izleme 
isteğiyle İttihat ve Terakki Cemiyeti merkezine başvurmuş; 
bu talebin kabul edilmemesi hâlinde Meclis önünde gösteri 
yapacaklarını belirtmişlerdir. Bu dönemde kadın hareketini 
sürdüren kadınlar, Ulusal Kurtuluş Savaşı’nın sona ermesi 
ve yeni Meclis’in kurulmasının ardından siyasetle daha 
aktif biçimde ilgilenmeye başlamışlardır. Nitekim 1923 
yılında Nezihe Muhittin başkanlığında Kadınlar Halk 
Fırkası kurulmuştur. Ancak kadınlara seçme ve seçilme 
hakkı tanınmadığı gerekçesiyle bu partinin kurulmasına 
izin verilmemiş; bunun yerine kadınlara dernek kurma izni 
verilmiştir. Bu doğrultuda, 15 Haziran 1923’te Kadınlar 
Birliği kurulmuş ve derneğin başkanlığına Nezihe Muhittin 
getirilmiştir. Dernek, kadınların seçim hakkına sahip 
olmamasını programına almış ve bu durumu sert biçimde 
eleştirmiştir. İstanbul’da düzenlediği kongrede kadınlar için oy 
hakkı talep edilmiş ve yerel seçimlere katılma kararı alınmıştır. 
Bu girişimlerden sonuç alınamaması üzerine dernek, kendi 
adlarına bir erkek adayı seçimlere sokmayı denemiş; ancak 
bu girişim de başarısız olmuştur. Buna rağmen, kadınlara 
seçme ve seçilme hakkı tanınması yönündeki mücadelelerini 
sürdürmüşlerdir (Kurnaz, 1992;  Toprak, 1988; Çakır, 1996)

Görüldüğü üzere, kadınlar II. Meşrutiyet sonrasında çok 
sayıda dernek kurarak ülke sorunlarına yönelik duyarlılıklarını 
ortaya koymuşlardır. Hemcinslerinin eğitimi, savaş yıllarındaki 



Hediye Şirin Ak  |  61

toplumsal sorumluluklar ve siyasal alan gibi farklı başlıklarda 
görünür olmaya çalışmışlardır. Zaman zaman çeşitli engellerle 
karşılaşmalarına rağmen mücadelelerinden vazgeçmemiş, 
çabalarını sürdürmeye devam etmişlerdir.

4.1.2. Tek Partili Dönemi Kadın Örgütlenmeleri

Bağımsızlık Savaşı ve hemen ardından yeni Meclis’in 
açılması ile Cumhuriyet’in ilanı, Tanzimat’tan bu yana 
süregelen modernleşme çabalarının bir ürünü olarak ortaya 
çıkmıştır. Devletin yönetim biçimi değişmiş ve ulus-devlet 
yaratma süreci başlamıştır. Bu süreçte, eski devletin bir devamı 
olunmadığı; aksine yeni bir toplum inşasının hedeflendiği 
özellikle vurgulanmaya çalışılmıştır. Yaşanan tüm bu gelişmeler 
sırasında kadın sorunu ön plana çıkarılmış, kadınların 
toplumsal konumundaki iyileştirmeler modernleşmenin 
temel ölçütlerinden biri olarak sunulmuştur. Ancak bu süreçte 
kadınlara, özellikle öğretmenlik gibi roller aracılığıyla uluslaşma 
sürecinde yeni devlet ideolojisinin aktarılması yönünde belirli 
görevler de yüklenmiştir.

Cumhuriyet’in ilanından sonra, Osmanlı döneminde 
örgütlenmiş ve Bağımsızlık Savaşı’nda aktif rol almış kadınlar, 
mücadelelerini aynı kararlılıkla sürdürmek istemişlerdir. 
Ancak bu kadınlar, Osmanlı kültürünün bir devamı olarak 
algılanmış ve çeşitli engellemelerle karşılaşmışlardır. Daha 
önce de belirtildiği üzere, Kadınlar Halk Fırkası’nı kurmak 
isteyen Nezihe Muhittin ve arkadaşları bu amaçlarını 
gerçekleştirememiş ve girişimleri engellenmiştir.

Türk Devrimi her ne kadar Osmanlı’dan bir kopuş olarak 
değerlendirilse de, gerçekte güçlü devlet geleneği devam 
etmiş; bürokratik ve merkeziyetçi devlet anlayışı büyük ölçüde 
korunmuştur. Toplumsal bir devrim hedeflenmiş olsa da bu 
dönüşüm siyasal alanla sınırlı kalmış, toplumsal farklılaşmaya 
potansiyel oluşturan yapıların varlığı ve bu yapılar arasındaki 



62  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

yatay ilişkiler korunamamıştır. Bunun yerine, sivil topluma 
dayanak oluşturabilecek oluşumlar bertaraf edilmiş ve 
ortadan kaldırılmıştır. Bu yapıların yerine yeni oluşumlar 
yaratılmaya çalışılmış; bu bağlamda kadınlara yönelik 
reformların gerçekleştirilmesi gerekli görülmüştür. Kadınlarla 
ilgili reformlar, Osmanlı geleneğiyle kopuşun ideolojik bir 
aracı olarak kullanılmış; kadınlar modernleşme ideolojisinin 
taşıyıcıları olarak konumlandırılmıştır (Çaha, 1996, s.108-
109). Kadınlara bu dönemde yasalarla tanınan birtakım haklar 
ve olanaklar, toplumsal baskılar nedeniyle çeşitli biçimlerde 
engellenmiş olsa da bu haklardan yararlanabilen kadınlar 
eskisine kıyasla daha donanımlı bir şekilde kamusal alanda 
görünür hâle gelmiş ve hemcinslerinin haklarını korumak 
amacıyla yeni oluşumlar başlatmışlardır.

Cumhuriyet döneminde, 1926 yılında kabul edilen 
Medeni Kanun kadınlar açısından dönemin en önemli 
gelişmelerinden biri olmuştur. Ancak daha önce de değinildiği 
gibi, Medeni Kanun’da kadınları kısıtlayıcı bazı maddeler 
yer almaktaydı. Kadının çalışmasının kocasının iznine 
bağlanması, II. Meşrutiyet’ten itibaren kamusal hayatın bir 
parçası hâline gelmiş olan kadınlar açısından bir tür gerileme 
anlamına gelmekteydi ve bu durum ciddi eleştirilere neden 
olmuştur. Medeni Kanun’un kadına evi idare etme, kocasına 
ve çocuklarına bakma gibi görevler yüklemesi, yeni devlet 
düzeninde kadının bulunmasının arzu edildiği yeri açık biçimde 
ortaya koymaktaydı (Çaha, 1996, s.112-113). Gerçekte yeni 
devlet, bunu inkâr etmesine rağmen, eski devletle bir süreklilik 
ilişkisi içindeydi. Sonuç olarak devrim ve reformlara karşın 
toplumsal yapının kısa sürede değişmesi kolay olmamış; bu 
devrim ve reformları hayata geçirenler de esasen ataerkil bir 
toplum yapısı içinde yetişmiş bireylerden oluşmuştur. Bu 
nedenle kadın konusundaki genel yaklaşım, kadını iyi eş, iyi 
anne ve topluma yararlı bireyler yetiştiren bir figür olarak 
konumlandırmaya devam etmiştir.



Hediye Şirin Ak  |  63

Kadınlar açısından ikinci önemli gelişme ise 1930 yılında 
başlayan ve 1936 yılında tamamlanan süreçle yaşanmıştır. 
Kadınlara seçme ve seçilme hakkının tanınması, kadınların 
bu hakkı talep ettikleri bir dönemde değil, devletin uygun 
gördüğü bir zamanda gerçekleşmiştir. Bu durum, söz konusu 
hakkın kadınların mücadelesinin bir sonucu olmaktan ziyade 
devletin bir lütfu olarak algılanması eğilimini de beraberinde 
getirmiştir. Nitekim, kadınlara oy hakkı verilmesine rağmen 
kadınların bunun farkına dahi varmadığı yönünde bir görüşün 
yaygın olduğu görülmektedir (Çaha, 1996, s.116). Oysa 
Nezihe Muhittin ve arkadaşlarının 1923 yılında “Kadınlar Halk 
Fırkası”nı kurma girişiminde bulundukları ve engellendikleri 
nedense tarihin derinliklerine gömülmüşçesine görmezden 
gelinmiştir.

Nezihe Muhittin ve arkadaşları, seçme ve seçilme hakları 
olmadığı gerekçesiyle parti kuramayacakları ve dernek olarak 
faaliyet göstermeleri gerektiği yönünde yönlendirildikten sonra, 
7 Şubat 1924’te kurdukları Türk Kadınlar Birliği aracılığıyla 
çalışmalarını sürdürmüşlerdir. Çeşitli yerlerde düzenledikleri 
miting, panel ve kongrelerde kadınlara oy hakkı verilmesi 
yönündeki taleplerini dile getirmiş, bu konuda hükümeti 
eleştirmekten geri durmamışlardır. Ancak hükümet ve basın 
tarafından bu talepler aşırı ve kabul edilemez bulunmuş; 
bunun sonucunda Türk Kadınlar Birliği yönetimine daha 
ılımlı bir grubun getirilmesi sağlanmıştır. Buna rağmen yeni 
yönetim de aynı doğrultuda çalışmalarını sürdürmüş; İffet 
Halim Oruz, 1930 yılında Atatürk ile yaptığı görüşmede oy 
hakkı taleplerini dile getirmiştir. Atatürk’ten aldıkları yanıt ise 
bu taleplerden vazgeçmeleri ve bunun yerine köylü kadınlara 
devrimleri anlatmaları yönünde olmuştur (Çaha, 1996, s.117). 
Bu yaklaşım, yalnızca siyasal iktidarın değil, aynı zamanda 
toplumun da bu tür bir dönüşüme henüz hazır olmadığı 
düşüncesini yansıtmaktadır.



64  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

Türk Kadınlar Birliği’nin yürüttüğü çalışmalar, diğer 
kuruluşları da harekete geçirmiş; Türk Ocakları çatısı altında 
bir araya gelen kadınlar, sempozyum, panel ve seminerler 
aracılığıyla bu sürece katkı sunmuşlardır. Buna karşılık hükümet, 
kadınlara bu hakların tanınması hâlinde kadınların ev ve çocuk 
sorumluluklarını ihmal ederek siyasetle meşgul olacakları 
yönünde bir kaygı taşımaktaydı. Bu nedenle 1930 genel 
seçimleri kadınların katılımı olmaksızın gerçekleştirilmiştir. 
Her ne kadar 1930 yılında kadınlara yerel seçimlere katılma 
hakkı tanınmış olsa da kadınlar bununla yetinmemiş ve 
mücadelelerini hızlandırmışlardır. 1935 yılında yapılacak 
seçimlere mutlaka katılmak isteyen kadınlar, bu doğrultuda 
sokak gösterilerine başvurma kararı almışlardır. 1934 yılında 
Ankara Türk Ocağı şubesinde yapılan toplantının ardından 
TBMM’ye doğru bir yürüyüş düzenlenmiş, sloganlar atılmış 
ve Atatürk’ün kendilerini dinlemesi talep edilmiştir. Kadınları 
dinleyen Atatürk’ün bu yönde verdiği direktif doğrultusunda, 
5 Aralık 1934 tarihinde kadınlara seçme ve seçilme hakkı 
tanınmıştır (Çaha, 1996, s.118-119).



Hediye Şirin Ak  |  65

Görsel 1: 6 Aralık 1934 Cumhuriyet Gazetesi (Kaynak: https://
egazete.cumhuriyet.com.tr/oku/192/1934-12-06/0)

Bu dönemde partiye başvuran Kadınlar Birliği üyelerinden 
bir kısmı şehir meclisi üyeliklerine seçilmişlerdir. 26 Ekim 
1933’te kadınlara köyde muhtar ve ihtiyar heyetlerinin 
seçimlerinde oy kullanmaları ve aynı zamanda seçilme hakkı 
verilmişti.  1 Mart 1935’te 18 kadın TBMM’ye girecekti 
(Gökyay, 1998, s.470).

1935-1939 yılları arasında meclise Atatürk’ün desteği ve 
denetimi ile 18 kadın parlamenter kadınlar meclisin yüzde 
4,5’luk kısmını oluşturuyorlardı (Arat Y. , 1998, s.253).



66  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

1935 Yılı Seçimlerinde TBMM’ye Seçilen İlk Kadın 
milletvekilleri şunlardır:1 

Mebrure Gönenç (Afyonkarahisar): 
1900’de İstanbul’da doğdu. 1919’da 
Arnavutköy Amerikan Koleji’nden mezun 
oldu Fransızca ve İngilizce bilen Gönenç bir 
süre Çamlıca Kız Lisesi ve Üsküdar Amerikan 
Koleji’nde dil hocalığı yaptı. Adana 
Belediyesine seçilen ilk kadın meclis üyesidir. 

Seçilmeden önce CHF’dan Mersin Belediye üyesiydi. Bir 
dönem milletvekilliği yaptı.

Hatı Çırpan(Satı Kadın- Ankara): 1890’da 
Kazan’da doğdu. Milli savaşta malûl olmuş 
bir askerin eşiydi. Beş çocuğu vardı. Çiftçilikle 
uğraşan Satı Kadın hususi eğitim gördü. 
Seçildiğinde Kazan Köyü muhtarıydı. Bir 
dönem  milletvekilliği yaptı.

Türkan Örs Baştuğ (Antalya): 1900’de 
Üsküdar’da doğdu. İstanbul Darülfünunun 
Felsefe Şubesinden mezun oldu. Fransızca 
biliyordu. Uzmanlık alanı felsefe, sosyoloji 
ve eğitimdi. Üsküdar Kız Sanat Mektebinde 
müdürlük yaptı. Seçimden önce Feyziâti 

1	 Kadınlar Hakkındaki Bu Bilgiler Çeşitli Kaynakların Karşılaştırılmasıyla 
Derlenmiştir. Bkz.TBMM Albüm,(1920-1991),Ank.1994,S.98-112; 
TBMM Arşivi, Milletvekillerine Ait Özlük Dosyaları,T.C.Parlamenterleri 
Ansiklopedisi,23nisan 1920-6 Kasım 1983,Yankı-Pamukbank Yay.;5-
6 Şubat 1935 Tarihli Cumhuriyet, Milliyet, Kurun(Vakit), Son Posta 
Gazeteleri,TBMM Kütüphane ve Dokümantasyon Müdürlüğ  Araştırma 
Servisinden Alınan Bilgiler; https://binyaprak.com/kesfet/ilk-tuerk-18-
kadin-milletvekili



Hediye Şirin Ak  |  67

Lisesi Kız kısmı müdürlüğündeydi. İki dönem milletvekilliği 
yaptı.

Sabiha Gökçül Erbay (Balıkesir): 1900’da 
Bergama’da doğdu. İstanbul Kız Muallim 
Mektebinde ve Yüksek Kız Muallimin İhzari 
(hazırlık) kısmında okumuştur. İzmir Kız 
Muallim Mektebinde edebiyat öğretmenliği ve 
müdürlük yapmıştır. Adana Lisesi ve İstanbul 
Erenköy Kız Lisesinde de öğretmenlik yapan 

Gökçül V. Dönemde Balıkesir, VI. ve VII. Dönemde ise 
Samsun milletvekili olmuştur. TBMM Başkanlık Divanı Katip 
üyeliğinde de bulunmuştur.

Şekibe İnsel (Bursa): 1886’da İstanbul’da 
doğdu. Ortaokul mezunuydu. Almanca 
biliyordu. Seçilmeden önce çiftçilikle 
uğraşıyordu. V. Dönemde milletvekiliydi.

Hatice Özgener (Çankırı): 1865’te 
Selanik’te doğdu. Rüşdiye ve hususi öğrenim 
gördü. Rumca bilen Özgener milletvekili 
olmadan önce Darüleytam Müdürlüğünden 
emekli bir maarifçiydi. 1936 ara seçiminde 
parlamentoya girdi.



68  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

Huriye Öniz Baha (Diyarbakır): 
1887’de İstanbul’da doğdu. Tahsilini 
Londra Üniversitesi kadın kısmında 
Betford Kolej’de pedagoji eğitimi görerek 
tamamladı. İngilizce bilen Öniz İstanbul 
Kız Muallim Mektebi ile eski İnas 
İdadisinde pedagoji ve uygulama dersi 

ile ev idaresi derslerini okuttu. Balkan Harbinden sonra 
muhacirlere açılan kurslarda ders vermiş ve türlü hayır işlerinde 
çalışmış, Hilal-i Ahmer’in açtığı kursa giderek gönüllü 
hastabakıcı olmuştur. Milletvekili seçilmeden önce Türkçe 
öğretmenliği yapmaktaydı. Yeniköy Rum Mektebinde de 
öğretmenlik yapan Öniz, 1950’de vefat etti.

Fatma Memik (Edirne): 1903’te 
Safranbolu’da doğdu. İlköğrenimine 
Safranbolu’da başlayan Memik sekiz 
yaşında İstanbul’a geldi. Burada Beyazıt 
İnas numune Mektebi ile Bezm-iâlem 
Valide Sultan Mektebinde okuduktan 
sonra Tıbbiye’ye girdi. Tıbbiye’den 

1929’da birincilikle mezun oldu ve Gureba Hastanesinde 
çalıştı. Dahiliye uzmanı olan Memik seçilmeden önce Gureba 
Hastanesi Poliklinik Şefi idi. V., VI., VII., Dönem Edirne 
Milletvekilliği yapan Memik 1991’de vefat etti.

Nakiye Elgün(Erzurum ):1882’de 
İstanbul’da doğdu. Kız Muallim Mektebi 
mezunu olan Elgün, İstanbul Kız Lisesi 
müdürü iken,1930’da İstanbul Şehir 
Meclisine ilk kadın üye olarak seçildi. Daimî 
Encümende üye olarak kaldı.3 dönem 



Hediye Şirin Ak  |  69

Erzurum milletvekilliği yaptı. Kadınlar Birliği’nden meclise 
girebilen tek kişidir.

Fakihe Öymen (İstanbul): 1900’de 
İşkodra’da doğdu. Darülfünunun Coğrafya 
bölümünden mezun oldu. Fransızca bilen 
Öymen, Maarif ve Coğrafya uzmanıydı. 
Bursa Kız Muallim Mektebinde tarih ve 
coğrafya öğretmenliği ve Bursa Kız Lisesi 
Müdürlüğü yaptı. V., VI., VII. Dönem 

İstanbul, VIII. Dönem Ankara Milletvekilliği yapan Öymen, 
1983’te vefat etti.

Ferruh Güpgüp (Kayseri): 1891’de 
Kayseri’de doğdu. Öğrenimi hususi olan 
Güpgüp Arapça biliyordu. Biçki dikişle de 
ilgilendi ve Kayseri CHF Vilâyet İdare 
Heyeti ile Belediye Meclisi üyeliğinde 
bulundu.

Bahire Bediş Morova Aydilek (Konya): 
1897’de Bosna’da doğdu. Bolu orta 
mektebinden mezun oldu. Bolu Kız Sanat 
Okulu’nda resim öğretmenliği yaptı. 
Seçimden önce Bolu Belediye Meclisi 
üyesiydi. V. Dönemde milletvekilliği yaptı.



70  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

Mihri Bektaş (Malatya): 1895’de Bursa’da 
doğdu. Amerikan Kız Koleji Mezunuydu. 
Fransızca ve İngilizce biliyordu. Robert 
Kolej’de İngilizce öğretmenliği yaptı ve CHF 
Kütüphane Encümenine seçildi. V., VI., VII. 
Dönemlerde Malatya Milletvekilliği yaptı.

Meliha Ulaş (Samsun): 1901’de Sinop’ta 
doğdu. Darülfünun’un Edebiyat Şubesinden 
mezun oldu. Fransızca ve İngilizce biliyordu. 
İstanbul Kandilli Lisesi’nde edebiyat 
öğretmenliği ile beş yıl Erzurum Kız Muallim 
Mektebinde başmuallimlik ve edebiyat 
öğretmenliği yaptı. Seçilmeden önce Samsun 

Lisesi’nde edebiyat öğretmeniydi. V. ve VI. Dönem Samsun 
Milletvekilliği yapan Ulaş 1942’de vefat etti.

Esma Nayman (Seyhan): 1899’da 
İstanbul’da doğdu. Lise mezunuydu. 
Fransızca, İngilizce ve Rumca biliyordu. 
Belediyecilik alanında uzmandı. Adana 
Belediye Meclisi üyeliğinde bulundu. Bir 
dönem milletvekilliği yapan Nayman 
1967’de vefat etti.

Sabiha Görkey (Sivas): 1888’de Üsküdar’da 
doğdu. Üsküdar Kız Sanayi Mektebinden 
sonra Darülmuallimat’ı bitirdi. 1917’de 
Darülfünun’un Riyaziye Şubesinden mezun 
oldu. Fransızca bilen Görkey Kız Muallim 
Mektebi Müdür ve Muallimliklerinde 



Hediye Şirin Ak  |  71

bulundu. Seçilmeden önce Tokat orta mektebinde Riyaziye 
öğretmeniydi.

Seniha Hızal (Trabzon): 1897’de 
Adapazarı’nda doğdu. İlk öğrenimini 
İstanbul Fatih Rüşdiyesi’nde, orta öğrenimini 
Kız Sanat Mektebi’nde yüksek öğrenimini 
ise Darülfünun Fen Fakültesi’nde tamamladı. 
(1918) Fransızca bilen Hızal, Darülmuallimat 
ve Erenköy Kız Lisesi Müdürlüğü’nde 

bulunduktan sonra Maarif Umum Müfettişliği’ne tayin edildi. 
Kendisi Türkiye’de ilk kadın müfettiş olarak bilinmektedir. 
İstanbul Kız Muallim Mektebi Müdürlüğü ile Fevziye Lisesi 
Müdürlüğünde bulundu. Selçuk Kız Sanat Okulu’nda da 
öğretmenlik yaptı. Şişli’de açtığı ilk ve orta tahsilli Yeni Türkiye 
Özel Mektebi’nde müdürlük ve öğretmenlik yaptı.

Benal Nevzad İstar Arıman (İzmir): 
1903’te İzmir’de doğdu. İlk ve orta 
öğrenimini İzmir’de yaptı. 1921’de Paris 
Sorbonne Üniversitesi’nin Edebiyat 
bölümünden mezun oldu. Döndükten 
sonra Hilâliahmer ve Himaye-ietfal gibi 
yerlerde sosyal faaliyetlerde bulundu. CHF 

vilayet heyeti üyeliği de yapan Arıman, Fransızca ve Rumca 
biliyordu. Uzmanlık alanı belediyecilik, sosyoloji ve edebiyattı. 
İzmir Belediye üyeliği de yapan Arıman, V, VI.,VII., ve VIII. 
Dönemde İzmir Milletvekilliği yaptı. 1990’da vefat etti.

Meclise giren kadınların genel yapısına baktığımızda 
hepsinin yüksek eğitim ve kültür sahibi kadınlar olduğunu 
görüyoruz. Bu kadınların kırsal alandaki hemcinslerini ne derece 
temsil ettikleri bir yana meclis çalışmaları sırasında kadınlarla 



72  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

ilgili ne gibi çalışmalarda bulundukları da ayrı bir tartışma 
konusudur. Kadınların Meclis’te yaptıkları konuşmaların içeriği 
incelendiğinde kadın-erkek eşitliği ile ilgili değil de kadınlara 
özgü sorunları gündeme getirmeye çalışmış oldukları daha çok 
eğitim ve sağlık konularında konuşmalara katılmış oldukları 
görülecektir. Kadın milletvekillerini mecliste sesleri cılızdır, 
ancak içinde yetiştirildikleri çevrenin sınırlarını aşıp “kadın 
özgürlüğü”, “kadın eşitliği” gibi konuları gündeme getirmeleri 
zordur. Meclisteki yerlerinden tam olarak emin değillerdir 
(Arat Y., 1998, s.255-256).  Tekeli’nin de belirttiği gibi bu 
kadınları “hiç soru sormayan, sorun çıkarmayan uslu kadınlar” 
olarak nitelendirmek mümkün ise de, bunda hem ilk kez böyle 
bir görevle karşı karşıya gelmeleri, hem de dönemin tek parti 
dönemi olması ve muhalefetten yoksun siyasal yapısı göz 
önüne alınırsa, onlardan başka türlü bir davranış beklemenin 
imkansızlığı kendiliğinden ortaya çıkacaktır (Tekeli, 1988, 
s.300). 

19 Şubat 1932’de kurulan Halk Evleri, partili ya da partisiz 
herkese açık olan; Atatürk ilke ve inkılaplarının topluma 
anlatılması, benimsetilmesi ve sahiplenilmesi amacıyla faaliyet 
gösteren kuruluşlardı. Çağdaş yurttaşlar yetiştirme hedefiyle 
yurt geneline yayılmış, misyoner bir anlayışın ürünü olan 
kültür yuvaları olarak konumlandırılmışlardı. Bu çerçevede 
kadınlardan, Türk Devrimi’nin kadın haklarına ilişkin 
ilkelerini Halk Evleri aracılığıyla hemcinslerine aktarmaları 
bekleniyordu. Halk Evleri, ilerleyen yıllarda Demokrat Parti 
(DP) tarafından kapatılacaktır (Apatay, 1996, s.81).

Öte yandan, kadınlara seçme ve seçilme hakkının 
tanınmasının ardından Kadınlar Birliği içindeki ılımlı kanat, 
amaçlarının gerçekleştiği gerekçesiyle birliğin kapatılması 
yönünde karar almıştır. Her ne kadar radikal kanat kadın 
hakları mücadelesini sürdürmek istemiş olsa da birlik 
kapatılmıştır. Ilımlı kanada göre artık kadınlar ve erkekler 
eşit bir konuma gelmiş, ayrıca Halk Evleri açılarak kadınların 



Hediye Şirin Ak  |  73

kamusal alanda faaliyet gösterebilecekleri yeni bir zemin 
oluşturulmuştur. Bu anlayış doğrultusunda kadınların, eşit 
bireyler olarak Halk Evleri bünyesinde çalışarak devrimlere 
hizmet etmeleri gerektiği savunulmuştur. Kadınlar Birliği’nin 
1935 yılında kapatılması, kadın tarihi açısından önemli bir 
dönüm noktası olmuştur. Osmanlı’nın son döneminden 
itibaren resmî ideolojiye karşı bir sivil toplum potansiyeli 
sergileyen kadın hareketi açısından bu gelişme, söz konusu 
potansiyelin ortadan kalkmasına yol açmış; kadın hareketi ve 
feminist mücadele belirgin bir durgunluk sürecine girmiştir 
(Çaha, 1996, s.119-120).

Görsel 2: Halide Edip Adıvar

(Kaynak: https://www.gazetesanat.com/edebiyat/halide-edip-adivar)

Tek parti döneminde kadın hareketinin çekirdeğini 
oluşturan ulusçu ideolojinin hâkimiyeti, kadınların 
bağımsız bir kimlik geliştirmelerinin önünde önemli bir 
engel oluşturmuştur. Bu dönemde öncü konumda bulunan 
Halide Edip, Nezihe Muhittin ve Suat Derviş gibi kadınlar, 
yürüttükleri çalışmalara rağmen süreklilik arz eden bir kadın 
hareketi oluşturmayı başaramamış; zamanla resmî ideolojiyle 
ters düşerek dışlanmışlardır. Türk modernleşmesinin önderi 



74  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

konumundaki erkekler ise kendi ideallerindeki kadın modelini 
ve kadın hareketi anlayışını hem topluma hem de kadınlara 
empoze etmeye çalışmışlardır (Tokuroğlu, 2004, s.170).

4.1.3. 1950-1980 Arası Kadın Örgütlenmeleri

1950 yılı, Türkiye Cumhuriyeti açısından siyasal ve 
toplumsal bakımdan önemli bir dönüm noktası olmuştur. 
Devlet yönetimi, çoğunluğun iradesi doğrultusunda değişmiş 
ve Demokrat Parti iktidara gelmiştir. Demokrat Parti’nin 
iktidara gelmesiyle birlikte, merkezden bağımsız, kendi 
değerlerine sahip ve bu değerleri savunan gruplar daha belirgin 
biçimde görünür hâle gelmiştir. Toplumda ortaya çıkan bu 
farklılaşma ve yeni sosyal gruplar, sivil toplum oluşumuna 
öncülük etmiştir (Çaha, 1996, s.123).

Tek parti iktidarının sona ermesiyle birlikte toplumsal 
düzeyde çok sayıda gönüllü kuruluş ortaya çıkmıştır. 1946 
yılında 1.300 olan gönüllü kuruluş sayısı, 1968 yılında 
37.806’ya yükselmiştir. Her ne kadar siyasal elitler ve partiler 
karşısında ikinci planda kalmış olsalar da, sivil toplum için 
zemin oluşturan çoğulcu bir görünüm ortaya çıkmıştır. 
Kadınlar, bu dönemde siyasetteki temsilleri azalmış olsa da, 
çoğulcu toplumsal alandaki varlıklarını sürdürmüşlerdir (Çaha, 
1996, s.123-125).

1935 yılında kadınlara milletvekili seçme ve seçilme 
hakkının tanınmasıyla birlikte Türkiye Büyük Millet Meclisi’nde 
kadın temsili sembolik bir başlangıç yapmış olsa da, bu 
temsiliyetin uzun yıllar boyunca sınırlı ve istikrarsız bir seyir 
izlediği görülmektedir. Erken Cumhuriyet döneminde görece 
yüksek sayılabilecek oranlar, çok partili hayata geçişle birlikte 
belirgin biçimde düşmüş; 1950’lerden 1990’lı yıllara kadar 
kadın milletvekili oranı %1–2 bandına sıkışmıştır. Özellikle 
1950–1980 dönemi, Türkiye’de kadınların siyasal temsili 
açısından belirgin bir gerileme sürecine karşılık gelmektedir. 



Hediye Şirin Ak  |  75

Bu süreç, kadınlara tanınan siyasal hakların formel düzeyde 
kalması ile siyasal alanın erkek egemen yapısının sürekliliği 
arasındaki gerilimi açık biçimde ortaya koymaktadır. Kadınlar 
bu dönemde siyasetten giderek uzaklaşmış; erken Cumhuriyet 
yıllarında devlet destekli ve sınırlı biçimde mümkün olan 
parlamenter katılım, çok partili siyasal yaşamla birlikte ortadan 
kalkmıştır. Seçim süreçlerinin giderek daha maliyetli ve 
yorucu bir nitelik kazanması, artan rekabet ortamı ve erkek 
egemen parti yapıları, kadınların siyasal alanda kendilerine 
yer bulmalarını zorlaştırmıştır. Bu koşullar altında kadın 
milletvekili sayıları uzun yıllar düşük düzeyde seyretmiş ve 
kadınlara tanınan siyasal haklar, fiilî temsil açısından karşılığını 
bulamamıştır. 2000’li yıllardan itibaren ise kadın hareketlerinin 
güçlenmesi, sivil toplum örgütlerinin baskısı ve toplumsal 
cinsiyet eşitliği tartışmalarının kamusal alanda daha görünür 
hâle gelmesiyle birlikte kadın milletvekili sayılarında dikkat 
çekici bir artış yaşanmıştır. Özellikle 23. Yasama Dönemi 
sonrasında bu artış ivme kazanmış; 28. Yasama Dönemi 
itibarıyla kadın milletvekili oranı %20’nin üzerine çıkmıştır. 
Buna karşın genel toplam değerlendirildiğinde, 1935–2023 
döneminde kadınların Meclis’teki temsiliyet oranının %6’nın 
altında kalmış olması, Türkiye’de siyasal temsil sorununun 
yapısal niteliğini koruduğunu göstermektedir.



76  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

Tablo 2: Kadın Milletvekili Oranları (1935-2023)

Dönem Toplam 
Üye Sayısı

Kadın Üye 
Sayısı

Oran (%)

5. Dönem (1935–1939) 399 18 4,51
6. Dönem (1939–1943) 424 16 3,77
7. Dönem (1943–1946) 455 16 3,52
8. Dönem (1946–1950) 465 9 1,94
9. Dönem (1950–1954) 487 3 0,62
10. Dönem (1954–1957) 541 4 0,74
11. Dönem (1957–1960) 610 8 1,31
12. Dönem (1961–1965) 450 3 0,67
13. Dönem (1965–1969) 450 8 1,78
14. Dönem (1969–1973) 450 5 1,11
15. Dönem (1973–1977) 450 6 1,33
16. Dönem (1977–1980) 450 4 0,89
17. Dönem (1983–1987) 399 12 3,01
18. Dönem (1987–1991) 450 6 1,33
19. Dönem (1991–1995) 450 8 1,78
20. Dönem (1995–1999) 550 13 2,36
21. Dönem (1999–2002) 550 23 4,18
22. Dönem (2002–2007) 550 24 4,36
23. Dönem (2007–2011) 550 50 9,09
24. Dönem (2011–Haz.2015) 550 79 14,36
25.Dönem(Haz.2015–Kas.2015) 550 97 17,64
26.Dönem(Kas.2015–Haz.2018) 550 81 14,73
27. Dönem (2018–2023) 600 104 17,33
28. Dönem (2023-.) 600 121 20.17
TOPLAM 11.980 718 5,55

Kaynak: https://www.tesav.org.tr/wp-content/uploads/2018/11/17.-cu
mhuriyetdonemindekadinmvsayilari.pdf

1950–1980 döneminde parlamenter siyasetten dışlanan 
kadınlar için bu durum, siyasal alandan bütünüyle çekilmekten 
ziyade, farklı mücadele kanallarının arayışına yönelmeyi 
beraberinde getirmiştir. Bu arayış, 1980 sonrasında kadın 
örgütlenmelerinin sayıca ve nitelikçe artmasının toplumsal 
zeminini oluşturmuştur. Bu dönemde kadınlar, ağırlıklı 



Hediye Şirin Ak  |  77

olarak Kemalizm ve sosyalizm gibi ideolojilere hizmet eden 
faaliyetler içerisinde yer almışlardır. Türk Kadınlar Birliği’nin 
kapanmasının ardından devlet destekli olarak kurulan 
kadın dernekleri, çoğunlukla resmî ideoloji doğrultusunda 
faaliyet göstermiştir. 1935 yılında kapatılan Kadınlar Birliği, 
1949 yılında yeniden kurulmuştur. Mevhibe İnönü’nün de 
aralarında bulunduğu birlik yöneticileri, kuruluş amaçlarını 
“Türk Devrimi’nin kadınlara sağladığı hakları korumak, 
kadınların kültürel alanda bilgilendirilmelerini sağlamak, 
Türk demokrasisinin hak ve görev anlayışını geliştirmek 
ve kadınların manevi alandaki eksikliklerini gidermek” 
şeklinde ifade etmişlerdir. Birlik, genel olarak yerel giysilere 
karşı modern giysileri savunmuş; çarşaf yerine pardösünün 
yaygınlaştırılmasına çalışmıştır (Çaha, 1996, s.130).  1957 
yılında birlik üyelerinin bir kısmı farklı partilerden aday olarak 
Meclis’e girmeyi başarmıştır. Demokrat Parti milletvekili Nazlı 
Tılabar’ın üst üste birlik başkanı seçilmesi, birliğin Demokrat 
Parti’nin kadın kolları gibi hareket etmesine yol açmıştır. 27 
Mayıs 1960 askerî müdahalesi sonrasında Demokrat Partili 
kadın milletvekilleri de tutuklanarak Yassıada’ya gönderilmiştir. 
Bu gelişmenin ardından faaliyetlerini sürdürmeye devam eden 
birlik, 1980 askerî darbesi sonrasında bir kez daha kapatılmıştır 
(Akkaya, 1998, s.57).

1980’e kadar örgütlenen kadın dernekleri genel olarak 
Cumhuriyet ideolojisine bağlı, Kemalist kadınlar tarafından 
kurulmuş; devletin kadın politikalarıyla uyumlu ve resmî 
ideolojiyi yeniden üreten yapılar olmuştur. Bu derneklerin 
temel amacı, Cumhuriyet’in kadınlara sağladığı hakları 
korumak olarak belirlenmiştir. Mediha Gezgin’in 1954 yılında 
kurduğu Kadın Haklarını Koruma Derneği, bu dernekler 
arasında öne çıkmaktadır. Mediha Gezgin, ilerleyen yıllarda 
Türkiye Ulusal Kadın Partisi’ni kuracak isimdir. Dernek, 
kadın haklarının korunmasına odaklanmış; kadın sığınma 
evleri ve aile içi şiddet konusunu ilk kez gündeme taşıyan 



78  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

örgütlerden biri olmuştur (Akkaya, 1998, s.58-59). 1972 
yılında kadınlar Mediha Gezgin önderliğinde bir siyasi parti 
kurmuş; bu partinin adı Türkiye Ulusal Kadın Partisi olmuştur. 
Hem Türkiye’de hem de dünyada kurulan ilk kadın partisi 
olma özelliğini taşıyan bu parti, 1973 ve 1977 seçimlerine, 15 
ilde örgütlenme şartını yerine getiremediği için katılamamıştır. 
Parti, 16 Ekim 1981 tarihinde askerî darbe sonrasında diğer 
derneklerle birlikte kapatılmıştır (Bal, 2006).

Bu dönemde kurulan çeşitli amaçlardan diğer dernekleri 
kısaca incelersek; (Akkaya, 1998, s. 59-50;  Kılıç, 1998, s.347-
354; Gökyay, 1998, s.471-482)

Meslek Örgütleri; 1948 yılında “Meslek Kadınları Yardım 
Cemiyeti” adıyla kurulan Soroptimist Klubü, 1949 yılında 
kurulan Türk Üniversiteli Kadınlar Derneği, 60’da kurulan 
Zonta Derneği, 1948’de kurulan Hemşireler Derneği, 1968’de 
kurulan Türk Hukukçu Kadınlar Derneği gibi yapıların öne 
çıktığı görülmektedir. Bu dernekler, Cumhuriyet ideolojisini 
benimsemiş, meslek sahibi kadınların bir araya gelmesiyle 
oluşmuş; faaliyetlerini büyük ölçüde mesleki dayanışma ve 
toplumsal katkı ekseninde sürdürmüştür.

Ortak hedefleri, kadınların çalışma yaşamında karşılaştıkları 
sorunları görünür kılmak ve bu sorunlara çözüm üretmek 
olmuştur. Bu çerçevede, siyaset ve din alanlarıyla 
ilgilenmediklerini özellikle vurgulayarak kendilerini mesleki 
ve toplumsal bir konumda tanımlamışlardır.

Sosyal Yardım Dernekleri; başta Türk Anneler Derneği 
ile Yardımsevenler Derneği olmak üzere, sosyal yardımlaşmayı 
merkeze alan örgütlenmeler olarak öne çıkmaktadır.

1959 yılında Ankara’da Halide Nusret Zorlutuna 
tarafından kurulan Türk Anneler Derneği, anneleri ana-
çocuk sağlığı konusunda bilinçlendirmeyi temel hedef olarak 
belirlemiştir. Kurucuları arasında Mevhibe İnönü’nün de yer 



Hediye Şirin Ak  |  79

aldığı Yardımsevenler Derneği ise yoksul durumdaki kadınlara 
destek olmayı amaçlamış; öğrenci yurtları, kreşler, huzurevleri 
ile dikiş-nakış atölyeleri açarak “emek karşılığı yardım” sloganı 
doğrultusunda faaliyetler yürütmüştür. 1959 yılında İzmir’de 
kurulan Kadınlığı Koruma ve Sosyal Yardım Cemiyeti de dul 
kadınlar ve kimsesiz kızlara yönelik yardımlarla benzer bir 
çizgide çalışmalar gerçekleştirmiştir.

Sol Görüşlü Kadınların Kurdukları Örgütler; Sol 
görüşlü kadınların kurduğu örgütler ele alındığında, Türkiye 
Komünist Partisi’nin yayınlarında Türkiye’de bağımsız bir 
kadın örgütüne duyulan ihtiyacın sıklıkla dile getirildiği 
görülmektedir. Bu doğrultuda parti içindeki kadınlar, Türkiye 
İşçi Partisi ve diğer sol çevrelerden kadınlarla bir araya gelerek 
geniş tabanlı bir dernek kurma girişiminde bulunmuş; 
“İlerici Kadınlar Derneği” adıyla şekillenecek bu oluşumun 
toplumsal zeminini büyük ölçüde TİP kökenli aydın kadınlar 
oluşturmuştur. Ancak basında “Türkiye’de komünist kadın 
örgütü kuruluyor” başlığıyla yer alan haberlerin ardından, 
TİP’li kadınlar bu çalışmalardan çekilmiştir.

1975 yılında kuruluşu tamamlanan İlerici Kadınlar 
Derneği, emekçi kadınları merkeze alan bir anlayışla faaliyet 
göstermiş; kadınların sosyal ve ekonomik haklarını yalnızca 
tanımlı haklar olarak değil, fiilen kullanılabilir kazanımlar 
hâline getirmeyi hedeflemiştir. Dernek, 1 Mayıs ve 8 Mart 
gibi simgesel tarihlerde binlerce kadının katıldığı yürüyüşler 
düzenlemiş; kreş talebiyle başlattığı imza kampanyalarıyla 
yığınsal bir kadın örgütü olma potansiyelinin ne denli yüksek 
olduğunu göstermiştir. Bu dönemde İKD çizgisinde çok 
sayıda kadın örgütü kurulmuş; Ankara Devrimci Kadınlar 
Derneği, Devrimci Kadınlar Federasyonu ve Emekçi Kadınlar 
Birliği gibi yapılar, 1980 askeri darbesi sonrasında kapatılan 
örgütler arasında yer almıştır. Buna karşın sol hareket içinde 
genel eğilim, sınıfsız bir toplumda kadın sorununun da ortadan 
kalkacağı yönünde şekillenmiş; bu nedenle feminist hareket, 



80  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

çoğu zaman sınıfsal mücadeleyi parçalayan bir yaklaşım 
olarak değerlendirilmiştir. Ancak bazı sosyalist teorisyenler, 
sosyalizmin kadın sorunlarını çözme konusunda tek başına 
yeterli olmadığını savunarak bu görüşe eleştirel bir mesafeden 
yaklaşmıştır.

Milliyetçi Çizgideki Kadın Örgütlenmeleri; Milliyetçi 
çizgideki kadın örgütlenmeleri, kadınları milliyetçi ideoloji 
doğrultusunda bilinçlendirmeyi amaçlayan yapılar olarak 
ortaya çıkmıştır. Bu çerçevede öne çıkan başlıca örnek, 
Ankara’da kurulan Türk Ev Kadınları Derneği’dir. Dernek, 
kuruluş amacını Türk kadınının yuvasını ve yurdunu koruma 
bilinci kazanmasını sağlamak şeklinde tanımlamakla birlikte, 
faaliyetlerini büyük ölçüde komünizmle mücadele ekseninde 
sürdürmüştür.

Uygulamada ise derneğin çalışmalarının, ev kadınlarına 
yönelik somut bir örgütlenme ve bilinçlendirme çabasından 
ziyade, üniversite gençliğini milliyetçi ideoloji doğrultusunda 
etkilemeye yöneldiği görülmektedir. Bu yönüyle Türk Ev 
Kadınları Derneği, zamanla Milliyetçi Hareket Partisi’nin kadın 
kollarına benzer bir işlev üstlenmiş; 1980 askeri darbesinin 
ardından kapatılan dernekler arasında yer almıştır.

İslami Değerler Çevresinde Örgütlenen Kadın 
Örgütlenmeleri; İslami değerler çevresinde örgütlenen kadın 
örgütlenmeleri, 1970’li yıllarda faaliyet göstermeye başlamış ve 
bir kısmı günümüze kadar uzanan etkili çalışmalar yürütmüştür. 
Bu örgütlenmeler, kendilerini geleneksel Müslüman kadın 
kimliğinden ayrıştırarak modern Müslüman kadın kimliğini 
inşa etmeyi amaçlamışlardır. Kamusal alana yönelik taleplerini 
dile getirirken İslam’ı temel bir referans noktası olarak kullanan 
bu kadınlar, İslami değerlerle uyumlu yeni bir kadın kimliği 
oluşturma arayışı içinde olmuşlardır.

Bu çerçevede örnek olarak ele alınabilecek derneklerden 
biri, 1973 yılında kurulan Hanımlar İlim ve Kültür 



Hediye Şirin Ak  |  81

Derneği’dir. Dernek, meslek kursları açılması ve tarihî yapıların 
restorasyonu gibi faaliyetler yürütmüş; ancak 1980 askeri 
darbesinin ardından kapatılan örgütler arasında yer almıştır.

Kadın Kolları; Kadın kolları örgütlenmesi, Cumhuriyet 
Halk Partisi’nin 1952 yılında kadın kolları oluşturmasıyla 
kurumsal bir nitelik kazanmıştır. CHP’nin 1950 seçimlerinden 
yenilgiyle çıkması ve Demokrat Parti iktidarıyla birlikte 
Halkevlerinin kapatılması, partinin kadınlara yönelik yeni bir 
örgütlenme modeline yönelmesinde etkili olmuştur. Toplantılar 
ve konferanslar düzenleyen, dergi ve broşür gibi basılı yayınlar 
aracılığıyla faaliyet yürüten kadın kolları, öncelikle kadınlara 
parti programını benimsetmeyi amaçlamıştır. Bununla birlikte 
kadın kolları, kadın adayların sayısının yetersizliğinden 
duydukları rahatsızlığı dile getirerek bu konuda parti yönetimi 
üzerinde baskı oluşturmuştur.

Adalet Partisi Kadın Kolları da benzer bir anlayışla, 
parti programının kadınlara aktarılmasını temel hedef 
olarak belirlemiştir. Ancak 1980 askeri darbesi sonrasında 
kadın ve gençlik kolları kapatılmış, 1982 Anayasası ile bu 
tür örgütlenmeler yasaklanmıştır. Bu süreçten sonra siyasal 
partiler, kadınlara yönelik çalışmalarını “Kadın Komisyonları” 
adı altında yürütmeye başlamıştır.

4.1.4. 1980 Sonrası Kadın Örgütlenmeleri

1980 sonrası dönem, Türkiye’de sivil toplumun gelişimi 
bakımından önemli bir kırılma noktası olarak değerlendirilebilir. 
12 Eylül 1980 askerî müdahalesinin ardından yalnızca 
dernekler ve çeşitli toplumsal örgütlenmeler değil, siyasal 
partilere bağlı kadın kolları da dâhil olmak üzere parti içi 
örgütlenmelerin tamamı faaliyet dışı bırakılmıştır. 1982 
Anayasası ile birlikte derneklerin siyasal alanla kurabilecekleri 
ilişkiler ciddi biçimde sınırlandırılmış ve sivil örgütlenmeler 
üzerinde sıkı bir denetim mekanizması oluşturulmuştur. Ancak 



82  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

bu sınırlayıcı ortamın uzun vadede sivil toplumu bütünüyle 
ortadan kaldırmadığı; aksine, 1980’li yıllardan itibaren 
merkeziyetçi devlet anlayışına alternatif bir toplumsal alanın 
yavaş yavaş şekillenmeye başladığı görülmektedir. Siyasal 
yapıda yaşanan dönüşümler ve farklı toplumsal kesimlerin 
görünürlük kazanmasıyla birlikte, devletin merkezî konumu 
daha açık biçimde sorgulanır hâle gelmiştir.

Turgut Özal’ın cumhurbaşkanlığı döneminde devletin 
küçültülmesi yönündeki liberal politikalar ve ardından 
Süleyman Demirel’in devlet–toplum ilişkisini yumuşatan siyasal 
üslubu, bu dönüşümü hızlandırmıştır. Bu süreçte Kemalizm’in 
katı yorumlarında da bir esneme yaşanmış; devletçilik ilkesi 
büyük ölçüde terk edilirken, halkçılık ve milliyetçilik ilkeleri 
farklı biçimlerde yeniden yorumlanmıştır. Türk aydınları sivil 
toplum, insan hakları, özgürlük ve liberalizm gibi kavramlara 
yönelmiş; devlet merkezli bir konumdan toplumsal alana 
doğru bir kayış gözlemlenmiştir. Devletin toplum üzerindeki 
etkisinin azalmasıyla birlikte, uluslaşma ve modernleşme gibi 
temalar geri planda kalmış; insan hakları, kadın hakları, dinî 
ve etnik haklar ile çevre sorunları daha görünür hâle gelmiştir. 
İslam da bu dönemde politik düzeyde yeniden tartışılan bir 
konu olmuş ve sivil toplum alanında belirgin bir canlanmaya 
yol açmıştır (Çaha, 1996, s. 139).

Bu ortamda devletçi elitlerin ve bürokrasinin gücünün 
zayıflaması, toplumun daha geniş kesimlerinin kendilerini temsil 
edilmiş hissetmelerine olanak tanımış ve yeni bir toplumsal 
dönemin kapılarını aralamıştır. Liberalizmin yükselişi, 
küreselleşme eğilimleriyle birleşerek yerel tartışmaların yerini 
giderek küresel meselelerin almasına neden olmuştur. Feminist 
hareket de bu dönemde faaliyetlerini yoğunlaştırmış; yalnızca 
kadın sorunlarına değil, toplumsal ve siyasal pek çok alana 
temas eden bir çizgide gelişmiştir. Bu yönüyle feminist hareket, 
hem devlet politikaları üzerinde etkili olmuş hem de sivil 
toplumun güçlenmesinde önemli bir dayanak oluşturmuştur.



Hediye Şirin Ak  |  83

1980 öncesinde daha çok yerel sorunlar etrafında şekillenen 
kadın hareketi, bu tarihten sonra bilim, devlet, patriyarka, 
kadınlık ve aile gibi kavramsal alanlara yönelmiş; bu yeni 
yönelim “sivil feminizm” olarak adlandırılmıştır. Feminizm, 
kadınları mevcut kimliklerini sorgulamaya sevk ederken; 
yazarları, şairleri, sanatçıları, gazetecileri ve akademisyenleri 
de içine alarak geniş bir toplumsal zemine yayılmıştır (Çaha, 
1996, s. 141–142). Bu sorgulama süreci, resmî devlet 
ideolojisinin kadınlara sunduğu hak ve özgürlüklerin niteliğine 
odaklanmış; Kemalist ideolojinin kadınlara gerçek anlamda 
özgürleştirici haklar mı tanıdığı, yoksa kendi sınırları içinde 
bir kadın kimliği mi inşa ettiği soruları etrafında tartışmalar 
yoğunlaşmıştır. Bu durum, eski kuşak Kemalist feministlerle 
yeni kuşak feministler arasında belirgin görüş ayrılıklarına 
yol açmıştır.

1980’li yıllar boyunca feminist hareket, çok sayıda kampanya 
ve etkinlikle kamusal alanda görünürlük kazanmıştır. 1982 
yılında Fransız feminist Gisèle Halimi’nin katılımıyla dört 
günlük bir sempozyum düzenlenmiş; 1984’te kurulan Kadın 
Çevresi Şirketi, ev içi ve ev dışı çalışan kadınların üretimlerini 
tanıtma ve pazarlama amacıyla faaliyet yürütmüştür. 1986 
yılında Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Önlenmesi 
Sözleşmesi’nin uygulanması için yedi bin imza toplanmış; 
1987’de İstanbul’da dayağa karşı bir yürüyüş düzenlenmiş ve 
bu kampanya kapsamında “Bağır! Herkes Duysun” adlı kitap 
yayımlanmıştır. Ardından “mor iğne” kampanyası ile cinsel 
taciz, bekâret kontrolü ve tecavüz gibi konular kamuoyunun 
gündemine taşınmıştır. 1993 yılında Medeni Kanun’da 
değişiklik yapılması talebiyle yüz bin imza toplanmıştır. Bu 
süreçte kurulan Ayrımcılığa Karşı Kadın Derneği (1987), 
kadınların ekonomik, sosyal, siyasal ve kültürel yaşamın her 
alanında eşit bireyler olarak yer almasını engelleyen ataerkil 
yapılarla mücadele etmeyi hedeflemiştir. 1989 yılında kurulan 
Kadın Kültür Evi ise kadınların kamusal alana çıkmalarını 



84  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

desteklemiş ve ücretsiz hukuk danışmanlığı hizmeti sunmuştur. 
Her iki dernek de 1990 yılında kapatılmıştır (Kılıç, 1998, s. 
355).

Söz konusu kampanyalar ve örgütlenmeler, zamanla kitlesel 
bir harekete dönüşmüş; bu aşamadan sonra kadın hareketinde 
farklılaşma ve kurumsallaşma süreci başlamıştır. Üniversitelerde 
kadın araştırma merkezleri kurulmuş, belediyeler bünyesinde 
özerk kadın evleri açılmış; kadın meselesi siyasal partiler ve 
sendikalar tarafından da dikkate alınmaya başlanmıştır (Wedel, 
2001, s. 175).

1980’li yıllarda yaşanan kentleşme, mesleki çeşitlenme 
ve nüfus yoğunlaşması gibi sosyolojik gelişmeler, kadınların 
kimlik arayışlarını da etkilemiştir. 24 Ocak kararlarının ardından 
kadınların farklı meslek alanlarında istihdam edilmesiyle 
birlikte, meslek kavramı kimliğin önemli bir unsuru hâline 
gelmiştir. 1970’lerde ideolojik kamplaşmalar arasında kimlik 
arayan kadınlar, bu dönemde meslekleri üzerinden kendilerini 
tanımlamaya yönelmiştir (Çaha, 1996, s. 144). Bu bağlamda 
kurulan Kadın Emeğini Değerlendirme Vakfı (1986), kadın 
emeğini gelir getirici faaliyetlere dönüştürmeyi hedeflerken; 
Demokrasi Mücadelesinde Kadın Derneği (1988), emekçi 
kadınların örgütlenmesini ve sosyo-ekonomik eşitliğini 
amaçlamıştır (Kılıç, 1998, s. 356).

1980 sonrasında ivme kazanan, İslami referanslar etrafında 
şekillenen siyasal hareketler içinde yer alan kadınların 
üniversitelerde başörtüsü üzerinden yürüttükleri mücadele, 
devlet ile bu hareketler arasındaki temel çatışma alanlarından 
biri hâline gelmiştir ve bu durum günümüzde de etkisini 
sürdürmektedir. Bu dönemde İslami kimlik eksenli kadın 
dergileri yayımlanmış; kadınlar yerel siyasette, özellikle 
belediye seçimlerinde etkin roller üstlenmiştir. Ancak Refah 
Partisi bünyesinde bekledikleri temsili bulamayan kadınlar 
arasında zamanla belirgin bir hayal kırıklığı ortaya çıkmıştır. 



Hediye Şirin Ak  |  85

Buna karşılık, Cumhuriyetçi-laik değerler çerçevesinde 
konumlanan kadınlar da bu gelişmelere paralel olarak yeni 
örgütlenmelere yönelmiş; bu doğrultuda 1989 yılında 
kurulan Çağdaş Yaşamı Destekleme Derneği, Atatürk ilke 
ve devrimleri ile bu çerçevede kazanılan kadın haklarının 
korunması, geliştirilmesi ve yaygınlaştırılması amacıyla geniş 
bir örgütlenme ağı oluşturmuştur (Kılıç, 1998, s. 356).

Bu yıllarda kadın meselesi, akademik çalışmaların, 
edebiyatın ve sinemanın da temel konularından biri hâline 
gelmiş; özellikle kadınların toplumsal cinsiyet rollerini 
sorgulayan filmler geniş kitlelere ulaşarak farkındalık yaratmıştır 
(Çaha, 1996, s. 146). Feminizm, büyük şehirlerle sınırlı bir 
tartışma alanı olmaktan çıkarak ülke geneline yayılmış; farklı 
toplumsal kesimler tarafından da kabul görmeye başlamıştır. 
Bu gelişmelerle birlikte feminizm meşruiyet kazanmış; siyasal 
alandaki etkisi ise farklı siyasal oluşumlara karşı hoşgörü 
geliştirilmesi şeklinde ortaya çıkmıştır (Çaha, 1996, s. 147).

Bu bağlamda feminizm, Türkiye’de yalnızca cinsiyet temelli 
bir hak arayışı olarak değil, sivil toplumun kurumsallaşmasına 
katkı sunan çok boyutlu bir toplumsal hareket olarak 
değerlendirilebilir. Feminist hareket, toplumsal ve siyasal 
dönüşümlerle paralel biçimde gelişmiş; iletişim olanaklarının 
genişlemesiyle birlikte etki alanını artırmıştır. Günümüzde 
kadın örgütleri, basın, televizyon ve dijital mecraları kullanarak 
hem daha geniş kitlelere ulaşmakta hem de mücadele alanlarını 
çağın koşullarına uygun biçimde yeniden tanımlamaktadır.

4.2. Erkek Egemen Toplumsal Yapının Kadın 
Örgütlenmeleri Üzerindeki Etkisi

4.2.1. Erkek Egemen Söylem ve Kadın İmajının 
İnşası

Türk toplumu, Osmanlı’dan itibaren ataerkil bir toplumsal 
yapılanma içinde şekillenmiş; bu yapının dönüşümü de 



86  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

doğal olarak kısa sürede gerçekleşmemiştir. Bu nedenle 
kadın–erkek ilişkilerinde köklü bir değişimin yalnızca yasal 
düzenlemelerle sağlanması mümkün olmamıştır. Tanzimat’la 
birlikte modernleşme süreci çerçevesinde kadınların toplumsal 
konumunu iyileştirmeye yönelik çeşitli adımlar atılmış, 
Cumhuriyet döneminde de bu yaklaşım sürdürülmüştür. 
Ancak modernleşmenin toplumsal zeminde karşılık bulabilmesi 
için kadınlara çoğu zaman belirli roller yüklenmiş; kadınlar, 
modernleşme projesinin taşıyıcı unsurlarından biri olarak 
görülmüştür.

Çocukların yetiştirilmesinde merkezi bir konuma 
yerleştirilen kadınların eğitim olanaklarının artması, bu 
kesimin giderek bilinçlenmesine yol açmış; buna bağlı olarak 
kadınlar, kendilerine sunulan sınırlı yönelimlerin ötesine 
geçme arayışına girmiştir. Bu durum, modernleşme söylemi 
ile kadınların toplumsal talepleri arasında belirgin gerilimlerin 
ortaya çıkmasına neden olmuştur. Nitekim modernleşme süreci 
içinde kadınlar, çoğu zaman kendileri için öngörülen konumun 
çok ötesine ulaşmışlardır. Bu noktada Nükhet Sirman’ın 
sorduğu sorular yol gösterici niteliktedir: “Türkiye’deki 
kadınlar sivil toplumda ya da toplumsal alanda faaliyette 
bulunmaya nasıl çağrıldılar? Hangi söylemler aracılığıyla 
kadınlar toplumsal faaliyete davet edildiler?” Sirman’a göre 
bu çağrılar, Osmanlı’daki modernleşme hareketleriyle paralel 
biçimde gelişmiştir. Modernleşme söylemi çerçevesinde 
kadınlar vatan için göreve çağrılmış; bu çağrıya başlangıçta 
daha çok konak kadınları yanıt vermiştir. Hayır işleri ve eğitim 
alanında başlayan bu katılım, bağımsızlık savaşı sürecinde ve 
Cumhuriyet’in ilk yıllarında siyasal bir ilgiye dönüşerek devam 
etmiştir (Sirman, 2002, s.106-107).

Türkiye Cumhuriyeti, geleneksel erkek egemen anlayışa ek 
olarak “modernlik” tanımı altında kadın ve erkeğe atfedilen 
davranış ve değerleri yeniden tanımlayarak ideal yurttaşı 
inşa etmeyi hedeflemiş; bu doğrultuda çok sayıda reform 



Hediye Şirin Ak  |  87

gerçekleştirmiştir. Ancak yurttaşlar, kendilerine sunulan bu 
normatif çerçeveyi bireysel ve toplumsal yaşamlarında hem 
geleneksel hem de modern değerleri kendi yorumlarıyla 
harmanlayarak hayata geçirmiş; böylece tasavvur edilenin 
dışında kadınlık ve erkeklik halleri ortaya çıkmıştır. 
Cumhuriyet döneminde kadınların modernleşmesi amacıyla 
yapılan reformlar, kadınların toplumsal ve çalışma yaşamına 
katılımını belirli ölçüde kolaylaştırmakla birlikte, kadın kimliğini 
büyük ölçüde erkek egemen değerlerin söylemsel çerçevesi 
içinde yeniden şekillendirmiş; bu durum, modernleşme 
sürecinin kadınlar açısından çelişkili bir karakter taşımasına 
yol açmıştır (Mutluer, 2008, s.14-17).

Cumhuriyet döneminden günümüze uzanan süreçte, 
toplumsal cinsiyet ilişkileri açısından köklü bir dönüşüm 
yaşandığını söylemek güçtür. Kadınların yasal kazanımları 
bakımından önemli ilerlemeler kaydedilmiş; bu değişimlere 
önceki bölümlerde değinilmiştir. Ancak toplumsal alandaki 
dönüşümün daha sınırlı kaldığı görülmektedir. Nitekim 
bazı erkeklerin kadınlara yönelik bakış açısı, erkek egemen 
toplumsal yapının izlerini günümüzde de taşımaktadır.

Günümüzde kadınlar, çalışma yaşamında erkeklerle 
benzer konumlarda yer almakta ve erkeklerin bulunduğu 
pek çok meslek alanında istihdam edilmektedir. Buna karşın, 
toplumsal yapıya bağlı olarak kadınların ev ve aile içindeki 
sorumluluklarının büyük ölçüde devam ettiği söylenebilir. 
Kadınların iş yaşamında daha görünür hâle gelmesiyle birlikte, 
“kadın meslekleri” olarak adlandırılan alanların ortaya çıktığı; 
kadınların yoğun olarak istihdam edildiği bazı mesleklerin 
toplumsal değerinin zamanla gerilediği de gözlemlenmektedir. 
Bu durum, kadınların cinsiyetlerinin yalnızca aile ilişkilerini 
değil, eğitimden çalışma yaşamına ve meslek seçimine kadar 
uzanan geniş bir toplumsal alanı etkilediğini göstermektedir 
(Koray, 1998, s.459-460). Özel alanla ilişkilendirilen kadının, 
kamusal alanın asli öznesi olarak görülen erkeklere kıyasla 



88  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

varlığı yadırganan meslek alanlarından biri de siyaset olarak 
tanımlanabilir (Ak & Zorba, 2017). Kadınların 1935 yılında 
seçme ve seçilme hakkını elde etmelerinin ardından, Türk 
Kadınlar Birliği’nin kendini feshetmesiyle birlikte sivil toplum 
anlayışında belirgin bir geri dönüş yaşanmıştır. Bu dönemde 
kadın örgütlenmeleri, Osmanlı döneminin erken örneklerini 
hatırlatan biçimde ağırlıklı olarak “hayır dernekleri” etrafında 
şekillenmiştir. Bu süreç, kadınlar arasında belirgin bir ikili 
yapı da üretmiştir. Eğitimli kadınlar, kendilerini “kurtulmuş” 
olarak konumlandırırken, sivil toplum faaliyetlerini daha 
çok “kurtulmamış” kadınların eğitilmesine yöneltmiştir. 
1970’li yıllara gelindiğinde ise kadınlar, içinde yer aldıkları 
siyasal ve toplumsal oluşumların etkisiyle bu kez “toplumu 
kurtarma” hedefiyle hareket etmeye başlamış; bu aşamada 
belirleyici olan, kadınların cinsiyetleri değil, toplumsal 
dönüşüm idealinin kendisi olmuştur. Kadınlar, kadınlıklarını ve 
kadınlara özgü farklılıkları geri plana iterek toplumsal hizmet 
anlayışıyla hareket etmişlerdir. Ancak 1980’li yıllardan sonra 
bu yaklaşımda önemli bir kırılma yaşanmış; kadın hareketinin 
söylemi, toplum adına fedakârlık yapmaktan ziyade, kadınların 
kendi deneyimlerine ve ihtiyaçlarına odaklanan “kendim için 
bir şey yapmak” anlayışına doğru evrilmiştir (Sirman, 2002, 
s.108). Bu yönelim değişimi, kadın hareketinin yalnızca 
toplumsal sorumluluklar etrafında tanımlanan bir özne 
olmaktan çıkarak, kadınların kendi deneyimlerini, bedenlerini 
ve gündelik yaşam pratiklerini siyasal ve toplumsal tartışmanın 
merkezine taşıdığı yeni bir evreye işaret etmektedir. Böylece 
kadınlar hem sivil toplum içinde hem de kamusal alanda, özne 
olarak kendilerini yeniden tanımlamaya başlamışlardır. Bu 
yeni evreyle birlikte kadınların kurduğu örgütlenmelerin ve 
yürüttükleri sivil faaliyetlerin süreklilik içinde değişim geçirdiği 
görülmektedir. Kadınların sivil hareketlere katılımının ilk 
dönemlerinde, bu oluşumların çoğunlukla erkeklerin isteği 
ve desteğiyle ortaya çıktığı; ilerleyen yıllarda da bu ilişkinin 



Hediye Şirin Ak  |  89

bütünüyle ortadan kalkmadığı söylenebilir. Nitekim kadınların 
kurduğu bazı oluşumların erkekler tarafından yönlendirildiği, 
bu yönlendirmeye direnen yapıların ise çeşitli biçimlerde 
engellendiği görülmüştür.

1980’li yıllardan sonra ortaya çıkan yeni kadın oluşumları, 
önceki dönemlerden farklı söylemler geliştirmiş olmakla 
birlikte, örgütlenme süreçlerinde önemli güçlüklerle karşılaşmış 
ve çoğu zaman dağınık bir yapı sergilemiştir. Buna karşılık 
1990’lı yıllarla birlikte güç kazanan demokratikleşme söylemi, 
sivil toplum örgütlerinin toplumsal ve siyasal alandaki önemini 
artırmış; bu durum, kadınların daha önce yeterince ciddiye 
alınmayan örgütlenmelerinin de giderek güçlenmesine zemin 
hazırlamıştır. Ataerkil toplumsal yapı varlığını sürdürmekle 
birlikte, kadınların sivil oluşumlarının “oyalanma amaçlı” ya 
da tali örgütlenmeler olarak görülmesi anlayışının aşılmaya 
başlandığı gözlemlenmektedir.

Günümüzde kadın sivil toplum örgütleri; eğitim, sağlık, 
istihdam, hukuk, siyaset, aile ve şiddet gibi geniş bir alanda 
faaliyet yürütmektedir. Bu durum, toplumsal yapının ve 
mevcut sorunların, örgütlerin çalışma konularına doğrudan 
yansıdığını göstermektedir. Söz konusu alanların çoğunda 
erkek egemenliğinin izleri hâlen görülebilmekle birlikte, 
günümüzde daha örgütlü ve etkin hâle gelen kadın örgütleri, 
bu sorunlara yönelik yürüttükleri çalışmalarla önemli başarılar 
elde etmiş ve toplumun geniş kesimlerinden destek görmeye 
başlamıştır.

4.2.2. Türk Kadın Hareketinin Ayırt Edici 
Özellikleri

Türk kadın hareketi, tarihsel ve toplumsal koşulların 
farklılığı nedeniyle Batı’daki kadın hareketlerinden ayrışan 
özgün bir seyir izlemiştir. Osmanlı’dan günümüze uzanan 
geniş bir zaman dilimini kapsayan bu hareketin başlangıcı, 



90  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

büyük ölçüde devleti kurtarma ve modernleşme çabalarının 
bir uzantısı olarak kadınların toplumsal konumunun 
sorgulanmasıyla ilişkilidir. Bu yönüyle hareketin ilk ivmesinin 
erkekler tarafından verildiği söylenebilir. Ancak kadınlar, bu 
yeni anlayışı kısa sürede kavramış, benimsemiş ve sürecin 
sürekliliğini sağlayan asli aktörler hâline gelmiştir.

Türk feminizmini Batı feminizminden ayıran temel 
özelliklerden biri, kadınların kamusal alanı paylaşma idealidir. 
Liberal, radikal ve sosyalist feminist yaklaşımların ortak 
noktası, kadını özel alana hapseden normları aşarak kamusal 
alanda var olma talebidir. Zira patriyarkal kültür ve erkek 
egemen ideoloji büyük ölçüde özel alan üzerinden yeniden 
üretilirken, kamusal alan feminist gruplar tarafından özgürlük 
ve eşitliğin mümkün olduğu bir alan olarak görülmektedir. 
Türk kadınlarının bu talebinin arka planında, Osmanlı’dan 
devralınan tarihsel deneyimler bulunmaktadır. Osmanlı 
toplumunda kamusal alan; rasyonalite, iktidar, bilim, 
bağımsızlık ve savaş gibi olgularla özdeşleştirilmiş ve erkek 
mekânı olarak tanımlanmıştır. Buna karşılık kadınlara atfedilen 
özel alan, aile yaşamı içinde erkeğin fiziksel, psikolojik ve 
cinsel ihtiyaçlarının karşılandığı; bir başka deyişle erkeğin 
yeniden üretildiği bir alan olarak kurgulanmıştır. Bu ayrım, 
kadınları kamusal alandan sistematik biçimde dışlayan bir yapı 
yaratmıştır. Modernleşme süreciyle birlikte yaşanan siyasal 
dönüşümlerin büyük ölçüde kamusal alanda gerçekleşmesi, 
kadınların bu hak ve imkânlardan uzun süre mahrum kalmasına 
yol açmıştır. Ancak sanayinin gelişmesiyle birlikte kadınların 
ucuz iş gücü olarak üretim sürecine dâhil olması, özel/kamusal 
alan ayrımını zorlamaya başlamış; çalışmak zorunda kalan 
kadınların varlığı, bu ikili ayrımın dönüşümünü beraberinde 
getirmiştir. Bu bağlamda Osmanlı’da ortaya çıkan kadın 
hareketleri, dışarıdan aktarılan bir özenti değil, toplumsal 
ve ekonomik koşulların dayattığı zorunlu bir gelişme olarak 
şekillenmiştir (Çaha, 1996, s.208-1-212).



Hediye Şirin Ak  |  91

Sanayileşme sürecinde kamusal alana adım atan kadınların 
henüz belirgin bir politik kimlik taşımadığı; daha çok ekonomik 
hayata katılma arayışı içinde oldukları söylenebilir. Bununla 
birlikte gelişmekte olan eğitim kurumları aracılığıyla kadınların 
eğitim olanaklarına erişmesi, “kültürlü” bir kadın kuşağının 
ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır (Çaha, 2008).

Günümüzde kamusal alan tartışmalarının önemli 
başlıklarından biri olan başörtüsü meselesi de, bu tarihsel 
deneyimler çerçevesinde değerlendirildiğinde benzer bir 
gerilime işaret etmektedir. Özel alandan çıkmak isteyen 
kadınlar, bu kez inançlarını görünür kılan başörtüsü nedeniyle 
kamusal alanda çeşitli kısıtlamalarla karşı karşıya kalmıştır. 
Feminist hareket içinde bu kadınları destekleyenler olduğu 
gibi, bu talebe mesafeli yaklaşanlar da olmuştur. Örneğin 
Şirin Tekeli, bir çalışmasında kendi düşünce ve inançlarını 
paylaşmamakla birlikte başörtüsüne saygı duyduğunu ifade 
etmiş; bu konuda baskı uygulayanları eleştirerek muhafazakâr 
kadınların hak taleplerine destek verdiğini belirtmiştir (Tekeli, 
1988, s.381). 

Kadın hareketi içinde, dini kimliğini kamusal alanda 
görünür kılan kadınların taleplerine destek verenlerin daha çok 
yeni kuşak feministler olduğu, buna karşılık Cumhuriyetçi–
laik değerler çerçevesinde konumlanan feministlerin bu 
taleplere karşı daha mesafeli ve tepkisel bir tutum benimsediği 
görülmektedir. Söz konusu kesim, bu kadınların taleplerini 
Cumhuriyet’le kurulan tarihsel ilişki üzerinden değerlendirmiş; 
bu eylemleri laik devlet anlayışıyla bağdaştırmakta zorlanmıştır 
(Arat Y., 1999, s.98). Buna karşın, inanç temelli kimlikleriyle 
kamusal alanda yer alma mücadelesi veren kadınlar da, aynı 
toplumsal yapı içinden çıkan ve kendi sınırlılıklarını aşmaya 
çalışan özneler olarak kadın hareketi içinde konumlanmıştır. 
Osmanlı’dan bu yana kamusal alana çıkma yönünde çaba 
gösteren kadınlar, bu kez inançlarını görünür kılan pratikler 
nedeniyle yeni engellerle karşı karşıya kalmıştır.



92  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

1980’li yıllardan sonra Türk feminizmi belirgin biçimde 
güçlenmiş ve devlet karşısında sivil toplum alanında etkili 
bir aktör hâline gelmiştir. Feminist hareket başlangıçta kadın 
hakları ve kadının aile içindeki konumu gibi başlıklar etrafında 
şekillenirken; zamanla kadın sığınma evlerinin açılması, 
üniversitelerde kadın çalışmaları birimlerinin kurulması, 
Kadın Kütüphanesi’nin oluşturulması ve siyasal partiler 
içinde kadınlara yönelik çalışma alanlarının genişletilmesi 
gibi adımlarla kamuoyu oluşturma kapasitesini artırmıştır. Bu 
gelişmeler, feminist hareketin resmî kurumlar ve toplumsal 
gruplar üzerinde etkili bir baskı mekanizması oluşturmasına 
olanak tanımış; sivil toplum alanında önemli bir toplumsal 
dinamizm yaratmıştır (Çaha, 1996, s.213-216).

Bu çerçevede Türk kadını, geleneksel tarih yazımında 
sıkça ifade edildiği gibi, kendisine devlet tarafından sunulan 
hakları pasif biçimde kabul eden bir özne değildir. Türk 
kadın hareketi, toplumsal gerekliliklerden doğmuş, uzun bir 
tarihsel süreç içinde şekillenmiş ve kadınların kendi çabalarıyla 
bugüne taşınmıştır. Bu yönüyle kadın hareketi, yalnızca bir 
hak mücadelesi değil; aynı zamanda Türkiye’de sivil toplumun 
gelişiminde belirleyici bir mihenk taşıdır. Kadın hareketi, başlı 
başına bir sivil toplum hareketi olarak, ülkedeki diğer sivil 
oluşumlara da öncülük etmiştir.



93

Sonuç

Türk kadınlarının tarihsel serüveni, kesintisiz bir hak 
arayışı ve var olma mücadelesi olarak okunabilir. Bu mücadele, 
zaman zaman geri çekilmeler ve kırılmalar yaşasa da hiçbir 
dönemde bütünüyle sona ermemiş; farklı toplumsal, siyasal ve 
kültürel koşullar altında yeniden biçimlenmiştir. Kadınlar, çoğu 
zaman görünmez kılınmış, dışlanmış ya da ikincil konumlara 
itilmeye çalışılmış; buna rağmen hem gündelik yaşamda hem 
de kamusal alanda direnç göstermeyi sürdürmüştür.

Eski Türk toplumlarında kadınların görece güçlü ve 
görünür bir konuma sahip olduğu, ancak yerleşik hayata 
geçişle birlikte erkek egemen yapının belirginleştiği 
görülmektedir. İslamiyet’in kabulü ve Anadolu’da yerleşik 
düzenin kurulmasıyla birlikte İran ve Bizans etkilerinin de 
katkısıyla kadın, korunması ve denetlenmesi gereken bir varlık 
olarak tanımlanmıştır. Osmanlı İmparatorluğu döneminde 
kadınların büyük ölçüde özel alana çekilmesi, kamusal alandan 
dışlanmalarını beraberinde getirmiştir. Kadınların bu durumu 
sorgulamaya başlaması ise modernleşme ve batılılaşma sürecinin 
bir sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Bu noktada kadınların 
bilinçlenmesi, yalnızca Batı’dan aktarılan bir modelin sonucu 
değil, aynı zamanda toplumsal dönüşümlerin yarattığı zorunlu 
bir sürecin ürünüdür. Eğitim olanaklarının artmasıyla birlikte 
kadınlar, yalnızca kendi konumlarını değil, diğer kadınların 



94  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

durumunu da sorgulamaya başlamış; bu sorgulama sivil 
örgütlenmeler aracılığıyla somutlaşmıştır. Osmanlı’nın son 
döneminde Halide Edip, Fatma Aliye ve Nezihe Muhiddin 
gibi kadınların öncülüğünde kurulan dernekler, yardım, eğitim 
ve istihdam alanlarında faaliyet göstermiş; bu durum, sivil 
toplum anlayışının erken örneklerinin kadınlar tarafından 
üretildiğini göstermiştir. Kadınlar bu dönemde devlete karşı 
bir muhalefet yürütmekten ziyade, toplumsal iyileştirmeye 
odaklanan bir çizgi izlemiştir.

Görsel 3: Nezihe Muhiddin (Kaynak: https://journo.com.tr/
nezihe-muhiddin)

Milli Mücadele sürecinde kadın dernekleri faaliyet 
alanlarını genişletmiş; mitinglerden cephe gerisine, lojistik 
destekten doğrudan mücadeleye kadar pek çok alanda etkin rol 
üstlenmiştir. Cumhuriyet’in kuruluşuyla birlikte ise kadınlar, 
yeni rejimin en güçlü destekçileri arasında yer almış; ancak 
Osmanlı’dan devralınan kadın hareketinin sürekliliği, ideolojik 
gerekçelerle sınırlandırılmaya çalışılmıştır. Ulus-devlet inşası 
sürecinde kadınlar modernleşmenin taşıyıcı unsurları olarak 
görülmüş; eğitim, kıyafet ve hukuki düzenlemeler üzerinden 
yeni bir kadın modeli oluşturulmuştur. Buna rağmen kadınların 
siyasal alanda özneleşme talepleri uzun süre karşılık bulmamış; 

https://journo.com.tr/nezihe-muhiddin
https://journo.com.tr/nezihe-muhiddin


Hediye Şirin Ak  |  95

Nezihe Muhittin ve arkadaşlarının girişimleri bunun en çarpıcı 
örneklerinden biri olmuştur. Kadınlara tanınan seçme ve 
seçilme hakkı, çoğu zaman devletin bir lütfu olarak sunulsa da, 
bu kazanım uzun soluklu bir mücadelenin sonucudur. Seçme 
ve seçilme hakkının elde edilmesinin ardından kadın hareketi 
belirgin bir duraklama dönemine girmiş; Türk Kadınlar 
Birliği’nin kapanmasıyla birlikte sivil toplum alanındaki 
örgütlü kadın hareketi zayıflamıştır. Bu süreçte kadınların 
önemli bir bölümü devlet eksenli örgütlenmelere yönelmiş, 
sivil hareketlilik sınırlı kalmıştır. 1950’li yıllarla birlikte sivil 
toplum yeniden canlanmış; özellikle 1961 Anayasası’nın 
sağladığı görece özgürlük ortamı, kadın derneklerinin 
sayısında artışa yol açmıştır.

1980 askeri darbesi ise sivil toplum açısından ciddi bir 
kırılma yaratmış; derneklerin kapatılması ve siyasetin depolitize 
edilmesi kadın hareketini de doğrudan etkilemiştir. Buna 
karşın, aynı dönemde yükselen liberalizm ve insan hakları 
söylemi, kadın hareketinin yeni bir yönelim kazanmasına zemin 
hazırlamıştır. Devlet merkezli feminizmin yerini, kadınların 
kendi deneyimlerini ve kimliklerini merkeze alan sivil feminizm 
almıştır. Bu dönüşüm, feminist hareket içinde kuşaklar arası 
tartışmaları da beraberinde getirmiştir. 1980’lerden günümüze 
uzanan süreçte kadın örgütlenmeleri hem çeşitlenmiş hem 
de güçlenmiştir. Şiddetle mücadele, hukuk, istihdam, siyaset 
ve akademik çalışmalar gibi pek çok alanda faaliyet gösteren 
kadın örgütleri, özellikle iletişim teknolojilerinin gelişmesiyle 
birlikte kamuoyu oluşturma kapasitelerini artırmıştır. Medeni 
Kanun’da yapılan değişikliklerde kadın sivil toplum örgütlerinin 
etkisi bu durumun somut bir göstergesidir.

Bu çerçevede Türk kadın hareketi, edilgen biçimde tanınmış 
hakların doğal bir sonucu olarak değil; tarihsel süreklilik 
içinde şekillenen, toplumsal zorunluluklardan beslenen ve 
kadınların öznel deneyimleriyle güç kazanan bir mücadele 
alanı olarak değerlendirilmelidir. Kadın hareketi, yalnızca 



96  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

kadınların kamusal ve siyasal görünürlüğünü artıran bir süreç 
değil, aynı zamanda Türkiye’de sivil toplumun gelişimini 
tetikleyen temel dinamiklerden biridir. Kadınların kendi yaşam 
deneyimlerini siyasal ve toplumsal tartışmanın merkezine 
taşıması, demokratikleşme sürecinin sınırlarını genişletmiş; 
eşitlik, özgürlük ve hak kavramlarının yeniden düşünülmesine 
katkı sunmuştur. Bu yönüyle Türk kadın hareketi, geçmişten 
bugüne uzanan bir hak mücadelesinin ötesinde, toplumsal 
dönüşümün kurucu ve süreklilik taşıyan bir öznesi olmaya 
devam etmektedir.



97

Kaynakça

Agacinski, S. (1998). Cinsiyetler Siyaseti. (İ. Yerguz, Çev.) 
Ankara: Dost Kitabevi Yayınları.

Ak, H. Ş. (2016). Osmanlı ve Cumhuriyetin ilk Yıllarında 
Kadın Hareketleri. Gümüshane Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüs Elektronik Dergisi, 7(18), s. 46-63.

Ak, H. Ş. (2025). Sanal Alandan Kamusal Alana: Kadın 
Cinayetleri Karşısında Dijital Tepki Pratikleri ve Feminist 
Politikleşme. Journal of History School, 78, 4380-4410. 

Ak, H., & Zorba, H. (2017). Türkiye’de Siyasal Katılım ve 
Cinsiyet. International Congress of Management 
Economy and Policy (ICOMEP), (s. 89-90). İstanbul.

Akkaya, T. (1998). Kadın Örgütlerinin Toplumsal 
Dönüşümdeki Rolleri. İstanbul, 1998: Yayınlanmamış 
Yük. Lis. Tezi.

Akşit, E. E. (2005). Kızların Sessizliği. İstanbul: İletişim 
Yayınları.

Altındal, M. (1994). Osmanlıda Kadınlığın Durumu. İstanbul: 
Altın Kitaplar.

Apatay, A. Ç. (1996). Atatürk Türkiye’sinin Türk Kadın. 
İstanbul: Kazancı Yayınları.

Arat, N. (1994). Türkiye’de Kadınların Çalışma Yaşamında 
Karşılaştıkları Zorlukların Sosyo-Kültürel Nedenleri. 



98  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

N. Arat içinde, Türkiye’de Kadın Olmak. İstanbul: Say 
Yayınları.

Arat, Y. (1998). Türkiye’de Kadın Milletvekillerinin Değişen 
Siyasal Rolleri, 1934–1980. A. Berktay Hacımirzaoğlu 
(D.) içinde, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler (s. 249–267). 
İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları.

Arat, Y. (1999). Türkiye’de Modernleşme Projesi ve Kadınlar. 
S. Bozdoğan, & R. Kasaba (D) içinde, Türkiye’de 
Modernleşme ve Ulusal Kimlik (s. 82-98). İstanbul: Tarih 
Vakfı Yurt Yayınları.

Arat, Z. F. (1998). Kemalizm ve Türk Kadını. A. Berktay 
Hacımirzaoğlu (D.) içinde, 75 Yılda Kadınlar ve 
Erkekler (s. 51-69). İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları.

Arın, M. C. (2008, Mayıs 14). Yeni Medeni Kanun Yaşamımıza 
Getireceği Değişiklikler. www.huksam.hacettepe.edu.tr/
Turkce/SayfaDosya/yeni_medeni_kanun.pdf adresinden 
alındı.

Armutçu, E. (1999, Aralık 18). Her Sayfada Başka Bir Tarih,. 
Hürriyet Gazetesi, 18 Aralık 1999 Cumartesi. 

Bal, Ş. (2006, 12 5). Türkiye’de Kadın. Türk Dünyası Kadınları 
Dostluk ve Dayanışma Derneği Başkanı Do. Dr. Şenol 
Bal’ın Bir Konferansta Yaptığı ‘Türkiye’de Kadın’ Konulu 
Konuşmadan. 

Bedük, A. (2005). Türkiye’de Çalışan Kadın ve Kadın 
Girişimciliği. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, 3(12), s. 
106-117.

Berkes, N. (1978). Türkiye’de Çağdaşlaşma. İstanbul: Doğu-
Batı Yayınları.

Berktay, F. (1994). Türkiye’de Kadın Hareketi, Kadın Hareketinin 
Kurumsallaşması: Fırsatlar ve Rizikolar. İstanbul: Metis 
Yayınları.

Berktay, F. (2002). Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Feminizm,. M. 
Ö. Alkan (D.) içinde, Cumhuriyet’e Devreden Düşünce 
Mirası: Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi (s. 348-362). 
İstanbul: letişim Yayınları.



Hediye Şirin Ak  |  99

Berktay, F. (2006). Tarihin Cinsiyeti. İstanbul: Metis Yayınları.
Canatan, K. (1995). Bir Değişim Süreci Olarak Modernleşme. 

İstanbul: İnsan Yayınları,.
Çaha, Ö. (1994). Osmanlı’da Sivil Toplum (Civil Society İn 

Ottoman Empire). A.Ü. Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 
49(3-4), s. 79-99.

Çaha, Ö. (1996). Sivil Kadın: Türkiye’de Sivil Toplum ve Kadın. 
Ankara: Vadi Yayınları.

Çaha, Ö. (2008). Türkiye’de Kadın Hareketinin Tarihi: Değişen 
Bir Şey Var Mı? http://www.fatih.edu.tr/~omercaha/ . 
adresinden alındı

Çakır, S. (1996). Osmanlı Kadın Dernekler. İstanbul: Metis 
Yayınları,.

Çitçi, O. (1982). Kadın Sorunu ve Türkiye’de Kamu Görevlisi 
Kadınlar. Ankara: Todaie Yayınları.

Dağı, İ., & Polat, N. (2004). Herkes İçin Demokrasi ve İnsan 
Hakları. Ankara: Liberte Yayınları.

Durakbaşa, A. (1998). Cumhuriyet Döneminde Modern 
Kadın ve Erkek Kimliklerinin Oluşumu: Kemalist 
Kadın Kimliği ve “Münevver Erkekler”. A. Berktay 
Hacımirzaoğlu (D.) içinde, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler 
(s. 29-51). İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları.

Ecevit, Y. (1993). Kentsel Üretim Sürecinde Kadın Emeğinin 
Konumu ve Değişen Biçimleri. Ş. Tekeli (D.) içinde, 
1980’ler Türkiye’sinde Kadın Bakış Açısından Kadınlar. 
İstanbul: İletişim Yayınları.

Gökyay, B. (1998). 60’lardan 90’lara Kadın Derneklerine Bakış. 
O. Çitçi (D.) içinde, 20. Yüzyılın Sonunda Kadınlar ve 
Gelecek,. Ankara: TODİE Yayınları.

Güzel, Ş. (1985). Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 
Ansiklopedisi. 4. İstanbul: İletişim Yayınları.

Kandiyoti, D. (2007). Cariyeler, Bacılar, Yurttaşlar. İstanbul: 
Metis Yayınları.



100  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

Kardam, F., & Toksöz, G. (1999). Cumhuriyet’ten Günümüze 
Çalışma Yaşamı ve Kadınlar: Ayrımcılığın Değişen 
Boyutlarıyla. Bilanço1923–1998 (Cilt 2.). içinde 
İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları.

Karınca, E. (2008, Mayıs 8). Aile’nin Korunması Kanunun’daki 
Değişiklik Hakkında. http://www.bianet.org/
bianet/kategori/bianet/106837/ailenin-korunmasi-
kanunundaki-degisiklik-hakkinda adresinden alındı

Kazgan, G. (1982). Türk Ekonomisinde Kadınların İşgücüne 
Katılması, Mesleki Dağılımı, Eğitim Düzeyi ve Sosyo-
Ekonomik Statüs. N. Abadan Unat (D.) içinde, Türk 
Toplumunda Kadın. İstanbul: Ekin Yayınları.

Kılı, Z. (1998). Cumhuriyet Türkiyesi’nde Kadın Hareketine 
Genel Bir Bakış. A. Berktay Hacımirzaoğlu (D.) içinde, 
75 Yılda Kadınlar ve Erkekler (s. 347-361). İstanbul: 
Tarih Vakfı Yayınları.

Kırkpınar, L. (1998). Türkiye’de Toplumsal Değişme Sürecinde 
Kadın. A. Berktay Hacımirzaoğlu (D.) içinde, 75 Yılda 
Kadınlar ve Erkekler (s. 13-29). İstanbul: Tarih Vakfı 
Yayınları.

Koray, M. (1998). Kadın Hareketinin İdeolojisi ve Demokrasi. 
O. Çitçi (D.) içinde, 20. Yüzyılın Sonunda Kadınlar ve 
Gelecek. Ankara: TODAİE Yayınları.

KSGM, T. B. (2007- 2010). Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetle 
Mücadele Ulusal Eylem Plan. 

Kurnaz, Ş. (1992). Cumhuriyet Öncesinde Türk Kadını (1839–
1923). İstanbul: MEB Yayınları.

Mutluer, N. (2008). Türkiye’de Cinsiyet Hallerinin 
Sınırlaştırılması. N. Mutluer (D.) içinde, Cinsiyet Halleri 
(s. 14-31). İstanbul: Varlık Yayınları,.

Odyakmaz, Z. (17-18 Mayıs 1998). Kamu Hizmetinde 
Türk Kadını. Farklı Cinslerin Eşitliği Sempozyumu (s. 
XXXVII+428(28) Sayfa). 9 Eylül Üniversitesi İzmir: 
9 Eylül Üniversitesi Hukuk Fakültesi Döner Sermaye 
İşletmesi Yayınları.



Hediye Şirin Ak  |  101

Odyakmaz, Z. (1988). Anayasalarımızda Kadın Hakları. 
Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, 5(14), s. 455-466.

Odyakmaz, Z. (1990). Geçmişten Bugüne Türk Kadın Hakları. 
Gazi Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 
6(1), s. 503-550,.

Odyakmaz, Z. (2000). “Türk Kadının Geçmişten Günümüze 
Kadar Yasama Yürütme ve Kamu Hizmetindeki 
Etkinlikleri Ve Atatürk’ün Kadın Haklarına Verdiği 
Önem. Türk Hukuk, 43(7-8), s. 3-14.

Odyakmaz, Z. (2005). Kadınlara Karşı Her Türl Ayrımcılığın 
Önlenmesi Sözleşmesi (CEDAW) Açısından Türk 
Kadının Durumu. İşveren, 43(7-8), s. 36-39.

Ortaylı, İ. (1974). Osmanlı Toplumunda Aile. Türkiye’de 
Ailenin Değişimi: Toplumbilimsel İncelemeler (s. 79-89). 
içinde Ankara: Türkiye Sosyal Bilimler Derneği.

Özbay, F. (2010). Kadınların Eviçi ve Evdışı Uğraşlarındaki 
Değişme. Ş. Tekeli (D.) içinde, 1980’ler Türkiyesi’nde 
Kadın Bakış Açısından Kadınlar (s. 105-141). İstanbul: 
İletişim Yayınları.

Sancar, S. (2005). Türkiye’de Kadınların Hak Mücadelesini 
Belirleyen Bağlamlar. STGM.

Sancar, S. (2004). Otoriter Türk Modernleşmesinin Cinsiyet 
Rejimi. Doğu-Batı Özel Sayı: İdeolojiler II(29).

Sarıbay, A. Y. (2004). Sivil Toplum: Universitas mı, Sosietas 
mı? Sivil Toplum(1).

Sirman, N. (2002). Türkiye’de Kadın Katılımcılığı. Devlet 
ve Sivil Toplum Bağlamında Halk Katılımcılığı ve Sivil 
Toplum Kuruluşları (s. 11-105). içinde Ankara: Konrad 
Adenaur Vakfı – Türkiye Temsilciliği Yayını,.

(1992). Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi. Ankara: 
T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu.

Şenden, F. (2003). İş Kanunu Kıskacında Kadın. Sosyalist 
Dergi(14). http://www.urundergisi.com/yazici.
php?action=makale&id=240 adresinden alındı



102  |  Türkiye’de Kadın Hareketleri

Şişman, N. (1996). Global Konferanslar ’da Kadın Politikaları. 
İstanbul, : İz yayıncılık.

Taşkıran, T. (1973). Cumhuriyetin 50. Yılında Türk Kadın 
Hakları. Ankara: TC. Başbakanlık Yayınları.

Tekeli, Ş. (1982). Kadınlar ve Siyasal Toplumsal Hayat. İstanbul: 
Birikim Yayınları.

Tekeli, Ş. (1988). Kadınlar İçin Yazılar (1977-1987). İstanbul: 
Alan Yayıncılık.

Tekeli, Ş. (1990). Kadın. Cumhuriyet Dönemi Türkiye 
Ansiklopedisi, Cilt:5,. İstanbul.

Tokuroğlu, B. (2004). Özgürleşemeyen Kadın. Ankara: Odak 
Yayınevi.

Toprak, Z. (1988). Halk Fırkasından Önce Kurulan Parti; 
Kadınlar Halk Fırkası. Tarih ve Toplum(51), s. 30-31.

Toprak, Z. (2015). Türkiye’de Kadın Özgürlüğ ve Feminizm 
(1908-1935). İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları.

Toska, Z. (1998). Cumhuriyet’in Kadın İdeali: Eşiği Aşanlar 
ve Aşamayanlar. A. Berktay Hacımirzaoğlu (D.) içinde, 
75 Yılda Kadınlar ve Erkekler (s. 71-89). İstanbul: Tarih 
Vakfı Yayınları.

Türköne, M. (2003). Siyaset, Ankara. Ankara: Lotus Yayınevi.
Üstel, F. (2004). Makbul Vatandaş’ın Peşinde. İstanbul: İletişim 

Yayınları.
Wedel, H. (2001). Siyaset ve Cinsiyet. (M. Gürsoy Sökmen, D., 

& C. Kurultay, Çev.) İstanbul: Metis Kadın Araştırmaları.
Yaraman Başbuğu, A. (1992). Elinin Hamuruyla Özgürlük: 

Resmi Tarihten Kadın Tarihine. İstanbul: Milliyet 
Yayınlar.

Zarplı, Ç., Akdeniz, Y. (2023). The Reflection of Feminism in 
Turkey: The Organizational and Political Dimensions, 
and Women in Working Life. BILTURK, The Journal 
of Economics and Related Studies, 5(2), 110-138. doi: 
10.47103/bilturk.1264154. 



Hediye Şirin Ak  |  103

Zorba, H., & Ak, H. Ş. (2021). İnsani Güvenlikten Toplumsal 
Güvenliğe: Kadın ve Mülteci Olmak, B. Demirbilek (D.) 
içinde, Güvenlik Sorunları Bağlamında Yeni Yaklaşımlar 
(s.119-141) Ankara: Orion Kitabevi.




	_ftnref21
	_ftnref35
	Önsöz
	Semboller ve Kısaltmalar
	Giriş
	1. Kavramsal ve Kurumsal Çerçevede Sivil Toplum
	2. Türk Kadınının Toplumsal Konumu ve Tarihsel Dönüşümü
	2.1. Osmanlı Döneminde Kadının Toplumsal Konumu
	2.2. Cumhuriyet Döneminde Kadının Toplumsal Konumu


	3. Ulus, Devlet ve Kadın: Tarihsel ve Siyasal Bir Okuma
	3.1. Anayasalar, Hukuksal Düzenlemeler ve Eğitim Sistemi
	3.2. Toplumsal Cinsiyet Farklılıklarının Toplumsal Yaşama Yansımaları
	3.3. Üretim ve Yeniden Üretim Süreçlerinde Kadın


	4. Toplumsal Sınıf, Ataerkillik ve Kadın Sivil Toplum Örgütlenmeleri
	4.1. Toplumsal Sınıf Bağlamında Kadınlar Arasındaki Farklılaşmalar
	4.2. Erkek Egemen Toplumsal Yapının Kadın Örgütlenmeleri Üzerindeki Etkisi


	Sonuç
	Kaynakça

