


İmparatorluğun Enkazından 
Cumhuriyetin İnşasına 
Süreklilik ve Kırılmalar 

Ekseninde Osmanlı İttihat 
ve Terakki Cemiyeti ile 

Cumhuriyet Halk Fırkası 
Mukayesesi

Nizam Önen



İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik 
ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti ile 
Cumhuriyet Halk Fırkası Mukayesesi
Nizam Önen

ISBN (PDF): 978-625-8554-33-5
ISBN (Paperback): 978-625-8562-52-1

DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub1051

Language: Turkish
Publication Date: 2025
Cover design by Mehmet Çakır
Cover design and image licensed under CC BY-NC 4.0
Print and digital versions typeset by Çizgi Medya Co. Ltd.

Suggested citation:
Önen, N. (2025). İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı 
İttihat ve Terakki Cemiyeti ile Cumhuriyet Halk Fırkası Mukayesesi. Özgür Publications. DOI: https://doi.
org/10.58830/ozgur.pub1051. License: CC-BY-NC 4.0

The full text of this book has been peer-reviewed to ensure high academic standards. For full review policies, see 
https://www.ozguryayinlari.com/ 

Published by
Özgür Yayın-Dağıtım Co. Ltd.
Certificate Number: 45503

15 Temmuz Mah. 148136. Sk. No: 9 Şehitkamil/Gaziantep
+90.850 260 09 97
+90.532 289 82 15
www.ozguryayınlari.com
info@ozguryayinlari.com

This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International 
(CC BY-NC 4.0). To view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/ 
This license allows for copying any part of the work for personal use, not commercial use, providing 
author attribution is clearly stated.



iii

Nizam Önen

1970 yılında Üsküdar’da doğdu. Ortaöğrenimini Kadıköy Anadolu 
Lisesi’nde tamamladı. Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Uluslararası 
İlişkiler Bölümü’nden lisans derecesini aldı. Ankara Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi (Siyaset Bilimi) Anabilim 
Dalı’nda, “Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti ile Cumhuriyet Halk Fırkası’nın 
Karşılaştırmalı İncelenmesi” adlı teziyle 1996 yılında yüksek lisans; yine aynı 
anabilim dalında “Turancı Hareketler: Macaristan ve Türkiye (1910-1944)” 
başlıklı çalışmasıyla 2003 yılında doktora derecesini tamamladı.

1997 yılında Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi’ne ( iki yıllık bir dava 
sürecinin ardından) araştırma görevlisi olarak atandı. Aynı üniversitede 2018 
yılında profesör unvanını aldı ve halen aynı kurumda görev yapmaktadır. 
Çalışmaları ağırlıklı olarak Türkiye siyasi tarihi, milliyetçilik, İttihat ve Terakki, 
devlet ve idare tarihi alanlarında yoğunlaşmaktadır.  Doktora tezi ile Türk 
Sosyal Bilimler Derneği Genç Sosyal Bilimci ödlünü kazanmıştır.

Yayınlanmış kitapları:

İki Turan: Macaristan ve Türkiye’de Turancılık — Nizam Önen — İletişim 
Yayınları, 2005. 

Mülkten Ülkeye: Türkiye’de Taşra İdaresinin Dönüşümü (1839–1929) — 
Nizam Önen, Cenk Reyhan,— İletişim Yayınları, 2011. 

 İttihat ve Terakki Cemiyetinin 1911 Kongresi ve Siyasi Programı: İttihat ve 
Terakki Cemiyetinin En Uzun Yılı — Özer Özbozdağlı, Nizam Önen — Detay 
Yayıncılık, 2017. 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 1908 Siyasi Programı: İmparatorluk Nasıl 
Kurtulur? — Özer Özbozdağlı, Nizam Önen — Detay Yayıncılık, 2020. 





v

Önsöz

Elinizdeki kitap, 1996 yılında Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde, 
Prof. Dr. Sina Akşin’in danışmanlığında tamamladığım yüksek lisans tezimin 
üzerinde yükselmiştir. Aradan geçen yaklaşık otuz yıl, yalnızca ele aldığım konunun 
tartışma zeminini değil; o zemini taşıyan kavramsal dili, kuramsal yönelimleri ve 
alan yazınının genel haritasını da belirgin biçimde dönüştürdü. Bu nedenle bu 
çalışma, eski bir metni olduğu gibi yayımlama girişimi değil; ilk metne yeniden 
bakma, onu sınırlarının ötesine taşıma ve bugünün birikimiyle daha geniş, daha 
derinlikli bir yapı kurma çabasının ürünüdür.

“Otuz yıl sonra neden şimdi yayımlama gereği duydum?” sorusu, bu 
kitabın kendisine de yönelttiği temel sorudur. Bir yanıyla, tez döneminde 
kurduğum ana soruların hâlâ canlı ve açıklayıcı olduğuna inanıyorum. Diğer 
yanıyla, zamanın sağladığı mesafe ve biriken akademik/mesleki deneyim, aynı 
sorulara daha geniş bir perspektiften bakabilmeyi; ilk metnin aceleyle geçilmiş, 
dar kalmış, kimi yerde de fazla “tez mantığına” sıkışmış bölümlerini yeniden 
kurabilmeyi mümkün kıldı. Bugün yayımlamak, o ilk emeği korurken onu 
yeni okumalara açmanın, güncel tartışmalarla yeniden temas ettirmenin ve 
metni daha sağlam bir zemine oturtmanın yolu oldu.

Bu doğrultuda önceki çalışmanın bazı bölümleri bütünüyle yeniden 
kurgulanmış; kuramsal temellendirme güçlendirilmeye, kavramsal ayrımlar 
netleştirilmeye ve analitik çerçeve güncellenmeye çalışılmıştır. Diğer bölümler 
ise içerik ve yöntem açısından titizlikle gözden geçirilmiş; gerekli görülen 
yerlerde sadeleştirilmiş, ayrıntılandırılmış veya yeniden yazılmıştır. Ayrıca 
konuya ilişkin güncel tartışmaları, yeni yaklaşımları ve son yıllarda ortaya çıkan 
literatürü metne gerçek anlamda dâhil edebilmek için kapsamlı bir kaynak 
taraması yapılmış; çalışma, yeni ve çeşitli kaynaklarla sistematik biçimde 
zenginleştirilmiştir.

Öte yandan, bu metnin ilk hâlinin ortaya çıktığı koşulları anmadan geçmek 
istemem. Tezin kaleme alındığı yıllarda bugünün araştırma konforu yoktu: 



vi

İnternet yoktu; bilgisayarımız dahi yoktu. Metni elle yazar, danışmanın 
kontrolünden sonra dizgiye verirdik. Dizgi süreci kaçınılmaz olarak “dizgicinin 
metinden ne kadar anladığı” ölçüsünde ilerler; kimi yerde anlam kaymaları, 
kimi yerde teknik hatalarla yeniden uğraşmak gerekirdi. Asıl belirleyici olan 
ise kaynaklara erişimin bütünüyle fizikî emeğe dayanmasıydı. Bir anlamıyla 
metin, bugün olduğu gibi “oturduğun yerden” yazılmıyor; kütüphaneleri adeta 
tavaf etmeyi gerektiriyordu: Ankara’da Millî Kütüphane, Türk Tarih Kurumu 
Kütüphanesi ve Siyasal Bilgiler Fakültesi Kütüphanesi; İstanbul’da Beyazıt 
Devlet Kütüphanesi bu çalışmanın fiilî çalışma mekânlarıydı. Bugün birkaç 
tıkla ulaşılabilen akademik malzeme, o günlerde raf raf, fiş fiş aranıyor; zaman, 
emek ve sabırla derleniyordu. Evet, araştırma zahmetli bir işti—ama o zahmet, 
metni daha titiz, daha sahici ve daha hesap verebilir kılıyordu. Bu yüzden, 
günümüzde hızla üretilen ve çoğu zaman yalnızca biçimsel bir “akademiklik” 
görüntüsü taşıyan kimi çalışmalara kıyasla, o dönemin emeğinin değeri bana 
göre daha da belirginleşmektedir. Bu kitabın arka planında, yalnızca bir metin 
değil; o koşulların öğrettiği disiplin, ısrar ve “kaynağın izini sürme” terbiyesi 
de vardır. Tam da bu nedenle, bugün metne yeniden dönüp onu kitaplaştırmak 
yalnızca kişisel bir tercih değil; aynı zamanda bir vefa ve kayıt altına alma 
sorumluluğu olarak da anlam kazanıyor.

Bu “şimdi”nin daha ağır, daha kişisel bir gerekçesi de var: Tez çalışması 
sırasında hayatta olan ve çalışmalarından büyük ölçüde yararlandığım pek 
çok kıymetli isim artık aramızda değil. Prof. Dr. Bahri Savcı, Prof. Dr. Zafer 
Toprak, Prof. Dr. Mete Tunçay, Orhan Koloğlu, Prof. Dr. Feroz Ahmad, 
Tevfik Çavdar, Selim İlkin, Prof. Dr. Bernard Lewis, Prof. Dr. Bülent Tanör, 
Prof. Dr. Donald Quataert, Prof. Dr. İşaya Üşür ve tez savunma jürimde de 
yer alan Prof. Dr. Ömür Sezgin’in, doktora tez izleme komitemde de yer alan 
sert görünümünün altında müşfik, babacan, yol gösterici Prof. Dr. Yavuz 
Sabuncu’nun kaybı, yalnızca tek tek araştırmacıların eksilmesi değildir; aynı 
zamanda bir düşünme titizliğinin, bir entelektüel iklimin ve güçlü bir alan 
yazını geleneğinin hafızaya devredilmesidir. Üstelik bu kitabın kitaplaştırma 
süreci ilerlerken, “hocaların hocası” Prof. Dr. Nermin Abadan-Unat’ı da 
kaybettik; bu kayıp, benim için yalnızca bir vefat haberi değil, bir dönemin 
zarafetinin ve akademik omurgasının biraz daha eksilmesi anlamına geldi. 
Onların bıraktığı mirasın değeri, yalnızca ürettikleri bilgiyle değil; çalışmalarına 
sinen “bilimsel ahlâk”, kaynakla kurdukları sahici ilişki ve kalıcılık iddiasıyla 
da ölçülür. Bugün ise kimi zaman, yazandan başka kimsenin okumadığı 
(bazen yazarının bile yeniden dönüp bakmadığı) metinlerin hızla çoğaldığı; 
nitelikli tartışma üretmekten çok atıf şişirmenin bir tür erdem sayılabildiği 
bir iklimde yaşıyoruz. Dahası, yazılanı tekrar etmekten öteye gidemeyen; 
yeni bir bakış açısı geliştirmeden, geliştirme çabası içine dahi girmeden; 



vii

yeni bilgi üretmeden kaleme alınan ya da “kitap eleştirisi” bile sayılamayacak 
ölçüde yalnızca kitap özeti düzeyinde kalan metinlerin, kimi zaman makale, 
bildiri ya da kitap bölümü formatına sokularak dolaşıma sürülebildiğine tanık 
oluyoruz. Metnin iddiasını tartışmak yerine metni yeniden anlatan; kaynakla 
ve yöntemle hesaplaşmak yerine yalnızca “alıntı dizen” bu kolaycılık, akademik 
üretimi çoğaltırken düşünsel derinliği seyreltebiliyor. Binlerce “akademik” 
çalışmanın üretildiği günümüzde, “entelektüel” çıtanın, yukarıda andığım 
isimlerin dönemine kıyasla belirgin biçimde geriye düşebilmesini insanın içi 
burkularak izlediği bir tablo olarak not etmek gerekir. Üstelik bunu yazarken 
kendi sorumluluğumun da bilincindeyim: o literatürün belirlediği ölçülerle 
yoğrulmuş biri olarak, bu mirasa layık—hatta onun kıyısından dahi geçebilecek 
nitelikte olan—çalışmalar üretmeyi her zaman başarabildiğimi söyleyemem. 
Kimi zaman gündelik hayatın yükü, kimi zaman kurumların hız ve nicelik 
dayatması, kimi zaman da insanın kendi içindeki erteleme ve “sonra toparlarım” 
yanılsaması, bu tür bir ciddiyeti sürdürülebilir kılmayı zorlaştırdı. Bugünden 
geriye baktığımda, asıl kaybın sayfa sayısı ya da yayın listesi değil; düşünceyi 
ağır ağır kurma, metni defalarca sınama, iddiayı sağlamlaştırma ve en önemlisi 
yazdığının arkasında durabilecek bir etik ve yöntem inşa etme imkânının 
yeterince değerlendirilememesi olduğunu daha net görüyorum. Tam da bu 
yüzden, bu metni yeniden ele alıp kitaplaştırmayı yalnızca geçmişe dönük bir 
düzenleme değil; gecikmiş bir muhasebe, mümkün olduğunca bir borç ödeme 
ve o ölçüye yeniden yaklaşma çabası olarak görüyorum. Böyle bir ortamda, 
onların emeğinin ve ölçüsünün kıymeti daha açık seçik görünüyor. Genç 
araştırmacılara bıraktıkları asıl ders de burada duruyor: Niceliğin cazibesine 
kapılmadan, nitelik peşinde koşmak; hızın değil doğruluğun, kolaycılığın değil 
sağlam temellendirmenin izini sürmek. Bilim dünyasında kalıcı olmanın yolu, 
“daha çok yazmak”tan değil, “daha iyi düşünmek” ve yazdığının arkasında 
durabilecek bir yöntem ve etik inşa etmekten geçmektedir. Bu kitabı bugün 
yayımlamak, bir anlamıyla, onlardan öğrendiklerimin dipnotlarda “sessiz” 
kalmaması; yeni kuşak okurlara taşınması ve yeni sorularla yeniden dolaşıma 
girmesi için duyduğum sorumluluğun da sonucudur.

Bu güncelleme çalışmasının, Antakya’nın yaşadığı deprem felaketini izleyen 
dönemde, konteyner koşullarında yürütülmüş olması; metnin her bakımdan 
“tamamlanmış” ve eksiksiz olduğu iddiasını kuşkusuz sınırlar. Çünkü bu 
süreç, yalnızca fizikî imkânsızlıkların değil; kayıpların, yerinden edilmenin, 
gündelik hayatın parçalanmasının ve kolay kolay söze dökülemeyen travmaların 
içinden geçerek sürdürüldü. Hayatını kaybeden meslektaşlarımızın, eski ve yeni 
öğrencilerimizin yokluğu; yarım kalan cümlelerin, ertelenmiş buluşmaların 
ve bir daha kurulamayacak sohbetlerin ağırlığı, metnin her satırına görünmez 
biçimde eşlik etti. Böyle zamanlarda insanın dikkati de, zamanı da, hafızası 
da başka türlü çalışıyor; metinle kurulan ilişki kaçınılmaz olarak kesintiye 



viii

uğruyor, kimi şeyler “olması gerektiği kadar” değil, ancak “mümkün olabildiği 
kadar” yazılabiliyor. Bu vesileyle, özellikle depremde yitirdiğimiz Dr. Öğr. 
Üyesi Mehmet Yıldırım’ın aziz hatırası önünde saygıyla eğildiğimi belirtmek 
isterim; devri daim olsun; onunla paylaşılan düşünce ikliminin ve titizliğinin, 
bu metnin ufkunda sessiz bir iz olarak kaldığına inanıyorum. Yine de bütün 
bu ağır koşullara rağmen burada sunduğum metnin, daha sonra yapılacak 
ayrıntılı okumalar, eleştirel katkılar ve yeni araştırmalar için sağlam bir zemin 
oluşturması temel beklentimdir; bu metni de, tamamlanmış bir son sözden 
çok, sürdürülebilir bir başlangıç olarak görüyorum.

Bu noktada, öncelikle 1996 tarihli yüksek lisans tezimin ortaya çıkış 
sürecindeki katkıları ve yönlendirmeleri için tez danışmanım Prof. Dr. Sina 
Akşin’e teşekkür borcumu bir kez daha ifade etmek isterim. Yalnızca akademik 
rehberliğiyle değil; o yıllarda elle yazılmış sayfalar hâlinde hazırladığım metni 
dizgiye vermeden önce satır satır, kelime kelime okuyarak gösterdiği titizlikle, 
metnin diline ve mantığına kattığı açıklıkla ve sabırla verdiği emekle bu 
çalışmanın asıl biçimlenişinde belirleyici bir paya sahiptir. Bugünden geriye 
bakınca, o dikkat ve disiplinin, bu çalışmanın omurgasında hâlâ yaşayan en 
kıymetli miraslardan biri olduğunu daha iyi görüyorum.

Çalışmanın kitaplaştırılması sürecinde ısrarlı ve teşvik edici tutumuyla 
beni sürekli destekleyen Prof. Dr. Kayahan Tüm’e; teknik konulardaki ve bazı 
kaynaklara ulaşmamdaki değerli desteği için Dr. Öğr. Gör. Muhammed Şahin’e; 
varlıkları, ilgileri ve moral katkılarıyla yanımda olan Prof. Dr. Murat Tek’e, Dr. 
Öğr. Gör. Zehra Kurt’a, Doç. Dr. Özer Özbozdağlı’ya, tezimin kitaplaştırılması 
konusunda ısrarcı olan Doç. Dr. Soner Akın’a ve Doç. Dr. Sinan Erdoğan’a 
içtenlikle teşekkür ederim. Konteyner koşullarını dostluklarıyla bizim için 
insanileştiren konteyner komşularımız Mahmut ve Züleyha Dizlek’e, kızları 
Reyyan ve Rana’ya, konteyner ortamında en iyi dostlarım olan oğulları Hasan 
ve Hüseyin’e, Dr. Öğr. Üyesi Gamze Toprak’a, yine konteyner komşuluğunu 
ömür boyu sürecek bir dostluğa dönüştürmeyi başaran Lütfiye ve Yusuf 
Ramazanoğlu ile kızları Azra ve Alya’ya, dostlukları ve sohbetleri ile konteyner 
ortamının kasvetli ortamını dağıtan Mehmet Batuhan Dinç, Mehmet Gülsüm 
ve Cemil Atay’a; sayılan  bu isimlerin şahsında üniversitemizin aslî taşıyıcıları 
olan bütün düşün ve beden emekçilerine minnetlerimi sunarım. Ve elbette, 
her aşamada sabrı, desteği ve moral gücüyle bu çalışmanın görünür-görünmez 
yükünü benimle paylaşan; Veteriner Fakültesi öğretim üyesi, hayat yoldaşım 
Doç. Dr. Sevda Pehlivanlar Önen’e ve sıkıntılı zamanlarımızın tesellisi, evimizin 
neşesi Layka’ya minnettarım.

Nizam Önen

Antakya- Aralık 2025



ix

İçindekiler

Önsöz		 v
Kısaltmalar Listesi	 xiii
Giriş		  1

1	 Kurucu Konjonktür: İmparatorluktan Ulus-Devlete	 7
Dönemin İktisadî Yapısı: İmkânlar, Sınırlılıklar ve Kırılganlıklar	 8

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Doğuş Konjonktüründe 
İktisadî Yapı	 8

Balta Limanı Eşiği: Serbest Ticaret, Bağımlılaşma ve Yarı-
Sömürgeleşme	 9
Ticaret Antlaşmalarının Osmanlı Sosyo-Ekonomik Yapısındaki 
Dönüştürücü Etkileri	 11

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Doğuş Konjonktüründe 
İktisadî Yapı	 17

Yetersiz Sermaye Birikimi ve Kırılgan Ekonomi: Osmanlı Mirası	 18
Savaşlar Ekseninde Sermaye ve Mülkiyet: Tasfiye, Yeniden Tahsis ve 
Etnik Dönüşüm	 21

Değerlendirme	 23
İç Konjonktürün Gerilimleri: Rumeli’den Anadolu’ya Krizden Kuruluşa	 25

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Kurucu Dinamikleri	 26
Makedonya: Milliyetçiliklerin Çarpışma Alanı ve Örgütlenme 
Okulu	 26
Selânik: Kozmopolit Liman Kenti ve Muhalefetin Beşiği	 32
Vergiye Direnç (1906–1908): Anadolu’da Toplumsal 
Hareketlenmeler	 37

Cumhuriyet Halk Fırkası’nın Kurucu Dinamikleri	 39
İşgal ve Direniş: Türk Ulusal Savaşı	 40



x

Ulusal Savaş’ta “İttihatçı Faktörü”	 41
Savaş Sonrası Siyasal Konjonktür	 44

Değerlendirme	 45
Uluslararası Konjonktür	 46

OİTC’yi Etkileyen Dış Dinamikler: Doğu’da Meşruti Devrimler ve 
Anayasal Dalga	 46

Rus-Japon Savaşı ve 1905 Devrimi: Duma’nın Kuruluşu ve 
Meşruti Deneyim	 47
İran’da Anayasal Düzen Arayışı: Meşrutî Devrim 	 49

CHF’nin Kurulduğu Dönemde Avrupa: Devrim, Cumhuriyetler, 
Liberal Kriz	 50

Rusya’da Bolşevik Devrimi: Tarihsel Düşmanlıktan Konjonktürel 
Dostluğa	 50
Avrupa’da Yeni Rejimler, Eski Sorunlar: Liberal Demokrasinin 
Krizi	 52

Değerlendirme	 54

2	 Örgütsel İnşa: Kuruluş	 57
İttihat ve Terakki’nin Doğuşu ve Örgütsel Yapısı	 57

İlk İttihatçı Yapılanma: İstibdat Koşullarında Gizli Örgütlenme ve 
Hücresel Yapı	 58
Yeni Kadrolar, Yeni Örgütlenme Enerjisi: Osmanlı Hürriyet Cemiyeti 
ve OİTC	 62

Direniş Cephesinden Partiye: Cumhuriyet Halk Fırkası’nın Kuruluşu	 67
Yerel Direnişten Merkezî Örgütlenmeye: Anadolu ve Rumeli 
Müdafaa‑i Hukuk Cemiyeti	 67
Halk Fırkası’nın Kuruluş Süreci	 69

Değerlendirme	 73

3	 Yapısal Özellikler: Tarihsel Bloğun Toplumsal Dayanakları	 75
Oitc’nin Kadro Yapısı ve Toplumsal Temelleri	 75

OİTC’nin Sınıfsal Bileşimi	 76
OİTC’nin Etno-Dinsel Yapısı	 82
Mason Locaları: İletişim, Korunma ve Örgütlenme Kanalları	 84
Tarikat Ağları ve Örgütsel Temas Hatları	 88

CHF’nin Toplumsal Bileşimi	 91
Türk Ulusal Savaşı: Sınıflar, Koalisyonlar ve Siyasal Önderlik	 92



xi

Cumhuriyet Halk Fırkası’nın Sınıfsal Bileşimi	 95
Değerlendirme	 101

4	 Örgütlenme Biçimi ve Kurumsal Mimari	 105
Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Örgütsel Yapılanması	 105

Avrupa Gizli Cemiyet Geleneği: Carbonari ve Yeraltı Siyaseti	 106
İlk Örgütlenme: Gizli Yapı, Hücreler ve İşleyiş 	 107

Osmanlı Hürriyet Cemiyeti’nden OİTC’ye: Örgütlenme Sürekliliği ve 
Dönüşüm	 109

Çok Etnili Zeminde Devrimci Örgüt: VMRO	 109
1906–1908 Döneminde OİTC Örgütlenmesi: Kadro, Disiplin ve 
Yaygınlaşma 	 111

1908 Sonrası OİTC: Yeraltından İktidara Yürüyüş Sancıları	 113
Cemiyet–Fırka Gerilimi: Gizli Örgüt Mantığı ile Temsili Siyaset 
Arasında	 113
Merkez–Taşra Örgütlenmesi: Hiyerarşi ve Denetim Mekanizmaları	 116
Kolektif Liderlik ve Örgüt-Legal Siyaset Arasında Gözetilen Denge 	120
Kulüpler: Yerel Örgütlenme ve Siyasal Mobilizasyon	 124

Halk Fırkası’nda Örgütlenme ve Teşkilat Yapısı	 126
Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti: Yerel Komitelerden 
Merkezî Eşgüdüme	 127
Halk Fırkası’nda Örgütlenme ve Teşkilat Yapısı: Merkezileşme ve 
Taşra Uzantıları	 129
Cumhuriyet Halk Fırkası’nda Liderlik: Tek Adam Merkezli 
Önderliğin Kurumsallaşması	 135
Halkevleri	 139
Değerlendirme	 143

5	 Oitc ve Chf Arasında İdeolojik Süreklilikler ve Kopuşlar	 145
İdeolojik–Siyasal Tercihler ve Yönelimler	 146

Batılılaşma: Teknik İktibastan Medeniyet Tasavvuruna	 146
Jön Türklerden Kemalist Kadrolara Pozitivist Miras	 151
“Sınıf Yok, Meslek Var”: Halkçılığın Ulusalcı Yorumu	 156
Türk Milliyetçiliğinin İdeolojik Dönüşümü: Turan Ufkundan 
Anadolu Sınırına	 161
Ulusal Egemenlik ve Rejim Arayışları	 181
İttihatçı ve Kemalist Laiklik Tasavvurları	 204



xii

Toplumu Biçimlendirme Aracı Olarak Kültür ve Eğitim	 211
“Kişilik Arayışında Başlık”	 214
Zamanı Ulusallaştırmak: Takvim Reformu	 216
Arap Harflerinden Latin Alfabesine: Kopuş ve Süreklilik	 217
İmparatorluktan Cumhuriyet’e Kadın Yurttaşın Doğuşu	 226
Tek Tip Yurttaş Yaratma Aracı Olarak Eğitim	 235

İktisat Politikalarında Süreklilik ve Kırılmalar	 243
Kapitülasyonlardan Tam Bağımsızlığa: İktisadi Egemenlik	 243
Tarımda Kapitalistleşme ve Toprak Düzeni	 251
Sınıfsızlık Söylemi ve Emeğe Karşı Sermaye	 255
Değerlendirme: Süreklilikler, Kırılmalar, Çelişkiler	 258

Sonuç Yerine: Pasif Devrimin İktidar Bloğu	 263
Kaynakça	 269



xiii

Kısaltmalar Listesi

A-RMHC	 : Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk 
Cemiyeti

BMARC	 : Bulgar Makedonya–Edirne Devrimci 
Komiteleri (Bulgarian Macedono–Adrianopolitan 
Revolutionary Committees)

CHF	 : Cumhuriyet Halk Fırkası
CHP	 : Cumhuriyet Halk Partisi
HF	 : Halk Fırkası
IMRO	 : İç Makedon Devrimci Örgütü (Internal 

Macedonian Revolutionary Organization)
OHC (Osmanlı H.C.)	 : Osmanlı Hürriyet Cemiyeti
OİTC	 : Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti
T.B.M.M	 : Türkiye Büyük Millet Meclisi
VMRO	 : Vătrešna/Vnatreshna Makedonska Revolyutsionna 

Organizatsiya (IMRO’nun Bulgarca/
Makedonca kısaltması)





1

Giriş

Osmanlı İmparatorluğu’ndan Türkiye Cumhuriyeti’ne uzanan siyasal 
dönüşüm, resmî tarih yazımında çoğunlukla doğrusal, ilerlemeci ve kopuşçu 
bir anlatı içinde kurgulanmaktadır. Bu anlatıda Tanzimat, “ıslahat”ın; II. 
Meşrutiyet, “hürriyet”in; Cumhuriyet ise hanedana, “gericiliğe” ve “eski rejime” 
karşı kazanılmış nihai bir “devrimci zafer”in simgesi olarak kavramsallaştırılır. 
Böylelikle, birbirini izleyen dönemler arasındaki süreklilikler yerine, keskin 
kırılmalar, kişisel iradeler ve büyük liderlik figürleri ön plana çıkar. Osmanlı 
İttihat ve Terakki Cemiyeti (OİTC) ile Cumhuriyet Halk Fırkası (CHF) da 
bu çerçevede, çoğu zaman birbirinden ayrık, hatta yer yer karşıt iki siyasal 
özne olarak sunulur: Bir yanda imparatorluğun çöküş yıllarının “maceracı” 
İttihatçıları, diğer yanda modern ulus-devletin “akılcı” Cumhuriyet kurucuları.

Bu çalışma, söz konusu hâkim çerçeveyi sorgulayarak, Tanzimat–İttihat–
Cumhuriyet hattını süreklilikler, kırılmalar ve çelişkilerin aynı anda var olduğu 
bütünlüklü bir tarihsel süreç olarak ele almayı amaçlamaktadır. Temel sav, OİTC 
ile CHF’nin, ideolojik söylemleri, araç repertuarları ve kurumsal biçimleri 
farklılaşsa dahi, kapitalist dünya sistemiyle bütünleşmeye yönelmiş devlet 
merkezli bir burjuva dönüşüm projesinin ardışık iki evresini temsil ettiğidir. 
Başka bir ifadeyle bu çalışma, İttihatçılığı ve Kemalizmi yalnızca birbirinin 
“öncülü” ya da “zıddı” olan iki siyasal hareket olarak değil, belirli tarihsel 
kısıtlar ve fırsatlar altında şekillenen aynı sınıfsal projenin farklı momentleri 
olarak okumayı önermektedir.

Bu perspektif, devleti “tarafsız” ve “üst sınıflar-üstü” bir modernleşme 
aygıtı olarak gören yaklaşımlardan bilinçli bir kopuşu ifade etmektedir. 
Çalışmada devlet, sınıf ve mülkiyet ilişkilerinin yoğunlaşmış bir ifadesi, belirli 
bir tarihsel blok içinde farklı fraksiyonların uzlaşma ve çatışma alanı olarak ele 
alınmaktadır. Tanzimat’la ivme kazanan dışa bağımlı kapitalist entegrasyon 
süreci, OİTC döneminde “millî iktisat” söylemi, CHF döneminde ise devletçilik 
ve kalkınmacı iktisat politikaları aracılığıyla yeniden çerçevelenmiş; ancak 



2  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

her iki evrede de temel hedef, kapitalist üretim tarzını aşmak değil, bu tarzın 
uluslararası işbölümü içindeki konumunu Müslüman-Türk burjuvazisi lehine 
yeniden düzenlemek olmuştur.

Bu bağlamda gayrimüslim ticaret ve sanayi burjuvazisinin tasfiyesi, savaş 
ekonomisi, tehcir, el koymalar, mübadele ve farklı zor biçimleriyle işleyen 
mülksüzleştirme süreçleri, söz konusu yeni sınıfsal mimarinin maddi zeminini 
oluşturmuştur. “Millî iktisat” şiarı, yalnızca iktisat politikasının bir tercihi 
değil, aynı zamanda etno-dinsel temelli bir sermaye transferi projesinin 
ideolojik üstyapısı olarak işlev görmüştür. CHF döneminde “devletçilik” 
söylemi ile birlikte, “halkçılık”, “ulusal birlik” ve “sınıfsız, kaynaşmış millet” 
kavramları, emek–sermaye arasındaki derinleşen gerilimleri ve ezilen ulusal/
dinsel toplulukların özgül taleplerini görünmez kılan güçlü bir ideolojik 
çimento hâline gelmiştir.

Çalışmanın araştırma problemi, tam da bu noktada kristalize olmaktadır: 
OİTC ve CHF’yi, birbirinden kopuk partiler ve rejimler olarak değil, 
kapitalistleşme sürecinin çelişkili mantığı içinde şekillenmiş bir tarihsel blokun 
ardışık iki konfigürasyonu olarak okumak mümkün müdür? Bu çerçevede temel 
sorular şu şekilde formüle edilebilir: (1) Tanzimat’tan 1930’lara uzanan süreçte 
devletin sınıfsal niteliği nasıl değişmiş, hangi süreklilik ve kırılmalar üzerinden 
yeniden kurulmuştur? (2) OİTC ve CHF’nin sınıfsal ve etnik bileşimleri, örgütsel 
yapıları ve iktisadi-siyasal pratikleri hangi açılardan birbirine eklemlenmekte, 
hangi noktalarda ayrışmaktadır? (3) “Millî iktisat”, “devletçilik” ve “halkçılık” 
gibi kavramlar, emekçi sınıfların ve azınlıkların deneyimleri açısından ne tür 
sonuçlar üretmiştir? (4) İttihatçılık ile Kemalizm arasındaki ilişki, “devrim/
karşı-devrim”, “ilerleme/gerileme” gibi ikili karşıtlıkların ötesinde, hangi teorik 
kavramlar üzerinden daha isabetli biçimde analiz edilebilir?

Bu sorulara yanıt ararken çalışma, modernleşme kuramının çizdiği evrimci 
ve aşamacı tabloların ötesine geçen eleştirel bir çerçeve benimsemektedir. Hem 
Kemalist literatürün “kopuşçu” yorumları, hem de kimi muhafazakâr ve liberal 
anlatıların “ihanet”, “sapma” veya “zorbalık” kavramları etrafında kurduğu 
tarih okuması, bu çalışmada açıklayıcı değil, eleştiriye konu olan perspektifler 
olarak değerlendirilmektedir. Bunun yerine, dünya-sistemi analizi, bağımlılık 
kuramı, sınıf kuramı ve Gramsciyen hegemonya tartışmalarından beslenen 
bir yaklaşım geliştirilmeye çalışılmıştır. Bu yaklaşım, Osmanlı–Cumhuriyet 
geçişini yalnızca “ulus-devletin doğuşu” ya da “Batılılaşma” başlıkları altında 
değil, aynı zamanda eşitsiz ve bileşik gelişme, emperyalist hiyerarşi ve çevre 
kapitalizmlerinin kırılganlıkları bağlamında tartışmayı mümkün kılmaktadır.

Kuramsal düzeyde çalışma, özellikle Gramsci’nin “tarihsel blok” ve “pasif 
devrim” kavramlarını hareket noktası olarak belirlemek eğilimindedir. OİTC 



Nizam Önen  |  3

ve CHF, mektepli subaylar, sivil bürokratlar ve aydınlardan oluşan dar bir 
öncü kadro ile Müslüman-Türk burjuvazisi, taşra eşrafı ve feodal nitelikli 
yerel güçlerin oluşturduğu daha geniş bir sınıfsal koalisyon arasındaki ilişkiler 
bağlamında birer tarihsel blok olarak ele alınmaktadır. Böylece, devlet aygıtı ile 
sivil toplum kurumları arasındaki bağlar; mason locaları, tarikatlar, cemiyetler ve 
meslek örgütleri gibi aracılık mekanizmaları üzerinden yeniden düşünülmekte; 
siyasal alanın görünürde “laik” ve “rasyonel” söylemi ile gayriresmî, ağ temelli 
örgütlenmeler yan yana incelenmektedir.

“Pasif devrim” kavramı, geniş halk yığınlarının doğrudan ve örgütlü 
katılımını içermeyen, “yukarıdan” yürütülen ve toplumsal sınıf yapısını 
köklü biçimde dönüştürmeksizin devlet biçimini, hukuk düzenini ve kamusal 
sembolleri yenileyen modernleşme hamlelerini analiz etmek açısından merkezi 
bir konuma sahiptir. Gramsci’ye göre pasif devrim, dönüşümün kitlesel devrimci 
seferberlikle değil; kimi zaman “kitle katılımı olmadan”, kimi zaman da 
toplumun “yüzeyinin altında” moleküler biçimde ilerlemesiyle gerçekleşmesidir. 
Risorgimento1 örneğinde bu, “devrim olmadan devrim” mantığıyla işler: 
egemen “tez” yalnız bastırmaz, karşıtın temsilcilerini bile soğurup yeniden 
düzenler. Avrupa örneğinde bunun tipik yolu, “devrimci patlamalar” yerine 
“küçük reform dalgaları” ve “yukarıdan müdahaleler” bileşimiyle, burjuvazinin 
dramatik altüst oluşlar olmaksızın iktidara yerleşebilmesidir. Bu çerçevede 
İkinci Meşrutiyet’in ilanı, Birinci Dünya Savaşı yıllarındaki olağanüstü rejim, 
Millî Mücadele’nin örgütleniş biçimi ve Cumhuriyet’in kuruluşu, halkın kendi 
kaderine el koyduğu bir “aşağıdan devrim” olarak değil; sınırlı bir kadronun, 
belirli sınıf fraksiyonlarıyla ittifak hâlinde yürüttüğü bir pasif devrim sürecinin 
farklı uğrakları olarak değerlendirilmektedir.2

Çalışmanın yöntemi, karşılaştırmalı-tarihsel bir analiz olarak tanımlanabilir. 
OİTC ve CHF, yalnızca programları, kongre kararları ve resmî söylemleri 
üzerinden değil; delegelerin sınıfsal ve mesleki kompozisyonları, meclis 
tutanakları, iktisat politikalarına ilişkin uygulama örnekleri ve taşra–merkez 
ilişkilerini yansıtan pratikler üzerinden karşılaştırılmıştır. Böylelikle, ideolojik 
düzeyde “halkçılık” vurgusunun güçlendiği bir dönemde, siyasal alanın fiilen 
hangi sınıfsal aktörlere açıldığı, hangilerine ise kapalı kaldığı somutlaştırılmaya 
çalışılmıştır. Bu yaklaşım, yalnızca elitlerin niyetlerine odaklanan özne merkezli 

1	 Risorgimento (İtalyanca) kelime anlamıyla “yeniden doğuş / yeniden yükseliş” demek; tarih-
sel olarak ise 19. yüzyılda İtalya’nın birleşmesine giden siyasal-toplumsal hareketler bütününü 
ifade eder. Bu süreç 1861’de İtalya Krallığı’nın kurulmasıyla doruğa çıkar ve genellikle 1848–
1870/71 hattındaki birleşme adımlarıyla anılır.(“Risorgimento”, Encyclopaedia Britannica, 5, 
‹https://www.britannica.com/event/Risorgimento›. [Erişim Tarihi: 17 Aralık 2025]

2	 Antonio Gramsci, Selection From The Prison Notebooks, Edited and Translation: Quentin Hoa-
re- Geoffrey Nowell Smith, ElecBook London 1999, ‹ https://uberty.org/wp-content/uploa-
ds/2015/10/gramsci-prison-notebooks.pdf› [Erişim Tarihi: 02.12.2025], passim.



4  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

açıklamaların ötesine geçerek, sınıfsal yapı ile siyasal biçimler arasındaki 
karşılıklı belirlenme ilişkisini görünür kılmayı hedeflemektedir.

Çalışmada, ikincil literatürün yanı sıra, dönemin gazeteleri, parti programları, 
kongre tutanakları, meclis zabıtları ve istatistiki veriler gibi farklı türden 
kaynaklardan yararlanılmıştır. Bu kaynaklar, yalnızca bilgi aktarımı için değil, 
aynı zamanda dönemin hâkim söylemlerini, meşrulaştırma stratejilerini ve 
“halk” adına konuşan elit kadroların dile getirdiği sınırları analiz etmek için 
kullanılmıştır. Dolayısıyla çalışma hem söylem çözümlemesi hem de sınıfsal-
iktisadi yapı çözümlemesini birlikte yürütmeyi amaçlayan bütünleşik bir 
yönteme dayanma amacındadır.

Literatür düzeyinde bakıldığında, Türkiye’de OİTC ve CHF üzerine 
oldukça geniş bir çalışma birikimi mevcut olmakla birlikte, bu iki özneyi 
aynı tarihsel blokun farklı konfigürasyonları olarak ele alan, sınıfsal ve etnik 
temellerini sistematik biçimde karşılaştıran çalışmaların görece sınırlı olduğu 
söylenebilir. İttihatçılık ve Kemalizm arasındaki ilişkiyi ya keskin bir “kopuş” 
ya da neredeyse tam bir “devamlılık” üzerinden okuyan yaklaşımlar, çoğu 
zaman sürecin çelişkili ve melez niteliğini gözden kaçırmaktadırlar. Bu çalışma, 
söz konusu ikiliği aşarak, süreklilik ve kırılmanın diyalektik bir birlik içinde 
düşünülebileceği bir çerçeve önermekte; böylelikle hem siyasal tarih yazımına 
hem de sınıf kuramı tartışmalarına katkı sunmayı hedeflemektedir.

Çalışma, bir yandan OİTC ve CHF’nin sınıfsal ve etnik bileşimini, örgütsel 
yapısını ve iktisadi pratiklerini karşılaştırmalı biçimde ele alırken, diğer yandan 
bunları Gramsciyen kavramlar eşliğinde, dünya-sistemi bağlamına yerleştirerek 
analizi bu zeminde kurmayı amaçlamıştır. Bu sayede, örneğin “millî iktisat” ile 
“devletçilik” politikaları arasındaki ilişkinin, basitçe bir politika sürekliliği olarak 
değil, aynı tarihsel blok içindeki yeniden konumlanma ve strateji uyarlaması 
olarak değerlendirilebilmesinin önü açılmış olmaktadır. Keza, masonluk, 
tarikatlar ve benzeri ağların, komplo teorilerinin konusu olmaktan çıkarılarak, 
modernleşme sürecinin somut örgütlenme mekânları olarak analiz edilmesi 
de çalışmanın önemli bir katkı alanı olarak düşünülebilir.

Son olarak, Çalışma, Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti (OİTC) ile 
Cumhuriyet Halk Fırkası’nı (CHF) karşılaştırmalı bir perspektifle inceleyerek 
analizini beş eksen üzerinde kurgulamaktadır. İlk olarak Kurucu Konjonktür 
bölümünde imparatorluktan ulus-devlete geçişin iktisadî ve siyasal koşulları; 
sermaye birikimi, mülkiyet ilişkileri, savaşların dönüştürücü etkileri ile iç ve 
uluslararası dinamikler bağlamında ele alınmıştır. İkinci olarak Örgütsel İnşa: 
Kuruluş başlığında OİTC’nin istibdat koşullarında şekillenen gizli örgütlenme 
pratikleri ile CHF’nin yerel direniş ağlarından merkezî parti formuna evrilen 
kuruluş süreci çözümlenmiştir. Üçüncü olarak Yapısal Özellikler: Tarihsel 



Nizam Önen  |  5

Bloğun Toplumsal Dayanakları bölümünde her iki yapının sınıfsal ve etno-
dinsel bileşimi Gramsciyen kavramlar eşliğinde tartışılmış; mason locaları, 
tarikat ağları ve benzeri ilişki örüntüleri modernleşmenin somut örgütlenme 
ve dolaşım kanalları olarak değerlendirilmiştir. Dördüncü olarak Örgütlenme 
Biçimi ve Kurumsal Mimari kısmında merkez–taşra ilişkileri, denetim 
mekanizmaları ve liderlik düzenekleri karşılaştırmalı biçimde incelenmiş; OİTC 
bağlamında Kulüpler, CHF bağlamında Halkevleri gibi kurumsal uzantılar 
ayrıca ele alınmıştır. Son olarak İdeolojik–Siyasal Tercihler ile Kültür ve 
Eğitim bölümlerinde OİTC–CHF arasındaki süreklilik ve kırılma eksenleri, 
Gramsciyen tarihsel blok ve pasif devrim kavramları ekseninde tartışmaya 
açılmış; böylelikle Osmanlı İmparatorluğu’ndan Türkiye Cumhuriyeti’ne 
uzanan sürecin tekil liderlik anlatılarının ötesine geçen, sınıf temelli bir tarihsel 
çözümlemesi olarak yeniden inşasına çalışılmıştır

Bu bütünlük içinde çalışma, İttihatçılık ile Kemalizm arasındaki ilişkiyi, 
“ilerici/gerici”, “devrimci/otoriter” gibi basitleştirici ikiliklerle sınırlamadan, 
emperyalist sistemle eşitsiz eklemlenme koşullarında şekillenen bir burjuva 
dönüşümünün çelişkili seyri olarak kavramayı ve tartışmaya açmayı 
amaçlamaktadır.





7

BÖLÜM 1

Kurucu Konjonktür: İmparatorluktan 
Ulus-Devlete

Bu bölümde, Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti ile Cumhuriyet Halk 
Fırkası’nın ortaya çıktıkları tarihsel bağlam, yalnızca kronolojik bir arka plan 
olarak değil, bu iki siyasal örgütlenmenin düşünsel, örgütsel ve toplumsal 
biçimlenişini belirleyen temel bir unsur olarak ele alınacaktır. Her iki yapının 
da doğduğu dönemler, imparatorluktan ulus devlete geçiş sürecinin kritik 
eşiklerine tekabül etmekte; bu nedenle dönemin iç ve dış dinamiklerinin 
ayrıntılı biçimde analiz edilmesi, çalışmanın bütünlüğü açısından zorunlu 
görünmektedir.

Bölümün ilk kısmında, Osmanlı İmparatorluğu ile erken Cumhuriyet 
döneminin, ilgili örgütlerin doğuşuna zemin hazırlayan iktisadî profilleri 
mercek altına alınacaktır. Bu çerçevede üretim ilişkilerinin niteliği, dış ticaretin 
bileşimi, sermaye birikimi biçimleri, mali yapı ve devlet–piyasa ilişkileri 
gibi unsurlar karşılaştırmalı bir yaklaşımla incelenecektir. İktisadî yapıların 
analizi, yalnızca ekonomik göstergelerin betimlenmesiyle sınırlı kalmayacak; 
bu göstergelerin arkasındaki demografik eğilimler, kentleşme düzeyi, sınıfsal 
farklılaşma ve toplumsal hareketlilik gibi demografik ve sosyolojik boyutlar 
da tartışmaya dahil edilecektir.

Bölümün ikinci ve üçüncü kısımlarında ise, söz konusu iktisadî zeminin 
üzerine oturan siyasal konjonktür ele alınacaktır. Bu bağlamda, İttihat ve Terakki 
Cemiyeti ile Cumhuriyet Halk Fırkası’nın ortaya çıktıkları dönemlerdeki iç 
siyasal yapı; merkez–taşra ilişkileri, bürokrasinin konumu, askerî elitin rolü, 
toplumsal muhalefet biçimleri ve devletin meşruiyet arayışları üzerinden 
incelenecektir. Aynı zamanda bu iç konjonktür, Avrupa’daki güç dengeleri, 



8  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

emperyalist rekabet, dünya ekonomisine eklemlenme süreçleri ve savaşların 
yarattığı kırılmalar gibi “Avrupa konjonktürü”nün belirleyici öğeleriyle birlikte 
değerlendirilecektir. Böylece, iki siyasal örgütün de kendi dönemlerine özgü 
fakat birbirini de kısmen devam ettiren tarihsel şartlar içinde şekillendiği 
gösterilmeye çalışılacaktır.

Sonuç olarak bu bölüm, İttihat ve Terakki Cemiyeti ile Cumhuriyet Halk 
Fırkası’nı, yalnızca ideolojik programları ve siyasal pratikleri üzerinden değil, 
aynı zamanda içinde doğdukları iktisadî, toplumsal ve uluslararası yapıların 
belirleyiciliği çerçevesinde konumlandırmayı amaçlamaktadır. Bu sayede, her 
iki yapının da “kurucu” nitelikteki rollerinin, dönemin yapısal dönüşümleriyle 
nasıl iç içe geçtiği daha açık biçimde ortaya konulabilecektir.

Dönemin İktisadî Yapısı: İmkânlar, Sınırlılıklar ve Kırılganlıklar

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti ile Cumhuriyet Halk Fırkası’nın tarih 
sahnesine çıktıkları dönemler, imparatorluğun ve ardından genç Cumhuriyet’in 
dünya kapitalist sistemiyle ilişkilerinin derinleştiği, iktisadî bağımlılık ve 
yeniden yapılanma süreçlerinin hızlandığı yıllara tekabül etmektedir. Bu 
nedenle, her iki siyasal örgütlenmenin ideolojik yönelimlerini, programatik 
tercihlerini ve toplumsal dayanaklarını anlayabilmek için, öncelikle içinde 
bulundukları iktisadî koşulların çözümlenmesi gerekmektedir. Aşağıda, önce 
İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin ortaya çıktığı geç Osmanlı döneminin ekonomik 
yapısı ele alınacak; ardından, Cumhuriyet Halk Fırkası’nın şekillendiği erken 
Cumhuriyet yıllarının iktisadî çerçevesi incelenerek iki dönemin süreklilik ve 
kopuş noktaları tartışılacaktır.

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Doğuş Konjonktüründe 
İktisadî Yapı

Hernekadar Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti, 19. yüzyılın son çeyreğinde 
oluşmuşsa da bu dönemin iktisadi yapısının anlaşılabilmesi 19. yüzyılın ilk 
yarısındaki gelişmelere bağlı olduğundan bu bölümü daha erken tarihlerden 
başlatmak bir zorunluluk arz etmektedir. 19. yüzyılın Osmanlı Devleti 
açısından belirleyici özelliği dışa bağımlılık biçiminde şekillendiğinden ve bu 
dışa bağımlılığın simgesini Balta Limanı Ticaret Anlaşması oluşturduğundan, 
19. yüzyılın son çeyreğindeki iktisadi yapının irdelenmesini bu anlaşma ile 
başlatmak isabetli olacaktır.



Nizam Önen  |  9

Balta Limanı Eşiği: Serbest Ticaret, Bağımlılaşma ve 
Yarı-Sömürgeleşme

Osmanlı Devleti 19. yüzyıldan çok daha önceleri, “kapitülasyon” adı altında 
Avrupa devletlerine çeşitli ekonomik imtiyazlar tanımıştı. Bu arada Avrupa’da 
özellikle İngiltere, sanayi devrimini gerçekleştirmiş ve ürün fazlasını gittikçe 
artan oranlarda ihraç etmeye başlamıştı. Bu ticaret patlaması İngiltere’nin 
Osmanlı Devleti ile olan ticaret ilişkilerine de yansıyarak, 18. üzyıl boyunca 
250.000 sterlinin altında kalmış olan İngiltere’nin Osmanlı Devleti’ne ihracatı, 
1812’de 311.000, 1820’de 788.000, 1830’da 2.700.000 ve 1836’da 3.700.000 
sterlinlik bir değere ulaşmıştır.3 Y. Sezai Tezel’in değerlendirmesine göre 24 
yılda 12 misli artışa yol açan bu ticaret patlamasının sonucu ticaretle ilgili 
Osmanlı kurum ve düzeltmelerinin piyasa ilişkileri açısından engel sayılabilecek 
bir konuma düşmesi ve yeni kurum ve düzenlemelerin gerekli hale gelmesidir.4 
XIX. yüzyıl başında Osmanlı–Avrupa ticaret rejiminin temelini kapitülasyonlar 
ve bunlara dayalı ahidnâmeler oluşturuyordu. Yabancı tüccarlardan alınan 
gümrük resmi nominal olarak yüzde 3 düzeyinde sabitlenmişti; buna karşılık, 
II. Mahmud döneminde artan askerî harcamalar ve Asâkir-i Mansûre ordusunun 
masrafları, devletin çeşitli adlarla ek resimler koymasına yol açtı. İhtisap, resm-i 
mîrî, kantariyye, ruhsatiyye, reftiyye ve damga gibi kalemler üzerinden alınan 
ilave vergiler ve gelir sağlamak ve üreticiyi aracılara karşı korumak amacıyla 
bazı stratejik ürünlerde yed-i vahid (devlet tekeli) uygulamasına geçilmesi başta 
İngilizler olmak üzere yabancı tüccarları rahatsız eden bir mali yük haline geldi.5 

Bu iktisadî gerilim, Mehmed Ali Paşa’nın isyanı ve Mısır meselesiyle 
birleşince, Osmanlı Devleti’ni Avrupa diplomasisinin merkezine yerleştiren 
daha geniş bir “Doğu Sorunu” bağlamının parçası hâline geldi. 1830’lu yıllarda 
İstanbul yönetimi Mehmed Ali’ye karşı İngiltere’nin desteğini kazanmaya 
çalışırken, Londra da hem Mısır krizi üzerinden hem de Rusya’nın Boğazlar 
ve Doğu Akdeniz’de artan nüfuzuna karşı Osmanlı Devleti’ni yeniden kendi 
yörüngesine çekmeyi hedefliyordu. Bu ortamda, ticaret antlaşması fikri yalnızca 
iktisadî bir düzenleme değil, Mehmed Ali krizinin çözümünde ve Osmanlı–
Britanya ilişkilerinin yeniden tanımlanmasında kullanılabilecek bir diplomatik 
koz olarak da ortaya çıktı.6

3	 “Yahya S. Tezel, Cumhuriyet Döneminin İktisadi Tarihi, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 3. Baskı, 
İstanbul, Üçüncü Baskı, Kasım 1994, s.63.

4	 Tezel, Cumhuriyet Döneminin İktisadi Tarihi, s. 63.
5	 Mübahat S. Kütükoğlu, “Baltalimanı Muahedesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(DİA), c. 5, İstanbul 1992, s. 38.
6	 Mehmet Ali Paşa İsyanı ile Balta Limanı Ticaret Sözleşmesi arasındaki ilişkilerin incelenmesi 

için bkz.: Serkan Demirbaş, “The Treaty of Balta Limani’s Role in Anglo-Ottoman Relations 
during the Mehmet Ali Problem”, Tarih Okulu Dergisi (TOD) / Journal of History School (JOHS) 
8, sy. 24 (Aralık 2015), ss. 233–251.



10  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

İşte bu gereklilik ve ayrıca Mısır’da Mehmet Ali Paşa ayaklanması karşısında 
çaresiz kalan Osmanlı Devleti’nin İngiltere, Fransa ve Rusya gibi ülkelerden 
yardım istemesi (tabii belli tavizler karşılığında), 1838’de İngiltere ile imzalanan 
Balta Limanı Anlaşması’na yol açtı. Bu anlaşma ile Osmanlı Devleti dış 
ticaret üzerinde sahip olduğu tekeller düzeninden ve olağanüstü vergiler 
uygulama hakkından vazgeçiyordu. İhracata uygulanan vergileri % 12 olarak 
belirliyor, ithalattan alınan vergiyi ise % 5 olarak saptıyordu. Yerli tüccarlar 
iç gümrükleri ödemeye devam ederken, yabancı tüccarlar bu uygulamanın 
dışında bırakılarak önemli bir avantaj elde ediyorlardı.7 1838’den 1846’ya kadar 
olan süre içinde benzer anlaşmalar diğer devletlerle de imzalanarak8 Osmanlı 
ticaret düzeni dünyanın en liberali konumuna geliyordu.9 Bu sözleşmeler ile 
Anadolu, gelişen Batı’ya pazar olarak açılıyordu ki, ekonomideki bu tip bir 
liberalleşmenin toplumsal ve siyasal düzlemde düzenlemelere yol açmaması 
imkansızdı.10 1839’da Mustafa Reşit Paşa tarafından okunan Tanzimat Fermanı 
(Gülhane Hatt‑ı Hümâyûnu) ekonomik yapının gereksindiği siyasal ve sosyal 
düzlemdeki reformları gerçekleştirme amacını taşıyordu. 1839 tarihli bu olay 
Osmanlı Devleti’nde gerçek anlamda Batılılaşma hareketlerinin başlangıcı 
olarak değerlendirilir.

Batılı devletler Osmanlı ülkesini kendilerine pazar olarak değerlendirilip, 
buna yönelik düzenlemeleri sağlarken, Osmanlı idarecileri  de Batı’ya 
yönelmekten birtakım çıkarlar beklemiş olmalıdırlar. 18. yüzyılın sonlarında 
ve 19. yüzyılın ilk çeyreğinde Osmanlı merkezi yönetimi zayıflamış, “ayan” 
adını taşıyan birtakım bölgesel güçler, merkezin denetimi dışına çıkmışlardı. 
Bu durum Osmanlı bürokrasisini son derece rahatsız ediyordu. Böylece 
Tanzimat ile başlayan Batılılaşma hareketlerinin amacı ilk elde merkezi 
devleti kuvvetlendirme biçiminde şekillendi.11 Bu amaç, ayanların, harç 
koymaları, rüşvet almaları, piyasa ilişkilerine belirsizlik getiren yasaklama ve 
karışmalara başvurmalarından rahatsızlık duyan başta İngiltere olmak üzere 
Batılı devletlerce de12 paylaşılıyordu. Osmanlı bürokrasisinin kapitalist dünya 
ekonomik sistemine bu denli geniş boyutlarıyla girmek istemesinin ardında 
yatan bir başka neden de, bürokrasinin, Osmanlı Devleti’nin dünya ekonomik 

7	 Şevket Pamuk, Osmanlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme (1820-1913), Tarih Vakfı Yurt Ya-
yınları, 2. Baskı, İstanbul, Ağostos 1994, s.18.

8	 Fransa -1838; Hansa Alman Birliği, Birleşik Devletler, Sardunya- 1839; İsveç, Norveç-Hol-
landa, Prusya, Belçika, -1840; Danimarka, Toskana- 1841.

9	 Reşat Kasaba, Osmanlı İmparatorluğu ve Dünya Ekonomisi - Ondokuzuncu Yüzyıl, Çev. Kudret 
Emiroğlu, Belge Yayınları, Ekim 1993, İstanbul, s.51.

10	 Ali  Gevgilili, Türkiye’de Kapitalizmin Gelişmesi ve Sosyal Sınıflar, 2. Baskı İstanbul, Baylam 
Yayınları, Kasım 1989, s.31.

11	 Taner Timur,  Türk Devrimi ve Sonrası, 3. Baskı, Ankara, İmge, Eylül 1994
12	 Tezel, Cumhuriyet Döneminin İktisadi Tarihi, s. 64.



Nizam Önen  |  11

ağına girmesinden gelir elde etme ve bu ağ içinde yer alma çabası olabilir.13 
Ayrıca bürokrasinin “kul sistemi”nden kurtulma isteği de siyasal ve sosyal 
haklar düzeninde bir takım değişiklere gidilmesinde rol oynamıştır.14

Merkezi devleti güçlendirme amacı taşıyan Tanzimat reformları, 1838’de 
İngiltere ile imzalanan Ticaret Anlaşması başta olmak üzere ticaret anlaşmalarıyla 
birlikte yürürlüğe girdiğinden, bir yandan merkezi iktidarın toplumu bütün 
yönleriyle denetleyebildiği otokratik ve merkezileşmiş yeni bir sistem ortaya 
çıkarırken,15 diğer yandan da uzun vadede merkezi devletin ekonomi üzerindeki 
denetiminin azalmasına yol açmıştır.16

Ticaret Antlaşmalarının Osmanlı Sosyo-Ekonomik Yapısındaki 
Dönüştürücü Etkileri

Osmanlı Devleti dünya kapitalist sisteminin içine girdikten sonra, toplumsal 
düzenini de bu yeni duruma uygun hale getirmek gereğini duymuştu. Bu 
bir anlamda kapitalizmin Osmanlı ülkesinin toplumsal yapısına bir unsur 
olarak katılmasını, dünya kapitalizminin İmparatorluk içine girişine bağlamak 
anlamını taşır.17

Ticaret sözleşmeleri sonucunda Avrupa’nın gelişmiş ülkeleri için adeta açık 
pazar haline gelmiş olan Anadolu’nun tarımsal yapısında önemli bir değişiklik 
ortaya çıkarak, Anadolu köylüsü önceki dönemlerden daha güçlü bir biçimde 
pazar ilişkilerinin içine girmiştir.18 Osmanlı klasik toprak modelinin küçük 

13	 Kasaba, Osmanlı İmparatorluğu ve Dünya Ekonomisi, s. 51.
	 Osmanlı Devleti ile Avrupa arasındaki ticaret ilişkisinin kurumsallaşmasının Osmanlı bürokrat-

larının istencinden çok, büyük ölçüde Osmanlı bürokrasisine devletler-arası sistem tarafından 
dayatıldığı yönünde görüşlerin yanısıra (Çağlar Keyder, Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, Sabri Te-
kay (Çev.), İstanbul, İletişim, 1989 s.51); Kasaba’nın görüşüne yaklaşan değerlendirmeler de 
yapılmaktadır. Feroz Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, Yavuz Alogan (Çev.), 2. Baskı, 
İstanbul, Sarmal Yayınevi, Ekim 1995, s.10’da “... Türklerin kendi imparatorluklarına, sa-
nayileşme aşamasındaki Britanya ve Avrupa’nın oluşum halindeki dünya ekonomisinde bir 
yer bulma konusunda, ondokuzuncu yüzyılın başlarında gösterdikleri kararlılıktı.” biçiminde 
bir değerlendirme de bulunmaktadır. Ancak Ahmad’ın bahsettiği Batı sistemi içinde yer alma 
kaygısının, Kasaba’nın sözkonusu ettiği Osmanlı bürokrasisinin ekonomiden pay kapma mü-
cadelesinin ötesinde bir anlamı olduğu da şüphesizdir.

14	 “Sadakat”in yerini “kurallar”ın alması onsekizinci asır sonundan itibaren ortaya çıkan yenilik-
çilerin baş uğraşı olmuştu.” (M. Şükrü Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve 
Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, c. I (1889–1902), 2. baskı, İstanbul: İletişim Yayınları, 1989, 
s. 57).

15	 Levent Köker, Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi, 2. baskı, İstanbul: İletişim Yayınları, 
1993, s. 129.

16	 Şevket Pamuk, 100 Soruda Osmanlı–Türkiye İktisadi Tarihi 1500–1914, İstanbul: Gerçek Yayıne-
vi, 1988, s. 163.

17	 Pamuk, 100 Soruda Osmanlı–Türkiye İktisadi Tarihi 1500–1914, s. 17.
18	 Pamuk, 100 Soruda Osmanlı–Türkiye İktisadi Tarihi 1500–1914, s. 174.



12  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

üreticilere dayanması19 geniş bir ticari faaliyetin ve yaygın bir aracılar sınıfının, 
dünya pazarlarına açılma sürecine eşlik etmeleri sonucunu doğurmuştur.20 
Anadolu’nun özellikle Batı bölgeleri Avrupa mamul mallarının pazarı olurken, 
yine Batı Anadolu ve Balkanlardaki tarım bölgeleri de ticaret yoluyla, tarımsal 
ürün ihracatçısı olarak Avrupa’ya bağlanıyordu.21 Böylece Osmanlı ihracatında 
bir patlama gerçekleşmiştir. 1830‑32 yılları ile 1909‑11 yılları arasındaki ihracat 
cari rakamlarla 5.8 katlık,22 aynı dönemdeki ithalat ise yine cari rakamlarla 8.4 
katlık bir artış göstermiştir.23 İhracatta en hızlı genişleme yüzyıl ortasındaki 
1840‑73 döneminde gerçekleşmiştir.24 1840‑42 yıllarında 5 milyon sterlin 
olan ihracat 1870‑72 yıllarında 19 milyon sterline çıkmıştır.25 “Ondokuzuncu 
yüzyıl ortasındaki ihracat artışından en çok yararlanan grup, Onsekizinci yüzyıl 
sonunda Batı Anadolu’daki ticaret ağındaki stratejik konumları ele geçirmiş 
bulunan gayri müslim aracılar oldu.”26 Gayri-müslimlerin ticaretteki bu yeri 
almaları büyük ölçüde kapitülasyon rejiminin sonuçlarıyla ilintilidir.27 Gayri-
müslimler kapitülasyon hukukunda yer alan “mahmilik” müessesesinden 
yararlandılar. Mahmilik, elçilik ve konsoloslukların hizmetinde bulunan gayri-
müslimlerin, Osmanlı yönetimi bakımından aynen hizmetinde bulundukları 
yabancıların statüsüne sahip olmalarıydı. 1838’den itibaren elçilik veya 
konsolosluk hizmetinde olmayanlar da, ticaret sözleşmelerinin yabancı devlet 
uyruklarına sağladığı avantajlardan yararlanabilmek için mahmilik statüsüne 
girmeye ve giderek de tabiiyet değiştirmeye başladılar.28 Böylece ortaya ticaret 
sözleşmelerinin ve kapitülasyonların getirdiği haklardan yararlanan ya da 
daha doğru bir söyleyişle bu haklardan yararlanarak güçlenen bir “azınlık 
burjuvazisi”29 çıkıyordu.

19	 Zafer Toprak, “Milli İktisat” (1908–1918), Ankara: Yurt Yayınları, 1982, s. 518; Pamuk, Os-
manlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme, s. 98.

20	 Keyder, Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, s. 22.
21	 Kasaba, Osmanlı İmparatorluğu ve Dünya Ekonomisi, s. 13.
22	 Pamuk, Osmanlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme, s. 33, tablo 2.4.
23	 Pamuk, Osmanlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme, s. 34, tablo 2.5.
24	 Pamuk, Osmanlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme, s. 39.
25	 Pamuk, Osmanlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme, s. 33; Tezel, Cumhuriyet Döneminin İkti-

sadi Tarihi, s. 68. Aynı dönem içinde ithalat ise 6 milyon sterlinden 22 milyon sterline yüksel-
miştir.

26	 Kasaba, Osmanlı İmparatorluğu ve Dünya Ekonomisi, s. 86.
27	 Çağlar Keyder, Dünya Ekonomisi İçinde Türkiye (1923–1929), 2. baskı, İstanbul: Tarih Vakfı 

Yurt Yayınları, 1993, s. 10.
28	 Sina Akşin, “Osmanlı-Türk Toplumundaki Sınıf Yapısı Üzerine Bir Deneme”, Toplum ve Bilim 

2 (Yaz 1977), s. 38.
29	 “Azınlık burjuvazisi” deyimi Sina Akşin tarafından kullanılmıştır (Akşin, “Osmanlı-Türk Top-

lumundaki Sınıf Yapısı Üzerine Bir Deneme”, s. 38). Akşin, Tanzimat sonrası Osmanlı sınıf 
yapısını şu biçimde kategorize etmektedir: 
I. Yönetenler 



Nizam Önen  |  13

Genişleyen dış ticaret ekonomik yapı üzerindeki iki noktada etkili oldu: 
Birincisi, yukarıda belirttiğim, tarımsal meta üretiminin yaygınlaşması; ikincisi 
ise sanayileşmiş ülkelerden ithal edilen mamul malların rekabeti karşısında 
zanaatlara dayanan üretim faaliyetlerinin gerilemesidir.30

Ticaret Anlaşmaları ile Avrupalı devletlere düşük gümrük oranları ile 
Osmanlı ülkesine mal ihraç etme olanağı tanınırken, iç gümrüklerin yüksek 
tutulması Osmanlı ülkesi içinde üretilen ürünlere olan talebi düşürüyordu.31 
Böylece Baltalimanı ve diğer anlaşmaların etkisi ile el tezgâhları üzerinde 
gerileme ve yıkıma yol açmış oluyordu.32 Ancak geleneksel zanaatların bir 
kısmının önemli bir direnme gösterdikleri ve bütünüyle yokolmadıkları 
öne sürülmektedir.33 Yabancı rekabetine dayanan zanaatların bir kısmı, ithal 
malların ulaşamayacağı (ulaşım sorunu ve pahalılığı yüzünden) iç bölgelerde 
yer almaktaydılar. Diğer bir kısım zanaat dalında ise ithal mallardan daha 
ucuza mal imal edebilme özelliğinden dolayı, bu zanaat dalları da rekabete 
dayanabiliyorlardı.34 Yine de gösterilen bu direnme uzun vadede yerli zanaatların 
gerileyişini durduramamıştı.

19. yüzyılın ortalarına gelindiğinde, ithalatın büyük bölümü mamul tüketici 
mallarından oluşuyor; ihracat ise çeşitli gıda maddeleri ve hammaddelere 
dayanıyordu.35 Osmanlı Devleti, 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren artık 

A. Merkeze bağlı icraî yönetenler – Alafranga yönetenler / Alaturka yönetenler 
B. Ademimerkezi yönetenler (ayanlar) 
C. Ulema 
II. Azınlık burjuvazisi 
III. Yönetilenler – Kentliler, köylüler, göçebeler III. Yönetilenler – Kentliler, köylüler, göçe-
beler (1- Tüccar, 2- Esnaf, 3- Yabancı sermaye yanında işçi).

	 Bu azınlık burjuvazisi içinde de, İstanbul’da ve öteki önemli şehirlerde bankacılığı ellerinde tu-
tan Ermeniler (bürokrasi içinde de önemli görevleri vardı) ve Osmanlı hükümeti tarafından da 
tanınan Ortodoks Kilisesi’ndeki güçleri ve Balkanlar ile Batı Anadolu’daki nüfus yoğunlukla-
rıyla Rumlar, diğer gayri-müslim topluluklardan ayrıcalıklı bir konuma sahiptirler (Kasaba, 
Osmanlı İmparatorluğu ve Dünya Ekonomisi, s. 87)

	 Böylesi bir ekonomik yapı içerisinde Türkler ticaretten uzak kalmayı tercih ediyorlardı. “Türk-
lerin ticaret ve modern sanayi faaliyetine girmekte isteksizlik göstermeleri yalnızca, bu tür eko-
nomik faaliyetlerin Avrupa hegemonyası koşullarında kazançlı olmadığını yaşayarak görmeleri 
yüzündendi.” (Feroz Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, çev., Fatmagül Berktay, İstanbul: Kay-
nak Yayınları, 1985, s. 56, dn. 35).

30	 Pamuk, Osmanlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme, s. 16.
31	 İç gümrüklerin bir başka etkisi de bunlara tâbi olmayan yabancı uyruğuna sahip gayrimüslim-

lerin, bu iç gümrüklere tâbi olan Müslüman-Türk tacirlerin yerini almasıydı.
32	 Pamuk, 100 Soruda Osmanlı–Türkiye İktisadi Tarihi 1500–1914, s. 167. Pamuk, bu yargıda bu-

lunduktan sonra “Son yıllarda yapılan araştırmalar yerli imalat faaliyetlerinin önemli bir diren-
me gösterdiklerine işaret etmektedir.” diye yazmaktadır.

33	 Keyder, Dünya Ekonomisi İçinde Türkiye (1923–1929), s. 63.
34	 Keyder, Dünya Ekonomisi İçinde Türkiye (1923–1929), s. 63.
35	 Keyder, Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, s. 32.



14  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Avrupa emperyalizminin bir yarı-sömürgesi görüntüsü çizmekteydi.36 En 
gelişmiş sektör olan dokumacılık, Avrupa rekabeti karşısında iyiden iyiye 
gerilemiştir. 1880’lere gelindiğinde ithal mallarının payı, yerli tüketim içinde 
% 80’ler düzeyinde sabitlenmiştir.37 1820‑22’de (1911’deki sınırlar içinde kalan 
alan dikkate alınmıştır) 450 ton pamuklu kumaş ve 150 ton pamuk ipliği ithal 
edilmişken, 1870‑72’de bu rakamlar 20.300 ton pamuklu kumaş ve 9100 ton 
pamuk ipliği olarak gerçekleşmiş; 1894‑96 yıllarında da bu rakamlar sırasıyla 
26.950 ton ve 11.150 tona ulaşmıştır.38

18. Yüzyılın son çeyreğine gelindiğinde, bütün bu süreçler sonucunda 
Osmanlı iktisadi yapısı belirgin biçimde dışa bağımlı bir nitelik kazanmıştı. 
İhracatın gövdesini buğday ve arpa gibi hububatın yanı sıra pamuk, tütün, yün, 
deri tarımsal hammaddeler oluştururken; ithalat kalemleri gitgide daha fazla 
şeker, kahve ve boya maddeleri gibi “kolonyal” ürünler ile tekstil, hırdavat ve cam 
eşya türünden mamul tüketim mallarına kaymıştı.39 Dış ticaret hacmi mutlak 
olarak büyümekle birlikte, Quataert’in hesapladığı üzere, 19. yüzyıl boyunca 
dünya ölçeğinde uluslararası ticaret yaklaşık altmış dört kat artarken Osmanlı 
dış ticaretindeki artış on–on altı katla sınırlı kalmış; böylece imparatorluğun 
küresel ticaretteki payı göreli olarak azalmıştır.40 1914’e gelindiğinde tarımsal 
üretimin yalnızca yaklaşık dörtte birinin ihraç ediliyor, geri kalan kısmın ise iç 
pazarda el değiştiriyor olması, uluslararası ticaretin görünürlüğüne karşın asıl 
iktisadi dinamizmin hâlâ iç ticaret ağlarında yoğunlaştığını göstermekteydi 
(Quataert, s.129). Bu kompozisyon, Osmanlı ekonomisinin dünya kapitalist 
sistemi içindeki yerini açık biçimde ortaya koymaktaydı: İmparatorluk, tarımsal 
ürün ve hammadde ihraç eden, buna karşılık sanayi mamulleri ithal eden ve 
büyük güçlere ticari-mali bakımdan bağımlılığı giderek artan bir “yarı-sömürge 
çevre ekonomisi” görünümü kazanmıştı.

Bu dış ticaret rejimi ve dünya ekonomisine eklemlenme süreci, yalnızca 
üretim ve sınıfsal yapı üzerinde değil, nüfusun mekânsal dağılımı üzerinde 

36	 Korkut Boratav, Türkiye İktisat Tarihi 1908–1985, 3. baskı, İstanbul: Gerçek Yayınevi, 1990, 
s. 11; Kurt Steinhaus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, çev. M. Akkaş, 2. baskı, İstanbul: Sarmal 
Yayınevi, 1995, s. 45.

37	 Pamuk, Osmanlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme, s.139; Boratav, Türkiye İktisat Tarihi 
1908–1985, s.12.

38	 Pamuk, Osmanlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme, s. 215, tablo E 5.2. 1820–22 yıllarında 
330 ton olan yünlü kumaş ithalatı; 1880–82’de 2800 tona; 1894–96’da 330 tona ulaşmıştı 
(Pamuk, Osmanlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme, s. 216, tablo E 5.3).

1820–22’de, 1911 sınırları içinde kalan alanda, ithal edilen pamuk ipliği ve pamuk kumaş toplam 
yerli tüketim içinde % 4 idi. 1870’lerin başında bu oran % 80’i aştı (Pamuk, Osmanlı Ekonomi-
sinde Bağımlılık ve Büyüme, s. 138).

39	 Donald Quataert, The Ottoman Empire, 1700–1922, Cambridge University Press, 2. baskı, 
2005, s.128

40	 Quataert, The Ottoman Empire, 1700–1922, s. 125.



Nizam Önen  |  15

de belirgin etkiler yaratmıştır. 19. yüzyıl boyunca, imparatorluğun giderek 
büyüyen dış ticaretine hizmet eden liman kentlerinin yükselişi sayesinde, 
nüfusun kıyı bölgelerinde belli odaklarda yoğunlaştığı görülür. Demografik 
açıdan bakıldığında, liman şehirleri genel nüfus artışına kıyasla çok daha 
hızlı büyümüşlerdir. Bu kentlerin çoğu derin su limanlarıydı ve önce kervan 
yolları, daha sonra demiryolları ile hinterlandlarına sıkı biçimde bağlanmışlardı. 
Büyümeyi göstermek için, Balkan, Anadolu ve Arap vilayetlerinden üç liman 
kentinin nüfus artışını örnek vermek yeterlidir. Bugünkü Yunanistan sınırları 
içinde kalan Selanik limanı, 1800’de 55.000 olan nüfusunu 1912’de 160.000’e 
çıkarmıştır. Anadolu’nun batı Ege kıyısındaki seçkin liman kenti İzmir, 1800’de 
yaklaşık 100.000 kişiyi barındırmakta (16. yüzyıl sonuna göre iki katı) ve 
1914’te 300.000’e ulaşmış bulunmaktadır. Bugünkü Lübnan’da yer alan 
Beyrut ise, 1800’de 10.000 kişilik küçük bir kasabadan, 1914’te 150.000 
nüfuslu büyük bir kente dönüşmüştür.41 

Buna karşılık, iç kesimlerdeki kasaba ve şehirlerin nüfusu çoğu zaman durağan 
kalmış ya da gerilemiştir. Kimi zaman bunun nedeni siyasal gelişmelerdir: 
Belgrad’da nüfus, 19. yüzyılın başlarında Sırp devletinin yükselişine eşlik 
eden iç çatışmalar sırasında 25.000’den 8.000’e düşerek üçte iki oranında 
azalmıştır. Diyarbekir’de yaşayanların sayısı ise 1830 ile 1912 arasında, kentin 
ticaret yollarının önem kaybetmesi sonucu 54.000’den 31.000’e gerilemiştir. 
Ankara, Anadolu içlerinde tiftik yünü, kumaş ve iplik üretimiyle önemli 
bir imalat merkezi iken, 19. yüzyılın ilk yarısında bu tekelini uluslararası 
rekabet karşısında kaybetmiş; ancak daha sonra İstanbul’dan gelen Anadolu 
Demiryolu’nun nihai durağı hâline gelmesiyle birlikte yeniden canlanmış ve 
1914 itibarıyla nüfusunu yaklaşık bir yüzyıl önceki düzeyine geri taşımıştır.42

Böylece dünya ticaretine açılma süreci, bir yandan dış ticaret hacmini ve 
liman kentlerinin zenginliğini artırırken, diğer yandan kıyı ile iç kesimler, liman 
kentleri ile geleneksel iç pazar şehirleri arasında derinleşen iktisadî ve toplumsal 
asimetriler yaratmıştır. Bu asimetriler, hem yeni bir ticaret burjuvazisinin ortaya 
çıkışını hem de dış ticaret ve finans alanında güçlenen gayrimüslim aracılar ile 
devlet gelirindeki payı görece gerileyen Müslüman-Türk bürokrasisi arasındaki 
gerilimleri anlamak bakımından, yüzyılın son çeyreğinde İttihat ve Terakki 
kadrolarının besleneceği siyasal-toplumsal zemini hazırlayan belirleyici bir 
arka plan sunmuştur.

Emperyalist devletlerin “ekonomik alanı” haline gelen43 Osmanlı Devleti’nde, 
Avrupa sermayesinin nüfuzu ve bunun sonucu olarak aracı işlevi gören ticari 

41	 Quataert, The Ottoman Empire, 1700–1922, s. 115.
42	 Quataert, The Ottoman Empire, 1700–1922, ss. 115–116.
43	 Yuriy Aşatoviç Petrosyan, Sovyet Gözüyle Jön Türkler, çev. Mazlum Beyhan ve Ayşe Hacıhasa-



16  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

etkinliklerin gelişmesi, Tanzimat’ın özel mülkiyete sağladığı güvenceyle 
birlikte, gayri-müslim tüccarlardan oluşan yeni bir orta sınıfın doğmasına da 
yol açmıştı.44

Bu “yeni gelişen sınıfın toplumsal sınırları ile İmparatorluk nüfusunun etnik 
farklılaşmasının çakışması, bu sınıf ile geleneksel düzeni temsil eden bürokrasi 
arasındaki çelişkiyi hem farklı bir görünüme soktu, hem de şiddetlendirdi.”45 
Daha önce bu “azınlık burjuvazisi”nin özelliklerinden bahsetmiştim. Bu 
sınıf ortaya çıkması ve gelişmesiyle birlikte müslüman- Türk unsurları geri 
plana itmişti. Ve böylece müslüman-Türk unsurların bir anlamıyla “düşmanı” 
olmuştu. Müslüman-Türk tâcir ve zanaatkarların yanısıra, Keyder’in yukarıdaki 
saptamasından da anlaşılacağı gibi bir başka unsur daha, gayri-müslimlerin 
bu ekonomik üstünlüklerinden rahatsızlık duymaya başlamıştı. 19. yüzyıl 
içerisinde Osmanlı ülkesinin ekonomik alanda yaşadığı dönüşümler sonrasında, 
ticaretten kazanç sağlayan bürokratik seçkinler zümresi değil, gayri-müslim 
tüccarlar ve bunların büyük şehirlerdeki uzantıları banker ve sarraflardı46. Ve 
bu sınıflar için Osmanlı Devleti’nin otoritesinin zayıflaması tercih edilen bir 
durumdu47. Böylesi bir durumda, kendi “sınıfsal” varoluşunun devletin varlığı 
ve güçlü olmasına bağlı olduğunun bilincindeki bürokrasi ile komprador 
gayri-müslim burjuvazi arasında bir çatışma ortamının doğmaması imkansızdı. 
Kaldı ki, bürokrasinin imparatorluğun gelirinden aldığı pay da, bu komprador 
burjuvazinin aldığının tersine, küçülüyordu48.

1854’de başlatılan dış borçlanma süreci sonunda Osmanlı Devleti dış 
borçlarını ödeme güçlüğü içine düşmüş ve Düyun‑u Umumiye İdaresi’nin 
kurulmasına razı olarak bir takım resimlerin, tuz vergisinin, ipek öşürünün ve 
tütün ticaretinin gelirlerini bu kuruma bırakmak zorunda kalmıştır. 1881’de 
kurulan Düyun‑u Umumiye İdaresi, zamanla “devlet içinde devlet” konumuna 
yükselerek Osmanlı ekonomisini denetlemeye başlamıştır49.

noğlu, Ankara: Bilgi Yayınevi, 1974, s. 145.
44	 Taha Parla, Ziya Gökalp, Kemalizm ve Türkiye’de Korporatizm, 2. baskı, İstanbul: İletişim Yayın-

ları, 1993, ss. 23–24.
1838–1846 arasındaki dış ticaret anlaşmalarına ek olarak Osmanlı Devleti, 1854’te dış borçlanma 

sürecini başlatmış, 1850’de demiryolları yapımı konusunda yabancı sermayeye imtiyazlar ver-
mişti (Pamuk, 100 Soruda Osmanlı–Türkiye İktisadi Tarihi 1500–1914, s. 164). 1858 tarihli, 
toprakta özel mülkiyeti yasallaştıran Arazi Kanunnâmesi ve 1856 Islahat Fermanı ile dünya 
ekonomisine entegrasyonun üstyapısal kurumlarını biçimlendirmiştir (Gevgilili, Türkiye’de 
Kapitalizmin Gelişmesi ve Sosyal Sınıflar, s. 32).

45	 Keyder, Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, s. 44.
46	 Kasaba, Osmanlı İmparatorluğu ve Dünya Ekonomisi, s. 35.
47	 Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, passim.
48	 Keyder, Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, s. 35.
49	 1911’de Düyûn-ı Umumiyye’deki görevli kadrosu 8.931 kişiyi bulmuştu ki, Osmanlı Maliye 

Nezareti’nde bu kadar memur yoktu (Bernard Lewis, “Duyûn-i Umumiyye”, Encyclopaedia of 



Nizam Önen  |  17

Bu dönemdeki sanayi tesisleri hakkında bilgi çok azdır. 1840’larda, esas 
olarak ordunun, saray ve devlet kesiminin ihtiyaçlarını karşılamak amacıyla 
devlet mülkiyetinde bir dizi sanayi tesisi kuruldu50. Pamuk, bunlardan en az 
üçünün pamuklu tekstil alanında üretim yaptığını yazarken51, Tezel, toplam 
işletme sayısını 160 olarak vermektedir52. Bu fabrikanın çoğu ithalatın 
rekabetine dayanamayarak kısa zamanda çökmüştür53.

1913 ve 1915 Sanayi Sayımları54 1908 öncesinde kurulan işletmelerin 
listelerini de içermektedir55. Bu sayımlara göre 1908 yılına gelindiğinde 
Osmanlı Devleti içinde 20 un değirmeni, 8 makarna56, 6 konserve, 1 bira, 
1 buz, 2 tütün, 3 tuğla, 3 kireç, 2 porselen, 7 marangoz ve doğrama atölyesi, 
7 kutu, 7 yün, 2 pamuklu dokuma, 36 ham ipek ipekli dokuma, 5 “sair” 
dokuma, 8 sigara kağıdı, 5 madeni eşya, 1 kimyasal ürün, 2 yağ, 2 sabun, (en 
az) 6 debbağat  işletmesi kurulmuştu.

Yukarıdaki tablodan ortaya çıkan sonuç 19. yüzyılın son yıllarına gelindiğinde 
Osmanlı Devleti, mamul mallar ithal eden, tarımsal ürün ihraç eden, büyük 
miktarlara varan dış borç sahibi, son derece az sayıda sanayi işletmesine sahip, 
Avrupa emperyalizminin yarı-sömürgesi konumunda bir yapıydı.

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Doğuş Konjonktüründe 
İktisadî Yapı

Bu nedenle, Cumhuriyet Halk Fırkası’nın ortaya çıktığı iktisadi bağlam, 
bir yandan geç Osmanlı’nın yapısal mirasıyla süreklilik arz ederken, diğer 
yandan İttihatçı savaş ekonomisi, nüfus hareketleri ve mülkiyet ilişkilerindeki 
köklü dönüşümler nedeniyle önemli kopuş unsurları da taşımaktadır. Dış 
ticaret kompozisyonu, tarımsal üretimin ana çizgileri, sanayinin geri düzeyi 
ve dış borçluluk gibi göstergeler bakımından 1910’lar ile 1920’ler arasında 

Islam, c. II, Leiden: Brill, 1965, s. 677).
50	 Pamuk, Osmanlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme, s. 146.
51	 Pamuk, Osmanlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme, s. 147.
52	 Tezel, Cumhuriyet Döneminin İktisadi Tarihi, s. 73.
53	 Tezel, Cumhuriyet Döneminin İktisadi Tarihi, s. 73.
54	 Osmanlı Sanayii: 1913, 1915 Yılları Sanayi İstatistiki, yay. haz. A. Gündüz Ökçün, 2. basılış, 

Ankara: Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları, 1971.
55	 Bu istatistikler 1913 sonrası sınırlar içindeki işletmeleri yansıtmaktadır. Ayrıca Korkut Boratav 

bu listenin 1908’den önce kurulmuş sayım tarihine kadar tasfiyeye uğramış kuruluşları ve Ada-
na, Samsun Tarsus’ta bilinen sınai tesislerini kapsamadığını belirtmektedir (Boratav, Türkiye 
İktisat Tarihi, 1908–1995, s. 12).

56	 Boratav bu rakamı 2 olarak vermektedir. Ancak istatistiklerin birinci grup (Gıda Sanayi) ikinci 
şubesi olarak ele alınan Makarna İmalatı kısmında 9 kuruluşun ismi sayıldıktan sonra “1913’de 
işlemeye başlamış olan bir fabrika müstesna olmak üzere diğerleri 20 yıldan fazla bir süreden 
beri mevcuttur” denilmektedir. İstatistiklerin yayın tarihinin 1917 olduğu düşünüldüğünde 
1908 öncesi 8 işletme olduğu kabul edilmelidir.



18  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

derin bir yapısal kırılmadan söz etmek güçtür; Cumhuriyet yönetimi, büyük 
ölçüde tarımsal ürün ve hammadde ihracına, sanayi mamulleri ithaline 
dayalı, sınırlı sayıda fabrikadan oluşan bir sanayi dokusunu devralmıştır. 
Buna karşılık, savaşlar, işgaller, tehcirler ve mübadele süreçleri sonucunda 
ticaret ve sanayi burjuvazisinin etnik bileşimi büyük ölçüde değişmiş; geç 
Osmanlı döneminin gayrimüslim ağırlıklı ticaret burjuvazisinin yerini, sermaye 
birikimi ve örgütlenme kapasitesi son derece sınırlı, dağınık bir Müslüman/Türk 
girişimci kesimi almaya başlamıştır. Bu çifte durum –iktisadî yapıda süreklilik, 
sermaye sınıfının bileşiminde kırılma– Cumhuriyet Halk Fırkası’nın ekonomi 
politikalarının hem “Osmanlı mirası” ile hesaplaşma hem de yeni bir “millî 
iktisat” ve “millî burjuvazi” inşa etme iddiası taşımasını beraberinde getirmiştir.

Bu çerçevede, Cumhuriyet Halk Fırkası’nın geliştiği iktisadi ortamı anlamak 
için, önce devralınan yapının ana hatlarını, yani Osmanlı mirasını kısaca 
ortaya koymak gerekmektedir. Aşağıdaki alt bölümde bu miras, sanayinin 
düzeyi, tarımsal üretim kapasitesi, dış ticaret kompozisyonu ve mali egemenlik 
sorunları bakımından ele alınacak; daha sonra Cumhuriyet döneminin ilk 
yıllarında izlenen politikalar, bu mirasın süreklilik ve kopuş dinamikleri ışığında 
tartışılacaktır.

Yetersiz Sermaye Birikimi ve Kırılgan Ekonomi: Osmanlı Mirası

Ulusal Mücadele Türkiye’si, iktisadî bakımdan hem yapısal zayıflıkları hem 
de savaş yıkımını üzerinde taşıyan bir Osmanlı ekonomisini devraldı. XX. 
yüzyıl başına gelindiğinde imparatorlukta temel sanayi kolları (ağır sanayi, 
makine yapımı, metalürji vb.) kurulmamış, sanayi üretimi büyük ölçüde iç 
pazar için tüketim malları üreten küçük imalathanelerle sınırlı kalmıştı. A. 
Gündüz Ökçün’ün yayına hazırladığı 1913–1915 Sanayi Sayımı, sanayinin 
maden üretimi ve tarımla sağlıklı bir bütünleşme gösteremediğini, tarımsal 
ürünlerin ve madenlerin önemli kısmının içerde işlenmeden ihraç edildiğini 
açık biçimde ortaya koyar.57 1913 ve 1915 Sanayi Sayımları sonuçlarına göre 
sanayi alanında faaliyet gösteren asli ve tali müessese sayısı 1913 yılı için 269 
ve 1915 yılı için 282’dir.58 Bu rakamların sektörlere dağılımı ise şu biçimdedir.

57	 Gevgilili, Türkiye’de Kapitalizmin Gelişmesi ve Sosyal Sınıflar, s. 44.
58	 Osmanlı Sanayii: 1913, 1915 Yılları Sanayi İstatistiki, tablo I.



Nizam Önen  |  19

Tablo I: 1915 Yılı Sanayi İşletmeleri59

1915 (Asli ve Tali Kuruluş Sayısı) 

Gıda Sanayii 78 (% 27.7)

Toprak Sanayii 21 (% 7.5)

Deri Sanayii 13 (% 4.6)

Ağaç Sanayii 24 (% 8.5)

Dokuma Sanayii 78 (% 27.7)

Kırtasiye Sanayi 55 (% 19.5)

Kimya Sanayi 13 (% 4.6)

1915 yılında sayılan 282 işletmenin 264’ü “asli müessese” olarak 
adlandırılmaktadır. Asli müesseselerin % 94.3’ü (249 tanesi) muharrik (itici/
devindirici) güç kullanmaktaydı. Devindirici güç olarak ağırlıklı olarak buhar 
makinesi ve içten yanmalı motorlar kullanılmaktadır.60

Çalışan işçi sayısı için 1913 için 16975 ve 1915 için 14060’dır. Ortalama 
işçi sayısı ise(işletme başına düşen) 1913 için 75 ve 1915 için 81’dir.61

Sektörel dağılım, Cumhuriyet’in devraldığı sanayinin niteliğini daha da 
netleştirir. Sayımda kapsanan işletmelerin önemli bir bölümü gıda sanayii ve 
dokuma sanayiinde yoğunlaşmıştır; gıda işletmeleri 1913’te 76, 1915’te 78; 
dokuma işletmeleri ise 1913’te 75, 1915’te 78 adettir. İstihdamın yaklaşık yarısı 
tekstil sektöründe, dörtte biri ise gıda sanayiinde toplanmaktadır. Bu tablo, 
modern fabrika üretiminin hem sayı hem de istihdam bakımından son derece 
sınırlı, sektör olarak da ağırlıkla tüketim mallarına dönük olduğunu gösterir.

Cumhuriyet’in sınırları esas alındığında, yerli fabrika üretimi iç talebi 
karşılamaktan oldukça uzaktır. Yahya Sezai Tezel’in hesaplamalarına göre, 
1923 dolaylarında yerli fabrika üretiminin yurtiçi tüketimi karşılama oranı 
yaklaşık olarak pamuklu kumaşlarda %10, yünlülerde %40, ipekli kumaşlarda 

59	 Osmanlı Sanayii: 1913, 1915 Yılları Sanayi İstatistiki, tablo I.
60	 264 Asli müessesenin kullanıldığı toplam devindirci güçler: 152 buhar makinesi, 11 su türbini 

ve çarkı, 131 içten yanmalı motor, 80 elektrik motoru (Osmanlı Sanayii: 1913, 1915 Yılları 
Sanayi İstatistiki, tablo IV).

61	 Osmanlı Sanayii: 1913, 1915 Yılları Sanayi İstatistiki, tablo VI. Bu rakamlara işletmelerdeki 
memurlar da dahildir. Daha önce 1913 ve 1915 yıllarındaki işletme sayılarını 269 ve 282 ola-
rak vermiştim. Ancak 1915 yılı için verilen 264 asli müessesenin yalnızca 18’i işler durumda 
bulunmaktaydı (Osmanlı Sanayii: 1913, 1915 Yılları Sanayi İstatistiki, tablo VI). İşçi sayısının 
1915 yılında düşmüş olmasına rağmen ortalama işçi sayısının yükselmesi bu olguyla açıklana-
bilir.



20  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

%5, sabunda %20, buğday ununda %60 düzeyindeydi; porselen, cam, çatal–
bıçak ve şeker gibi mallar ise neredeyse bütünüyle ithalatla karşılanıyordu.62

Sanayideki bu geri yapı, uzun savaş yıllarının tahribatıyla sarsılmış bir 
tarım sektörüyle birleşiyordu.

Buğday üretimi 1913-14 yılları ortalaması olarak 3.788.000 ton iken, 
1921 yılında 2.042.000 tona düşmüştü.63 Tütün, pamuk, fındık, kuru üzüm 
ve incir gibi önemli ihraç ürünlerinin üretimi de büyük oranda azalmıştı.64

Tablo II: Başlıca İhraç Ürünleri Üretimi

(1000 Ton) 1913 1914 1919 1921

Tütün 53.31 43.38 19.66 15.58

K.Üzüm 69.0 60.8 25.20 33.9

İncir 209 17.6 15.4 21.3

Fındık 51 52 16 21.8

Pamuk
(Bin balya)

120 135 20 15

Bu tablodan da anlaşılacağı gibi 1914 yılından itibaren Osmanlı tarımında 
düşüşler başlamıştır (fındık ve pamukta artış görülmesine rağmen, bu iki 
üründe de 1915 yılında büyük bir düşüş görülmüştür). 1919 yılında en kötü 
durumuna gelmiş, 1920’den itibaren yükselişe geçmiştir. Aynı düşüş hayvan 
sayısında da görülmüştür. 1914 yılında 37.2 milyon baş olan koyun ve keçi 
sayısı 1918’de 22.2 milyon başa düşmüştü.65 Benzer bir düşüş, at, eşek, katır, 
deve gibi yük hayvanlarında da görülmüştür. Savaşın başlangıcında 2.883.150 
olan toplam at, eşek, katır, deve sayısı savaş sonunda 1.635.000’e düşmüştür.66 
Tarımın I Dünya Savaşı öncesi durumuna gelmesi uzun yıllar aldı. 1920’den 

62	 Tezel, Cumhuriyet Döneminin İktisadi Tarihi, ss. 103–104.
63	 Vedat Eldem, “Cihan Harbinin ve İstiklal Savaşının Ekonomik Sorunları”, Türkiye İktisat Ta-

rihi Semineri: Metinler ve Tartışmalar, 8–10 Haziran 1973, der. Osman Okyar ve H. Ünal Nal-
bantoğlu, Ankara: Hacettepe Üniversitesi Yayınları, 1975, s. 385 (aynı metin, Turkish Politics 
and the Economy, 1908–1946: From the Revolution of 1908 to the End of the One-Party Era, c. I, 
Aykut Kansu (der.), 1992 içinde de yer almaktadır).

64	 Eldem, “Cihan Harbinin ve İstiklal Savaşının Ekonomik Sorunları”, s. 378.
65	 Eldem, “Cihan Harbinin ve İstiklal Savaşının Ekonomik Sorunları”, s. 379.
66	 Hayri R. Sevimay, Cumhuriyete Girerken Ekonomi, İstanbul: Kazancı Kitap Tic. A.Ş., 1995, s. 

94.



Nizam Önen  |  21

itibaren görülen üretim artışları sonucunda bile 1914 seviyesine varılamamıştır 
(Kuru incir hariç).67 1923 yılında gerçekleşen üretim miktarı68 aşağıdaki gibidir.

Tablo III: Başlıca İhraç ürünlerinin 1923 Yılı üretimleri

Tütün K.Üzüm İncir Fındık Pamuk

1923 26.09 36.0 28.2 23.1 80

(Tütün, K.Üzüm, İncir Fındık bin ton; pamuk bin balya)

1922 yılında ise yetişkin hayvan ve keçi sayısı 15 milyon baştı.69 

Dolayısıyla Millî Mücadele’nin sonunda ortaya çıkan Türkiye Cumhuriyeti, 
küçük üreticiliğin ve zanaatkârlığın hâkim olduğu, fabrika sanayinin son derece 
dar kaldığı, savaşlarla yıpranmış bir tarımsal ekonomi devralmıştır. Üretimin 
büyük kısmı hâlâ zanaatkâr ölçeğinde ve dağınık iç ticaret ağları üzerinden 
yürümekte; modern fabrika üretimi ise hem hacim hem teknoloji hem de iç 
talebi karşılama kapasitesi bakımından sınırlı bir ada oluşturmaktaydı. 

Kısaca sanayi cephesinde üretimin yalnızca çok sınırlı bir bölümü, itici güç 
kullanan ve ücretli işçi çalıştıran modern fabrikalarda gerçekleştirilebilmektedir.70 
Tarım cephesinde de  savaşların yarattığı tahribatın da etkisiyle belirgin bir 
gerileme sürecine girmiş; 1927’ye gelindiğinde dahi, toplam üretim düzeyi 
ve ürün bileşimi bakımından savaş öncesi dönemin seviyelerine tam anlamıyla 
geri dönülememiştir.71 Tarımdaki bu kalıcı gerileme ile sanayinin dar ölçekli ve 
kırılgan yapısı birlikte düşünüldüğünde, Cumhuriyet’in devraldığı bu iktisadî 
mirasın, ilerleyen yıllarda benimsenecek sanayileşme, devletçilik ve korumacılık 
politikalarının maddi zeminini oluşturduğu söylenebilir.

Savaşlar Ekseninde Sermaye ve Mülkiyet: Tasfiye, Yeniden Tahsis 
ve Etnik Dönüşüm

I. Dünya Savaşı, artık Osmanlı siyasal yaşamına tek başına egemen hale 
gelen OİTC’nin “milli burjuva” yaratma siyasetinin uygulanmaya konduğu bir 
döneme işaret eder. “Savaş dönemi, bir Türk kapitalist sınıfı geliştirmek, Türkleri 
iktisadi faaliyetlere sokmak, şirketler, bankalar, kooperatifler örgütlemek demek 

67	 Çağlar Keyder, İzmir bölgesinin ancak 1926’da savaş öncesi düzeyde ihracat yapacak duruma 
geldiğini yazmaktadır (Keyder, Dünya Ekonomisi İçinde Türkiye (1923–1929), s. 51).

68	 Eldem, “Cihan Harbinin ve İstiklal Savaşının Ekonomik Sorunları”, s. 386.
69	 Tezel, Cumhuriyet Döneminin İktisadi Tarihi, s. 101, tablo 22.
70	 Gevgilili, Türkiye’de Kapitalizmin Gelişmesi ve Sosyal Sınıflar, ss. 44–45.
71	 1909–10’da hububat ekilen alan 50.335.399 dönüm iken 1927’de 34.896.83 dönümdü. Jus-

tin McCarthy, “Foundations of the Turkish Republic: Social and Economic Change”, Middle 
Eastern Studies 19, sy. 2 (1993), s. 148, Appendix 4.



22  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

olan, “İktisadi Türkçülüğün” yeşerip serpildiği bir dönem oldu.”72 OİTC’nin 
bu siyaseti uygulamaya koyarken dayandığı toplumsal sınıf ve katmanlar 
daha önceden sözünü ettiğim, gayri müslim tacirler karşısında gerileyen 
müslüman-Türk tacirler; ithal malların rekabeti karşısında Anadolu pazarındaki 
üstünlüklerini yitiren ama tam anlamıyla yokolmayan zanaatkarlardı.73

OİTC’nin bu politikasına koşut olarak, Anadolu’nun Ermeni nüfusuna 
uygulanan tehcir sonucunda Anadolu’nun gayri-müslim nüfusunda azalma 
meydana gelmişti. Bu dönemde Anadolu nüfusunun genelinde de bir azalma 
söz konusuydu. 1914’te 16.3 milyon olan Anadolu nüfusu74 1927 yılındaki 
nüfus sayımı sonucunda 13.6 milyon olarak biçimlenmişti. Yani % 17 oranında 
bir azalma söz konusuydu. 1914’te nüfusun % 80’i müslümandı. 1927’de 
bu oran % 99’a çıktı. Gayri-müslimlerin oranı ise % 1’e kadar gerilemişti.75 
Bu gerileyişte I. Dünya Savaşı sırasındaki Ermeni tehcirinin yanısıra, Lozan 
Mübadele Antlaşması ile Anadolu’daki Rumların, Yunanistan’daki Türklerle 
mübadele edilmesinin payı vardı. Anadolu nüfusunun etnik yapısındaki bu 
değişme, iktisadi alanda da yankısını buldu, bulmaması da zaten imkansızdı.

1912 yılında, İmparatorlukta iç ticaretle iştigal eden 18.000 kadar işyerinin 
sadece % 15’i Türklere aitti; artizanal dükkanlar da dahil olmak üzere 6.500 
kadar imalat işyerinin de sadece % 12’si Türklerindi; 5.300 kadar serbest 
meslek sahibinin (doktor, mühendis, muhasebeci) % 14’ü Türktü76 Bütün 
bu alanlarda Rum ve Ermeni nüfusun egemenliği vardı.77

72	 Sina Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakkki, İstanbul, Remzi Kitabevi, 1987, s. 277.
73	 Tezel, Cumhuriyet Döneminin İktisadi Tarihi, ss. 104–105’de 1921 İmalat Sanayi Sayımı so-

nuçlarına göre 16000 el dokuma tezgahının varlığını (1913 sayımında sadece 1300 makine 
tezgahı olduğunu hatırlatarak), “dokuma sanayiinde ilkel tekniklerle çalışan küçük üreticiliğin, 
19. yüzyılda uğradığı yıkıma karşın, önemini bir ölçüde koruduğu”nun göstergesi saymakta-
dır.

74	 Tezel, Cumhuriyet Döneminin İktisadi Tarihi, s. 97. Bu rakama Kars ve Artvin illeri o sırada Rus 
işgalinde olduğundan, Osmanlı Devleti nüfusu olan 15.9 milyona, bu iki ilin yaklaşık 400 bin 
olan nüfusu eklenerek ulaşılmıştır (s. 97, dn. 1).

	 Keyder, Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, s. 67’de 1906 nüfus sayımı sonucu olarak (bugünkü 
sınırlar içinde) 15 milyon rakamı vermektedir.

75	 Tezel, Cumhuriyet Döneminin İktisadi Tarihi, s. 99. Keyder, gayri-müslimlerin oranıın % 2.6 
olarak vermektedir ( Keyder, Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, s. 67.).

76	 Tezel, Cumhuriyet Döneminin İktisadi Tarihi, s. 98. Zafer Toprak da 1915 istatistiklerinde yer 
alan gerçek kişilere ait işyerlerinin % 19.6’sının Türk-İslam unsurunun elinde olduğunu yaz-
maktadır Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908–1918), s. 191).

77	 İzmir’de 20 yüzyılın ilk çeyreğinde, 1915 yılına kadar azınlıklardan 88, Türklerden ise 7 dok-
tor olduğunu; 2 Yahudi, 11 Ermeni, 14’ü Rum 27 azınlıklardan dava vekili ,Türklerden 9 dava 
vekili bulunduğu, 43 eczacıdan hiçbirinin Türk olmadığını bildirilmektedir. (Bezmi Nusret 
Kaygusu, Bir Roman Gibi, İzmir: İhsan Gümüşayak Matbaası, 1955, ss. 16–17’den aktaran 
Bilge Umar, İzmir’de Yunanlıların Son Günleri, Ankara: Bilgi Yayınevi, 1974, s. 59). Keyder, 
Dünya Ekonomisi İçinde Türkiye (1923–1929), s. 71,dipnot 32’de 1915 yılında İzmir sanayi ser-
mayesinin % 75’inin Rum, Ermeni ve Yahudilere ait olduğunu yazıyor. Ayrıca 3315 imalatha-



Nizam Önen  |  23

İktisadi alanda böylesine egemen olan gayri-müslimlerin gidişi, müslüman 
Türk unsurun burjuvalaşma sürecinin savaş içinde hızlı olmasının bir başka 
nedenini oluşturdu.78 Böylece bu dönem taşra kökenli müslüman tüccarların 
ortaya çıktığı ve devlet mekanizmasıyla ilişki içinde büyük tüccar düzeyine 
yükseldiği bir süreç oldu.79 İktisadi alanda gayri-müslimlerin tasfiyesiyle ortaya 
çıkan boşluk80 Müslüman-Türk unsuru tarafından dolduruldu.81

Değerlendirme

OİTC’nin ve CHF’nin ortaya çıktıkları dönemlerin iktisadî profilleri, 
sanayileşmenin sınırlı kaldığı ve tarımsal üretimin belirleyici olduğu bir yapının 
ana hatlarını yansıtmaktadır. Üretim kompozisyonu büyük ölçüde tarıma 
dayanmakta; mamul mal üretimi dar sektörlere sıkışmakta ve görece düşük 
bir düzeyde seyretmektedir. Bu yapı, dış ticaret kalıplarına da yansımış; ihraç 
kalemlerinin ağırlıkla tarımsal ürünlerden, ithalatın ise sanayi mallarından 
oluşması, iktisadî bağımlılık ve yapısal dengesizlik tartışmalarını besleyen 
temel göstergelerden biri olarak ortaya çıkmıştır.

19.	 yüzyıl boyunca derinleşen dış rekabet ve Osmanlı ekonomisinin 
uluslararası ticaret rejimine eklemlenme biçimi, bu sınırlı sanayi tabanını daha 
da kırılgan kılmıştır. Kapitülasyonların yarattığı asimetrilere ek olarak Balta 
Limanı Ticaret Sözleşmesi ve benzeri düzenlemelerin sağladığı avantajların, 
Avrupalı aktörler ile gayrimüslim ticaret çevrelerinin lehine işlediği; buna karşılık 
Müslüman-Türk ticaret ve zanaat kesimlerinin rekabet baskısı altında gerileme 
eğilimi gösterdiği değerlendirilebilir. İç ve dış ticarette belirginleşen bu güç 
kayması, Müslüman-Türk tacirlerin pazarın çevresine itildiği; zanaatkârların ise 
ucuz ve seri mamul üretimiyle rekabet etmekte zorlandıkları bir tablo üretmiştir. 
Bununla birlikte, söz konusu kesimlerin bütünüyle ortadan kalktığı değil; 
daha çok daralan bir alan içinde varlıklarını sürdürdükleri vurgulanmalıdır.

Osmanlı iktisadî yapısının etno-dinsel bileşimi bakımından belirginleşen 
bu özellik, 20. yüzyılın savaş konjonktüründe ciddi bir dönüşüm geçirmiştir. 
I. Dünya Savaşı sırasında uygulanan politikalar, Ermeni tehciri ve Cumhuriyet 

neden 2425’inin Rumlara ait olduğunu, 22.000 işçiden 17.000’inin Rum olduğunu, Amerikan 
Milli Arşivleri, 867 50/120, s. 349’dan aktarmaktadır.

78	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 280. Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908–1918), s. 
57’de, Müslüman-Türk girişimcilerin ön plana geçmesinde savaş dönemimdeki Men‑i İhtikâr 
Hey’eti’nin spekülasyonla mücadele sırasında özellikle gayri-müslimlere yönelmesinin etkisi 
olduğunu yazmaktadır.

79	 Keyder, Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, s. 57.
80	 Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908–1918), s. 57; Keyder, Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, s. 

67’de Türkiye’nin ticaret sınıfının çok büyük ölçüde yok olduğunu böylece bürokrasinin rakip-
siz kaldığı değerlendirmesini yapmaktadır.

81	 McCarthy, “Foundations of the Turkish Republic: Social and Economic Change”, s. 144.



24  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

döneminde Rum nüfusun mübadele edilmesi, yalnız demografik kompozisyonu 
değil; ticaret, sermaye ve mülkiyetin dağılımını da etkileyen bir yeniden 
düzenlenme sürecini beraberinde getirmiştir. Bu dönüşüm sonucunda 
gayrimüslim unsurların nüfus içindeki oranlarının dramatik biçimde azalmasıyla 
birlikte, iktisadî alandaki ağırlıklarının da gerilediği; böylece ekonomi-politik 
dengelerin yeni bir eksen üzerinde yeniden kurulmaya başladığı söylenebilir.

Ne var ki söz konusu “niteliksel” değişim, yaklaşık on yıl boyunca aralıksız 
devam eden savaşların yol açtığı yıkım koşullarında gerçekleştiği için, iktisadî 
toparlanmayı kolaylaştıran bir etki üretmekten ziyade, bazı alanlarda yeni 
darboğazlar da yaratmıştır. Özellikle sermaye, ticaret ve zanaat alanlarında 
bir tür “el değişimi” yaşanırken, nitelikli insan gücü, teknik bilgi birikimi ve 
üretim tecrübesi bakımından oluşan boşlukların kısa vadede telafi edilemediği; 
tarımda savaş öncesi üretim düzeylerine ulaşmanın zaman aldığı; hayvan varlığı 
ve verimlilikteki kayıpların ise uzun süre hissedildiği görülmektedir. Sanayi 
mirasının zaten sınırlı olduğu bu tabloda, etnik bileşimdeki farklılaşma bir 
yana bırakıldığında, devralınan iktisadî yapının birçok bakımdan OİTC’nin 
ortaya çıktığı dönemi hatırlatan kısıtlar taşıdığı ileri sürülebilir.

Bu çerçeveyi kavramsallaştırmaya çalışan değerlendirmelerden biri, 
devralınan ekonomik mirası “yarı-sömürgeleşmiş bir toplum yapısı” olarak 
nitelendirmeyi mümkün görür:

“... 1980’de [1908’de] İttihat ve Terakki Cemiyeti’nde kümelenmiş 
ihtilâlcilerin ve 1922’de Kemalist devrimcilerin devraldıkları Osmanlı ekonomik 
mirasının... özellikleri[ni] «yarı-sömürgeleşmiş bir toplum yapısı» olarak 
nitelendirmek doğrudur.”82

Buradan hareketle, CHF’nin ortaya çıktığı iktisadî bağlamın; savaşlarla 
yıpranmış, üretim kapasitesi gerilemiş; tarımda verim ve hayvan varlığı 
bakımından ciddi kayıplar yaşamış; sanayide ise birkaç liman kentinde 
yoğunlaşmış, dar sektörlere sıkışmış ve önemli ölçüde dış sermaye/bağlantılarla 
iç içe geçmiş bir mirasa dayandığı söylenebilir. Tarım ve sanayinin bu bileşik 
mirası, erken Cumhuriyet döneminde izlenen yeniden inşa politikalarının, 
korumacılık ve devletçilik tartışmalarının, ayrıca “millî iktisat” arayışlarının 
maddi sınırlarını ve imkânlarını belirleyen temel arka planlardan biri olarak 
düşünülebilir; böylece siyasal kadroların tarımsal toparlanma ile sanayi kurma 
hedeflerini birlikte gündemde tutmak zorunda kaldıkları bir yapı ortaya 
çıkmıştır.

82	 Boratav, Türkiye İktisat Tarihi, 1908–1995, s. 11.



Nizam Önen  |  25

İç Konjonktürün Gerilimleri: Rumeli’den Anadolu’ya Krizden 
Kuruluşa

Bu bölümde, Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti ile Cumhuriyet Halk 
Fırkası’nın doğdukları tarihsel bağlam, özellikle de iç siyasal ve toplumsal 
konjonktür çerçevesinde ele alınacaktır. Amaç, her iki örgütlenmenin de ortaya 
çıkışını ve kurumsal kimliklerinin şekillenmesini, bulundukları dönemin iç 
dinamikleriyle ilişkilendirerek açıklamaktır. Bu doğrultuda, söz konusu yapıları 
yalnızca örgütsel özellikleri veya ideolojik söylemleri üzerinden değil, aynı 
zamanda imparatorluk ve genç cumhuriyet toplumunun geçirdiği dönüşümlerin 
bir ürünü olarak değerlendirmek hedeflenmektedir.

Bölümün ilk kısmında, Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin gelişiminde 
belirleyici olan iç faktörler üzerinde durulacaktır. Bu bağlamda, Makedonya 
Sorunu başat bir konuma sahiptir; zira hem bölgedeki siyasal ve askerî gerilimler 
hem de çok etnili yapının derinleştirdiği toplumsal çatışmalar, İttihatçı 
kadroların siyasal bilinçlenme sürecini doğrudan etkilemiştir. Makedonya ile 
yakın ilişkisi nedeniyle Selânik kenti de ayrı bir inceleme başlığı olarak ele 
alınacak; Selânik’in kozmopolit yapısı, ekonomik canlılığı ve aynı zamanda 
imparatorluğun çözülme sürecine tanıklığı, İttihat ve Terakki çevreleri için 
nasıl bir düşünsel ve örgütsel zemin sunduğu açısından değerlendirilecektir.

Bu çerçevede, Anadolu’nun durumu da göz ardı edilmeyecektir. Özellikle 
1906 yılında başlayan Anadolu Vergi Ayaklanmaları, taşra toplumsal 
yapısındaki huzursuzlukların ve merkezî idareye yönelik tepkilerin önemli 
göstergeleri olarak ele alınacaktır. Bu ayaklanmalar, bir yandan mali 
yükümlülüklerin yarattığı baskıyı, diğer yandan merkezî otoritenin meşruiyet 
krizini yansıtmakta; dolayısıyla imparatorluğun iç istikrarının ne denli kırılgan 
olduğunu ortaya koymaktadır. Bu toplumsal hareketlerin, doğrudan İttihat ve 
Terakki örgütlenmesinin bir parçası olmamakla birlikte, dönemin genel siyasal 
atmosferine katkıda bulunduğu, böylece muhalif örgütlenmelerin gelişmesi 
için elverişli bir zemin oluşturduğu düşünülebilir.

Burada özellikle hatırlatılması gereken nokta, incelenen bu olgu ve 
süreçlerin 1889’da kurulan ilk İttihatçı örgütlenme ile doğrudan bağlantılı 
olmaktan ziyade, 1906’da kurulan Osmanlı Hürriyet Cemiyeti üzerindeki 
etkileri bağlamında önem kazandığıdır. Daha sonra Osmanlı İttihat ve Terakki 
Cemiyeti bünyesine dahil olacak olan bu örgütlenme, 1908 Devrimi’ni 
fiilen gerçekleştiren kadroların büyük çoğunluğunu barındırmıştır. 1908 
Devrimi’nin öncü unsurlarının, esasen 1906 tarihli bu yapılanmanın mensupları 
arasından çıkması, söz konusu iç siyasal ve toplumsal faktörlerin, devrimci 
bir örgütlenmenin şekillenmesinde ne derece belirleyici olduğunu göstermesi 
bakımından dikkat çekicidir. Bu nedenle, 1906 sonrasında yoğunlaşan iç 



26  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

gerilimler, yalnızca merkez-taşra ilişkisinin bozulması olarak değil, aynı 
zamanda yeni bir siyasal elitin sahneye çıkmasını mümkün kılan tarihsel bir 
arka plan olarak değerlendirilmelidir.

Her ne kadar bu bölümün temel odağını iç faktörler oluşturmakta ise 
de, incelenen süreçlerin niteliği gereği, iç ve dış dinamikleri birbirinden 
katı çizgilerle ayırmanın analitik açıdan isabetli olmadığı da belirtilmelidir. 
Nitekim hem Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti bağlamında ele alınacak olan 
Makedonya Sorunu, hem de bölümün ilerleyen kısımlarında değerlendirilecek 
Türk Ulusal Savaşı, yapıları gereği dış müdahalelerle ve büyük güçlerin 
politikalarıyla yakından ilişkili olgulardır. Balkanlar’daki etnik çatışmalar, 
büyük devletlerin diplomatik ve askerî baskıları, uluslararası sistemde Osmanlı 
Devleti’nin konumu gibi unsurlar, iç siyasal ve toplumsal gelişmelerden 
bağımsız düşünülemez.

Bu nedenle, çalışmanın bu bölümünde ağırlık iç siyasal ve sosyal 
konjonktürde olmakla birlikte, gerektiği ölçüde dış unsurlara da atıfta bulunmak 
kaçınılmazdır. Bu dış unsurlar, bağımsız bir inceleme alanı olarak değil, iç 
dinamiklerin seyrini etkileyen, yer yer hızlandıran, yer yer tıkayan tamamlayıcı 
faktörler şeklinde ele alınacaktır. Böylece, hem İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 
hem de Cumhuriyet Halk Fırkası’nın ortaya çıktıkları tarihsel bağlam, yalnızca 
dar bir iç siyaset perspektifine sıkıştırılmadan, fakat aynı zamanda iç toplumsal 
dokunun özgüllüğü gözden kaçırılmadan, daha bütünlüklü bir çerçeve içinde 
değerlendirilmeye çalışılacaktır.

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Kurucu Dinamikleri

Makedonya: Milliyetçiliklerin Çarpışma Alanı ve Örgütlenme 
Okulu

Makedonya’nın, Osmanlı Hürriyet Cemiyeti ve dolayısıyla Osmanlı İttihat 
ve Terakki Cemiyeti (OİTC) üzerindeki etkisi, yalnızca bu örgütlerin kuruluş 
ve örgütlenme süreçleriyle sınırlı değildir. Türk Ulusal Savaşı’nın önder 
kadrolarının önemli bir kısmının bu bölgede ya da yakın çevresinde çeşitli 
dönemlerde görev yapmış olması, Makedonya’yı Cumhuriyet dönemine kadar 
uzanan, kadroların siyasal zihniyetini ve deneyim dünyasını biçimlendiren bir 
“siyasal laboratuvar” haline getirmiştir. 83

83	 Mustafa Kemal, Selânik doğumluydu. Ayrıca Manastır’da askeri idadiye gitmiş, 1907’de de 
Selânik’e tayin olmuştu. Kazım Karabekir, 1905’de Manastır’daki 3. Ordu’da görev almıştı. 
Fethi (Okyar), Pirlepe doğumluydu ve 1908’e değin Manastır, Edirne ve Selânik’de görevliydi. 
Ali Fuat (Cebesoy)’da 1907’ye kadar Rumeli’de kalmıştı. İsmet (İnönü)de 1906’da Edirne’de-
ki 2. Orduda göreve başlamıştı.



Nizam Önen  |  27

Makedonya, bir coğrafi terim olarak, tarih içinde, zaman zaman sınırları 
değişkenlik gösteren bir bölgeye işaret eder.84 Adanır’a göre, “20. yüzyılın 
başına gelindiğinde, “Makedonya”dan kabaca, Osmanlı’nın Selânik  ve 
Manastır (Bitola) vilayetleriyle Kosova vilayetinin Üsküp (Skopye) sancağı 
anlaşılıyordu”.85 Bu çalışmada Makedonya’nın Osmanlının Vilayet‑i Selâse 
diye adlandırdığı Selânik, Manastır ve Kosova’dan oluştuğu kabul edilecektir.86

Makedonya, çeşitlilik gösteren bir etnik yapıya sahipti. Kaynakları, yapıları 
ve gelişmeleri birbirinden tamamen farklı yerli altı etnik unsur bulunmaktaydı: 
Arnavutlar, Yunanlılar, Bulgarlar, Sırplar, Rumenler ve Türkler.87 Bu çok uluslu 
etnik yapısıyla Makedonya, milliyetçi akımların birbirleriyle çarpıştıkları bir 
zemin oluştumaktaydı.88 Nitekim literatürde ‘Makedonya Sorunu’ ifadesiyle 
anılan olgu, tam da bu çok uluslu yapı, uluslararası rekabet ve imparatorluk 
krizinin kesişim noktasını tarif etmektedir

Makedonya’nın bu dönemdeki nüfus yapısı üzerine değişik kaynaklarda 
farklı bilgiler yer almaktadır.

Fikret Adanır’ın Kemal Karpat’tan aktardığı nüfus yapısı şöyledir.89

84	 Fikret Adanır, “The Macedonians in the Ottoman Empire, 1878–1912”, The Formation of Na-
tional Elites, Comparative Studies on Governments and Non-Dominant Ethnic Groups in Europe, 
1850–1940 dizisi, c. VI, der. A. Kappeler vd., London and New York, 1992, s. 161.

Fikret Adanır, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Ulusal Sorun ile Sosyalizmin Oluşması ve Gelişmesi: 
Makedonya Örneği”, Osmanlı İmparatorluğu’nda Sosyalizm ve Milliyetçilik (1876–1923), der. 
Mete Tunçay ve Erik Jan Zürcher, çev. Mete Tunçay, İstanbul: İletişim Yayınları, 1995, s. 34.

85	 Adanır, “The Macedonians in the Ottoman Empire, 1878–1912”, s. 162; Adanır, “Osmanlı 
İmparatorluğu’nda Ulusal Sorun ile Sosyalizmin Oluşması ve Gelişmesi: Makedonya Örneği”, 
s. 35.

86	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 49.
87	 Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, cilt I: İkinci Meşrutiyet Dönemi, 2. baskı, İstan-

bul: Hürriyet Vakfı Yayınları, 1988, s. 503.
88	 Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, cilt III: İttihat ve Terakki, Bir Çağın, Bir Kuşağın, 

Bir Partinin Tarihi, İstanbul: Hürriyet Vakfı Yayınları, 1989.
89	 Kemal H. Karpat, Ottoman Population, 1830–1914: Demographic and Social Characteristics, 

Madison, WI: The University of Wisconsin Press, 1985, ss. 166–169’dan aktaran Adanır, “Os-
manlı İmparatorluğu’nda Ulusal Sorun ile Sosyalizmin Oluşması ve Gelişmesi: Makedonya 
Örneği”, s. 36 ve Adanır, “The Macedonians in the Ottoman Empire, 1878–1912”, s. 163.



28  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Tablo IV: Makedonya’nın Nüfusu

(1906-1907) Müslüman Rum Bulgar Ulah Yahudi Başka Toplam

Selânik 419.604 263.881 155.710 20.486 52.395 9.283 921.359

Manastır 
(Görice ve 
Elbasan 
hariç)

204.587 203.976 185.566 2.456 4.583 1.315 602.383

Kosova 
(Yalnız 
Üsküp)

113.603 8.604 144.545 1.998 778 268.728

TOPLAM 737.603 476.461 485.821 22.842 58.176 11.376 1.792.470

Tekeli ve İlkin, 1906 yılında Hüseyin Hilmi Paşa’nın yaptırdığı nüfus 
sayımı sonuçlarını aktarmaktadırlar.90

Tablo V: Makedonya Nüfusu

Selânik Kosova Manastır Makedonya
Toplamı

İslâm
(Türk-Arnavut)

485.000 752.000 460.000 1.000.000(Türk) 
750.000 (Arnavut)

Rum Patrikliğine Bağlı (Ulah 
Dahil)

323.000 13.000 291.000 627.000

Bulgar Ekzarklığına Bağlı 217.000 170.000 188.000 575.000

Diğerleri (Yahudi, Ermeni, 
Katolik, Protestan)

53.700
(Yahudi)

- - 199.000

Toplam 3.151.000      

Tunaya da, Tanin, 3 Kanunevvel 1324, No: 125, s.3’den Makedonya 
nüfusuna ait bilgiler vermektedir.91

90	 İlhan Tekeli ve Selim İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal 
Yapısının Belirleyiciliği”, Türkiye’nin Sosyal ve Ekonomik Tarihi, 1071–1920, der. Osman Okyar 
ve Halil İnalcık, Ankara: Meteksan Ltd. Şti., s. 366.

91	 Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler (1859–1952), İstanbul: Doğan Kardeş Yayınları, 
1952, s. 165. (Ancak bu tabloda müslümanların toplamı olarak verilen 1.897.311 rakamı doğ-
ru gözükmemektedir. Çünkü 51.124 + 874.184 + 513.002= 1.438.311 olmaktadır. Genel 
toplam da 3.490.932 değil, 3.031.932 olmaktadır. Bu yanlışlığın Tunaya’dan mı, yoksa kul-
landığı kaynaktan mı oluştuğunu bilemiyorum. Ancak yanlış rakamlara göre müslümanların 
Makedonya’daki oranları % 54 iken; düzeltilmiş rakamlarla % 47.4’e düşmektedir).



Nizam Önen  |  29

Tablo VI: Makedonya Nüfusu

Selânik Kosova Manastır Toplam

Müslüman 51.125 874.184 513.002 1.897.311

Rum Pat. Bağlı
(Sırp ve Ulahlar Dahil)

326.030 238.210 347.978 912.218

Ekzarhlığa Bağlı 229.422 200.443 189.155 619.020

Musevi 52.645 2.045 7.693 32.383

Toplam 659.222 1.14.882 1.057.828 3.490.932

Adanır, bir Bulgar kaynağındaki rakamları da vermektedir. Buna göre 
1.370.949 Hristiyan (1.032.000’i Bulgar), 819.235’i Müslüman (494.964.’ü 
Türk), 67.840 Yahudi, toplam 2.258.02492 kişi Makedonya’da yaşamaktadır.

Bütün bu belirsizliklere karşın, bölgenin birkaç milyonluk bir nüfusu 
barındırdığı, hiçbir unsurun tartışmasız çoğunluğa sahip olmadığı ve 
Müslümanlar ile farklı Hristiyan cemaatler arasında görece dengeli ama sürekli 
çatışmaya açık bir demografik yapı olduğu söylenebilir

Avrupa’ya Osmanlı Devleti’nin en yakın bölgesi konumuna sahip olan 
Makedonya’da, Avrupa ülkeleri ve özellikle Avusturya aracılığı ile yapılan 
ticaret sonucunda bir burjuva sınıfı ortaya çıkmıştı.93 Bu yeni sınıf Osmanlı 
Devleti’nin diğer bölgelerindeki oluşumlara benzer biçimde gayri-müslimlerden 
oluşuyordu. Bölgenin en büyük ticaret şehri ve limanı konumundaki Selânik’in 
ihracat-ithalat işlerini ellerinde tutanlar Yahudi ve Rum tüccarlardı.94 Selânik ‘de 
ve Makedonya’da da “loncalar” içinde örgütlenmiş müslüman üreticiler gerileyen 
grubu oluşturuyorlardı.95 Ancak yine de üretimlerini Batı ürünlerinin girmediği 
alanlara yönelterek varlıklarını koruyorlardı.96 Bu tablo, Makedonya’da kapitalist 
ilişkilerin gelişimi ile dinsel/etnik farklılıkların iç içe geçerek hem sınıfsal hem 
de kimlik temelli gerilimleri beslediğini göstermektedir.

92	 Adanır, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Ulusal Sorun ile Sosyalizmin Oluşması ve Gelişmesi: 
Makedonya Örneği”, ss. 36–37; Adanır, “The Macedonians in the Ottoman Empire, 1878–
1912”, s. 64.

93	 Ali Engin Oba, Türk Milliyetçiliğinin Doğuşu, Ankara: İmge Kitabevi, 1995, ss. 69–70.
94	 Adanır, “The Macedonians in the Ottoman Empire, 1878–1912”, s. 164.
95	 Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının 

Belirleyiciliği”, s. 359.
96	 Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının 

Belirleyiciliği”, s. 359.



30  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

“Vığıl vığıl milliyetlerin”97 kaynaşmakta olduğu bölgede, gelişen 
kapitalizmin de etkisiyle ulusalcı akımlar ortaya çıkmakta ve birbirleriyle 
kıyasıya bir mücadeleye girişmekteydiler.98

1878 Ayastefanos Antlaşması ile bölgenin büyük kısmı Bulgaristan’a 
verilmiş, ancak Berlin Antlaşması ile yeniden Osmanlı Devleti’nin egemenliğine 
geçmişti. Fakat Antlaşmanın 23. maddesi ile Avrupa devletlerinin denetiminde 
Makedonya vilayetlerinde reformlar yapılması öngörülmüştü.99 1890’lardan 
itibaren Bulgarlar çete faaliyetlerine giriştiler. 1893 tarihinde İç Makedonya 
Devrimci Örgütü oluşturuldu. Diğer etnik gruplar da Bulgar çetelerine 
karşı etnik çetelerini örgütlediler.100 Böylece ortaya inanılmaz bir karışıklık 
çıkmıştır.101 Bölgenin güvenlik sorunlarını daha da ağırlaşmış, özellikle kırsal 
alanlarda devlet otoritesinin fiilen çözüldüğü bir ortam içerisinde bölge adeta 
çok aktörlü bir ‘düşük yoğunluklu savaş’ alanına dönüşmüştür.2 Ağustos 
1903’te Ilinden (St Elias Day) Ayaklanması ile Bulgarlar seslerini yükselttiler. 
Ayaklanma bastırıldıysa da Avrupa devletleri olaya el koyma durumuna geldiler. 
Ayaklanmadan önce Şubat ayında da Kont Lamdsdrof ilk Avusturya-Rusya 
önerilerini hazırlamıştı.102 Ağustos’taki Bulgar ayaklanmasından sonra Viyana 
yakınlarındaki Mürzsteg şatosunda toplanan ilgili devletlerin hükümdarları 
yeni bir öneri hazırladılar. Mürzsteg Programı adıyla bilinen bu öneriler 
paketinin en önemli hükümlerinden biri, Genel Müfettişin yanına denetçi 
müfettiş durumunda bir Rus ve bir Avusturyalı memurun verilmesiydi.103 
Uluslararası bir jandarma gücü oluşturulacak ve başına yabancı bir general 
verilecekti (madde 2)104 Bu program uyarınca İtalyanlar Manastır, Ruslar 

97	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, cilt III, s. 7.
98	 Her etnik grup kendi kökenlerini geçmişte aramak için dikkatlerini tarihe yöneltmişlerdi. Yu-

nanlılar Eski Yunan ve Bizans’a; Rumenler Roma’ya; Sırplar ve Bulgarlar kendi ortaçağ impa-
ratorluklarına (Charles ve Barbara Jelavich, The Balkans, Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall, 
1965, s. 45).

99	 Gül Tokay, Makedonya Sorunu: Jön Türk İhtilalinin Kökenleri (1903–1908), İstanbul: AFA Ya-
yınları, 1996, s. 33.

100	 Tokay, Makedonya Sorunu: Jön Türk İhtilalinin Kökenleri (1903–1908), s. 35.
101	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, cilt I, s. 513’te 1902 yılı boyunca 1903 Ağustosuna kadar 

86 çete savaşı yapıldığını bildirmektedir.
102	 H. N. Brailsford, Macedonia: Its Races and Their Future, London: Methuen & Co., 1906, ss. 

57–66’dan aktaran Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in 
Toplumsal Yapısının Belirleyiciliği”, s. 370; ayrıca bkz. Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, 
s. 49. 

103	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 50; Tokay, Makedonya Sorunu: Jön Türk İhtilalinin 
Kökenleri (1903–1908), s. 47.

104	 Mürzsteg Tasarısı’nın diğer maddeleri için Tokay, Makedonya Sorunu: Jön Türk İhtilalinin Kö-
kenleri (1903–1908), ss. 47–48.



Nizam Önen  |  31

Selânik ve Batı Makedonya’ya, Avusturyalılar Üskübe, Fransızlar Sereze , 
İngilizler Drama’ya yerleştiler.105

Bundan sonra da çete faaliyetleri devam etti. Bulgarların yanısıra Yunan 
çetecilik faaliyetleri de gelişti. Hilmi Paşa’ya göre, Yunan ordusu subaylarının 
kontrolünde Manastır ve Selânik’te onbeş çete bulunuyordu.106 Ayrıca Sırp, 
Arnavut ve Ulahların da faaliyetleri vardı. Bu çeteler Osmanlı Ordusu’yla 
olduğu kadar, belki de daha fazla birbirleriyle çatışma halindeydiler.

Böylesi bir ortam içinde bulunan Osmanlı Ordusu subayları ulusçuluk 
hareketleriyle karşı karşıya geliyor ve etkileniyorlardı. Manastır’da 
konuşlandırılmış olan Üçüncü Ordunun büyük bir bölümünü Erkân‑ı Harb, 
Harbiye mezunları ve Almanya’da eğitim görmüş subaylar oluşturuyordu.107 
Bu subaylar, aldıkları Batılı eğitimin yanısıra Makedonya’da ulusçuluk 
düşünceleriyle ayaklanmış komitacılarla çete savaşlarına girişiyorlardı. Akşin’in 
belirttiği gibi, “Makedonya, Mekteb‑i Harbiye mezunu genç subayların bir 
ulusçuluk okulu oldu. Ulusları için yapmadığını bırakmayan çetelerin, Osmanlı 
subaylarının önünde canlı birer örnek oldukları şüphesizdi”.108

Ayrıca Mürzsteg Programı ile gelen jandarma gücü ile ordu arasında 
huzursuzluk vardı. Yabancı subayların gelişi bölgedeki müslümanlar arasında da 
hoşnutsuzluk ve öfke yaratmıştı.109 Osmanlı ordusunun genç subayları, 
yeni jandarma gücü subaylarının yüksek ve düzenli maaşlarından, kaliteli 
üniformalarından etkileniyor; dış müdahaleye duyulan doğal nefretten dolayı, 
yabancılara karşı tutum alıyorlardı.110 Dış müdahaleye duyulan tepki, bu 

105	 Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının 
Belirleyiciliği”, s. 371.

106	 Aktaran Tokay, Makedonya Sorunu: Jön Türk İhtilalinin Kökenleri (1903–1908), ss. 61–62. Ma-
kedonya’daki çete savaşları ve diğer olaylar için bkz. Tahsin Uzer, Makedonya Eşkiyalık Tarihi 
ve Son Osmanlı Yönetimi, 2. baskı, Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1987.

107	 Tokay, Makedonya Sorunu: Jön Türk İhtilalinin Kökenleri (1903–1908), s. 105.
108	 Sina Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, İstanbul, Remzi Kitabevi, 1987, s. 50. Bu açıdan 

Kazım Karabekir’in aktardığı anısı bu etkilenmeye ışık tutacak niteliktedir: “25 Nisan (12)’de 
bazı komitecilerin trenle sürgüne gönderileceğini işittik. Ve birkaç arkadaşla istasyona gittik. 
41 Bulgarla 4 Rum ikişer ikişer bileklerinden kelepçeli olarak trenlere bindirildi. Bir Bulgar 
papaz beherine birer altın dağıttı, bir şeyler de söyledi. Tren hareket eder etmez hep bir ağız-
dan Bulgarca haykırıştılar: ‘Yaşasın bizim Bulgar milletimiz!’ ... İşte millî mefkûre! Bu varlı-
ğı gösterdiği gün milletimiz de kurtulmuştur.” (Kâzım Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 
1896–1909, İstanbul: Emre Yayınları, 1993, s. 101).

109	 Tokay, Makedonya Sorunu: Jön Türk İhtilalinin Kökenleri (1903–1908), s. 133.
110	 Tokay, Makedonya Sorunu: Jön Türk İhtilalinin Kökenleri (1903–1908), s. 135; Akşin, Jön Türk-

ler ve İttihat ve Terakki, s. 50. Hasan Amca, “Civar hudut kalelerde bulunan yabancı subay ve 
askerlerle zaruri temas ve münasebet, bize kendi halimizi onlarla kıyaslamaya imkan veriyordu. 
Görüyorduk ki, başka memleketlerde askerlik hiç de bizde olduğu gibi yaşamaktan feragat de-
mek değildi.” (Hasan Amca, Doğmayan Hürriyet: Bir Devrin İçyüzü 1908–1918, İstanbul: Arba 
Yayınları, 1989 (ilk baskı: İstanbul, 1958), ss. 46–47)



32  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

koşullarda hem anti-emperyalist bir duyarlılık, hem de merkezî yönetimin 
yetersizliğine yönelen bir hoşnutsuzluk biçiminde gelişmiştir.

Milliyetçilikle tanışan Makedonya’daki Müslüman - Türk unsurlar arasında, 
özellikle mektepli subayların içinde, aldıkları eğitimin de etkisi ile burjuva 
siyasal düşünceleri ve kurumları yer etmeye başlamıştı. Makedonya’nın merkezi 
idarenin kontrolünden uzakta olmasının111 yanısıra, Avrupalılardan kurulu bir 
jandarma gücünü kabul eden padişahın bu bölgedeki fikir akımlarını önlemesi 
ya da bu bölgedeki bir muhalefet hareketini sindirmesi iyice güçleşmişti.112 
Böylece “giderek artan bu karışıklıklar içinde, Jön Türk fikirlerinin etkisinde 
olan subayların kendi örgütlerini kurmaları hiç de zor olmamıştır”.113 Bu 
bağlamda, Osmanlı Hürriyet Cemiyeti’nin kuruluşu ve kısa süre içinde OİTC’ye 
evrilen örgütsel yapı, Makedonya’daki bu siyasal ve toplumsal konjonktürün 
ürünü olarak görülebilir.

Makedonya konusu incelenirken unutulmaması gereken bir nokta da 1908 
Devrimi’nin nedenleri arasında, 1908 yılında Reval’de gerçekleşen İngiltere 
Kralı ile Rus Çarı arasındaki görüşme büyük önem taşımaktadır.114 Söz konusu 
görüşmenin Makedonya’nın geleceğine ilişkin olası bölüşüm projeleriyle 
ilişkilendirilmesi, bölgede görev yapan subaylar açısından ‘zaman daralması’ 
duygusunu pekiştirmiş; anayasal rejimin yeniden tesisi yönündeki girişimlere 
ivme kazandırmıştır. 

Böylece, Makedonya yalnızca imparatorluğun çok uluslu sınır vilayetlerinden 
biri olmaktan çıkmış; İttihat ve Terakki hareketinin siyasal kimliğinin ve 
kadrosal çekirdeğinin oluştuğu merkezî bir coğrafya hâline gelmiştir

Bu nedenle, “İttihat ve Terakki Makedonyalıdır”115 biçimindeki nitelendirme, 
hem tarihsel hem de sosyolojik bakımdan yerinde bir özet olarak kabul edilebilir

Selânik: Kozmopolit Liman Kenti ve Muhalefetin Beşiği

Selânik, 1906’da Osmanlı Hürriyet Cemiyeti’nin kurulduğu şehir olması ve 
Mustafa Kemal’in doğum yeri olarak anılması nedeniyle, Türk siyasi tarihinin 
sembolik mekânlarından biri haline gelmiştir.116 Selânik’in Osmanlı Devleti 

111	 Steinhaus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, s. 40.
112	 Ernest Edmondson Ramsaur Jr., Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, çev. Nuran Yavuz, 2. baskı, İstan-

bul: Sander Yayınları, Şubat 1982, s. 116.
113	 Tokay, Makedonya Sorunu: Jön Türk İhtilalinin Kökenleri (1903–1908), s. 73.
114	 Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, s. 153; Kâzım Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 

1896–1909,  s. 552, Ek 4: “Mümtaz Kolağası Servet Beyin malumatı.”
115	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, cilt III, s. 13.
116	 Selânik ve Makedonya’nın etkisinin yalnızca OİTC ve CHF gibi yapılar üzerinde değil, Türki-

ye solu üzerinde de önemli etkileri olduğu Mete Tunçay tarafından belirtilmektedir. Tunçay’ın 



Nizam Önen  |  33

içinden çıkan “devrimci” kadroların ve sonrasında Türk Ulusal Savaşını yürüten, 
Türkiye Cumhuriyeti’ni kuran önderlerin üzerindeki etkisi, bu etkinin, kentin 
hangi özelliklerinden ileri geldiğinin ortaya konulması bölümün amacıdır. 
Bu nedenle Selânik, yalnızca bir coğrafi mekân değil, geç Osmanlı ve erken 
Cumhuriyet siyasetinin şekillenmesinde kurucu etkide bulunan tarihsel bir 
merkez olarak değerlendirilmelidir.117

Selânik, Osmanlı Avrupasının merkezi sayılan, kontrol ettiği hinterland 
Makedonya olan bir deniz kentidir.118 Bu kent 19. yüzyılın son yıllarında 
ve 20. yüzyılın başlarında “Batı’nın serbestliğine ve kozmopolitliğine - çok 
ulusluluğuna uygun bir giysi olarak bir ticaret ve siyaset merkezi” biçiminde 
şekillenmişti.119

Selânik, 19. yüzyılın sonuna doğru Makedonya’nın ekonomi ve kültür 
merkezi konumuna yükselmişti. Şerif Mardin, Selânik’in 1880 yıllarından 
itibaren önder pozisyonuna yükseldiğini belirttikten sonra, 1889’da 
kurulan İttihad‑i Osmani Cemiyeti’nin kurucularından İbrahim Temo’nun 
Makedonya’nın bir diğer vilayeti Manastır’da doğmuş olmasının rastlantı 
olmadığını yazmaktadır.120

Selânik, İzmir ile birlikte 18. yüzyılın önemli ihracat limanıydı.121 19. yüzyıl 
boyunca Osmanlı ekonomisinde görülen değişiklikler sonucu, Selânik’in önemi 
giderek arttı. Yüzyılın son çeyreğinde yapılan demiryolları ile Selânik bütün 
Rumeli’nin merkezi konumuna yükseldi.122 Şehir, bu demiryolu bağlantıları 
sonucunda, bir yandan Avrupa’nın belli başlı şehirlerine öte yandan İstanbul’a 
bağlanmıştı.1871’de başlayan demiryolu 1874’te Üsküp’ü, 1885’te Belgrat 
üzerinden Avrupa’yı, 1894’te Manastır’ı ve 1896’da İstanbul’u, şehre bağladı.123 

verdiği bilgilere göre Dr. Şefik Hüsnü (Değmer) ve Nâzım Hikmet Selânik doğumluydu. 
Sabiha Sertel “Dönme” bir aileden geliyorken Arif Oruç, Ali Cevdet, Hasan Ali (Ediz), Şevket 
Süreyya (Aydemir) ve Dr. Hikmet Kıvılcımlı, Osmanlı Makedonyası’ndan geliyorlardı (Mete 
Tunçay, “Sonuç Yerine”, Osmanlı İmparatorluğu’nda Sosyalizm ve Milliyetçilik (1876–1923), s. 
252). Bunlara Selanik’e bağlı Usturumca doğumlu olan Zekeriya Sertel de eklenebilir.

117	 “Jön Türkler,  Selanik’te sivil ve askerî kanat ciddî bir şekilde örgütlenerek Abdülhamid’e karşı 
yoğun bir mücadeleye girişiyorlar. Bunlara göre Selanik “Kâbe-i Hürriyet” ve “Mehdi-i Hürri-
yet” idi.” ( http://www.yeniasya.com.tr/roportaj/cumhuriyet-osmanli-padisahlarinin-reformlari-u-
zerine-kuruldu’da yer alan Necmettin Alkan röportajından aktaran cüceoğlu11, sy. 1 (2016), s. 
332.)

118	 Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının 
Belirleyiciliği”, s. 353.

119	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, cilt III, s. 14.
120	 Şerif Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri 1895–1908, 5. baskı, İstanbul: İletişim Yayınları, 

1994, s. 64.
121	 Pamuk, Osmanlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme (1820-1913), s. 111.
122	 Orhan Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, İstanbul, Gür Yayınları, 1991, s. 15.
123	 Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 15. Ayrıca Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin 



34  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Bu durum, kentin klasik liman kenti kimliğini aşan, erken sanayileşme 
odaklarından biri olduğunu göstermektedir.

Bu kozmopolit yapı içerisinde Yahudilerin ve “Dönmeler”in ayrıca önemli 
bir yeri bulunmaktaydı.124 Özellikle Dönmeler, Jön Türk hareketine yoğun 
destek verdiler. “... Çoğunlukla ticaretle uğraşmakta olmalarından dolayı bir 
dereceye kadar açgözlülükle itham olunan ve mevcutları Selânik şehri ile sınırlı 
olan “dönme”ler diğer İslam kardeşlerinden daha çok hürriyet mücadelesinde 
ileriye varırlardı.”125 OİTC’nin önde gelen isimlerinden Mehmet Cavit Bey 
de “dönme” bir aileden geliyordu. 

20. yüzyılın başına gelindiğinde Selânik nüfusunun yarıdan fazlası Sefardim 
(60 bin) ve Dönmelerden (10000) oluşuyordu.126 Şehrin nüfusu da bu yıllar 
içinde artış eğilimi içine girmişti. 1880’de 90 bin olan nüfus, 1890’ların 
ortalarında 120000’e ulaşmıştı.127

Ekonomik faaliyetlerin gelişmesi kozmopolit nüfus yapısıyla birleşince 
ortaya son derece canlı bir kültür ve düşünce ortamı çıkmıştı. Bu ortamın 
oluşmasının bir başka etkeni de kuşkusuz - Makedonya maddesinde belirttiğim 
gibi - bölgenin merkezin denetiminden uzakta bulunmasıydı. Şehirde 1895’ten 
itibaren 5‑6 Ladino (İspanyol Yahudicesi), 3‑4 Türkçe, 3‑4 Rumca, 2‑3 
Fransızca, 2 Bulgarca, 1 Ulahca günlük ya da haftalık gazete yayımlanıyordu.128 

Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının Belirleyiciliği”, s. 361’de bu demiryollarının çeşit-
li kısımlarının Avusturya, Almanya, Fransa sermayeleri ile yapıldığını belirlemektedir. 

	 1875’de 100 km²’ye düşen demiryolu 5.3  iken 1900’de bu rakam 13.7 kilometre olmuştu. 
(Vedat Eldem, Osmanlı İmparatorluğu’nun İktisadi Şartları Hakkında Bir Tetkik, Türkiye İş 
Bankası Kültür Yayınları, 1970, s. 164-165). 

124	 1492’de İspanya’dan, 1493’de Sicilya ve Güney İtalya’dan, 1497’de Portekiz’den uzaklaştırılan 
“Sefardim” yahudilerinin önemli bir kısmı Selânik’e yerleştirilmişti. (Tekeli ve İlkin, “İttihat ve 
Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının Belirleyiciliği”, s. 353). Bu 
Yahudilerinden bir kısmı daha sonra Müslümanlığı kabul ettiler. Önceleri Avdetiler sonradan 
“Dönmeler” olarak adlandırılan bu grup 17. yüzyıl sonlarında, Sabetay Sevi tarafından Sela-
nik’te geliştirilen bir mezhebin üyesi konumundaydılar. Dönmeler, ad ve giysileriyle yaşamakla 
birlikte, yahudi inanç ve geleneklerini sürdürdüler. İbraniceyi bütünüyle unutmadılar. Müs-
lümanlarla evlenmeyi yasakladılar, böylece kendi içlerine kapalı bir toplum olarak varlıklarını 
sürdürdüler. Balkan Savaşı sonrası, bir kısmı Selânik’ten İstanbul’a göç etti ve toplumun diğer 
kesimleriyle kaynaştılar. (Bu bilgiler AnaBritannica, İstanbul, Ana Yayıncılık, 1986-1987, Cilt 
7, s. 466, “Dönmeler” maddesinden derlenmiştir).

125	 Leskovikli Mehmet Rauf, İttihat ve Terakki Ne İdi, 2. Baskı, İstanbul, Arba Yayınları, Kasım 
1991. s. 55.

126	 Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 18; Ana Britannica, Cilt 7, s. 466’da, 15000 rakamı veril-
mektedir.

Koloğlu 10 bin Dönme’nin, 4 bininin Yakubi, 3500’ünün Kumosos ve 2500’ünün İzmirli olduğunu; 
OİTC’nin ünlü isimlerinden Cavit Bey’in Kumosos, Fazlı Necip ise Yakubi olduğunu belirt-
mektedir (Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 24).

127	 Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının 
Belirleyiciliği”, s. 365; Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 15.

128	 Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 16; Charles Roden Buxton, Selânik’te, İmparatorluktaki 



Nizam Önen  |  35

1909’da 13’ü idadi, 63’ü rüştiye ve kalanı da iptidai mektep olmak üzere 1901 
okul mevcuttu.129 1907’de Hukuk mektebi130 ve Polis Mektebi131 açılmıştı.

Ayrıca Selânik, Osmanlı Devleti’nin en önemli sanayi merkezlerinden 
biriydi. 20. yüzyılın başında 50-200 işçi çalıştıran tekstil ve giyim dalındaki 
fabrika sayısı 11, matbaa 15, un fabrikası 30 kadardı.132 Ayrıca ipek, tütün, 
kağıt, çivi, ispirto, sabun, bira, buz ve dökmecilikte büyük üretim tesisleri 
mevcuttu.133 Pamuklu tekstilde, Osmanlı Devleti’ndeki toplam fabrika üretimi 
kapasitesinin yarısından fazlası Selânik ve çevresinde yoğunlaşmıştı.134

Şehrin hakim sınıfları ve katmanları banker-sanayici-tüccar, subay, memur 
ve çiftlik sahiplerinden oluşuyordu.135 Kısaca sermaye ve ticaret kesimi ile 
bürokrasi kentin havasına egemendi. Bürokrasinin oluşumu ve güç kazanması 
ile ilgili olarak İlkin ve Tekeli şu değerlendirmeyi yapıyorlar: “Selânik ve 
Makedonya’nın kapitalizme açılma süreci sonucunda bölgenin ekonomisinde 
meydana gelen dönüşümler beraberinde bölge içindeki yönetim ve denetleme 
işlevlerinin görülüşünde de yeni bir örgütlenme biçimlerine geçilmesini 

herhangi bir yerden çok daha özgür bir ortamın varlığına işaret etmektedir (Charles Roden 
Buxton, Turkey in Revolution, Londra, T. Fisher Unwin, 1909, s. 42).

129	 Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının 
Belirleyiciliği”, s. 364.

130	 Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının 
Belirleyiciliği”, s. 364; Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 16.

131	 Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının 
Belirleyiciliği”, s. 364.

132	 Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının 
Belirleyiciliği”, s. 362.

133	 Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının 
Belirleyiciliği”, s. 362.

134	 Pamuk, 100 Soruda Osmanlı-Türkiye İktisadi Tarihi, 1500-1914, s. 184; Pamuk, Osmanlı Eko-
nomisinde Bağımlılık ve Büyüme (1820-1913), s. 148. Pamuk’un verdiği (Accounts and Papers, 
1910, Vol. 103, “Commercial Report” from Salonica for the Year 1909’dan aktararak)  bilgile-
re göre  Selânik’in 10 imalathane, 60.200 iğ ve yılda yaklaşık 3500 tonluk üretim kapasitesiyle 
ülkedeki pamuk ipliği fabrika üretiminin yarısından fazlasını gerçekleştirdiği anlaşılıyor Özel 
sermaye tarafından kurulup varlığını sürdürebilen ilk pamuklu iplik fab. 1879’da kurulmuş-
tu (Pamuk, Osmanlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme (1820-1913), s. 147.).

135	 Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 15; Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşu-
munda Selânik’in Toplumsal Yapısının Belirleyiciliği”, s. 365’de küçük üreticileri ve lumpenle-
ri de şehirdeki toplumsal sınıflar olarak sayıyorlar. Yalnız işçi sayısını, Tekeli ve İlkin, s. 362’de, 
P. Risal, La Ville Contoitée Salanique, Libraire Academique, Paris 1917, s. 274’den aktararak 
5 bini nakliyat işçisi olarak 20 bin biçiminde verirlerken; Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 
15‑16’da, sanayi tesisleri ve liman boşaltma işlerinde 25 bin işçi olduğunu yazmaktadır. Ayrıca 
Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının 
Belirleyiciliği”, s. 365’de 7000 kişilik bir işçi kesiminden bahsetmektedirler. Bu rakam ile di-
ğerleri arasındaki fark, ilk ikisinin Selânik’e bağlı kasaba ve diğer yerleşim birimlerini kapsama-
sı; sonuncusunda ise yalnızca Selânik şehrini kapsamasıyla açıklanabilir.



36  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

getiriyordu. Bu ise bölgenin şehirlerinde özel ve kamu kesimi bürokrasisinin 
büyümesi demekti.”136

Bu canlı ticaret ve “sanayi” kentinde Müslüman-Türk unsurlar, Osmanlı 
Devleti’nin genelinde olduğu gibi, geri planda kalmışlardı. Sanayi tesislerinin 
olduğu kadar ihracat ve ithalat gibi ticari faaliyetlerin de büyük kısmı Yahudi 
ve Rum tüccarların elinde bulunuyordu.137 Selânik’teki bu çok etnili, ticarî 
açıdan dinamik ve siyasal olarak hareketli ortam, Jön Türk muhalefetinin 
gelişmesi için son derece elverişli bir zemindi. II. Meşrutiyet’in ilanı ve 1908 
genel seçimleri sürecinde Selânik Vilayeti, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 
siyasal etkisinin en yoğun hissedildiği bölgelerden biri hâline gelmiş; vilayetteki 
seçim süreci, cemiyetin Osmanlılık ideolojisi ve kitle mobilizasyonu açısından 
önemli bir laboratuvar işlevi görmüştür.138 İttihat ve Terakki Cemiyeti 
tarafından amaçlanan Osmanlı milleti yaratma sürecinin bir aşaması olarak 
görülen Selanik’teki seçimlere çok önem verildiği saptanmıştır. 1912 Meclis-i 
Mebusan seçimlerinde ise Selânik, Manastır ve Kosova vilayetleri, İttihat 
ve Terakki Cemiyeti ile farklı siyasal gruplar arasındaki rekabetin, baskı ve 
seçim usulsüzlüğü iddialarının en yoğun biçimde yaşandığı bölgeler olarak 
öne çıkmıştır.139

Özetlersek Selânik, Osmanlı Devleti içindeki göreli olarak sanayileşmiş 
yapısı, farklı etnik unsurları barındıran kozmopolitliği, canlı kültürel ve 
düşünsel ortamı ile Osmanlı yönetimine karşı gelişebilecek bir muhalefet 
hareketi için son derece elverişli bir platform sunmaktaydı. Kentin sunduğu 
toplumsal ve kültürel ortam, hem Jön Türk hareketinin kadrolarını beslemiş, 
hem de daha sonra Türk Ulusal Savaşı’nı yürütecek ve Cumhuriyet’i kuracak 
siyasal elitin zihniyet dünyasının oluşumunda belirleyici bir rol oynamıştır.

136	 Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının 
Belirleyiciliği”, s. 363.

137	 Adanır, “The Macedonians in the Ottoman Empire, 1878-1912”, s. 165.
Keyder, Türkiye’de Devlet ve Sınıflar,  s.  33’de komprador nüfusun geliştiği yerlerden biri olarak 

İzmir ve İstanbul’un yanında Selânik’i de saymaktadır. Ayrıca Tekeli ve İlkin, “İttihat ve Te-
rakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının Belirleyiciliği”, s. 359’da 17. ve 
18. yüzyılda loncalar içinde örgütlenmiş olan üreticilerin, Selânik ve Makedonya’da da kaybe-
den grup olduğunu yazmaktalar.

138	 Ayşe Eryaman  “…bütün bunların Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin gerçekleştirmeye 
çalıştığı “Osmanlılık” kimliğinin Selanik yansımaları olarak değerlendirilmesi yanlış olmaya-
caktır.” ( Ayşe Eryaman, “Selanik Vilayeti’nde 1908 Genel Seçimleri”, History Studies, c. 9, 
sy. 3 (2017), s.59) ifadesi ile   İttihat ve Terakki açısından kozmopolit Selanik’in Osmanlıcılık 
düşüncesi bakımından oldukça değerli olduğunu ileri ifade etmiş olmaktadır.

139	 Özer Özbozdağlı, “Selanik, Manastır ve Kosova Vilayetlerinde 1912 Meclis-i Mebusan Seçim-
leri”, Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, c. 11, sy. 2 (2016), ss. 285–317.



Nizam Önen  |  37

Vergiye Direnç (1906–1908): Anadolu’da Toplumsal 
Hareketlenmeler

1906 yılında başlayıp aralıklarla 1908 yılına kadar Anadolu’nun değişik 
kentlerinde süren ayaklanmalar, Osmanlı Hürriyet Cemiyeti kurulduğunda 
Anadolu’nun durumunu yansıtması bakımından üzerinde durulması gereken 
bir olgudur. Bu ayaklanmaların başta gelen nedeni vergiler olduğundan “Vergi 
Ayaklanmaları” olarak adlandırılmışlardır. Bazı yazarlarca, bu ayaklanmalara 
büyük önem atfedilmekte; bunların 1908 Devrimi’nin gerçekleşmesinde büyük 
öneme sahip oldukları vurgulanmaktadır.140 Aykut Kansu, vergi ayaklanmalarını 
sivil itaatsizlik eylemleri olarak niteleyip, İttihatçıların bunları ve diğer sivil 
itaatsizlik eylemlerini devrimci bir eyleme dönüştürdüğünü iddia etmektedir.141 
Anadolu’da ortaya çıkan söz konusu ayaklanmaların 1908 Devrimi üzerinde 
doğrudan belirleyici bir etkiye sahip olduklarını söylemek son derece iddialı 
görünmektedir. Bununla birlikte, bu hareketleri bütünüyle yok saymak ya 
da etkisiz unsurlar olarak değerlendirmek de isabetli olmayacaktır. Osmanlı 
tarihinde Anadolu halkının merkezi yönetime karşı yüzyıllar boyunca birçok kez 
ayaklandığı ve bu ayaklanmaların bir kısmında vergi meselesinin başlıca harekete 
geçirici unsur olarak öne çıktığı hatırlanmalıdır.142 Bu konuda unutulmaması 
gereken bir başka nokta da, 1908’de Meşrutiyet’in Sultan Abdülhamid tarafından 
ilan edilmesi Anadolu’daki vergi ayaklanmaları yüzünden değil; Rumeli’de asker 
ve sivil bürokratların dağlara çıkarak başlattıkları isyan üzerineydi.143 Ayaklanan 
bazı şehirlerde, kitlelerin içinde Jön Türklerin bulunması, bu ayaklanmaları 
Jön Türk fikirleri doğrultusunda gerçekleşmiş eylemler saymak için yeterli 
olmasa gerektir.144 Yine de bu ayaklanmalara kısaca bakmak, Anadolu’nun 
20. yüzyılın başındaki durumunu yansıtması açısından yararlı olacaktır.

140	 H. Zafer Kars, Belgelerle 1908 Devrimi Öncesinde Anadolu, Ankara, Kaynak Yayınları, 1984, s. 59. 
“... bu vukuat memalik i Osmanîye’de iade i meşrutiyet teşebbüsatının başlangıcı addolunur. 
Mesele, vergi i şahsi ile hayvanat ı ehliye rüsumunun ilgası bahanesiyle doğrudan doğruya 
istihsal i hürriyet için tertip olunmuştur.” (Mehmet Nusret, Tarihçe i Erzurum yahut Hemşeh-
rilerine Armağan, İstanbul, Ali Şükrü Matbaası, 1922, s. 55-71’ den aktaran H. Zafer Kars, 
Belgelerle 1908 Devrimi Öncesinde Anadolu, s. 84).

141	 Aykut Kansu, “The Tax Revolts of 1906-07: Prelude To The Revolution of 1908”, Turkish 
Politics and The Economy, 1908-1946: From the Revolution of 1908 to the End of the One-Party 
Era, c. I, der. Aykut Kansu, 1992, s. 3.

142	 Bu konuda bknz.: “Selçukludan Osmanlı’ya Ayaklanmalar”, Sosyalizm ve Toplumsal Mücade-
leler Ansiklopedisi, c. 6, İstanbul, İletişim, 1988, s. 1766-1767; Coşkun Can Aktan, Dilek 
Dileyici, Özgür Saraç, “Osmanlı Tarihinde Vergi İsyanları I”, Süleyman Demirel Üniversitesi 
İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, c. 7, sy. 2, 2002, s. 1–20; Coşkun Can Aktan, Dilek 
Dileyici, Özgür Saraç, “Osmanlı Tarihinde Vergi İsyanları II”, Süleyman Demirel Üniversitesi 
İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, c. 8, sy. 1, 2003, s. 1–25.

143	 Hatta Meşrutiyet, Makedonya’da bazı kentlerde OİTC tarafından, İstanbul’dan önce ilan edil-
mişti.

144	 Erzurum isyanının önde gelenlerinden Hüseyin Tosun Bey’in, Teşebbüsü Şahsi ve Adem i 
Merkeziyet Cemiyeti kurucularından olduğu belirtilmektedir. (Kars, Belgelerle 1908 Devrimi 



38  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

1906-1908 yılları arasında görülen ayaklanmaların en büyüğü ve önemlisi 
Erzurum Ayaklanması’dır.145 1906 Mart ayında Şahsi Vergi ve Hayvanat‑ı 
Ehliye Rüsumu’na karşı tepkiler patlama noktasına geldi. Vergilere en şiddetli 
tepki şehrin varlıklı kesimini temsil eden tacirlerden gelmekteydi.146 Halkın 
aralarından seçtikleri temsilciler vasıtasıyla saraya göndermek istedikleri 
telgraflarda, söz konusu vergilerin yüksekliğine karşın ödeme güçlerinin 
zayıflığından bahsedilmiş ve bu vergilerin acilen kaldırılması talep edilmiştir.147

Nisan başında Erzurum Ayaklanması, Bayburt, Narman, Hasankale’ye 
yayıldı.148 Erzurum’da “Can Veren” adlı bir komite kuruldu.149 1907 sonlarında 
dağıttığı bildiride (Kars’a göre örgütün tek siyasal eylemidir; Kars, s. 41) 
örgüt anayasasının yürürlüğe konması, meclisin toplanması gibi isteklerinin 
yanısıra sultan rejiminin despotluğundan, yüksek bürokratların satılmış kişiler 
olduklarından, yabancıların memlekette giderek ağırlıklarını arttırdıklarından 
ve vergilerin dayanılmaz bir ağırlık kazandığından söz ediliyordu.150

1906 yılının Ocak ayında Kastamonu’da halk belediye seçimlerini boykot 
eder.151 Vergilerin kaldırılması, vali ve birtakım yüksek rütbeli memurların 
görevden alınması amacıyla gösteriler yapılır.

Öncesinde Anadolu, s. 49.)  Hüseyin Tosun Bey’in hayat öyküsü için bknz. Orhan Türkdoğan, 
“Hüseyin Tosun: Bir İhtilalcinin Profili”, Türk Dünyası Araştırmaları, Sayı: 46 (Şubat (1987), 
ss.69-83. Zafer Kars, “Erzurum isyanını Teşebbüs i Şahsi ve Adem i Merkeziyet Cemiyeti’nin 
Erzurum şubesinin düzenlediği iddiası abartmadır.” diye yazmaktadır. (Kars, Belgelerle 1908 
Devrimi Öncesinde Anadolu, s. 50.) Şerif Mardin, “Jön Türk hareketinin Osmanlı İmparator-
luğu sınırları içinde verdiği ilk meyvenin ‘Erzurum İsyanı’ şeklinde belirmesi ...” (Mardin, Jön 
Türklerin ..., s. 63) biçiminde bir yargıda bulunarak Kars’ın, Tunaya’yı kastederek söylediği 
abartmanın bir örneğini vermektedir.

145	 Aykut Kansu, 1908 Devrimi, İstanbul, İletişim, 1995, s. 44.
146	 Kansu, 1908 Devrimi, s. 44. Bazı Sovyet yazarları, Anadolu’daki ayaklanmaları, “milli burjuva-

zi” (A. M. Valuyskiy, Turetskiy Sbornik, Moskova, 1958, s. 48-65, içinde H. Zafer Kars, Belge-
lerle 1908 Devrimi Öncesinde Anadolu, s. 135) veya şehir ticaret burjuvazisi ve küçük burjuvazi 
(H. M. Tsovikyan, Sovetskoe Vostokovedenie, Moskova, 1945, c. III, s. 15-35, içinde H. Zafer 
Kars, Belgelerle 1908 Devrimi Öncesinde Anadolu, s. 118) diye tanımladıkları müslüman - Türk 
unsurların muhalefetine bağlamaktadırlar. Orhan Türkdoğan da Erol Uluben, İngiliz Belge-
leriyle Türkiye, 1967 ve Petrosyan’a dayanarak tüccarların, küçük burjuvaların, subayların ve 
küçük bürokratların yer aldığı bilgisini vermektedir (Orhan Türkdoğan, “1906-1907 Osmanlı 
Hürriyet Ayaklanması I”, Türk Kültürü, Yıl: XXII, Sayı: 255 ( Temmuz 1984),  s.458.) 

147	 Nurullah Nehir, “Mehmed Ata Bey’in Erzurum Valiliği (1906)”, KAÜSBED – Kafkas Üniver-
sitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, c. 12, sy. 28, 2021, s. 666.

148	 Kansu, 1908 Devrimi, s. 52.
149	 Petrosyan, Sovyet Gözüyle Jön Türkler, s. 238. Petrosyan “Can-verir” adını kullanmaktadır. 

Türkdoğan da bu ismi benimsemektedir. Kars, Belgelerle 1908 Devrimi Öncesinde Anadolu, s. 
41’de “Can-Veren” demektedir.

150	 Petrosyan, Sovyet Gözüyle Jön Türkler,  s. 238; Kars, Belgelerle 1908 Devrimi Öncesinde Ana-
dolu, s. 41.

151	 Kars, Belgelerle 1908 Devrimi Öncesinde Anadolu, s. 19-23; Kansu, 1908 Devrimi, s. 40-42.



Nizam Önen  |  39

1906 Ağustosunda Ankara, Ekim başında Trabzon, Temmuz ortasında 
Samsun, Haziran sonunda Bitlis, 1906 sonbaharında Erzurum illerinde; 
1907’de Van’da, 1908 Haziranında Sivas’da ayaklanmalar meydana gelir.152

Anadolu vergi ayaklanmalarını bütünüyle Müslüman-Türk ticaret 
burjuvazisinin yabancı müdahalesine, komprador burjuvaziye ve eski mutlakiyet 
düzenine yönelmiş bilinçli bir sınıfsal tepkisi olarak yorumlamak153, bazı 
isabetli yanları bulunmakla birlikte, geneli açıklamaktan uzak ve oldukça 
abartılı bir değerlendirmedir. Kansu’nun, “1906 yılı başlarında adil olmayan 
vergilendirmenin kaldırılması veya istismarcı memurların azledilmesi 
isteklerinden yola çıkan halk gösterileri ve ayaklanmalar, kurulu düzene karşı 
duyulan genel hoşnutsuzluğun dışavurumu haline geldiler” biçimindeki 
saptaması, bu hareketlerin sosyo-ekonomik temelli bir hoşnutsuzluk birikimini 
yansıttığını göstermesi bakımından yerindedir. Bununla birlikte, söz konusu 
hoşnutsuzluğun geniş halk kesimlerinde siyasal rejimin değiştirilmesi ya da 
monarşinin ortadan kaldırılması yönünde açık ve programatik bir talebe 
dönüştüğü söylenemez. Tepkinin temel hedefi, sultanın şahsında cisimleşen 
monarşik düzen değil; vergi politikaları, yerel idarenin keyfî uygulamaları ve 
bunların yarattığı ekonomik baskı olmuştur. Bu nedenle bu ayaklanmaları, 
sınıfsal öğeler de içeren, esas itibarıyla ekonomik ve idari düzene yönelik 
tepkiler olarak görmek; bunları geniş kitlelerin Meşrutiyetçi ya da monarşi 
karşıtı siyasal taleplerinin doğrudan ifadesi şeklinde yorumlamaktan daha 
isabetli görünmektedir. 154

Cumhuriyet Halk Fırkası’nın Kurucu Dinamikleri

Cumhuriyet Halk Fıkrası, yabancı işgalcilere karşı verilen bir mücadelenin 
zaferle sonuçlanmasının ardından oluşturulan yeni devletin kadroları tarafından 
kurulmuştur. CHF’nin kuruluş sürecini Türk Ulusal Kurtuluş Savaşı içinden 
başlatmak doğru bir yaklaşım olur. Dolayısıyla önce bu savaşa ve savaş içinde 
biçimlenen oluşumlara bakmak gerekecektir. Bu bölümün birinci kısmında 
1918‑1922 yılları arasındaki süreç ele alınacak ikinci kısımda ise savaş 
sonrasından CHF’nin kuruluşuna kadar geçen süre içerisindeki Anadolu’nun 
siyasal ve sosyal konjonktürü incelenecektir.

152	 Kansu, 1908 Devrimi, s. 35-96.
153	 Kars, Belgelerle 1908 Devrimi Öncesinde Anadolu, s. 17; Petrosyan, Sovyet Gözüyle Jön Türk-

ler s. 241.
154	 Zafer Kars, Kastamonu Ayaklanması’nda kalabalığın her saat başı “Padişahım Çok yaşa!” diye 

bağırdığını yazmaktadır. (Kars, Belgelerle 1908 Devrimi Öncesinde Anadolu, s. 74) 



40  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

İşgal ve Direniş: Türk Ulusal Savaşı

I. Dünya Savaşı’nda Almanya’nın başını çektiği İttifak Devletleri, İtilaf 
Devletleri karşısında yenik düşmüşlerdi. Savaşa Almanya’nın yanında katılan 
Osmanlı Devleti de savaşın mağlupları arasındaydı.

I. Dünya Savaşı’ndaki yenilgi, Osmanlı Devleti’nin uzun yıllardır süregelen 
yenilgiler zincirinin en son halkasını oluşturmuştur; Avrupa’dan adım adım 
çekilmek zorunda kalan Osmanlılar, 20. yüzyılda da Trablusgarb ve Balkan 
Savaşları ile sarsılmış, önemli toprak kayıplarına uğramışlardı. Bu iki savaşın 
ardından gelen Dünya Savaşı ile de bu yenilgi ve gerileyiş döneminin sonuna 
gelmişti.

Osmanlı Devleti 30 Ekim 1918’de Mondros Bırakışmasını imzaladı. Bu 
bırakışmanın 7. maddesi ile İtilaf Devletlerine, güvenliklerini tehdit eden 
bir durumda, işgal hakkı tanıyordu. “Bundan daha lastikli bir hüküm zor 
bulunurdu.”155 Bu maddeye dayanarak İtilaf Devletleri, Anadolu’nun değişik 
bölgelerini işgalleri altına aldılar. Bu işgal hareketlerine karşı, genel direnişler 
ortaya çıkmakta gecikmedi. Türk Ulusal Savaşı’nın bu birinci dönemi mahalli 
kongre faaliyetleri olarak adlandırabilir.156 Bülent Tanör, bu kongreleri 
değerlendirirken, “bölgesel birleşmenin bir ara durak, ulusal örgütlenmenin 
ise asıl amaç olduğu söylenebilir.157 yargısına varmaktadır.

Türk Ulusal Savaşı’nın yerel hareketlerden Anadolu geneline yayılan 
yeknesâk bir yapıya kavuşması Mustafa Kemal ve arkadaşlarının çabaları 
sonucunda gerçekleşmiştir. Tunaya, yerel hareketlerden ulusal harekete sıçranan 
bu dönemi Türk Ulusal Savaşı’nın “ikinci safhası” olarak niteleyip Sivas 
Kongresi ile başlatmaktadır.158 Aslında Sivas, yerel hareketlerin birleştirilmesi 
çabasının bir sonucu olarak doğdu. Mustafa Kemal, Samsun’a çıktıktan sonra 
bir dizi faaliyette bulunmuştu. 28 Mayıs 1919 tarihini taşıyan Havza Genelgesi 
ile M. Kemal, askeri ve mülki yöneticilere, Mondros Bırakışmasına ve işgale 
karşı direnişlerin örgütlenmesini söylüyordu. 19 Haziran’da Amasya’da bir 

155	 Sina Akşin, İstanbul Hükümetleri ve Milli Mücadele, Mutlakiyete Dönüş, (1918‑1919), İkinci 
Basım, İstanbul, Cem Yayınevi, 1991, s. 59.

156	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s. 475. Bülent Tanör, Türkiye’de Yerel Kongre İk-
tidarları (1918-1920), İstanbul, AFA, Temmuz 1992, s. 22’de 1918-1920 arasında 28 Kong-
re’nin listesini vermekte ve Sivas Kongresi hariç hemen tamamının yerel inisiyatiflerden doğ-
duğunu belirtmektedir.

157	 Tanör, Türkiye’de Yerel Kongre İktidarları (1918-1920), s. 57; Tanör, yerel hareketlerin rejim 
sorununa ilişkin önerilerinin, bunların “yerellikle” sınırlı olmadıklarını gösteren bir kanıt say-
maktadır (s.17). Ahmad ise yerel Müdafaa-i Hukuk Cemiyetleri’nde kendi çıkarlarını korumak 
amacıyla bir araya gelen yerel eşraf gruplarının, Anadolu’nun diğer bölgelerini feda etmeye ha-
zır olduklarını ve bunlar için bir milli mücadele fikrinin ikincil derecede öneme sahip olduğunu 
belirtmektedir. Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 241.

158	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952, s. 476.



Nizam Önen  |  41

araya gelen Mustafa Kemal, Refet (Bele), Rauf (Orbay) ve Ali Fuat (Cebesoy) 
bir “Tamim” yayınladılar. “Amasya Tamimi” olarak tarihe geçen bu belgede 
(22 Haziran), Sivas’da bir milli kongrenin toplanması yer alıyordu. Ayrıca 
“Milletin İstiklalini yine milletin azim ve kararı kurtaracaktır.” cümlesi Ulusal 
Savaş önderliğinin düşüncelerini yansıtması bakımından değer taşımaktadır. 
Sivas Kongresi’nden önce Erzurum’da ağırlığı Erzurum ve Trabzon’dan gelen 
delegelerin oluşturduğu bir kongre toplandı.159

4 Eylül’de Sivas’ta toplanan kongrenin kararlarından biri de Anadolu’daki 
yerel Müdafaa‑i Hukuk Cemiyetleri’nin, Anadolu ve Rumeli Müdafaa‑i Hukuk 
Cemiyeti adı altında birleştirilmeleriydi. Böylece Türk Ulusal Savaşı, bütün 
Anadolu’da yeknesak bir örgütlülüğe kavuşmuş oluyordu.

23 Nisan 1920’de, İstanbul’daki Meclis‑i Mebusan’ın dağıtılmasının 
ardından Ankara’da Türkiye Büyük Millet Meclisi oluşturuldu.160 Ulusal Savaş 
boyunca bir tür Meclis Hükümeti, İstanbul hükümetinin yanısıra varlığını 
korudu.

Türk Ulusal Savaşı 30 Ağustos 1922’de, işgalci orduların yenilgisiyle 
sonuçlandı. 11 Ekim 1922’de imzalanan Mudanya Ateşkes Antlaşması’yla 
Türk Ulusal Savaşı’nın bu evresi kapanmış oldu.

Ulusal Savaş’ta “İttihatçı Faktörü”161

Bu bölümde, Türk Ulusal Savaşı’nda eski İttihat ve Terakki Cemiyeti 
üyelerinin sahip oldukları yer incelenecektir.

İttihatçıların, ulusal mücadele içinde oynadıkları rol hemen hemen bütün 
yazarlarca kabul edilmektedir. OİTC’nin (bu dönemde cemiyet kapanmıştı) 
unsurları gerek İstanbul’da gerekse Anadolu ve Trakya’daki örgütlenmelerde 
öncü rol oynamışlardır.162 Mete Tunçay, Müdafaa-yı Hukuk Cemiyetleri’nin 
geniş ölçüde OİTC’nin yerel örgütleriyle özdeşlik gösterdiğini belirtmektedir.163 

159	 Akşin, İstanbul Hükümetleri ve Milli Mücadele, Mutlakiyete Dönüş, (1918 1919), s. 471.
160	 Tunçay, 18 Martta İstanbul’daki Osmanlı Meclis‑i Mebusanı’nın kapanması üzerine, Mustafa 

Kemal’in A-RMHC’in Heyet‑i Temsiliyesi adına “salahiyet‑i fevkalâdeyi haiz” bir meclisi An-
kara’da toplantıya çağırmasını yorumlarken “yurt yönetimine el konulmaktadır; yani dernek, 
neredeyse devlet, dernek başkanı padişahın anayasal yetkilerini kullanmaktadır.” yorumunu 
getirmektedir ( Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931),  s. 41).

161	 Erik Jan Zürcher, Milli Mücadelede İttihatçılık, Nüzhet Salıoğlu (Çev.), İkinci Basım, İstanbul, 
Bağlam Yayınları, Ekim 1995. (Kitabın Orijinal adı: The Unionist Factor: The Role of the Com-
mitees of Union and Progress in the Turkish Nationalist Movement (1905-1926), Leidcn: Brill, 
1984).

162	 Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III: İttihat ve Terakki, Bir Çağın, Bir Kuşa-
ğın, Bir Partinin Tarihi, İstanbul, Hürriyet Vakfı Yayınları, Temmuz 1989, s. 9; Feroz Ahmad, 
Modern Türkiye’nin Oluşumu, s. 73.

163	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 34. Bu görüş için ayrıca 



42  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Tunaya da “İttihatçıların büyük bir kısmı, Müdafaa‑i Hukuk örgüt kadrosunda, 
T.B.M.M: içinde ve dışında, “Milli Mücadele”ye katılmışlardır.” biçiminde 
görüş belirtmektedir.164 İttihatçıların bağımsızlık konusundaki düşünceleri 
ile imparatorluğun son dönemindeki konumları Ulusal Savaş’ı aktif 
olarak desteklemeleri165 hatta önderlik etmeleri sonucunu doğurmuştur.166 
Makedonya’daki yabancı müdahalesi gibi bir nedenle ayağa kalkan İttihatçıların 
Anadolu’nun yabancı güçler tarafından işgaline sessiz kalamayacakları açıktır. 
Tanör, OİTC’nin Merkezi’nin uğradığı prestij kaybını yaşamayan taşra 
örgütlerinin, Mütareke ile başlayan İttihatçı avı ve işgal tehditlerinin neticesinde 
direnmekten başka bir alternatife sahip olmadıklarını belirtmektedir.167 Ayrıca 
örgütlenmeyle ilgili deneyimlerinin de bu konuda onlara yardımı olmuştur.168 
İttihatçıların, Ulusal Savaş’a katkıları, İstanbul’da kurdukları Karakol Cemiyet 
ile de bağıntılıdır. Karakol Örgütü, 1918 Ekiminde; 7 kişilik hücreler biçiminde 
örgütlenmişti.169 Gücünü başkentin içindeki ve civarındaki eski İttihatçılardan, 
esnaf örgütlerinden ve Teşkilat‑ı Mahsusa’dan alan Karakol, Anadolu’ya silah 
ve adam kaçırarak Ulusal Savaş’a destek verdi. 23 Nisan 1920’de Karakol 
dağıtıldı ve yerini Milli Müdafa örgütü aldı.170

İttihatçıların, Ulusal Savaş’taki yerleri konusundaki en iddialı teze sahip 
olan Zürcher “Cemiyet, bu dönemde savaş sonrası ortamda üyelerini ve 
örgütünü korumak ve eğer zorunlu olursa, bir ulusal mücadelenin temellerini 
atmak için tedbirler aldı. En azından Cemiyet içindeki bazı çevrelerin ulusal 
direnişi daha o zamandan planlanmakta oldukları açıktır.”171 biçiminde Türk 
Ulusal Savaşı’nın I. Dünya Savaşı’nın son günlerinde OİTC liderleri tarafından 
planlandığı yönünde bir yargıya varırken; Taner Timur “İttihatçıların Kurtuluş 
Savaşı’ndaki yeri de epeyce abartılmıştır.”172 diyerek Zürcher’in tezinin aksini 
savunmaktadır.

Dankwart A. Rustow, “The Development of Parties in Turkey,” Political Parties and Political 
Development, der. Joseph Palombara ve Myron Weiner, New Jersey, Princeton Universtiy Press, 
1966, s. 112 ve Arif T. Payaslıoğlu, “Political Leadership and Political Parties: Turkey”, Political 
Modernization in Japan and Turkey, der. Robert E. Ward ve Dankwart A. Rustow, New Jersey, 
Princeton University Press, 1964, s. 417’e bakılabilir.

164	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 565.
165	 Esat Öz, Tek Parti Yönetimi ve Siyasal Katılım, Ankara, Gündoğan Yayınları, Ocak 1992, s. 72.
166	 Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s. 16; Erik Jan Zürcher, Milli Mücadelede İttihatçılık, 

Çev. Nüzhet Salihoğlu, 2. Baskı, İstanbul, Bağlam Yayıncılık, Ekim 1995, s. 33; Tanör, Türki-
ye’de Yerel Kongre İktidarları (1918-1920), s. 54.

167	 Tanör, Türkiye’de Yerel Kongre İktidarları (1918-1920), s. 54.
168	 Öz, Tek Parti Yönetimi ve Siyasal Katılım, s. 54.
169	 Zürcher, Milli Mücadelede İttihatçılık, s. 124.
170	 Zürcher, Milli Mücadelede İttihatçılık, s. 177.
171	 Milli Mücadelede İttihatçılık, 113.
172	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 248.



Nizam Önen  |  43

İttihatçıların Ulusal Savaş’taki yeri konusunda yanıtlanması gereken bir 
başka nokta, savaş boyunca İttihatçılığın sürekli olarak reddedilmesinin ne 
anlama geldiğinin belirlenmesidir. Sivas Kongresi yemin metnine OİTC’nin 
ihya edilmeyeceğine dair bir cümle eklenmişti.173 Bundan sonra A‑RMHC, 
OİTC’nin devamı olmadığını her fırsatta yinelemiştir.174 Hemen tamamına 
yakınının İttihatçılıkla ve İttihatçılarla ilişkilerinin olmasına rağmen Ulusal 
Savaşın önderlerinin ve kadrolarının İttihatçılığı şiddetle reddetmelerinin 
arkasında yatan neden, A‑RMHC’ye meşruiyet kazandırılması amacıdır.175 
Ulusal Savaş’ın başından itibaren bir yandan Batılı devletlerle mücadele 
edilirken, diğer yandan yine aynı devletlerle uzlaşma çabaları içine girilmiştir.176 
Oysa OİTC’nin, Osmanlı Devleti’ni Almanya’nın yanında savaşa sokmuş 
olmasından dolayı, İngiltere, OİTC’ye soğuk davranıyordu (Aslında İngiltere 
1908 Devrimi’nden itibaren bu soğukluğu taşıyordu). Böylesi bir durumda 
OİTC’yi reddetmek Kemalistler için bu pratik gereklilikten kaynaklanıyordu. 

Taner Timur İttihatçılık’ın yerilmesi ve reddolunmasına ilişkin olarak, 
“burada da opportünizm ya da riyakarlıktan çok bir “kimlik değiştirme”nin 
söz konusu olduğu kanısındayız” biçiminde görüşünü bildirmektedir.177 
Bu arada Erzurum Kongresi’nin açılış tarihi olarak belirlenen 10 Temmuz 
günü, 1908 senesinde Meşrutiyet’in ilan edildiği tarihti.178 O zaman Rumi 
takvim geçerli olduğundan, Rumi ile Miladi takvim arasındaki 13 günlük bir 
süre farkı bulunmasından kaynaklı olarak, 1917’de 10 Temmuz 23 Temmuz 
olmuştu ve Hürriyet Bayramı da 23 Temmuz’da kutlanmaya başlanmıştı. 
Erzurum Kongresi’nin açılışı 10 Temmuz’da gerçekleşmeyince 23 Temmuza 
ertelenmişti.179 Akşin’e göre “anlamlı bir davranıştı”.180 Böylece bir yandan 
İttihatçılık yerilirken, öte yandan Meşrutiyet dönemi ve OİTC ile bağıntılı 
olarak vurgulanıyordu.

173	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 528.
174	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s. 510.
175	 Öz, Tek Parti Yönetimi ve Siyasal Katılım, s. 83. Milli mücadelenin önderleri Mustafa Kemal, 

Kazım Karabekir, İsmet İnönü, Fethi Okyar, Rauf Orbay, Ali Fuat Cebesoy İttihat ve Terakki 
üyeleriydiler. Zürcher, Milli Mücadelede İttihatçılık, s. 148’de, Kurtuluş Savaşı’nın komutanla-
rından Mersinli Cemal Paşa, Nurettin Paşa, Cafer Tayyar (Eğilmez) ve Kazım (Özalp)’ın İtti-
hatçı kökenli oldukları belirtilmektedir. Ancak bütün bu isimlerin OİTC içinde ikinci planda 
kalmış kişiler olduğunu (Fethi Okyar hariç) yazan K. Kayalı, Milli Mücadele sırasında ön plana 
geçtiklerini belirtmektedir. (Kurtuluş Kayalı, “Milli Mücadele Sırasındaki Muhalefet ve İkinci 
Grup”, Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi, Cilt 6, s. 1863).

176	 Hatırlanması gereken asıl büyük çatışma ve savaşların İngiltere, Fransa gibi ülkelerle değil, 
onların Anadolu’ya saldırttıkları Yunanistan ile olmalarıdır.

177	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 31, dn. 55. 
178	 Akşin, İstanbul Hükümetleri ve Milli Mücadele, Mutlakiyete Dönüş, (1918 1919), s. 473.
179	 Akşin, İstanbul Hükümetleri ve Milli Mücadele, Mutlakiyete Dönüş, (1918 1919),
180	 Akşin, İstanbul Hükümetleri ve Milli Mücadele, Mutlakiyete Dönüş, (1918 1919),



44  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Son olarak İttihatçıların, Kurtuluş Savaşı’ndaki yerleri konusunda, aşırı 
yorumlara varmadan, eski OİTC unsurlarının ve örgütlerinin direnişte 
önemli rol oynadığı kabul edilmelidir. Ancak bir noktayı da belirtmekte 
fayda vardır. Eski OİTC üyelerinin bir kısmı “kimlik” değiştirerek Kemalizme 
doğru evrilirken; diğer bir kısmı Kurtuluş Savaşı’na destek vermekle beraber, 
M. Kemal ve ekibine muhalif kalmışlardır.181

Savaş Sonrası Siyasal Konjonktür

11 Ekim 1922’de imzalanan Mudanya Ateşkes Antlaşması’ndan sonra, 
Anadolu’da siyasal rejim açısından ilginç bir görüntü oluşmuştu. Bir yanda 
Türkiye Büyük Millet Meclisi hükümeti, diğer yandan İstanbul hükümeti ve 
padişah. Aslında İstanbul ile Ankara arasındaki bu karışık durum 23 Nisan 
1920 günü Ankara’da T.B.M.M. açılınca ortaya çıkmıştı. Şimdi 1922 yılına 
gelindiğinde ve zafer kazanıldığında böylesi bir durum, barış antlaşması için 
İtilaf devletleri ile masaya oturmaya hazırlanan T.B.M.M. Hükümeti açısından 
sakıncalı bir durum yaratıyordu. İkili iktidar görüntüsü hem karışık bir duruma 
yol açıyordu hem de İtilaf Devletlerinin karşısında zayıflık belirtisi olarak 
algılanabilirdi. Böylece T.B.M.M. 1 Kasım 1922’de Saltanatı kaldırdığını 
ilan etti. Bu kararı alırken Hilafet makamını Saltanattan ayırdı.  Saltanat’ın 
kaldırılmasında etkili bir başka daha doğrusu yukarıdakilerle ilintili olan faktör 
de, itilaf devletlerinin Lozan Konferansı’na İstanbul hükümetini de çağırmaları 
olgusuydu. T.B.M.M saltanatı kaldırmak suretiyle, Lozan Konferansı’na 
Anadolu halkının tek temsilcisi olarak katıldı. 21 Kasım 1922’de başlayan 
Lozan Konferansı, 4 Şubat 1923’te tarafların uzlaşamamaları sonucu dağıldı. 
Uzlaşılamayan konular Osmanlı borçları, Musul, kapitülasyonlar ve Boğazlar’dı. 
Görüşmeler bu maddeler üzerinde uzlaşma sağlanamadığından kesildi.

Lozan’da görüşmeler kesildiği sırada 17 Şubat-4 Mart tarihleri arasında 
İzmir İktisat Kongresi toplandı. Kredi, üretiminin düzenlenmesi ve arttırılması, 
gümrük, vergi, ulaştırma gibi konuların ele alındığı182 Kongre’ye değişik 
toplumsal kesimlerin temsilcileri katıldı.

Bu arada meclis içinde oluşmuş bulunan birinci ve ikinci grup üyeleri 
arasındaki mücadele sertleşmişti. 26 Mart 1923 akşamı ikinci grubun önemli 
isimlerinden Ali Şükrü Bey’in kaybolduğu haberi yayıldı.183 Birkaç gün sonra 
Ali Şükrü Bey’in cesedi bir çukurda bulunuyor; Mustafa Kemal’in köşkünü 
korumakla görevli Giresun Alayı Komutanı Osman Ağa’nın suçlu olduğu 
anlaşılıyor ve Topal Osman Ağa da teslim olmayı reddedince çıkan çatışmada 

181	 Tevfik Çavdar, İttihat ve Terakki, İstanbul, İletişim Yayınları, İkinci Baskı, Temmuz 1994, s. 12.
182	 Mahmut Goloğlu, Türkiye Cumhuriyeti, 1923, Ankara, Başnur Matbaası, 1971, s. 94.
183	 Goloğlu, Türkiye Cumhuriyeti, 1923, s. 141.



Nizam Önen  |  45

öldürülüyordu.184 İçteki çatışma bu boyutlara varırken 23 Nisan’da Lozan 
görüşmeleri yeniden başladı. Önceki anlaşmazlık konuları üzerinde bu kez 
uzlaşmaya varılınca Lozan Antlaşması 24 Temmuz’da imzalandı.

Nisan’ın 16’sında birinci T.B.M.M., alınan seçimleri yenileme kararıyla, 
son toplantısı yaptı ve dağıldı. Yeni oluşacak mecliste muhalefeti istemeyen 
birinci grup ve önderleri Mustafa Kemal’in çabaları sonucunda, muhalefet 
mensubu hemen hiçkimse meclise giremedi. 11 Ağustos 1923’de ikinci dönem 
T.B.M.M.’si mebusların hemen tamamı A‑RMHC’nin (dolayısıyla meclisin 
açılışından bir ay sonra A‑RMHC’den dönüştürülerek kurulacak olan Halk 
Fırkası’nın) üyesi olarak çalışmalarına başladı.

Değerlendirme

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin ortaya çıktığı ve geliştiği zaman 
dilimi içerisinde, Osmanlı Devleti Avrupa’dan adım adım geri çekilişinin 
sonlarına doğru yaklaşmaktaydı. Devletin Avrupa’da kalan son toprak 
parçaları da tehdit altındaydı. Özellikle Makedonya çeşitlilik gösteren etnik ve 
dinsel yapısıyla Avrupa devletlerinin müdahalelerine maruz kalıyor; bu bölge 
adeta, Avrupalı güçlerin birbirleriyle mücadeleleri için bir arena işlevi taşıyordu. 
Osmanlı Devleti ise içine girdiği ekonomik ve siyasal bunalımın da etkisiyle, 
içişleri sayılabilecek bir alana yabancı müdahalesini engelleyemiyor; ancak 
Avrupalı devletlerin birbirleriyle olan çekişme ve çatışmalardan yararlanarak 
varlığını korumaya çalışıyordu. Devletin içine girdiği dağılma ve parçalanma 
sürecine, gayrimüslimlerin ayrılıkçı hareketleri de eşlik ediyordu.

Cumhuriyet Halk Fıkrası’nın kurulduğu dönem ise başarılı bir Ulusal 
Kurtuluş Savaşı’nın ardından gelmiştir. Hatta CHF’nin kuruluş sürecini bu 
savaş içinden başlatmak daha doğru bir yaklaşım olacaktır. I. Dünya Savaşı 
fiilen, Osmanlı Devleti’nin sonunu getirmiş, Avrupa’dan çıkarılan Türkler bu 
kez Anadolu topraklarından da sürülme tehlikesiyle karşı karşıya kalmışlardı. 
Böylesi bir durumda başlatılan Ulusal Savaş, bir boyutuyla işgalcilere karşı 
yürütülen bir direniş olurken, diğer bir boyutuyla da bir “iç savaş” niteliğine 
sahip olmuştur.185 Bir tarafını İstanbul hükümetinin diğer tarafını Ankara 
hükümetinin temsil ettiği bu savaş, Ankara hükümetini adeta ikili bir cephe 
karşısında bırakmıştır.186

184	 Goloğlu, Türkiye Cumhuriyeti, 1923, s. 162-164. Bu cinayet üzerine dönemin tanıklarının 
ifadeleri için Goloğlu, Türkiye Cumhuriyeti, 1923, s. 162-166’ya bakılabilir. Bu ifadelerden 
ve Goloğlu’nun yorumundan Topal Osman’ın Ali Şükrü’yü Meclis’teki sert muhalefetinden 
dolayı, kişisel bir kararla öldürdüğü sonucu çıkmaktadır.

185	 Sina Akşin, Ana Çizgileriyle Türkiye’nin Yakın Tarihi, Ankara, İmaj Yayınevi, 1996, s. 131‑132.
186	 Akşin, Padişahın bu iç savaşı 1919 yüzünden 1920 güzüne, yaklaşık 1,5 aylık bir ara hariç, bir 

yıl sürdürdüğünü belirtmektedir (Akşin, Ana Çizgileriyle Türkiye’nin Yakın Tarihi,s. 132).



46  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Ulusal Savaşın zaferle nihayetlenmesi, Savaş’ın önderliğini yapan Ankara 
Hükümetinin, ülkeye egemen olmasını da beraberinde getirmiştir. 1923 
yılına gelindiğinde T.B.M.M. seçimleri yenilenerek, daha önce Meclis’te 
Mustafa Kemal ve arkadaşlarının Birinci Grubu’na muhalefet eden İkinci Grup 
üyelerinin seçilmemeleri sağlanarak, yeni ve tamamiyle A‑RMHC üyelerinden 
oluşan bir meclis oluşturulmuştur ki bu mebusların yaptıkları toplantılar 
sonucunda da siyasal bir parti, CHF kurulmuştur.

OİTC ve CHF’nin kuruldukları dönemlerdeki iç siyasal konjonktür 
birbirlerine benzer olmakla beraber, önemli bir farkı da içermektedir. Benzer 
yön, devletin varlığının içine düştüğü tehlikeli durumdur. Ancak CHF’nin 
oluşmaya başladığı dönemde (Ulusal Savaş dönemi) devletin varlığı hemen 
tamamıyla ortadan kalkmış, yurt işgal altına girmişti. OİTC’nin kurulduğu 
dönemde ise devletin varlığı bazı tehditler altında olsa da böylesi büyük bir 
krizin içinde değildi.

Uluslararası Konjonktür

Bu bölümde, Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti (OİTC) üzerinde etkili 
olan dış gelişmeler bağlamında Rusya ve İran’daki meşrutiyetçi hareketler, ayrıca 
Cumhuriyet Halk Fırkası’nın kurulduğu dönemde Avrupa’daki siyasal eğilimler 
ele alınacaktır. Böylece hem OİTC’nin ortaya çıkış ve radikalleşme sürecine etki 
eden uluslararası dalgalar, hem de Cumhuriyet döneminin kuruluş yıllarında 
hâkim olan ideolojik iklimin dış boyutları ortaya konulmaya çalışılacaktır.

OİTC’yi Etkileyen Dış Dinamikler: Doğu’da Meşruti Devrimler ve 
Anayasal Dalga

Osmanlı Devleti’nde mutlakiyetçi yönetime karşı gelişen muhalefet 
hareketleri ve bunların en örgütlü biçimini temsil eden OİTC üzerinde, özellikle 
Osmanlı ülkesine sınır oluşturan Rusya ve İran’da ortaya çıkan meşrutiyetçi 
hareketlerin kayda değer bir etkisinin bulunduğu söylenebilir. Bu ülkelerde, 
özellikle de Rusya’da, mutlakiyetçi yönetimlere karşı gelişen eylemler ve bu 
eylemlerin ürettiği düşünsel birikim, Osmanlı aydınları açısından yakından 
izlenen ve örnek alınan deneyimler olmuştur.

Kuşkusuz, 1905 Rus Devrimi ve 1906 İran Meşrutiyet Devrimi’nden 
önce de Osmanlı düşünce dünyasında meşrutiyetçi akımın etkisi belirgindi. 
Bununla birlikte, anılan iki ülkede gerçekleşen rejim değişiklikleri, Osmanlı 
aydınları ve muhalif çevreleri için hem zaman bakımından yakın, hem de 
“Doğu monarşileri” bağlamında benzer nitelikte iki örnek teşkil etmekteydi. 
Rusya ve İran’ın, tıpkı Osmanlı Devleti gibi, mutlak monarşi geleneğine sahip 
olmaları, buralarda ortaya çıkan meşrutiyetçi dönüşümlerin, 1876’daki kısa 



Nizam Önen  |  47

süreli Osmanlı Meşrutiyeti sonrasında giderek zayıflamış olan meşrutiyetçi 
hareketlere yeni bir ivme kazandırması açısından ayrıca önem taşımaktadır.

Öte yandan, 1876’daki hareket ile 1908 Devrimi arasında yalnızca 
kronolojik bir mesafe değil, aynı zamanda siyasal özne, örgütlenme biçimi 
ve toplumsal taban bakımından önemli nitelik farklılıkları bulunduğu da 
göz ardı edilmemelidir. Bu nedenle, OİTC’nin gelişimi incelenirken, Rusya 
ve İran’daki meşrutiyetçi deneyimlerin niteliği ve bu deneyimlerin Osmanlı 
muhalefeti üzerindeki yansımaları ayrı başlıklar altında ele alınmalıdır.

Rus-Japon Savaşı ve 1905 Devrimi: Duma’nın Kuruluşu ve 
Meşruti Deneyim

Savaşın görünür nedenleri, Mançurya ve Çin’de yaşanan gelişmeler şeklinde 
tezahür etmekle birlikte187, gerçekte bu bölgeler üzerindeki Rus ve Japon 
yayılmacılık politikalarının birbiriyle çatışmasından kaynaklanmaktaydı. On 
sekiz ay süren savaş, hem kara hem de deniz muharebeleri bakımından Rusya 
açısından tam bir yenilgiyle sonuçlandı.

1904–1905 Rus–Japon Savaşı, yalnızca askeri sonuçları bakımından değil, 
uzun vadeli siyasal ve ideolojik etkileri bakımından da son derece önemliydi. 
188 Savaşın Japonya’nın zaferiyle sonuçlanması189, Avrupa-dışı güçler üzerinde 
uyarıcı bir etki doğurdu. 190 Avrupa’nın siyasal ve askerî üstünlüğünden 
bunalmış olan sömürge ve yarı-sömürge ülkeler ile Osmanlı aydınları için bu 
savaş, Avrupa’nın büyük güçlerinden birinin yenilgiye uğratılabileceğini ve 
geriletilebileceğini somut biçimde gösterdi. Artık Avrupalı güçlerin yenilmez 
olduğu yönündeki kabullerin sorgulanabileceği ortaya çıkmış; dolayısıyla 
bu güçlerin egemenliğine karşı verilecek mücadelenin kaçınılmaz biçimde 
yenilgiyle sonuçlanacağına dair inanç sarsılmıştır. Erik Jan Zürcher, Osmanlı 
meşrutiyetçiliğinin bu savaş sırasında ve sonrasındaki 1905 Rus Devrimi 
bağlamında yeni bir canlılık kazandığını belirtmektedir. 191 Söz konusu savaşın 
Osmanlı meşrutiyetçiliği üzerinde dolaylı bir etki doğuran bir başka sonucu 
da, Sander’in işaret ettiği üzere, Uzakdoğu’da başarısızlığa uğrayan Rus 

187	 Fahir Armaoğlu, 20. Yüzyıl Siyasi Tarihi, 1914‑1980, Ankara, Türkiye İş Bankası Kültür Yayın-
ları, 1988, s. 93.

188	 Oral Sander, Siyasi Tarih, İlkçağlardan - 1908’e, Ankara, İmge Yayınları, Ekim 1989, s. 185.
189	 Sander, bu durumu, “... modern çağlarda beyaz olmayan bir halkın beyaz bir halkı yenmesi...” 

(Siyasi Tarih, İlkçağlardan - 1908’e, s. 185) biçiminde tanımlamaktadır
190	 Sander, Siyasi Tarih, İlkçağlardan - 1908’e s. 185. Jön Türkler Japon Zaferini “Asırlardan beri 

Asyalıları cins‑i insaniyetin dûnunda gören fikirlerin pâmal ol[ması]...” biçiminde yorumlu-
yorlardı. (“Muharebe ve İhtilâl”, Şûra‑yı Ümmet, No. 72, 6 Nisan 1905-I Safer 1323, s. 1’den 
aktaran M. Şükrü Hanioğlu, Bir Siyasal Düşünür Olarak Doktor Abdullah Cevdet ve Dönemi, 
Üçdal Neşriyat, s. 188.)

191	 Erik Jan Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, İstanbul, İletişim, 1995, s. 134.



48  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Hükümeti’nin dikkatini yeniden Batı’ya, yani Balkanlar’a çevirmesi ve bu 
bölgede daha etkin bir siyaset izlemeye yönelmesidir. 192  Bu durum, daha 
önce incelenen Makedonya meselesi bağlamında düşünüldüğünde, Rus–
Japon Savaşı’nın son derece dolaylı da olsa OİTC üzerinde etkide bulunduğu 
biçiminde yorumlanabilir.

Rus–Japon Savaşı, Rusya içindeki toplumsal ve siyasal çelişkileri 
keskinleştirerek muhalefet hareketinin yükselmesine zemin hazırlamıştır. 193  
Ocak 1905’te Petersburg’da patlak veren grev sırasında, 9 Ocak Pazar günü 
140 bini aşkın işçi Kışlık Saray’a yürüyerek Çar’a dileklerini iletmek istemiş; 
Kazak birliklerinin açtığı ateş sonucunda yaklaşık 1000 kişinin ölmüş, 5000 
kişinin yaralanmıştı. Tarihe “Kanlı Pazar” olarak geçen bu olay sonrasında 
muhalefet daha da şiddetlenmiş, Petersburg, Moskova, Riga, Varşova ve 
Tiflis gibi kentlerde çatışmalar ve grevler yaygınlaşmıştır. Ocak ayında greve 
katılan işçi sayısının 440 bine ulaştığı; 1 Mayıs 1905’te ise 200 kentte grevlerin 
sürdüğü kaydedilmektedir. İlkbahar ve yaz aylarından itibaren işçi hareketine 
köylü hareketleri de eklemlenmiş, ülkenin yarısından fazlasında köylü eylemleri 
yaygınlık kazanmıştır. İşçi ve köylü hareketlerine, giderek hoşnutsuzlukları artan 
asker ve denizci kesimleri de katılmış, bu gelişmeler sonucunda muhalefet adeta 
bir ayaklanma niteliği kazanmıştır. Çarlık rejimi, bu geniş çaplı muhalefeti 
bastırabilmek için bazı siyasal tavizler vermek zorunda kalmıştır. 6 Ağustos 
1905’te Devlet Duması’nın toplantıya çağrılacağını bildiren bir bildirge 
yayımlanmış, ancak bu adım gösterilerin hızını kesmeye yetmemiştir. Ekim 
ayında genel greve gidilmiş, bunun üzerine 17 Ekim’de Çar, söz, toplantı ve 
dernek kurma özgürlüğü ile kişi dokunulmazlığını tanıyan bir bildirge ilan 
etmek zorunda kalmıştır. Aynı bildirgede, kanun yapma işlevine sahip bir 
“Devlet Duması”nın, başka bir deyişle bir “Rus Parlamentosu”nun kurulacağı 
duyurulmuştur. Böylece Çarlık rejimi, biçimsel de olsa meşruti bir görünüm 
kazanmıştır.

Bu gelişmeler, Osmanlı aydınları ve OİTC çevreleri tarafından yakından 
izlenmiş; mutlakiyetçi bir rejimde dahi güçlü toplumsal muhalefetin siyasal 
tavizler kopartabileceği düşüncesini güçlendirmiştir. Rusya örneği, her ne kadar 
Osmanlı bağlamına bire bir aktarılması mümkün olmayan özgün dinamiklere 
sahip olsa da, meşrutiyetçi taleplerin başarıya ulaşabileceğine dair inancı 
besleyen önemli bir referans noktası haline gelmiştir.

192	 Sander, Siyasi Tarih, İlkçağlardan - 1908’e, s. 185.
193	 Rus Devrimi ile ilgili bundan sonraki bilgiler, Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi, 

Cilt 2, s. 526-529’dan derlenmiştir.



Nizam Önen  |  49

İran’da Anayasal Düzen Arayışı: Meşrutî Devrim 

20. yüzyıla girerken İran’da insan hakları, kendi kaderini tayin hakkı ve 
halka dayalı hükümet gibi Batı kaynaklı siyasal kavramların, aydınlar, öğrenciler, 
tüccarlar ve din adamları arasında giderek yaygınlaştığı görülmektedir. 194 1906 
yazında mollaların Tahran sokaklarında verdikleri vaazlar ve 12 binden fazla 
tüccar ile esnafın İngiltere elçiliğine sığınması195, ülkedeki rejim karşıtı hareketin 
geldiği boyutu göstermesi bakımından dikkat çekicidir. Bu gelişmeler üzerine 
Şah, İran tarihinin ilk meclisini toplantıya çağırarak meşrutî bir yönetime geçiş 
yolunu açmak zorunda kalmıştır. 196

İran Devrimi’nin oluşmasında 1905 Rus Devrimi’nin etkisi olduğu kadar, 
dış baskıların da rol oynadığı kabul edilebilir. Özellikle İranlı asilerin de Britanya 
elçiliğine sığındıkları hatırlanırsa, İngiltere’nin etkisi yadsınamaz bir hale 
gelmektedir. İran’daki meşrutiyetçi düzen değişikliğin, Rus Devrimi ile birlikte, 
Osmanlı ülkesindeki yönetim karşıtı örgütlenmeler üzerinde etkisi olduğu 
açıktır.197 Bununla birlikte, İran Devrimi’nin Rus Devrimi’nden ayrıldığı 
önemli bir nokta, Müslüman bir ülkede gerçekleşmiş olmasıdır. Bu özellik, 
İran’daki meşrutiyetçi deneyimin, Osmanlı Devleti’nin Müslüman–Türk 
unsurları nezdinde farklı ve kimi zaman daha yakın bir anlam taşımasına yol 
açmış olabilir. Nitekim İvanov Doğu Anadolu’daki hükümet karşıtı hareketlerin 
gelişmesi üzerinde İran Devrimi’nin etkisi olduğu yazarken;198 Petrosyon, bu 
ilk İran Parlamentosunun Jön Türkler için önemli bir örnek teşkil ettiğini;199 
fedai grupları kurulması düşüncesini de OİTC’nin İran devrimci deneyinden 
esinlenerek benimsediği ileri sürmektedir.200

Bu değerlendirmeler, Osmanlı meşrutiyetçi hareketinin yalnızca Avrupa’daki 
anayasal monarşi örneklerinden değil, aynı zamanda Rusya ve İran gibi “Doğu” 
monarşilerinde yaşanan rejim dönüşümlerinden de beslendiğini göstermektedir. 
Böylece OİTC’nin fikrî ve örgütsel oluşumunda, bölgesel ölçekte birbirini 
etkileyen meşrutiyetçi dalgaların karşılıklı etkileşimi önemli bir rol oynamıştır.

194	 Oral Sander, Siyasi Tarih, Birinci Dünya Savaşı’nın Sonundan 1980’e Kadar, Ankara, İmge, 
1989, s. 60.

195	 Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi, Cilt 4, s. 1342.
196	 Ancak bu meclis ve Anayasa çok kısa ömürlü oldu ve 1908’de ortadan kaldırıldılar.
197	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 61. Ayrıca Kansu, 1908 Devrimi, s. 3.
198	 M.S. İvanov, 1905-1911 İran Devrimi, Moskova, 1957, s. 67‑107’den aktaran Petrosyan, Sov-

yet Gözüyle Jön Türkler, s. 243.
199	 Petrosyan, Sovyet Gözüyle Jön Türkler, s. 243.
200	 Petrosyan, Sovyet Gözüyle Jön Türkler, s. 299.



50  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

CHF’nin Kurulduğu Dönemde Avrupa: Devrim, Cumhuriyetler, 
Liberal Kriz

Birinci Dünya Savaşı sonrasında, hem Avrupa’nın siyasal haritası hem de 
rejim tipleri köklü bir dönüşüm sürecine girdi. Çok uluslu imparatorlukların 
çözülmesi, yeni ulus-devletlerin ortaya çıkışı ve liberal parlamenter rejimlerin 
ciddi bir krizle karşı karşıya kalması, Anadolu’da yürütülen Türk Ulusal 
Mücadelesi ile bunu takip eden Cumhuriyet Halk Fırkası’nın (CHF) 
kuruluşunun uluslararası arka planını oluşturuyordu. Bu bağlam, bir yandan 
1917 Rus Devrimi ve sonrasında kurulan Sovyet rejiminin etkileri, öte yandan 
savaş sonrası Avrupa’da monarşilerin çözülmesi ve cumhuriyetçi dalganın 
yükselişi dikkate alınmadan anlaşılamaz.

Rusya’da Bolşevik Devrimi: Tarihsel Düşmanlıktan Konjonktürel 
Dostluğa

Bunların başında 1917’de Rusya’da meydana gelen devrim gelmektedir. 
1917 yılının Mart ayında (Rus takvimine göre Şubat) çarlık yönetimine son 
verilmiş ve liberal düşünceli bir hükümet oluşturulmuştu. Şubat devrimi 
olarak nitelendirilen bu olaydan sonra, Rusya Sosyal Demokrat İşçi Partisi 
(Bolşevikler) Kasım’da (Rus takvimine göre Ekim) iktidarı ele geçirdi. 
Böylece Avrupa ve Dünya sahnesine ilk sosyalist devlet çıkmış oluyordu ki 
bundan sonraki Avrupa ve Dünya tarihini etkileyecek olan asıl “Devrim” 
buydu. Bolşevik Devrimi’nin Anadolu üzerine etkileri farklı biçimlerde 
tezahür etti. Bolşevikler iktidarı ele alınca derhal savaştan çekildiler. Bolşevik 
iktidarın ilk icraatlarından biri, Rusya’yı savaş dışı bırakmak oldu. Sovyet 
hükümeti, Almanya ve müttefikleriyle yürüttüğü müzakereler sonucunda 
3 Mart 1918’de Brest-Litovsk Antlaşması’nı imzalayarak Birinci Dünya 
Savaşı’ndan çekildi. Antlaşma, Rusya’nın geniş toprak ve nüfus kayıplarının 
yanı sıra Kars, Ardahan ve Batum gibi stratejik bölgelerin Osmanlı Devleti’ne 
bırakılmasını öngörüyordu.201  Böylece, Doğu cephesinde savaşın sona ermesi, 
hem Osmanlı ordusunun manevra alanını genişletti hem de ileride Anadolu 
merkezli ulusal hareket için yeni bir jeopolitik zemin yarattı. Batılı devletler 
ise Bolşevik Devrimi’ne son derece soğuk bakmakla kalmadılar; Vrangel, 
Kolçak, Denikin gibi Bolşeviklere karşı savaşan “Beyaz” Generallere yardım 
ettikleri gibi zaman zaman kendi askeri güçleriyle de müdahalede bulunmaktan 
çekinmediler. Böylesi bir durumda Batılı devletlerin saldırısı karşısında kendi 
Devrimlerini savunmak zorunda kalan Bolşevikler202 ile Anadolu’da Batılı 

201	 Brest-Litovsk Antlaşması için bknz.: Akdes Nimet Kurat, “Brest-Litovsk Müzakereleri ve Ba-
rışı (20 Aralık 1917 – 3 Mart 1918)”, Belleten, c. 31, sy. 123 (1967), s. 375-413.

202	 Nejat Kaymaz’ın “Sovyet yöneticileri, …burjuva olarak niteledikleri Mustafa Kemal’i ve bur-
juva devrimi saydıkları Ulusal Kurtuluş Savaşı’nı ise, emperyalizme karşı oluşu nedeniyle, des-



Nizam Önen  |  51

devletlere ve onların desteklediği Yunan işgaline karşı direnişe geçen güçler 
aynı ortak platformda buluşmuş oluyorlardı. Her iki güç (Bolşevikler ve 
Anadolu direnişleri) ortak düşmana karşı olmanın bilinciyle birbirlerine 
yaklaştılar. Bu çerçevede Bolşeviklerin resmî söyleminde Anadolu’daki Türk 
Ulusal Hareketi, Ekim Devrimi’nin anti-emperyalist cephesinin bir devamı 
ve uzantısı olarak tasvir edilmiştir.203 1920’den itibaren Ankara ile Moskova 
arasında yapılan görüşmeler, nihayet 16 Mart 1921 tarihli Moskova Antlaşması 
ile kurumsal bir çerçeveye kavuştu. Antlaşma, Türkiye’nin kuzeydoğu sınırını 
belirlemekle kalmadı; aynı zamanda altın ve silah yardımı da dahil olmak üzere 
iki taraf arasında yakın siyasal iş birliğinin zeminini oluşturdu.204 1920’lerin 
başındaki uluslararası ilişkiler bağlamında, Sovyet yönetiminin benimsediği 
yeni “Doğu” yönelimi çerçevesinde Sovyet hükümeti, Türkiye’deki milliyetçi 
hükümetle ortak bir çıkar zemini tespit etmiş; bölgedeki Batılı devletlerin 
plan ve faaliyetlerinin yarattığı karşılıklı tehdit algısı ve koşulların zorlayıcı 
etkisi, Sovyet Rusya ile Kemalist Türkiye’yi bir yakınlaşmaya yöneltmiştir.205

Ancak hemen şunu belirtmekte yarar var ki, Bolşevik Devrimi’nin Anadolu 
direnişinin önderleri üzerinde ideolojik bir etkisi olmadığı da açıktır. Bu tipten 
düşünsel bir etkileniş zaman zaman Anadolu’da kendini gösterse de, Kurtuluş 
Savaşı’nın önderleri üzerinde böyle bir etkilenme söz konusu olmamıştır. Bazı 
aydınların (Nâzım Hikmet, Şevket Süreyya, Vala Nurettin gibi) Bolşevik 
hareketten etkilenip, Rusya’ya Doğu Halkları Komünist Üniversitesi’ne 
(K.U.T.V.) gitmeleri, Mustafa Suphi ve arkadaşlarının Türkiye Komünist 
Fırkası’nı kurmaları; Yeşilordu, Halk İştirakuyun Fırkası, I. T.B.M.M:’de Halk 
Zümresi gibi grupların kurulmasına rağmen,Ulusal Savaşın önderliği sosyalizm 
akımından uzak kalmıştır. Dolayısıyla Rus Devrimi ve Sovyet rejimi, CHF’nin 
kurulduğu dönemde Türkiye açısından çift yönlü bir anlam taşımaktaydı: Bir 
yandan, anti-emperyalist söylem ve maddi yardım üzerinden ulusal hareketi 

tekleme konusunda kesin bir tutum benimsediler.” ifadesi durumun özeti nitelindedir. (Nejat 
Kaymaz – “Türk Kurtuluş Savaşı’nın Tarihsel Konumu ve Niteliği”, Belleten, C. XL, S. 160 
(Ekim 1976), s.608.

203	 Gözde Somel, Soviet Policy Towards Turkey (1920–1923), (yayımlanmamış doktora tezi, 
ODTÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2016), s. 4.

204	 Bu konuda daha detaylı bilgiler için bknz.: Çağatay Benhür, “1920’li Yıllarda Türk-Sovyet 
İlişkileri: Kronolojik Bir Çalışma”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, sy. 24 
(2008), s. 279–286;

	 Ülkü Çalışkan, “Türk Kurtuluş Savaşında Sovyet Rusya’nın Malî ve Askerî Yardımları”, Ka-
radeniz Araştırmaları, c. 3, sy. 9 (2006), s. 35–54; Turhan Ada, “Rus-Batı Rekabetinin Odak 
Noktasındaki Anadolu ve Ankara Hükümeti’nin Sovyet Politikası (1920–1922)”, Belleten, c. 
82, sy. 295 (2018); Mevlüt Samet Yıldız – Çağatay Benhür, “Sovyet Basınında Türkiye Cum-
huriyeti’nin Onuncu Yıl Kutlamaları ve Kliment Yefremoviç Voroşilov’un Türkiye Ziyareti”, 
Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, sy. 109 (Bahar 2024), s. 141 vd.

205	 Bülent Gökay, “Communist Party of Turkey and Soviet Foreign Policy”, Journal of Global 
Faultlines, 4/2 (2018), s. 141.



52  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

destekleyen bir dış aktör; diğer yandan ise, özellikle iç siyasal düzen bakımından 
mesafeli durulan, ideolojik açıdan benimsenmeyen bir sosyalist deneyim.

Rusya’da böylesi bir alt-üst yaşanırken, Avrupa’nın diğer ülkelerinde de 
siyasal rejim değişiklikleri gündeme gelmekteydi.

Avrupa’da Yeni Rejimler, Eski Sorunlar: Liberal Demokrasinin 
Krizi

I. Dünya Savaşı’nın ardından Avrupa siyasal haritası köklü biçimde 
değişmiş, çok uluslu imparatorlukların çözülmesiyle birlikte özellikle Orta 
ve Doğu Avrupa’da bir “cumhuriyetçilik” dalgası ortaya çıkmıştır. Bu yeni 
cumhuriyetler, bir yandan halk egemenliğine ve parlamenter temsile dayalı 
rejim arayışlarının ifadesi olurken, öte yandan kısa süre içinde otoriterleşme 
eğilimlerine açık kırılgan siyasal sistemler olarak şekillenmişlerdir. Bu genel 
konjonktür, Türkiye’de Cumhuriyet Halk Fırkası’nın (CHF) doğduğu ve tek 
parti rejiminin inşa edildiği bağlamı anlamak bakımından önem taşımaktadır.

Savaştan yenik çıkan Almanya’da, 1918 Kasım Devrimi sonrasında II. 
Wilhelm tahttan feragat etmek zorunda kalmış, 9 Kasım 1918’de cumhuriyet 
ilan edilmiş ve ardından Weimar’da toplanan Ulusal Meclis 1919’da yeni 
anayasayı kabul etmiştir.206 Böylece Almanya’da, Weimar Anayasası ile ilk 
kez demokratik bir siyasal düzen inşa edilmeye çalışılmış; ülke, genel oy, 
parlamenter temsil ve temel haklar ekseninde örgütlenen liberal-demokratik 
bir cumhuriyet olarak yeniden şekillendirilmiştir.207 

Savaşın bir başka mağlubu Avusturya-Macaristan İmparatorluğu’nda 
ise ulusal azınlıkların art arda bağımsızlık girişimleriyle monarşik yapı hızla 
çözüldü. 208 11 Kasım 1918’de İmparator Karl yetkilerinden feragat ettiğini 
açıklamış, ertesi gün toplanan Ulusal Meclis “Alman-Avusturya demokratik 
bir cumhuriyettir” ve “Alman Cumhuriyeti’nin tamamlayıcı bir parçasıdır” 
kararlarını alarak “Deutschösterreich” adıyla yeni cumhuriyetin kuruluşunu 
ilan etmiştir.

Avusturya-Macaristan’dan kopan bir diğer siyasal oluşum, Çek ve Slovak 
unsurların birleşmesiyle ortaya çıkan Çekoslovakya Cumhuriyeti’dir. 28 Ekim 
1918’de Prag’da bağımsız Çekoslovak devletinin kurulduğu ilan edilmiş, 
1920 Anayasası ile bu yeni devlet, parlamenter bir cumhuriyet olarak 
kurumlaşmıştır.209

206	 Sander, Siyasi Tarih, Birinci Dünya Savaşı’nın Sonundan 1908’e Kadar, s. 5.
207	 Armaoğlu, 20. Yüzyıl Siyasi Tarihi, 1914-1980, s. 156.
208	 Armaoğlu, 20. Yüzyıl Siyasi Tarihi, 1914-1980s. 180.
209	 Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi, Cilt III, s. 782.



Nizam Önen  |  53

Macaristan’da ise Ekim 1918’de Kral IV. Karoly, Ulusal Konsey’e dayalı bir 
hükümet kurmak üzere Mihály Károlyi’yi başbakanlığa atamış, kısa süre sonra 
monarşik otoriteden fiilî bir geri çekilme gerçekleşmiştir. Ateşkes sonrasında 
Ulusal Konsey, bağımsız cumhuriyeti ilan etmiş; ancak 1919’da Béla Kun 
önderliğinde kısa süreli bir Sovyet cumhuriyeti deneyimi yaşanmıştır. Aynı 
yılın Kasım ayında Amiral Miklós Horthy’nin öncülüğünde bu rejim tasfiye 
edilmiş, 1920’de önemli toprak kayıplarının da etkisiyle, revizyonist bir dış 
politikanın eşlik ettiği “krallık” yeniden ilan edilmiştir210; fakat fiilen kralsız, 
naiplik kurumuna dayalı otoriter bir rejim oluşmuştur.

Uzun süre Rus egemenliğinde kalan Polonya da savaş sonrasında 
bağımsızlığını yeniden kazanmıştır. 11 Kasım 1918, İkinci Polonya 
Cumhuriyeti’nin doğuşu ve egemenliğin yeniden tesisi olarak kabul edilmekte; 
1919–1921 döneminde yapılan düzenlemelerle ülke, parlamenter esaslara 
dayanan bir cumhuriyet hâline gelmiştir.

Benzer şekilde Finlandiya, 1917’de Rusya’dan bağımsızlığını ilan etmiş; 
1919 tarihli Anayasa Yasası (Constitution Act) ile devletin “egemen bir 
cumhuriyet” olduğu hükme bağlanarak parlamenter-demokratik çerçeve 
tanımlanmıştır. 211

Yunanistan’da ise Anadolu’daki askerî yenilgi ve “Küçük Asya Felâketi”nin 
ardından monarşi ciddi biçimde meşruiyet kriziyle yüz yüze gelmiştir. 
General Plastiras’ın öncülüğündeki askerî müdahale Kral Konstantinos’u 
tahtı bırakmaya zorlamış; Kral’ın ayrılışının ardından 1924 Nisan’ında yapılan 
plebisit sonucunda II. Yorgo da ülkeyi terk etmiş, 1924’te İkinci Hellen 
Cumhuriyeti ilan edilmiştir.

Bu örnekler, savaş sonrası Avrupa’da özellikle üç eğilimin öne çıktığını 
göstermektedir: (i) Çok uluslu monarşilerin dağılması ve ulus-devlet biçiminde 
örgütlenen cumhuriyetlerin ortaya çıkması; (ii) halk egemenliği ve genel oy 
ilkeleri etrafında liberal-demokratik anayasaların kabulü; (iii) fakat kısa süre 
içinde, ekonomik krizler, sınır ihtilafları ve toplumsal kutuplaşmaların etkisiyle 
bu rejimlerin önemli bir bölümünde otoriterleşme süreçlerinin başlaması. 
İki dünya savaşı arası dönem Avrupa’sına ilişkin karşılaştırmalı çalışmalarda, 
bu dönemde rejim sonuçlarının kabaca üç ana tip etrafında toplandığı; bazı 
ülkelerde liberal demokrasi, bazılarında sosyal demokrasi, bazılarında ise faşist 
ya da otoriter rejimlerin ortaya çıktığı vurgulanmaktadır.212

210	 Armaoğlu, 20. Yüzyıl Siyasi Tarihi, 1914-1980, s. 80.
211	 Armaoğlu, 20. Yüzyıl Siyasi Tarihi, 1914-1980, s. 191.
212	 Ertman önce iki savaş arası Batı Avrupa’daki rejim sonuçlarını açıklamaya çalışan farklı görüş-

leri değerlendirdiği makalesinde “ Ne var ki, demokrasinin pekişmesini destekleyen bu koşul-
ların hiçbiri iki savaş arası dönemde Batı Avrupa’da mevcut değildi. Bu bölgedeki devletlerin 



54  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Bu bağlamda, savaş sonrası Avrupa yalnızca “cumhuriyetlerin çoğaldığı” 
bir dönem değil, aynı zamanda liberal demokrasinin yapısal bir kriz yaşadığı, 
parlamenter rejimlerin geniş kitle siyaseti karşısında istikrar üretmekte zorlandığı 
bir dönemdir. Genişletilmiş oy hakkı, sendikalaşma, köylü hareketleri ve 
milliyetçi dalgalar parlamenter demokrasilerin kurumsal kapasitesini zorlamış; 
ekonomik bunalımlar ve Versailles sonrası düzenin yarattığı hoşnutsuzluk ise 
hem faşist hareketlere hem de Sovyet tipi sosyalist modele dönük cazibeyi 
artırmıştır.

Bu genel çerçeveyle uyumlu olarak Sina Akşin, I. Dünya Savaşı sonrasında 
Avrupa’da ortaya çıkan cumhuriyetçilik dalgasını değerlendirirken, bu dönemde 
kurulan cumhuriyet rejimlerinin önemli bir kısmının kısa süre içinde otoriter 
nitelikli diktatörlüklere dönüştüğünü vurgular. 213 Mete Tunçay da benzer 
biçimde, savaş sonrasında dünyada kurulan yeni cumhuriyetlerin çoğunun 
gerçek anlamda “demokratik cumhuriyetler” değil, devlet başkanlığının 
kalıtsal olmadığı fakat fiilen diktatörlük karakteri taşıyan rejimler olarak 
görülebileceğini ifade eder.214 Her iki yazarın tespiti, savaş sonrası “cumhuriyet” 
dalgasının, liberal-demokratik kurumların kökleşmesinden ziyade, seçim ve 
temsil mekanizmalarını biçimsel olarak koruyan, ancak özünde otoriter bir 
işleyişe yönelen siyasal rejimler üretme eğilimine işaret etmektedir.

Değerlendirme

Dış ülkelerde meydana gelen değişiklikler, zaman zaman ülkelerin iç 
gelişmeleri üzerinde büyük etkide bulunabilirler. Özellikle komşu ülkelerdeki 
sosyal ve siyasal değişimlere yönelik bir ilgi uyanabilir. Bu açıdan bakıldığında 
özellikle Rusya, İran gibi ülkelerde 20. yüzyılın başlarında mutlak monarşinin 
sınırlandırılması yönündeki gelişmelerin, Osmanlı aydınlarında varolan anayasal 
bir düzen özlemini daha da canlandırdığı söylenebilir. Âdeta bu gelişmeler, bir 
doğu despotizminde de parlementoya dayanan bir sistemin kurulabileceğini 

neredeyse tamamı, tam demokrasiye ilişkin ilk deneyimlerine ancak kısa bir süre önce başla-
mışlardı; üstelik 1918 sonrasında Milletler Cemiyeti’nin etkisizliği, Amerika Birleşik Devletle-
ri’nin izolasyoncu tutumu ve Britanya ile Fransa’nın savaş sonrası zayıflığı, bu tür deneylerin 
uluslararası toplumdan çok az destek görmesi anlamına geliyordu. Dahası, iki savaş arası yıllar, 
komünizmin ve faşizm/Nazizmin demokrasiye mümkün alternatifler olarak geniş bir destek 
bulduğu bir dönemdi.” değerlendirmesi yapmaktadır. ( Thomas Ertman, “Democracy and 
Dictatorship in Interwar Western Europe Revisited”, World Politics, c. 50, no. 3 (1998), s. 
476.) Ayrıca Eric Hobsbawm, The Age of Extremes: The Short Twentieth Century, 1914–1991, 
London: Michael Joseph, 1994, özellikle ‘The Fall of Liberalism’ bölümü (s. 109–141), bu 
konuda açıklayıcı bilgiler vermektedir. Hobsbawn bu dönemi “Felaket Çağı” ( Age of Catast-
rophe) olarak nitelendirmektedir.

213	 Sina Akşin, “Atatürk Döneminde Demokrasi, “A.Ü., Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, Cilt 47, 
Sayı 1-2, Ocak-Haziran 1992, Prof. Dr Gündüz Ökçün’e Armağan’dan Ayrı Baskı, Ankara, 
A.Ü. SBF Basımevi, 1992, s. 249. 

214	 Mete Tunçay, “Atatürk’e Nasıl Bakmak”, Toplum ve Bilim, (Kış 1977), s. 92.



Nizam Önen  |  55

göstermesi bakımından cesaret verici olmuştur. Gerçi Osmanlı Devleti de 
1876’da bir anayasaya ve parlamentoya kavuşmuştu. Ancak bu sistem, padişahın 
yetkilerine büyük kısıtlamalar getirmekten uzak kalmış, sonunda da padişah 
tarafından dağıtılmıştı. Dolayısıyla Osmanlı aydınları anayasal bir düzene 
özlem duyarlarken, bu olumsuz deneyin moral çöküntüsünü üzerlerinde taşıyor 
olabilirlerdi. Rusya ve İran’daki değişimler aydınların özlemlerini kuvvetlendiri 
etki yaparken, genel olarak Osmanlı yönetim ve toplum kademelerinde mutlak 
monarşinin meşruluğunu tartışmalı bir duruma sokucu etkide bulunmuş 
olabilir.

I. Dünya Savaşı, bir bakıma Avrupa’daki monarşiler çağının sonunu ilan 
etmiştir. Savaş sonrasında Almanya, Avusturya-Macaristan ve Rusya gibi 
kıtanın üç büyük monarşisi yıkılmış; Almanya, Avusturya ve Macaristan’da 
monarşilerin yerini cumhuriyet rejimleri alırken, Rusya’da ise bambaşka 
nitelikte bir siyasal rejim ortaya çıkmıştır. Özellikle 19. yüzyılın ikinci yarısında 
teorik düzeyde etkili olan sosyalizm, 1917 Devrimi ile birlikte ilk kez bir 
ülkede iktidar pratiği haline gelme imkânını bulmuştur.

Bu dönüşüme, Çekoslovakya, Polonya, Finlandiya ve Türk Ulusal Savaşı’nın 
karşı cephesinde yer alan Yunanistan’da peş peşe cumhuriyetlerin ilan edilmesi 
eşlik etmiştir. Her ne kadar bu cumhuriyetlerden birçoğu zaman içinde otoriter 
ve diktatoryal rejimlere evrilmiş olsa da, 1920’li yılların başı itibarıyla Avrupa 
genelinde eğilimin monarşik yapılardan cumhuriyetçi rejimlere doğru seyrettiği 
söylenebilir.

Bu eğilimin Mustafa Kemal ve yakın çevresi üzerinde ne ölçüde etkili 
olduğunu kesin olarak saptamak güç olmakla birlikte, yüzlerini bütünüyle 
Batı’ya dönmüş bu liderlerin, siyasal rejim tercihleri bakımından da Avrupa’daki 
gelişmeleri yakından izledikleri ve kısmen bunlardan etkilendikleri varsayılabilir. 
Bununla birlikte, Türk toplum ve siyasal yapısı içinde padişahlık kurumunun 
oynadığı rolü çok iyi kavramış olan Mustafa Kemal ve arkadaşlarının, yapmak 
istedikleri köklü dönüşümler açısından monarşiyi ciddi bir engel olarak 
görmeleri, Cumhuriyet’e geçiş kararında Avrupa’daki cumhuriyetçi dalgadan 
daha belirleyici bir unsur olarak değerlendirilmelidir.





57

BÖLÜM 2

Örgütsel İnşa: Kuruluş

Bu bölümde, çalışmanın ilerleyen kısımlarında ayrıntılı biçimde incelenecek 
olan OİTC ve CHF’nin ideolojik yönelimleri ile siyasal pratiklerinin öncesinde, 
söz konusu örgütlerin tarih sahnesine hangi koşullar altında ve nasıl bir kurumsal 
form içinde çıktıkları ele alınacaktır. Kuruluş süreçlerinin incelenmesi, yalnızca 
kronolojik bir başlangıç noktasının tespiti anlamına gelmemekte; aynı zamanda 
bu örgütlerin hangi tarihsel kriz bağlamında, hangi aktörlerin inisiyatifiyle, 
hangi amaç ve araçlar etrafında şekillendiğini görünür kılmaktadır. Böyle 
bir çözümleme, hem örgütlerin sonraki dönemeçlerde üstlenecekleri rolleri 
anlamak, hem de onların “kendiliğinden” değil, belirli siyasal ve toplumsal 
ihtiyaçlara cevap verme iddiasıyla inşa edilmiş projeler olduklarını göstermek 
bakımından önemlidir. Bu çerçevede ilk olarak, Osmanlı İttihat ve Terakki 
Cemiyeti’nin kuruluş süreci ele alınacaktır.

İttihat ve Terakki’nin Doğuşu ve Örgütsel Yapısı

1908 Devrimi’ni gerçekleştiren kadrolar, büyük ölçüde, 1906 yılında 
kurulan Osmanlı Hürriyet Cemiyeti’nden gelmiş olmakla birlikte, bu kadroların 
büyük kısmı 1889’da kurulan İttihad‑i Osmanî (Sonradan OİTC) Cemiyeti’nin 
düşünsel planda mirasçısı konumundaydılar. Bu nedenle OİTC’nin tarihini ele 
alırken başlangıç noktasını 1889 olarak almak uygun görünmektedir. 

Bu bölümde, önce 1889 tarihli ilk örgütlenme ve bunun gelişme aşamaları, 
ardından 1906’da kurulan Osmanlı Hürriyet Cemiyeti ve bu cemiyetin serüveni 
ele alınacak; son olarak da bu iki yapının Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti 
adı altında birleşme süreci incelenecektir.



58  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

İlk İttihatçı Yapılanma: İstibdat Koşullarında Gizli Örgütlenme ve 
Hücresel Yapı

19.  yüzyıl boyunca Osmanlı Devleti’nin Avrupa’nın emperyalist 
güçleri karşısında giderek zor duruma düştüğü, özellikle Balkanlar ve Orta 
Avrupa’da toprak kayıplarının hızlandığı bilinmektedir. Osmanlı Devleti’nin 
içine düştüğü bu durum, aydınları ve bürokratları, Devletin kurtuluşunu 
anayasal bir düzenlemede aramaya itmişti. Bu aydınların bir kısmı 1860’ların 
ortalarında biraraya gelerek “Yeni Osmanlılar Cemiyeti”ni oluşturdular. Bu 
cemiyetin amacı meşruti bir yönetim sağlamak ve genel bir düzeltim çabası 
içine girilmesiydi.215 Yeni Osmanlılar’ın önde gelen isimleri arasında Namık 
Kemal, Ziya Paşa, Ebüzziya Tevfik gibi isimler de yer alıyordu. Mardin, Yeni 
Osmanlılar’ın muhalefetinin esas olarak Bâbıâli üst bürokrasisine yöneldiğini 
belirtmektedir.216 “Yeni Osmanlılar Cemiyeti” zayıf bir örgütlenmeye sahipti ve 
1870’li yıllarda gittikçe zayıfladı ve etkisizleşti. Ancak düşünceleri ile sonraki 
özgürlükçü kuşakları etkilediler.217

1876’da ilan ettiği Anayasa’yı ve Meclis’i, 1878’de kaldıran Abdülhamit, 
baskıcı bir yönetim tarzı geliştirdi. Bu yönetime karşı muhalefet hareketleri 
yüzyılın son on yılına girilirken yeniden canlanma eğilimi içine girdi. Böylesi 
bir ortamda İttihad‑ı Osmanî Cemiyeti ortaya çıktı.

Rumî 21 Mayıs 1305 (3 Haziran 1889) tarihinde218 Askeri Tıbbiye’de 
İttihad‑ı Osmanî adı altında gizli bir cemiyet oluşturulur. Cemiyetin kurucuları 
Ohrili İbrahim Temo, Arapkirli Abdullah Cevdet, Diyarbekirli İshak Sükûti 

215	 Ahmed Bedevi Kuran, İnkılâp Tarihimiz ve Jön Türkler, İstanbul, Tan Matbaası, 1945, s. 10‑11.
216	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 31.
217	 Steinhaus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, s. 39’da “Osmanlı ülkesine giren demokrasi, milliyetçilik 

ve burjuva toplumu düşünceleri Yeni Osmanlılar’ın eseridir.” diye yazmaktadır.
218	 Bu tarih üzerinde hemen bütün yazarlar uyuşmaktadır. Ahmed Bedevi  Kuran, İnkılap Tari-

himiz ve İttihad ve Terakki, İstanbul, Tan Matbaası,1948, s.61( Kuran önceki kitabında 1892 
tarihini vermektedir.); Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt:  III, s.7; Karabekir, İttihat ve 
Terakki Cemiyeti 1896–1909, s.46; Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli,s.31; Akşin, Jön Türk-
ler ve İttihat ve Terakki, s.22. Bütün bu yazarlar kuruluş tarihi olarak 1889’u gösteriyorlar. 
Kuran, 21 Mayıs olduğunu da belirtiyor. Şükrü Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt olarak Osmanlı 
İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I(1889-1902), İletişim, İstanbul,2.Baskı, 1989, 
s.174’de İbrahim Temo’dan Karl Süssheim’a tarihsiz mektup müsveddesinden (Arkivi Qeend-
ror, 19/31//108-110) 21 Mayıs 1305 tarihinin bizzat Temo tarafından verildiğini belirtmek-
tedir. Temo anılarında da  kuruluş tarihi olarak “1305 senesi bir Mayıs günü” demektedir. ( 
İbrahim Temo, İttihat ve Terakki Anıları, İstanbul, Arba Yayınevi, 1987, s.15.

	 Bu konuda farklı bir görüş Ali Birinciye aittir. Birinci, “...1895; Cemiyetin kurulduğu, nizam-
namesinin yazıldığı, isminin konulduğu, teşkilatlandığı ve sesini duyurabildiği; kısaca siyasi ta-
rihimize ve Jön Türklük alemine doğduğu yıldır.” Biçiminde görüş bildirmektedir. (Ali Birinci, 
“İttihad ve Terakki Cemiyet-i: Kuruluşu ve ilk Nizamnamesi,” Tarih ve Toplum, (Nisan 1988, 
Sayı 52, s.211).



Nizam Önen  |  59

ve Kafkasya’lı Mehmed Reşit’tir.219 Cemiyet’in “İnciraltı İçtimaı” olarak 
adlandırılan toplantısına İbrahim Temo, Abdullah Cevdet, İshak Sükûti, 
Mehmed Reşid, Hikmet Emin, Şerafeddin Mağmumî, Ali Şefik, Rüştü Bey, 
Asaf Derviş, Hüseyinzâde Ali, Giridî Muharrem ve ismi bilinmeyen bir kişi 
daha olmak üzere toplam 12 kişi katılmıştır.220 Temo’nun Cemiyet’in ilk 
toplantısı olarak nitelediği “İnciraltı İçtimaı”nın 20 Temmuz 1891 tarihinde 
toplandığı hem Hanioğlu hem de Ali Birinci tarafından kabul edilmektedir.221 
Cemiyet’in kuruluş tarihinin 21 Mayıs 1889 olduğu hatırlanırsa bu ilk önemli 
toplantının kuruluşun üzerinden yaklaşık iki yıl geçtikten sonra gerçekleşmiş 
olduğu anlaşılır; bu durum, söz konusu iki yıl boyunca cemiyet adına yoğun 
bir faaliyetin yürütülmediğine işaret eden bir gösterge olarak yorumlanabilir. 
Bu toplantı sonunda üyelere şube ve sıra numaraları verilmiştir. Cemiyet’in 
ilk nizamnamesinin tarihi konusunda ise kesin bir bilgi yoktur. Hanioğlu 
1891 sonu veya 1892 başında ilk nizamnâme taslağının Ahmet Rıza’ya 
gönderildiğini belirtmekte, böylece ilk nizamnâmenin 1891 tarihini taşıdığını 
kabul etmektedir.222 Oysa ki Sina Akşin, ilk örgüt nizamnâmesini 1895‑96 
yıllarına yerleştirmenin doğru olacağı kanaatindedir.223 Ali Birinci de 1895 
tarihini vermektedir.224 Burada sorun Hanioğlu’nun diğer yazarlar tarafından 

219	 Cemiyetin kurucuları olarak bu dört isim konusunda yazarlar hem fikir olmalarına karşın, bazı 
kaynaklarda beşinci isim de eklenmektedir.

	 Kuran, beşinci isim olarak Bakülü Hüseyinzade Ali ismini vermekte; kimi kaynaklarda Konyalı 
Hikmet Emin ve İsmail İbrahim Beylerin adının geçtiğini belirtmektedir.(Kuran, İnkılâp Ta-
rihimiz ve İttihat ve Terakki, s.61). Akşin de beşinci kişiyi Hüseyinzade Ali olarak vermektedir.
( Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s.22) . Karabekir, beşinci isim olarak Konyalı Hikmet 
Emin’i saymaktadır.( Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s.465)., Hanioğlu da 
Hikmet Emin’in adını kurucular listesinde belirtmektedir.( Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Ola-
rak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: (1889-1902)s.174). Mardin ise 
Şerafettin Mağmumi ismini beşinci kişi olarak zikretmektedir.(Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fi-
kirleri, s.150, dipnot 28). Ayrıca Dr. Süheyl Ünver, “ Doktor İbrahim Temo”, Türk Tıp Arşivi, 
I (1935), s.73’te komitenin beş kişiden oluştuğunun İ.Temo tarafından ifade edildiğini belirt-
mektedir.( Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s.150, dn 28). Temo ise anılarında ilk dört 
ismi saymaktadır.( Temo, s.15). Ramsaur da yukarıdaki ilk dört ismi vermektedir.( Ramsaur, 
Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, s.31). Tunaya beşinci isim olarak Hüseyinzade Ali’yi saymaktadır. 
( Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s.108).

220	 Temo, dokuz isim saymakta, üçünü hatırlayamadığını belirtmektedir.  Temo, İttihat ve Terakki 
Anıları, s.16). Şükrü Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti 
ve Jön Türklük, Cilt I: (1889-1902), 2. Baskı, İstanbul, İletişim, 1989. s. 175, dipnot 9’da bu 
dokuz isme Hüseyinzade Ali ve Hikmet Emin’in adını eklemekle, bir kişinin isminin tespit 
edilemediğini belirtmektedir.

221	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt 
I: (1889-1902)s. 175; Birinci, Tarih ve Toplum (Nisan 1988) Sayı 52, s. 209; Hanioğlu bu 
toplantının adını “İncir Ağacı” olarak yazmaktadır ki, doğrusu, Ali Birinci’nin de belirttiği gibi 
“İnciraltı” olmalıdır.

222	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 
(1889-1902)s. 177-179.

223	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 27.
224	 Birinci, “İttihat ve Terakki Cemiyeti: Kuruluşu ve İlk Nizamnâmesi”,  s. 213.



60  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

ilk nizannâme olarak kabul edilen ve Tarık Zafer Tunaya’nın yayınladığı 
39 maddelik nizamnameyi,225 ikinci nizamnâme olarak kabul etmesi ve diğer 
yazarların sözünü etmediği 1891 tarihli bir başka nizamnâmenin varlığını öne 
sürmesinde yatar. Hanioğlu, bu nizamnâmenin varlığını Mehmed Rauf ’un 
kitabındaki bilgilere dayandırmaktadır ki, asıl karışıklık yaratan nokta da 
bu yüzden çıkmaktadır. Çünkü Ali Birinci, Mehmed Rauf ’un kitabındaki 
bilgilerin, yukarıda anılan 39 maddelik ve 1895‑96 tarihleri arasındaki bir 
zamanda oluşturulmuş olması muhtemel nizamnâme için geçerli olduğunu 
bildirmektedir.226 Bu nedenle 39 maddelik metni cemiyetin ilk nizamnamesi 
olarak kabul etmenin daha yerinde olduğu düşünülebilir. Bu nizamnâmenin 
tarihi ise 1895 sonrasına ait olmalıdır. Mehmet Kabasakal’ın işaret ettiği 
gibi, Nizamnâmenin “Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti Nizamnâmesi” 
şeklindeki başlığı da, Nizamnâmenin, İttihad‑ı Osmanî Cemiyeti’nin Paris’te 
Ahmed Rıza grubuyla birleştikten sonra OİTC adını almasından sonraki bir 
tarihte düzenlendiğini göstermektedir ki, bu tarihin 1895 olduğu hatırlanırsa, 
Nizamnâmenin bu tarihten sonra oluşturulduğu açık hale gelmektedir.227 

1894 ve 1895 yılında Avrupa’da, Paris’e daha önceden kaçmış olan Ahmet 
Rıza Bey ile ilişkiye geçildi. Ahmet Rıza Bey, kendisine teklif edilen Cemiyet’e 
katılması önerisini kabul etti.228 Bu sırada Ahmet Rıza’nın önerisiyle Osmanlı 
İttihad ve Terakki Cemiyeti adı alındı.229

1895 yılına kadar siyasal bir faaliyeti görülmeyen Cemiyet, bu yılın Eylül 
ayındaki Ermeni olaylarından sonra ilk beyannamesini yayınladı.230 Kısa bir 
süre sora Paris’te bir risale de yayınladı.231 1895 Aralığında Paris’te Meşrevet 
adlı bir yayın organı A. Rıza Bey tarafından yayınlanmaya başlandı.

225	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s. 117‑122.
226	 Birinci, “İttihat ve Terakki Cemiyeti: Kuruluşu ve İlk Nizamnâmesi”, 213‑214.
	 Ayrıca Leslovikli Mehmet Rauf, İttihat ve Terakki Ne İdi ?, İst., Arba Yayınları, 2. Baskı, Kasım 

1991, 29‑33.
227	 Mehmet Kabasakal, Türkiye’de Siyasal Parti Örgütlenmesi (1908-1960), Tekin, İstanbul, 1991, 

s. 29, Birinci, “İttihat ve Terakki Cemiyeti: Kuruluşu ve İlk Nizamnâmesi”, 213‑214.
228	 Kuran, İnkılâp Tarihimiz ve İttihat ve Terakki, s. 61.
229	 “İlk önce ismini İstanbul’da İttihad‑ı İslâm koymuşlardı. Ben değiştirdim... ya İttihâd‑ı Os-

manî demek ya da amacın daha kapsamlı olduğunu göstermek için İttihad ve Terakki demek 
uygun olacağını bildirdim.” (Meclis‑i Mebusan ve Ayân Reisi Ahmed Rıza Bey’in Anıları, Arba 
Yayınları, İstanbul, Temmuz 1988, s. 23). Ahmed Rıza’nın İttihad ve Terakki’yi seçmesinde-
ki etken, kendisinin pozitivizmle olan ilgisiydi. Auguste Comte pozitivizminin düsturunun 
“İntizam ve Terakki” (Ordre et Progrés) olduğu hatırlanmalıdır (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve 
Terakki, s. 23‑24).

230	 Temo, İttihat ve Terakki Anıları, s. 42’de bu beyannamenin metni yer almaktadır.
231	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 

(1889-1902)s. 181’de bu risalenin 1895 yılı ortalarında basıldığı söylenmektedir. Ali Birinci, 
bu konuda da Hanioğlu ile hem fikir değildir. 30 Eylül 1895 tarihindeki Ermeni olaylarından 
sonrasına tarihlemektedir. Birinci’nin de işaret ettiği gibi Risale’nin 6. paragrafında, “İstan-



Nizam Önen  |  61

Cemiyet, 1896 ve 1897 yılları arasında iki tane darbe girişiminde 
bulunduysa da, bu teşebbüsler ortaya çıkarıldı.232

Bu arada, 1896 tarihinde çıkardığı Mizan isimli yayından ötürü, Mizancı 
olarak anılan, Murat Bey de Avrupa’ya gelerek Jön Türk muhalefetine katıldı. 
Bu katılma Cemiyet’e güç kazandırmışsa da, kısa zamanda Ahmed Rıza ve 
Murad Beylerin başın çektikleri gruplaşmalar ortaya çıktı. 1896’da Murat Bey, 
başkanlığa getirilmiş; 24 Nisan 1897’de Cemiyeti Ahmed Rıza’nın etkisinden 
kurtarabilmek amacıyla, Cemiyet merkezi Cenevre’ye taşınmıştır. Aynı yıl 
Sultan Abdülhamit’le varılan uzlaşma sonucunda, Cemiyet’in önde gelen 
isimleri memuriyet kabul etmişler ve böylece Cemiyet büyük darbe almıştır. 
Özellikle Murat Bey’in, padişahla uzlaşarak yurda dönüşü yurtdışındaki 
örgütlenme üzerinde büyük bir olumsuzluk yaratmıştı.

Aralık 1897’de Osmanlı Gazetesi yayınlanmaya başlamıştı. Bu dönemde 
Cemiyet’in çeşitli yüksek okullardaki şubeleri dışında; Beyrut, Kıbrıs, İzmir, 
Midilli, Rodos, Selânik, Şam, Taşlıca, Trablusgarb, Trabzon’da örgütleri ve 
Bulgaristan, Suriye, Girit’te merkez şubelerinin kurulduğu görülmektedir.233

1898 tarihinde Sultan Abdülhamid’le bir anlaşmaya daha varıldı. Buna 
göre 21 Ağustos 1898 tarihinde Abdullah Cevdet, İshak Sükûti ve Tunalı 
Hilmi Bey’lere ömür boyu olmak kaydıyla ayda 12 şer lira maaş bağlandı.234 
Ancak bu isimler yine de muhalefete devam edince maaşları kesildiyse de, 
5 Eylül 1898 tarihinde A. Cevdet’in Viyana ve İ. Sükûti’nin Roma Sefareti 
doktorluklarına atanmalarına ilişkin irade yayınlandı.235 

Cemiyetin önde gelenlerinin Sultan Abdülhamid’le bir bir uzlaşmalarının 
ardından, uzlaşmaya yanaşmayan Ahmet Rıza’nın prestiji yükseldi. Fakat 
muhalefetin bu uzlaşmalardan yara aldığı da açıktır.

1899 yılında padişahın eniştesi Damat Mahmud Celalettin Paşa, oğulları 
Prens Sabahattin ve Prens Lûtfullah Beylerle birlikte Avrupa’ya kaçıp muhalefet 
saflarına katılınca Jön Türk hareketi yeni bir ivme kazandı. 1902 yılında 

bul’da dört-beş hafta evvel gözümüzün önünde vukubulan kıtâlden...” denilerek Ermeni olay-
larına atıf vardır ve olaydan dört-beş hafta sonrasında risalenin yazıldığı anlaşılmaktadır (Ali 
Birinci, “İttihad ve Terakki’nin İlk Risâlesi, “Vatan Tehlikede”, Tarih ve Toplum, Haziran 1988, 
Sayı 54, s. 338, dipnot 2. Ayrıca aynı makale içinde “Vatan Tehlikede” s. 339‑342).

232	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 27.
233	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt 

I: (1889-1902), s.  193‑194. Ayrıca Hanioğlu, s.  431‑433’de Arkivi Qëndror, 19/57//1-
33‑6/209’dan verilen Belge IX.

234	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 
(1889-1902),s. 306.

235	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 
(1889-1902),s. 326.



62  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Prens Sabahattin’in çağrısıyla toplanan I. Jön Türk Kongresi sonucunda, 
Ahmet Rıza ve Prens Sabahattin’in başlarını çektikleri iki Jön Türk Grubu 
tamamıyla birbirlerinden koptular. Prens Sabahattin Teşebbüs‑ü Şahsî ve 
Adem‑i Merkeziyet Cemiyeti’ni kurarken, Ahmet Rıza grubu ise Şura‑yı 
Ümmet gazetesini oluşturarak muhalefetini bu yayın organı ile sürdürmeye 
karar vermişti. 1906 yılına gelindiğinde Ahmed Rıza grubu, Terakki ve İttihat 
adıyla atılıma geçmeye karar verdi ve Şura‑yı Ümmet de, Terakki ve İttihat’ın 
yayın organı haline geldi.236

Yeni Kadrolar, Yeni Örgütlenme Enerjisi: Osmanlı Hürriyet 
Cemiyeti ve OİTC

1900’lü yılların başlarında Jön Türklerin faaliyetleri büyük ölçüde 
yurt dışında sürmekteyken, Osmanlı Devleti sınırları içinde de bazı gizli 
örgütlenmeler ortaya çıkıyordu.

1902 yılında Kuleli Askerî İdadisi’nde, Trabzonlu Ahmed Bedevî (Kuran), 
Darendeli İsmet, Nişancalı Mazhar ve Bosnalı Veli tarafından “İhtilâlci Askerler 
Cemiyeti” kuruldu.237 Eylül 1904 tarihinde Satvet Lütfî, Hâmit (Ongunsu), 
Ferit Necdet, Namık Zeki (Aral) ve Mahmut Beyler Mercan Rüştiyesi’nde 
“Cemiyet‑i İnkılâbiye” örgütünü oluşturdular.238 Bu örgütün yayın organı 
Mecmua‑i İnkılâbiye adını taşımaktaydı.239 Yine 1904’de Harbiye Mektebinde 
Jön Jan Cemiyeti oluşturuldu.240 1904 veya 1905 başında Şam’da , Dr. Mustafa 
(Cantekin), Dr. Yusuf, Eczacı Raşit Tahsin, Baytar Mehmet, Kimyager Hüseyin 
ve Lütfi Beyler “Vatan” adlı bir örgüt kurdular.241 1906 başında Mustafa 
Kemal’in de bu gruba katılması ile “Vatan ve Hürriyet Cemiyeti” oluşturulmuş 

236	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 57. Akşin, bu dönemde, ayrıntılı tüzük, şifre, yazışma 
defterindeki mektup sayısı (296) gibi olguları geniş ve ciddi atılıma geçildiğinin işaretleri ola-
rak yorumlanmaktadır.

237	 Kuran, İnkılâp Tarihimiz ve Jön Türkler, s. 221; Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 54.
238	 Kuran, İnkılâp Tarihimiz ve Jön Türkler, s. 225.
239	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 54.
240	 Zürcher, Milli Mücadelede İttihatçılık, s. 51. Zürcher, bu Cemiyetin varlığını Karabekir, İttihat 

ve Terakki Cemiyeti 1896–1909,  s. 67‑68’e dayandırmaktadır. Ancak Karabekir’in anlatımından 
Harbiye’de Karabekir’in de içinde bulunduğu bir arkadaş çevresi olduğu (4 kişilik) anlaşılıyor-
sa da, bunun gizli bir cemiyet olarak nitelendirilmesi mümkün görünmemektedir (Karabekir, 
İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 67‑68).

241	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 59.



Nizam Önen  |  63

oldu.242 Kuran’ın yazdığına göre 1906 yılında Mısır’daki Jön Türkler “Cemiyeti 
Ahdiyei Osmaniye” isimli bir yapılanma meydana getiriyorlardı.243

Bütün bu yapıların dışında 1906 yılında başka bir örgüt daha ortaya çıkıyordu 
ki, bu örgüt, daha sonra ismini değiştirecek ve 1908 yılında gerçekleşecek 
olan devrimin asıl kadrolarını sağlayacaktı. “Bir iç dinamik simgesi olarak 
asıl “İttihat ve Terakki” 1906’da Selânik’te 3. Ordu subaylarının girişimiyle 
kurulur”.244 Tunaya’nın, yurtdışındaki örgütlenmeye nazirede bulunarak, 
bir iç dinamik olarak söz ettiği bu örgüt Osmanlı Hürriyet Cemiyeti’dir. 
Kurucuları Bursalı Tahir Bey (Selânik Askerî Rüştiye Müdürü), Naki (Yücekök) 
[Selânik Askerî Rüştiyesi Fransızca öğretmeni], Talât Bey (Selânik Posta ve 
Telgraf Başmüdürlüğü Tahrirat Kalemi Baş Katibi), Mithat Şükrü (Bleda) 
[Mekatibi İslamiye Müdürü, Selânik Maarif Muhasebecisi, idadî muallimi], 
Mustafa Rahmi (Arslan), Kâzım Nami (Duru) [Üçüncü Ordu Müşiri yaveri], 
Ömer Naci [Yüzbaşı], Hakkı Baha, İsmail Canbolat [Mülazım], Edip Servet 
(Tör), idiler.245 Örgütün Heyet‑i Aliyesi’ne Talât, İsmail Canbolat ve Rahmi 
seçildiler.246 Karabekir, Osmanlı Hürriyet Cemiyeti adının 5 Eylül 1906’da 
Ömer Naci Bey’in evinde yapılan toplantıda kabul edildiğini yazmaktadır.247

242	 Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 59. Ancak bazı kaynaklar Şam’da kurulan Vatan Cemiyeti 
kurucuları arasında Mustafa Kemal’in de olduğunu yazmaktadırlar (Ramsaur, Jön Türkler ve 
1908 İhtilâli, s. 114). Orhan Koloğlu ise, “Mustafa Kemal’in Şam’da kurduğu Vatan ve Hürri-
yet Cemiyeti’ni, Selânik’e gelince bir de orada kurması...” biçimindeki yargısıyla Şam’da kuru-
lan örgütün adının Vatan ve Hürriyet olduğunu ve Mustafa Kemal’in kurucu olduğunu kabul 
etmektedir (Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 42‑43). Anlaşılan Mustafa Kemal, Cemiyet’in 
kurucusu değildir. Ancak isminin Vatan ve Hürriyet’e çevrilmesinde etkili olmuştur.

243	 Kuran, İnkılâp Tarihimiz ve Jön Türkler, s. 173. Bu sayılan örgütlerin dışında Askerî Tıbbîye 
Gizli Cemiyeti (İnkılâp Tarihimiz ve Jön Türkler, s. 229), Osmanlı İttihat ve İhtilâl Cemiyeti 
(Cenevre) (Petrosyan, Sovyet Gözüyle Jön Türkler, s.  224; Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 
1859-1952,s. 145) gibi örgütler de oluşturulmuştu.

244	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 7.
245	 Kâzım Nami Duru, “İttihat ve Terakki” Hatıralarım”, İstanbul, Sucuoğlu Matbaası, 1957, 

s. 13; Mithat Şükrü Bleda, İmparatorluğun Çöküşü, İstanbul, Remzi Kitabevi, 1979, s. 21. 
Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 175, dn.; Kuran, İttihat ve Terakki, s. 243. 
Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s. 8. M.Şükrü Hanioğlu, Preperation for a Revolu-
tion, The Young Turks, 1902-1908, Oxford University Press, 2001, s.212.

246	 Duru, “İttihat ve Terakki” Hatıralarım”, s. 13; Kuran, İnkılâp Tarihimiz ve İttihat ve Terakki, 
s. 243; Karabekir, ilk Selânik merkezi olarak nitelediği bu heyete Mithat Şükrü’yü de eklemek-
tedir (Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, dn). Hanioğlu da bu komitenin dört 
kişi olduğunu, Karabekir’e dayanarak, belirtmektedir. (Hanioğlu, Preperation for a Revolution, 
The Young Turks, 1902-1908, s.212.)

247	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 176, dn. Hanioğlu, seçilen komitenin yap-
tığı iki aylık bir hazırlık sonrasında 7 Eylül 1906’da Hilâl Cemiyeti’nin kuruluşuna karar veril-
diğini yazar ve 18 Eylül’de Mithat Şükrü’nün evindeki toplantıda Osmanlı Hürriyet Cemiyeti 
adının kabul edildiğini belirtir. (Hanioğlu, Preperation for a Revolution, The Young Turks, 1902-
1908, s.212.)



64  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Cemiyet’in, yurtdışındaki Terakki ve İttihat’a oranla, yurt içinde büyük etkisi 
vardı. Özellikle Rumeli’de büyük bir hız ve güçle genişledi.248 Karabekir’in 
verdiği rakamlara göre Selânik’de kısa zamanda 3 bölük halinde örgütlenmiş, 
319’u zabit ve 186’sı sivil olmak üzere 505 kişilik OHC grubu oluşmuştu.249

1907 yılında Osmanlı H.C., Naci ve Hüsrev Sami’yi, Sultan Abdülhamit’in 
hafiyelerinden korumak amacıyla yurtdışına çıkardı. Aynı zamanda bu kişilere 
yurtdışındaki değişik Jön Türk gruplarını gözlemleyerek OHC’ye yakın 
olanlarla temasa geçilmesi görevi de verilmişti.250 Yurt dışındaki bu gruplardan 
Ahmet Rıza’nın grubunu kendilerine en yakın gördüler. Uzun görüşmeler 
sonrasında iki grubun resmen birleşmesi 27 Eylül 1907’de gerçekleşti.251 OHC, 
Terakki ve İttihat Cemiyeti adını aldı.252 1908’in ilk günlerinde bu ad OİTC’ye 
çevrilecektir.253 Ancak gerek içerideki gerekse dışarıdaki gruplar arasında hiçbir 
zaman gerçek anlamda bir birleşme olmamıştır.254 Fikri düzeyde etkilenme 
olgusu son derece açıktır. Ancak yurt içindeki örgütlenmelerin, yurt dışındaki 
örgütlenmeyle ilintileri ilk başlarda olmamıştır.255 Süreç içerisinde de tam 
anlamıyla kaynaşma gerçekleşmemiştir. Dolayısıyla “eski ile yeni İT ayırımı 
üzerinde ve ikisinin arasındaki kopukluk üzerinde ısrar etmekte yarar vardır”.256 
Birleşme metnine bakıldığında da, Osmanlı Terakki ve İttihat Cemiyeti adı 
altında gerçekleşen birleşme sonucu ortaya çıkan örgütün, biri içte diğeri 
dışta iki merkezinin bulunacağı belirtilmektedir (madde 1). Dolayısıyla söz 
konusu birleşme, tam anlamıyla yekpare bir örgütsel birlikten ziyade, gevşek 
bir eşgüdüm girişimi niteliği taşımaktadır.

 Fiili olarak da yurt içindeki yapı, diğerinden çok daha etkili idi ve 1908 
Devrimi’ni gerçekleştirenler 1906 tarihinde Osmanlı Devleti sınırları içinde 
kurulmuş bulunan Osmanlı Hürriyet Cemiyeti kadrolarından gelmekteydiler. 
Bu durum, ilk örgütlenmenin bazı mensuplarınca da açıkça dile getirilmiştir.

248	 Petrosyan, Sovyet Gözüyle Jön Türkler, s. 303’de E.F. Nayt, Türkiye’de İhtilâlci Değişme, (İng. 
Çev.) SPb. 1914, s. 87’den aktararak 1908 Temmuzunda Makedonya’daki Jön Türk örgüt-
lerinin üye sayısının 15 bin olduğunu yazmaktadır. Petrosyan’ın referans verdiği eser, göre-
bildiğim kadarıyla, E. (Edward) F. (Frederich) Knight, The Awekening of Turkey, The Turkish 
Revolution of 1908, J.B. Millet Company, Boston&Tokyo, 1910. Bu eserin 109. sayfasında 15 
bin rakamı Jön Türkler için değil, sadece OİTC için verilmektedir.

249	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 180, dn.
250	 Zürcher, Milli Mücadelede İttihatçılık, s. 75.
251	 Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, s. 142. Birleşme belgesi için bknz. Kuran, İnkılâp Tarihi-

miz ve İttihat ve Terakki, s. 238‑239.
252	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, , s. 16.
253	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler Cilt: III, s. 16.
254	 Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, s. 149.
255	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 77.
256	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 77.



Nizam Önen  |  65

İbrahim Temo anılarında “Söz sırasında ben, cemiyetimizin başarılarından 
sevinerek söz ederken, Cemal Bey bana: Doktor, hangi cemiyeti murad 
ediyorsunuz? Bizim bu cemiyetimiz, sizin vatan haricinde çalıştığınız 
cemiyet değildir. Bu cemiyet, Manastır ve Selânik mahsülüdür, gibi sözlerle, 
kendilerinden bir ümid beslediğimi ima eder bir tarzda beni fikirdaş gibi 
tanımak istemedi.” demektedir.257 Yine Temo anılarında uğradığı hayal 
kırıklığını şu sözlerle ifade etmektedir. “Selanikte “Kâbei Hürriyet” adını 
verdikleri o menfaat kaynağına uğradığımda, hürriyet fatihi ünvanını alan 
bazılarının bana: doktor bu cemiyet senin kurduğun cemiyet değildir, bunu 
biz kurduk, bu başarı bizimdir demelerinden..”.258

Ahmed Rıza  da “Ben  de iki gün sonra merkeze uğradım karşıma, 
tanımadığım isimlerini bile işitmediğim bir takım acayip adamlar çıktı. Her 
biri sanki Meşrutiyetin ilânından önce, Meşrutiyet için benden daha çok 
çalışmış, fedakarlık etmiş gibi kuruluyor, hükmediyordu.” şeklindeki yargısıyla 
Temo’nun duygularını paylaşmıştır.259

Osmanlı Hürriyet Cemiyeti kökenlilerin bu durumla ilgili değerlendirmeleriyle 
ilgili bir başka örneği Karabekir’in anılarından öğreniyoruz. Enver Bey, Kazım 
Karabekir’e yeni kurulan örgüte [OHC] katılmasını teklif ettiği zaman, Kazım, 
İTC’ye üye olduğunu, yemin ettiğini ve numara taşıdığını belirterek, tekrar 
yemin etmesinin gerekli olup olmadığını sorduğunda Enver Bey, “Hayır 
İTTİHAD ve TERAKKİ CEMİYETİ değildir. Bu tamamiyle yeni bir 
teşekküldür. Ve onunla bir münasebeti olmadığından onun mensuplarını da 
yeniden yeminle kendine alacaktır.” yanıtını vermiştir.260

Ancak bazı yazarlar bu görüşlerin aksi yönde fikir belirtmektedir. Mehmet 
Rauf bu konuda “ismi, maksadı, kişileri değişmeyen iki cemiyet biribirinden 
ayrı addolunabilir mi?” diye yazarken;261 Rahmi Bey 1908’de Temps’e verdiği 
ropörtajda “teşkilâtımıza gelince onbeş senedir devam ediyor.” ifadesini 
kullanmaktadır.262

Bu konuda OİTC’nin Nizamnâmelerine başvurursak, asıl kuruluş tarihi 
olarak Eylül ayının ortaya çıktığını, bunun  da 1906 yılında OHC’nin 
kurulduğu ay olduğunu belirtebiliriz. 1911 Nizamnâmesi’nin 108. maddesi 
“Umumî kongre her sene İttihat ve Terakki Cemiyetinin tarih‑i teşekkülü 

257	 Temo, İttihat ve Terakki Anıları, s. 185.
258	 Temo, İttihat ve Terakki Anıları, s. 173.
259	 Meclis‑i Mebusan ve Ayân Reisi Ahmad Rıza Bey’in Anıları, s. 26.
260	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 133.
261	 Leskovikli Mehmet Rauf, İttihat ve Terakki Ne İdi ?, s. 15.
262	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 389.



66  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

olan beş Eylülde... içtima eder.” hükmüne sahiptir.263 1913 Nizamnâmesi’nin 
17. maddesi de “Umumî kongre İttihat ve Terakki Cemiyetinin tarih‑i tesisi 
olan beş Eylülde inikad eder.” demektedir.264

Cemiyet, Rumeli’de büyük bir gelişme seyri izledi. Selânik’ten başka, 
Manastır, Resne, Ohri, Üsküp, Gevgeli, Serez gibi bölgelerde kollar 
oluşturuldu.265 Birçok subay da Cemiyete katıldı. Bunlar arasında 150 numaralı 
Cemal, 152 numaralı Enver, 156 numaralı Fethi, 191 numaralı Ali Fuat, 
322 numaralı Mustafa Kemal ve 331 numaralı Refet dikkati çekmektedir.266 
Bütün bu isimler Selânik’te tahlif olunmuşlardı. Kazım Karabekir, Manastır 
teşkilatını Enver ve Hüseyin Beylerle birlikte oluşturduğunu yazmaktadır.267 
Edirne merkezinde ise İsmet (İnönü), Seyfi Paşa ve Hüseyin Kadri Beyler 
bulunuyordu.268 Karabekir, İstanbul’a tayini çıktıktan sonra da İstanbul 
örgütünün kuruluşunda görev aldığını belirtmektedir.269 Kısaca, bu dönemde, 
ileride Türkiye Cumhuriyeti’ni kuracak liderlerin önemli bir bölümü OİTC 
içinde yer almış; Cemiyet Rumeli’de ve Anadolu’da son derece güçlenmiş 
ve 1908 Devrimi’ne giden sürecin ana siyasal örgütlenmesi hâline gelmiştir.

263	 1911 Nizamnâmesi için Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I: İkinci Meşrutiyet Dönemi, 
s.83‑99 arasına bakılabilir.

264	 1913 Nizamnâmesi için Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I: İkinci Meşrutiyet Dönemi, 
s.110‑118’e bakılabilir. Bu nizamnâmenin 33. maddesi “Liva kongreleri cemiyetin devre‑i fa-
aliyete girdiği ilk güne tesadüf eden üç Mayısta... in’ikad eder.” hükmünü taşımaktadır ki, 
Mayısın 1889 tarihli ilk örgütlenmenin kuruluş ayı olduğu hatırlanırsa, bu, ilk örgütlenmeye 
bir gönderme olarak algılanabilir.

265	 Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, s. 133‑134.
266	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 178‑179, dn.
267	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 108. Ramsaur, Fehmi Caner’in mektubuna 

dayanarak Manastır kolunun Bursalı Tahir, Binbaşı Süleyman Askerî, Binbaşı Vehip ve Yüzbaşı 
Atıf ’ın yönetiminde olduğunu yazmaktadır (Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, s.  133). 
Kanımca bu dönem daha sonraki (Karabekir’in bahsettiği zaman diliminden sonraki bir dö-
nemdeki) bir zaman dilimini içermektedir.

Aykut Kansu ise, Karabekir yukarıdaki yargısına karşıt olarak, Manastır şubesinin Enver ve Hasan 
Tosun Beylerin başkanlığında kurulmuş olduğunu yazmaktadır, (Kansu, Türk Devrimi, s. 65).

268	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 151, dipnot 6. Ramsaur, bu isimlere ilave 
olarak Karabekir’i de saymaktadır (Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, s. 134). Ancak Kara-
bekir’in Edirne Şubesi’nde görev alması 1908 Devrimi sonrasındadır.

269	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 21, s. 265‑266. Koloğlu da, OİTC’nin ilk 
kurulan İstanbul şubesinin Karabekir, Fatin Hoca, Kâmi Bey, Tevfik Fikret, Hüseyin Kâzım 
Kadri’den oluştuğunu yazmaktadır (Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 75).



Nizam Önen  |  67

Direniş Cephesinden Partiye: Cumhuriyet Halk Fırkası’nın 
Kuruluşu270

Halk Fırkası’nın temelleri Türk Ulusal Savaşı’nda ve Anadolu ve Rumeli 
Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti’nde bulmak mümkündür. Anadolu ve Rumeli 
Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti, yerel direniş komitelerinin dağınık enerjisini ortak 
bir siyasal hat üzerinde birleştiren, Ulusal Savaş boyunca hem örgütleyici hem 
de meşrulaştırıcı bir çatı işlevi görmüştür. Kongreler süreciyle biçimlenen bu 
yapı, bir yandan işgal karşıtı direnişi eşgüdümleyen pratik bir örgütlenme 
zemini üretirken, diğer yandan “millet iradesi” söylemi üzerinden yeni siyasal 
merkezin dayanaklarını kurmuş; T.B.M.M:’nin açılmasıyla birlikte ise direnişin 
kurumsal ağırlık merkezinin Ankara’ya taşınmasına imkân vermiştir. Bu 
bakımdan Müdafaa-i Hukuk, yalnızca savaş yıllarının geçici bir seferberlik 
örgütü değil, savaş sonrasında partileşmeye uzanan hattın kadro, deneyim ve 
meşruiyet birikimini taşıyan ara halka olarak değerlendirilebilir.

Yerel Direnişten Merkezî Örgütlenmeye: Anadolu ve Rumeli 
Müdafaa‑i Hukuk Cemiyeti

Türk Ulusal Mücadelesi, başlangıçta yerel direniş hareketleri ve bunların 
düzenlediği kongreler biçiminde ortaya çıkmış, bu yerel odakların bütün 
Anadolu’yu kapsayan merkezi bir örgütlenmeye dönüşmesi ise büyük ölçüde 
Mustafa Kemal ve yakın çevresinin girişimleri sonucunda mümkün olmuştur. 
Erzurum Kongresi’nde, Doğu Anadolu illerini kapsayacak şekilde Şarkî Anadolu 
Vilâyâtı Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti’nin teşkili, bu çabanın ilk kurumsal ifadesi 
olarak görülmelidir. Bunu izleyen Sivas Kongresi ise, Erzurum’a kıyasla çok daha 
geniş bir coğrafyayı temsil eden delegelerin katılımıyla hem Erzurum kararlarını 
aynen benimsemiş hem de ülke çapında yeknesak bir örgütlenme ihtiyacına 
cevap vermiştir.271 Sivas Kongresi kararlarının 9. maddesi uyarınca, daha önce 
farklı adlar altında faaliyet gösteren bütün yerel cemiyetler “Anadolu ve Rumeli 
Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti” (A-RMHC) adı altında birleştirilmiştir. 272 Aynı 
kongre, A-RMHC’nin yürütme organı işlevini üstlenecek ve başkanlığına 
Mustafa Kemal’in getirildiği bir Heyet-i Temsiliye oluşturmuştur.273

270	 CHP’nin kuruluş ve gelişme aşamalarının kronolojik bir sıralanışı için bknz. Murat Koraltürk, 
“Sivas Kongresi’nden 12 Eylül 1980’e CHP Kronolojisi”, Tarih ve Toplum, İstanbul, İletişim 
Yayınları, Eylül 1995, Cilt 24, Sayı 141, Özel Sayı: CHP, s. 42‑51.

271	 Sina Akşin, Ana Çizgileriyle Türkiye’nin Yakın Tarihi, s. 121.
Fahir Giritlioğlu, Türk Siyasî Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt I, Ankara, Ayyıldız 

Matbaası, 1965, s. 23. 
272	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,510.; A‑RMHC’nin kuruluş dilekçesi 11  Eyül 

1919 günü Mustafa Kemal tarafından Sivas valiliğine verilmiştir. Atatürk’ün Tamim, Telgraf ve 
Beyannameleri, TTK Basımevi, 1991.s. 67, Belge 60.

273	 Akşin, Ana Çizgileri ile Türkiye’nin Yakın Tarihi, s. 121.



68  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

A-RMHC’ye, ulusal mücadelenin siyasal ve kurumsal koordinasyonunu 
üstlenme görevi verilmiştir. Özellikle seçimlerin yapılmasını sağlamak, 
bu seçimlere ağırlık koymak ve İstanbul’da Meclis-i Mebusan’ın yeniden 
toplanmasını temin etmek cemiyetin başlıca amaçları arasındaydı. 274 Bu 
yönüyle A-RMHC, Anadolu’daki dağınık direniş odaklarını tek çatı altında 
toplayan, siyasal-askerî mücadeleye bütünlük kazandıran bir “üst örgüt” işlevi 
görmüştür.275 Heyet-i Temsiliye ise, Türkiye Büyük Millet Meclisi’nin açılışına 
kadar fiilen hükümet işlevini yerine getirmiştir.276

T.B.M.M:’nin 23 Nisan 1920’de açılmasının ardından, Meclis üyelerinin 
tamamı 

A-RMHC üyesi kabul edilmiş ve Meclis, Cemiyet’in genel kurulu niteliğinde 
bir üst organ olarak tanımlanmıştır. 277 Buna paralel olarak, Heyet-i Temsiliye’nin 
yerine fiilen Büyük Millet Meclisi Başkanlığı geçmiş278; böylece direnişin 
yürütme organı ile yasama organı arasındaki ilişki yeniden düzenlenmiştir.

T.B.M.M:’den önce son Osmanlı Meclis-i Mebusan’ı için 1919 yılı 
sonlarında yapılan seçimlerde A-RMHC, aday listeleri üzerinde belirleyici bir 
etki kurmayı başarmış, meclis içinde Müdafaa-i Hukuk çizgisini temsil eden 
önemli bir çoğunluk elde etmiştir. Bununla birlikte, başlangıçta Meclis içinde 
“Müdafaa-i Hukuk Grubu” adıyla disiplinli bir grup kurulması hedeflenmişse 
de, bu tam olarak gerçekleşmemiş; bunun yerine Şubat 1920 başlarında 88 
üyeli “Felah-ı Vatan Grubu” oluşturulmuştur.279 Meclis-i Mebusan’ın İngiliz 
işgali koşullarında kapatılmasının ardından da siyasal merkez Ankara’ya kaymış 
ve T.B.M.M: açılmıştır.

T.B.M.M: içinde 10 Mayıs 1921 tarihinde Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i 
Hukuk Grubu’nun kurulmasıyla280, İstanbul Meclisi’nde gerçekleştirilemeyen 
grup disiplini bu kez Ankara’da hayata geçirilmiştir. 1922 Temmuz’unda 
A-RMHC Grubu’na katılmayan milletvekilleri de yine “Anadolu ve Rumeli 

274	 Akşin, Ana Çizgileri ile Türkiye’nin Yakın Tarihi, s. 121.
275	 Giritlioğlu, Türk Siyasî Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt I, s. 23.
276	 Koraltürk, “Sivas Kongresi’nden 12 Eylül 1980’e CHP Kronolojisi”, s. 42.
277	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 41, Atatürk’ün Tamim, Telg-

raf ve Beyannameleri, s. 389‑390, Belge 377.
278	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 41.
279	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 39.
280	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s.  533. Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin 

Kurulması (1923-1931), s. 42. Koraltürk 10 Mayıs yerine 10 Ekim 1921 demektedir ki, bu 
ciddi bir yanlış olarak gözükmektedir. Keza Mustafa Kemal de, “... grubun nizamnâmesine 
ait olan maddeler, 10 Mayıs 1921 günü vuku bulan içtimada kabul olundu.” demektedir (Nu-
tuk, Cilt II, 1920-1927, İstanbul, Türk Devrim Tarihi Enstitüsü, Milli Eğitim Basımevi,1952, 
s. 596).



Nizam Önen  |  69

Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti” adı altında ayrı bir grup teşkil etmiş281; böylece 
Meclis içi hizipler, “Birinci Grup” ve daha sonra oluşan “İkinci Grup” olarak 
anılmaya başlanmıştır. Bu durum, A-RMHC’nin hem bir “millî direniş örgütü” 
hem de fiilen bir “iktidar partisi çekirdeği” olarak işlev görmeye başladığını 
göstermektedir.

Halk Fırkası’nın Kuruluş Süreci

Mustafa Kemal, daha Lozan Barış Antlaşması süreci tamamlanmadan 
önce, yeni dönemin siyasal örgütlenmesine ilişkin niyetini açık biçimde ortaya 
koymuştur.

6 Aralık 1922’de Hakimiyet‑i Milliye, Yenigün ve Öğüt gazetelerine verdiği 
beyanatta “... sulhün istikrarını müteakip halkçılık esası üzerine müstenit 
ve Halk Fırkası namiyle siyasi bir fırka teşkil etmek niyetinde..” dolduğunu 
belirtmiştir.282 15 Ocak 1923’te Eskişehir’de yaptığı konuşmada da “Münferid 
delâletlerin muhassalası kafi değildir! Bütün bu delâletleri bir teşekkül dahilinde 
yapmalıdır. Bunun için de düşündüğüm bade’s-sulh siyasi bi fırka yapmak ve 
ismine de Halk Fırkası demek…” sözleri ile niyetini açıkça ifade etmiştir.283 
Aynı tema, 16 ve 18 Ocak 1923’te İzmit’te, 30 Ocak’ta İzmir’de ve 7 Şubat’ta 
Balıkesir’de yaptığı konuşma ve demeçlerde de yinelenmiştir.284 

1923 Nisan ayı başında T.B.M.M: seçimin yenilenmesi kararını alınca 
Mustafa Kemal, 8 Nisan 1923’te Dokuz Umde Beyannamesi’ni (Seçim Hakkında 
Beyanname) yayınladı.285 Bu beyannamenin giriş kısmında “Yeni devrei mesaide 

281	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 46. Tunaya, Türkiye’de Siyasi 
Partiler 1859-1952,s.  537’de İkinci Grup’un kuruluş tarihi olarak “Temmuz 1338 (1923)” 
tarihi gösterilmektedir ki 1338 (1922) olmalıdır.

282	 8 Aralık 1922 tarihli Hâkimiyet‑i Milliye’den, Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, Cilt II, Atatürk 
Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurulu, Atatürk Araştırma Merkezi, 1989. s. 50‑52. Ayrıca Beya-
natın tam metni Giritlioğlu, Türk Siyasî Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt I, 
s. 27‑28’de bulunmaktadır (Günümüz Türkçesi ile, Suna Kili, 1960-1975 Döneminde Cumhu-
riyet Halk Partisinde Gelişmeler - Siyaset Bilimi Açısından Bir İnceleme, İstanbul, Boğaziçi, Ün. 
Yayınları, 1976, s. 21‑23).

283	 Mustafa Kemal, Eskişehir - İzmit Konuşmaları (1923), İstanbul, Kaynak Yayınları, Haziran 
1993, s. 74 (s. 75’de metnin günümüz Türkçesi ile ifadesi vardır). Atatürk’ün Söylev ve De-
meçleri, Cilt II, s. 54‑56, Eskişehir’de Halkla Yapılan Konuşma bölümünde böyle bir ifadeye 
rastlanmamaktadır.

284	 “... Çalışmak isteyenler vardır. Bunları toplamak lâzımdır. Onları toplamak için muayyen bir 
hedef lâzımdır ve çalışmak için müsbet bir program olmalıdır. Ben Halk Fırkası nâmı altında 
bir fırka teşkil edeceğim zaman.. “(Eskişehir-İzmit Konuşmaları, İstanbul Gazetecileriyle İzmit 
Kasrı görüşmesi”, s. 158).

	 18 Ocak İzmit konuşması için Eskişehir-İzmit Konuşmaları, s. 230-238’e ve Atatürk’ün Söylev ve 
Demeçleri, Cilt II, s. 68’e; 30 Ocak İzmir konuşması için Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, Cilt II, 
s. 86’ya ve Balıkesir Konuşması için s. 101’e bakılabilir.

285	 Beyannamenin tam metni, Atatürk’ün Tamim, Telgraf ve Beyannameleri, Atatürk Kültür, Dil 
ve Tarih Yüksek Kurumu Araştırma Merkezi, 1991, s. 516‑518’de (Belge 535) ve Tunaya, 



70  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Meclisin ekseriyetini bu gaye etrafında toplamak ve memleketi hâkimiyeti 
milliye dairesinde siyasî teşkilâta mazhar etmek için bir Halk Fırkası teşekkül 
edecektir. Mecliste elyevm müteşekkil (Anadolu ve Rumeli Müdafaai Hukuk 
Grubu) Halk Fırkasına intikal edecektir.”286 sözleri seçim sonrasında kurulacak 
partinin çerçevesini açık biçimde ortaya koymaktadır. 

Dokuz Umde Beyannamesi’nden başka, “Milleti intihap mesaisine davet” 
başlıklı bir beyanname daha yayınlandı.287 Beyanname’nin bir bölümünde 
yer alan

“... Müstakbel vazifelerimiz; Milletin idare ve terakkisini, her memlekette 
olduğu gibi, muayyen bir manzara‑i siyasiye ile deruhte ve takip eylemektedir. 
Bu vazifeler dahi; Müdafaa‑i vatan vazifesi kadar, hakikî bir tesanüt ve 
selâhiyete ve sarsılmayan bir cesaret ve sebata mütevakkıftır. Milletimiz; 
İdare‑i müstakbelesini deruhte edecek olanları, intihabat ile tevrik etmek 
kararını vermiştir... Eğer ümidimiz veçhiyle, Müdafaa‑i Hukuk teşkilâtımızın 
müntehip ve mutemetleri, milletin arasına nail olurlarsa, âtiyen Büyük Millet 
Meclisinde, Halk Fırkası namı altında, memleketin idarei mesuliyetini deruhte 
edeceklerdir...”288 

Biçimindeki ifadeler bir yandan Müdafaa-i Hukuk teşkilatının yerel örgüt 
ve temsilcileri aracılığıyla yeni Meclis’te çoğunluk oluşturma hedefini ortaya 
koyarken, öte yandan bu çoğunluğun “Halk Fırkası” adı altında kurumsal 
bir parti çatısı içinde örgütleneceğini açıkça ilan etmektedir. Böylece, savaş 
koşullarında şekillenmiş olan cemiyet tipi örgütlenmeden, barış dönemine özgü 
parlamenter ve partisel bir yapılanmaya geçişin hem düşünsel gerekçesi hem 
de kurumsal çerçevesi, daha seçim süreci başlamadan önce kavramsallaştırılmış 
olmaktadır.

Bu çerçevede 1923 seçimleri, bu tasarımın pratiğe aktarılacağı ve 
meşruiyetinin sınanacağı ilk siyasal süreç niteliğini kazanmıştır. Yapılan seçimler 
A-RMHC/HF adaylarının kesin başarısıyla sonuçlanmıştır.

Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s. 580-582 (Günümüz Türkçesi ile aynı metin Giritlioğlu, 
Türk Siyasî Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt I, s. 31‑33’de) yer almaktadır. 
Koraltürk, bu beyannamenin adını “Seçim Hakkında Beyanname” olarak vermektedir (Koral-
türk, “Sivas Kongresi’nden 12 Eylül 1980’e CHP Kronolojisi”, s. 44).

286	 Dokuz Umde, Beyanname, (Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s. 580); Atatürk’ün 
Tamim, Telgraf ve Beyannameleri, s. 516.

287	 Giritlioğlu, Türk Siyasî Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt I, s. 36.; Bu beyan-
namenin tam metni Atatürk’ün Tamim, Telgraf ve Beyannameleri, s. 519-520’de verilmektedir.

288	 Giritlioğlu, Türk Siyasî Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt  I, s.  36, ATTB, 
s. 519‑520.



Nizam Önen  |  71

Seçimlerin tamamlanmasının ardından Halk Fırkası’nın nizamnamesini 
hazırlamak amacıyla 7 Ağustos 1923’te milletvekilleri bir araya gelmiş289, 11 
Ağustos’a kadar süren müzakereler sonucunda bir nizamname taslağı ortaya 
çıkarılmıştır. 290 Aynı gün T.B.M.M: yeni döneme başlamış; 9 Eylül 1923’te 
Halk Fırkası Nizamnamesi Meclis’te kabul edilmiştir.291 Nizamname uyarınca 
11 Eylül 1923’te yapılan seçimler sonucunda parti genel başkanlığına Mustafa 
Kemal, genel sekreterliğe ise Recep (Peker) getirilmiştir. 292 23 Ekim 1923’te 
Halk Fırkası’nın kuruluş dilekçesi resmen Dâhiliye Vekâleti’ne verilmiş293, 
böylece parti yasal varlık kazanmıştır. 

20 Kasım 1923’te Halk Fırkası Reisi Umumî Vekili sıfatıyla İsmet (İnönü), 
Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti merkezlerine gönderdiği 
tamimle, A-RMHC örgütlerinin Halk Fırkası’na intikalini bildirmiş294; böylece 
savaş dönemi “cemiyet” örgütlenmesi ile barış dönemi “parti” örgütlenmesi 
arasındaki kurumsal süreklilik resmen tescil edilmiştir. Halk Fırkası, 10 
Kasım 1924’te “Cumhuriyet Halk Fırkası” adını almış; 1935’te toplanan 

289	 Giritlioğlu, Türk Siyasî Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt I, s. 37; Koraltürk, 
“Sivas Kongresi’nden 12 Eylül 1980’e CHP Kronolojisi”, s. 44. Kili, 8 Ağustos tarihini ver-
mektedir, (Kili, 1960-1975 Döneminde Cumhuriyet Halk Partisinde Gelişmeler - Siyaset Bilimi 
Açısından Bir İnceleme, s. 44.

290	 Giritlioğlu, Türk Siyasî Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt I, s. 37. Giritlioğlu, 
19 Ağustos tarihli ikinci bir toplantıdan söz etmektedir (s. 37).

291	 Koraltürk, “Sivas Kongresi’nden 12 Eylül 1980’e CHP Kronolojisi”, s. 44.
292	 Cemil Koçak, “Siyasal Tarih 1923‑1950”, Türkiye Tarihi 4; Çağdaş Türkiye 1908-1980, Sina 

Akşin (Yayın Yönetmeni), İstanbul, Cem Yayınevi, 1992, s. 90.
	 Murat Koraltürk, 11 Eylül 1923’de İsmet Paşa’nın Genel Başkan Vekili seçildiğini yazmak-

tadır (Koraltürk, “Sivas Kongresi’nden 12 Eylül 1980’e CHP Kronolojisi”, s. 45). Oysa ki 
Tunçay’ın, s. 58, dipnot 64’de belirtildiği gibi Umumî Reis Vekilliği (Genel Başkan Vekili) 
makamının, Cumhuriyet’in ilanından sonra ortaya çıkmış olması gerekir (Tunçay, T.C.’nde Tek 
Parti Yönetiminin Kurulması,  s. 58, dipnot 64).

293	 Giritlioğlu, Türk Siyasî Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt I, s. 39’da dilekçe 
metni verilmiştir.

	 Tunçay, resmen tescili için başvurulma tarihi olarak 11 Eylülü göstermektedir (Tunçay, T.C.’n-
de Tek Parti Yönetiminin Kurulması, s. 57).

	 Koçak da resmi kuruluş tarihi için 11 Eylülü vermektedir (Koçak, “Siyasal Tarih 1923‑1950”, 
s. 90)

	 İbrahim Cüceoğlu, resmi kuruluş tarihi olarak 9 Eylülü kabul etmektedir (İbrahim Cüceoğ-
lu, “Kuruluşunun 41’nci yılında, Milli Mücadele ve Müdafaaî Hukuktan doğan parti: CHP”, 
Ulus, 9 Eylül 1964, s. 3).

	 CHF’nin kuruluşu üzerine değişik tarihlerin değerlendirilmesi için bknz. Orhan Özacun, 
“CHP’nin Kuruluş Tarihi Üzerine”, Tarih ve Toplum, İstanbul, İletişim, Eylül 1995, Cilt 24, 
Sayı 141, Özel Sayı CHP, s. 4‑7.

294	 Giritlioğlu, Türk Siyasî Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt I, s. 41’de tam metin 
vardır. Daha günümüz Türkçesine yakın bir dille aynı metin Kili, 1960-1975 Döneminde Cum-
huriyet Halk Partisinde Gelişmeler - Siyaset Bilimi Açısından Bir İnceleme, s. 46.



72  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Büyük Kurultay’da kabul edilen tüzüğün birinci maddesiyle ise partinin adı 
“Cumhuriyet Halk Partisi” olarak nihai biçimine kavuşmuştur.295

Bu noktada, neden Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti’nin 
doğrudan devam ettirilmek yerine bir partiye dönüştürüldüğü sorusuna 
da kısaca değinmek gerekir. Her şeyden önce, A-RMHC’nin hem adı hem 
de nizamnamesinde tanımlanan amaçları itibarıyla ulusal mücadelenin 
yürütülmesine odaklanmış bir “savaş ve direniş örgütü” olması, savaşın 
kazanılması ve yeni devletin kuruluşuyla birlikte bu yapının işlevsel sınırlarına 
ulaşması sonucunu doğurmuştur. 296 Diğer bir ifadeyle, cemiyet, meşruiyetini 
büyük ölçüde “işgal ve istilaya karşı savunma” görevinden alan bir yapı olduğu 
için, barış döneminde yetersiz kalacak bir çerçeveye sahipti.

İkinci olarak, Batılı parlamenter düzene duyulan ilgi ve parlamenter rejimin 
esas unsurlarından biri olan siyasal partilerin varlığı, yeni dönemde siyasal 
iktidarın kurumsallaşmasını bir parti aracılığıyla gerçekleştirme yönünde 
güçlü bir eğilim yaratmıştır. Egemenliği Büyük Millet Meclisi’ne dayandıran 
yeni sistemde, Meclis çoğunluğunu oluşturan, programlı ve disiplinli bir 
partinin varlığı “parlamenter hükümet” pratiğinin vazgeçilmez bir unsuru 
olarak düşünülmekteydi.

Üçüncü bir etken, İttihat ve Terakki döneminde yaşanan “Cemiyet–Fırka 
ikiliği” deneyimidir. O dönemde parlamento içindeki parti ile parlamento 
dışındaki cemiyet örgütlenmesi arasındaki güç asimetrisi, fiilen siyasal hayatın 
Meclis dışında, gizli ve yarı-gizli mekanizmalar aracılığıyla yönlendirilmesi 
sonucunu doğurmuş; bu durum Cumhuriyet kadroları tarafından problemli 
bir miras olarak değerlendirilmiştir. Dolayısıyla yeni dönemde, parlamento 
dışı bir cemiyetin parti üzerinde vesayet kurmasını engellemek, tek bir örgüt 
çatısı altında hem devlet hem parti yapısını düzenlemek arzu edilen bir hedef 
hâline gelmiştir.

Bu çerçevede, Halk Fırkası’nın kuruluşunun yalnızca “muhalefeti eleme” 
çabasının ürünü olduğu yönündeki yorumlar tek başına yeterli görünmemektedir. 
Esat Öz’ün, Halk Fırkası’nın doğuşunu Kemalist kadroların muhalefeti tasfiye 
etme isteğiyle ve iktidar ile toplum arasında sıkı ve doğrudan bir ilişki kurma 
arayışıyla açıklayan değerlendirmesinin297 CHF açısından kuruluş sürecini ve 

295	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952, s.  560. Ayrıca bknz. C.H.P. Tüzüğü, Partinin 
Dördüncü Büyük Kurultayı onaylamıştır, Mayıs 1935, Ankara, Ulus Basımevi, s. 3, madde 1.

	 Ancak Cumhuriyet Halk Partisi’nin Tarihçesi, Cumhuriyet Halk Partisi İstanbul İl İdare Kurulu, 
Şevket Ünal Matbaası, İstanbul, 1962, s. 10’da 1931 Kurultayı sonrasında Cumhuriyet Halk 
Partisi adının alındığı belirtilmektedir ki, dilde sadeleşmenin 1934-1935’lerde gündeme geldi-
ği düşünüldüğünde, bu değerlendirme yanlıştır.

296	 Öz, Tek Parti Yönetimi ve Siyasal Katılım, s. 87.
297	 Öz, Tek Parti Yönetimi ve Siyasal Katılım, s. 87.



Nizam Önen  |  73

1930 öncesi dönemi tam olarak yansıtmamaktadır. İktidar ile toplum arasında 
organik bağların kurulması ve kitlelerin iktidarın hedefleri doğrultusunda 
seferber edilmesi meselesi, Cumhuriyet Halk Fırkası bakımından esas olarak 
1930’lu ve 1940’lı yıllarda –özellikle 1932’den itibaren Halkevleri’nin, 
1940’lardan itibaren ise Köy Enstitülerinin devreye girmesiyle– merkezi bir 
sorun ve öncelik haline gelmiştir.

Bununla birlikte, muhalefetten arındırılmış, güçlü ve homojen bir siyasal 
örgüt kurma eğiliminin varlığı göz ardı edilemez. Cemil Koçak’ın dikkat 
çektiği gibi, özellikle 1922 sonlarında Mustafa Kemal’in kişisel konumunu 
sınırlamaya yönelik bazı girişimler (örneğin, milletvekili seçilebilmek için bir 
seçim çevresinde beş yıl ikamet şartı getirmeyi amaçlayan öneri) Ankara’daki 
lider kadro tarafından ciddi bir uyarı işareti olarak algılanmış; 6 Aralık 1922 
tarihli beyanatla Halk Fırkası’nın kurulacağının ilan edilmesi, bu tür muhalif 
girişimlere karşı proaktif bir yanıt niteliği taşımıştır. 298 Böylece, çok farklı 
toplumsal kimliklere ve siyasal eğilimlere sahip unsurları barındıran, belirgin 
bir programı bulunmayan A-RMHC’ye kıyasla, daha disiplinli ve görece 
homojen bir parti örgütü inşa edilmesi hedeflenmiştir.299 Böylece “İhtilâlci ve 
savaşçı Müdafaa‑i Hukuk Cemiyeti, ..., kendisini, temkinli ve basiretli nizam 
partisi kılığına bir anda sokuverdi”.300

Değerlendirme

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti (OİTC) ile Cumhuriyet Halk Fırkası’nın 
(CHF) kuruluş süreçleri, yalnızca kronolojik açıdan değil, aynı zamanda 
taşıdıkları siyasal anlam ve örgütsel mantık bakımından da belirgin biçimde 
farklılaşmaktadır. OİTC, II. Abdülhamid’in otoriter yönetimine karşı, gizlilik 
içinde, komite esasına dayalı yasadışı bir örgüt olarak ortaya çıkmış; uzun süre 
yeraltında ve çoğu zaman da Osmanlı ülkesinin dışında faaliyet göstermiştir. 
Buna karşılık CHF, her ne kadar kökleri Türk Ulusal Savaşı içinde ve Anadolu 
ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti (A-RMHC) örgütlenmesinde bulunsa 
da, asıl kuruluş sürecinde Türkiye Büyük Millet Meclisi ekseninde ve açık siyasal 
alan içinde şekillenmiş, parlamentodan doğan bir parti niteliği kazanmıştır. 
Partinin kurucu kadrosunun aynı zamanda Meclis çoğunluğunu oluşturan 
milletvekilleri arasından çıkmış olması, bu özelliği daha da belirginleştirir.

298	 Koçak, “Siyasal Tarih 1923‑1950”, s. 89.
299	 Öz, Tek Parti Yönetimi ve Siyasal Katılım, s. 88. Sezgin, siyasî bir parti kurulmasının nedenini 

Mustafa Kemal’in, orduya güvendiği için savaş kazanmanın verdiği prestijden de yararlana-
rak iktidarının sınırlarını genişletmek isteği ile açıklamaktadır (Sezgin, Siyasal Rejim Sorunu, 
s. 111‑112).

300	 Giritlioğlu, Türk Siyasî Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt I, s. 25.



74  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Bu farklı başlangıç noktaları, her iki örgütün daha sonraki gelişim çizgilerine 
de yansımıştır. Yasadışı bir cemiyet olarak teşekkül eden OİTC, 1908 Devrimi 
sonrasında kendisini yasal bir parti kalıbına sokmaya çalışırken ciddi zorluklarla 
karşılaşmış; örgütün “cemiyet” kimliğini sürdüren kanadı ile parlamentoda 
faaliyet gösteren “fırka” kanadı arasında zaman zaman gerilimler ve yetki 
belirsizlikleri ortaya çıkmıştır. Kısaca, OİTC söz konusu olduğunda, parlamento 
içi parti ile parlamento dışı, yarı-gizli cemiyet yapısı arasında tam anlamıyla 
giderilemeyen bir ikilikten söz etmek mümkündür.

CHF ise, Ulusal Mücadele döneminden itibaren kongreler, temsil heyeti 
ve T.B.M.M: gibi açık ve meşru zeminlere dayanan bir hareketin partileşmiş 
biçimi olduğu için, benzer türden bir “cemiyet–fırka” ikiliğiyle karşılaşmamıştır. 
A-RMHC’nin Halk Fırkası’na dönüştürülmesi, savaş koşullarına özgü bir 
direniş örgütlenmesinin, barış dönemine uygun parlamenter-partisel bir yapıya 
evrilmesi anlamına gelmiş; böylece siyasal iktidarın kullanımı ile örgütsel 
merkez, baştan itibaren Meclis ve parti çatısı altında birleşmiştir.

Bu çerçevede, OİTC’nin kuruluşu komiteci, gizli ve muhalif bir siyasal 
kültürü çağrıştırırken, CHF’nin kuruluşu meclis merkezli, açık ve hukuki 
bir siyasal kültüre işaret etmektedir. Bu iki farklı başlangıç biçimi, örgütlerin 
demokrasiye, muhalefete ve devlet–parti ilişkisine bakışlarını da dolaylı 
olarak etkilemiş; Osmanlı’dan Cumhuriyet’e geçiş sürecinde hem kadro 
sürekliliğinin, hem de kurumsal ve zihniyet düzeyinde önemli kırılmaların 
birlikte değerlendirilmesini gerekli kılmıştır.



75

BÖLÜM 3

Yapısal Özellikler: Tarihsel Bloğun Toplumsal 
Dayanakları

OİTC ve CHF’nin siyasal söylem ve ideolojik yönelimlerine geçmeden 
önce, bu iki örgütü mümkün kılan sosyolojik taban ve örgütsel yapılanma 
birlikte ele alınacaktır. Bu çerçevede her iki örgütün hangi sınıf fraksiyonlarına 
ve hangi toplumsal kesimlere dayandığı; bu dayanakların merkez–taşra ilişkileri, 
kadro devşirme biçimleri ve örgüt içi hiyerarşi üzerinde nasıl izler bıraktığı 
incelenecektir. Ayrıca OİTC bakımından imparatorluğun çok uluslu ve çok 
dinli yapısının örgütsel ve siyasal konumlanışa etkileri; CHF bakımından 
ise ulus-devlet bağlamında görece homojenleşmiş toplumsal yapı içinde 
parti–devlet bütünleşmesinin yarattığı kurumsal sonuçlar tartışmanın parçası 
olacaktır. Böylece izleyen bölümlerde çözümlenecek ideolojik biçimler ve siyasal 
stratejiler, soyut ilkeler olarak değil, belirli bir toplumsal bileşim ve örgütsel 
mantık tarafından koşullanan tarihsel tercihler olarak kavranabilecektir. Bu 
doğrultuda, çözümleme sırasıyla önce sosyolojik yapıyı, ardından örgütsel 
yapıyı ele alacak biçimde kurgulanmıştır.

Oitc’nin Kadro Yapısı ve Toplumsal Temelleri

OİTC’nin toplumsal zeminini kavrayabilmek için, bu zemini iki düzeyde 
birlikte ele almak gerekir: Bir yanda Cemiyet’in karar alma ve örgütlenme 
kapasitesini taşıyan kurucu kadroların mensup olduğu dar çekirdek; diğer yanda 
bu çekirdeğin siyasal hamlelerini mümkün kılan, meşruiyet ve kaynak sağlayan 
daha geniş destek ağları. Bu ayrım, OİTC’yi yalnızca ideolojik bir oluşum ya 
da yalnızca bürokratik bir örgüt olarak ele alan yaklaşımların sınırlılığını da 
gösterir. Zira Cemiyet’in siyasal aklı, bir taraftan modern eğitimli bürokratik-
entelektüel kadroların devlet merkezli bakışından beslenirken, diğer taraftan 



76  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

farklı toplumsal kesimlerle kurduğu ilişkilere bağlı olarak esneyen, pazarlık 
eden ve zaman zaman uzlaşmayı zorunlu kılan bir karakter kazanmıştır.

Dolayısıyla sosyolojik yapı analizi, ideolojik yönelimlerin “boşlukta” 
şekillenmediğini; iktidar mücadelesinin somut koşulları içinde, belirli sınıfsal 
çıkarlar ve beklentilerle kurulan bağlar üzerinden anlam kazandığını ortaya 
koyar. OİTC’nin kriz anlarında benimsediği yöntemler, muhalefet karşısındaki 
tutumu ve iktidarı kurma/koruma stratejileri, yalnızca doktriner tercihlerle 
değil, aynı zamanda dayandığı toplumsal dayanakların bileşimiyle açıklanabilir. 
Bu nedenle aşağıda sınıf yapısına ilişkin çözümleme, ilerleyen bölümlerde 
ele alınacak ideolojik düşünsel-ideolojik hattın hangi toplumsal gerilimler ve 
ittifaklar üzerinde yükseldiğini görünür kılacak; fikir düzeyi ile siyasal pratik 
arasındaki süreklilik ve kırılmaları daha analitik biçimde tartışmaya imkân 
verecektir.

OİTC’nin Sınıfsal Bileşimi

Genel kabule göre Jön Türk hareketinin ve özelde OİTC’nin omurgası, 
ağırlıklı olarak askerî ve sivil bürokrasi içinde konumlanan kadrolardan 
oluşur.301  Ne var ki bu yaklaşım çoğu kez örgütlenmeyi merkezî kurumlar 
ve İstanbul merkezli “mektepli” çevreler üzerinden okur; böylece hareketin 
taşrada tutunmasını ve genişlemesini mümkün kılan yerel taşıyıcı unsurları 
ikincil plana iter. Oysa OİTC’nin siyasal kapasitesi, yalnızca merkezdeki 
bürokratik-entelektüel çekirdeğin varlığıyla değil, taşrada bu çekirdekle 
eklemlenerek örgütlenmeyi sürdüren düşük rütbeli subaylar, küçük 
memurlar, yerel eğitimli meslek sahipleri ile esnaf ve zanaatkâr ağları gibi ara 
katmanların mobilizasyonuyla; ayrıca 19. yüzyıl Osmanlı iktisadi yapısının 
taşıyıcı unsurlarından olup dış rekabet ve ekonomik bunalımlar nedeniyle 
gerileyen—fakat bütünüyle ortadan kalkmayan—Müslüman-Türk tüccar ve 

301	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, 79; Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s. 13, Zürcher, 
Milli Mücadelede İttihatçılık, s. 53. Steinhaus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, s. 185-186’de Ernest 
Werner, “Wesen and Formen des Türkischen Nationalismus”, ZFG, yıl 16, F.X, s. 1301’den 
aktararak “Jön Türkler hareketinin bir özelliği de, ulusal burjuvazi tarafından yönetilmeyip, 
askerler ve sivil memurlar tarafından sürdürülmüş olmasıdır” yargısını benimsemektedir. Feroz 
Ahmad bu grupları “İttihatçılar, 19. yüzyılın son çeyreğindeki reformların ortaya çıkardığı yeni 
sosyal sınıfların özlemlerini dile getiriyorlardı... bu sınıf, esas olarak meslek sahibi insanlar-
dan meydana geliyordu. Öğretmenler, avukatlar, gazeteciler, doktorlar, küçük rütbeli subaylar, 
küçük memurlar ve kentlerde bulunan içindeki zanaatkarlar ile tüccarlar” biçiminde tanımla-
maktadır.(Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 13). 24 Ağustos 1908’de Times’da, gazetenin 
İstanbul muhabiri “Hareketten en çok etkilenenler kara ve deniz kuvvetlerindeki küçük rütbeli 
subaylar, orta ve küçük memurlar, serbest meslek sahipleri ve ulemaydı” diye yazmaktadır. 
(Aktaran Ahmad, İttihat ve Terakki ( 1908-1914), s. 44). Ancak bu görüşlere karşı yazarlar da 
vardır. Kansu, “Harekete önderlik etmeleri bir yana, ne askeri ne de sivil bürokrasinin harekete 
katkısı olduğu söylenebilir” biçimindeki değerlendirmesiyle yukarıdaki yazarların görüşlerine 
karşı tez geliştirmiş olmaktadır (Kansu, 1908 Devrimi, s. 156).



Nizam Önen  |  77

zanaatkâr kesimlerinin Cemiyet’le kurduğu bağlarla birlikte anlaşılabilir. Bu 
nedenle Cemiyet’in sınıfsal bileşimi, “bürokrasi”yi yekpare bir üst tabaka 
olarak varsaymak yerine, merkez–taşra gerilimi içinde konumları farklılaşan 
ücretli ve eğitimli ara katmanların; kriz koşullarında daralan yerli ticaret ve 
zanaat kesimleriyle kurduğu ittifak ve eklemlenmeler üzerinden, çok bileşenli 
bir toplumsal dayanak yapısı olarak çözümlemeyi gerektirir.

Bu çerçevede OİTC, salt “bürokratik” bir hareketten ziyade, bürokratik-
entelektüel bir önderliğin etrafında, kent küçük burjuvazisi ve filizlenen 
Müslüman-Türk ticaret kesimleriyle eklemlenmeye çalışan; aynı zamanda 
taşrada devlet aygıtının alt-orta kademeleriyle yerel toplumsal ağlar arasında 
köprü kuran bir siyasal örgütlenme olarak kavranmalıdır. Serbest meslek 
sahipleri ve kentli aydınlar (avukatlar, gazeteciler, doktorlar vb.) ile Müslüman-
Türk tüccar ve zanaatkârlar, 19. yüzyılın iktisadi dönüşümü içinde dış rekabet 
ve krizlerle sıkışmış bir konumdan Cemiyet’e toplumsal dayanak sağlayabilmiş; 
bu durum OİTC’nin sınıfsal profilini yalnızca “devletlü” bir kadro hareketi 
olmaktan çıkarıp daha geniş bir ara katman bileşimine yaslamıştır.

Bu sınıfsal kompozisyonun örgütsel izleri, kuruluş ve yayılma dinamiklerinde 
açık biçimde görülür. 1889’da kurulan İttihad-ı Osmanî Cemiyeti’nin 
çekirdeğini Mekteb-i Tıbbiye-i Askeriye öğrencileri oluşturmuş; örgütlenme 
kısa sürede Harbiye ve Mülkiye gibi yüksekokullara yayılmış, ardından 
bürokrasinin farklı kademelerinde üye ve taraftar bulmuştur.302 Ancak burada 
belirleyici olan yalnızca merkezî okullar değil, bu kurumlarda yetişen kuşakların 
taşraya dağılarak yerel bürokratik hiyerarşinin alt ve orta basamaklarında 
konumlanması ve Cemiyet’i taşrada “işleten” bir örgütsel omurga hâline 
gelmesidir. Abdülhamid yönetimine karşı muhalefetin erken dönemde 
öğrenciler ve bürokrasinin alt tabakalarında şekillenmesi, bu kesimlerin temsil 
ettiği yeni eğitimli ücretli katmanların (memurlar, düşük rütbeli subaylar, 
meslek sahipleri) toplumsal konumuyla yakından ilişkilidir: Devlet aygıtına 
dâhil olmakla birlikte, imparatorluğun bunalımları karşısında hem statü kaybı 
hem de gelecek güvencesizliği yaşayan bir ara katman söz konusudur.

Nitekim 19. yüzyıl boyunca askerî yenilgiler ve yeniden yapılanma 
arayışları, askerî ve sivil eğitim kurumlarının genişlemesine yol açmış; bu 
kurumlar yalnızca teknik personel üretmekle kalmayıp, Avrupa’daki siyasal 
düşünce akımlarıyla temas eden bir “mektepli” kuşağı da güçlendirmiştir. 
1773’te Mühendishane-i Berrî-i Hümâyun ve 1793’te Mühendishane-i Bahri-i 

302	 1895 tarihinde tutuklanan otuz dört önde gelen Cemiyet üyesinin büyük çoğunluğu öğrenci 
ve subaylardan oluşuyordu. Bürokrasiden isimlere de rastlanmaktadır. (Hanioğlu, Bir Siyasal 
Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: (1889-1902), s. 399-
419, Belge III), (BBA -İrade- Dahiliye, Şevval 1313/no 15-1705).



78  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Hümâyun açılmış olmakla birlikte, bunlar daha çok meslek ihtisas okulları 
niteliği taşımaktaydı.303 1834’te Harbiye kurulmuş, 1845’te alınan bir kararla 
yüksekokul statüsüne kavuşturulmuştur. 1846’da İstanbul ve Bursa’da, 1847’de 
Edirne ve Manastır’da, 1873’te Erzurum’da, 1876’da Bağdat’ta askerî idadiler 
açılmıştır.304 Tıp alanında 1827’de askerî tıp okulu, 1866’da Mekteb-i Tıbbiye-i 
Mülkiye adıyla sivil tıp okulu açılmış; sivil bürokrasinin ihtiyacını karşılamak 
üzere ise Mekteb-i Mülkiye ve Hukuk mektepleri teşkil edilmiştir. Mekteb-i 
Mülkiye 12 Şubat 1859’da eğitime başlamış, 1877’de yüksekokul statüsü 
kazanmıştır. 1870’te Darülfünun’un ikinci açılışında “İlm-i Hukuk” şubesi, 
1874’te üçüncü açılışta Hukuk Fakültesi niteliğinde bir şube oluşturulmuştur.305 
1883’te Mühendishane-i Berrî-i Hümâyun’a bağlı sivil Hendese-i Mülkiye 
kurulmuştur.306Bu okullardan yetişen kuşağın etkisi yalnızca merkezde değil, 
taşrada görev yapan subaylar ve memurlar üzerinden taşraya taşınmış; böylece 
modern eğitim, ideolojik bir dönüşüm kadar, imparatorluk bürokrasisinin 
alt-orta fraksiyonları içinde yeni bir siyasal duyarlılığın dolaşıma girmesini 
sağlamıştır. Bu nedenle “mekteplilik” vurgusu önemlidir; ancak belirleyici 
olan, bu eğitimli katmanın ideolojik yönelimlerinin arkasındaki sınıfsal konum, 
yani devlet içinde ama aynı zamanda krizden etkilenen bir ücretli ara tabaka 
oluşudur. Bu kesimler için anayasal düzen ve kurumsal modernleşme talebi, 
çoğu kez “devleti kurtarmak” hedefiyle birleşmiş; devletin güçlendirilmesi 
fikri, aynı zamanda kendi toplumsal konumlarını güvenceye alma arayışıyla da 
örtüşmüştür. 1890’larda Abdülhamid dönemindeki askerî ve eğitim reformları, 
daha geniş bir öğrenci kitlesinin Avrupa düşüncesiyle temas etmesini sağlamıştır. 
Bu tarihten itibaren her ordu merkezinde (İstanbul’un yanı sıra Şam, Bağdat, 
Erzincan, Edirne ve Manastır’da) askerî yüksek eğitim kurumları açılırken; 
Şam’da tıp, Selânik, Konya ve Bağdat’ta hukuk mektepleri kurulmuştur. 
Bu kurumlarda eğitim gören öğrenciler, Avrupa’daki düşünce akımlarıyla 
doğrudan karşılaşmakta ve geleneksel Osmanlı düşünce dünyasından oldukça 
farklı bir entelektüel iklimle tanışmaktaydılar.307 Bu süreç, zamanla yeni bir 

303	 Yücel Aktar, İkinci Meşrutiyet Dönemi Öğrenci Olayları (1908-1918), İst, İletişim, 1990, s. 3.
304	 Aktar, İkinci Meşrutiyet Dönemi Öğrenci Olayları (1908-1918),s. 34
305	 Darülfünun’un üç kez açılması ve kısa tarihi için, Cengiz Orhonlu, “Edebiyat Fakültesinin Ku-

ruluşu ve Gelişmesi (1901-1933)  Hakkında Bazı Düşünceler”, Cumhuriyetin 50. Yılına Ar-
mağan, İstanbul, Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1973, s. 55-70. (Orhonlu’nun incelemesi  Mete 
Tunçay ve Haldun Özen, “1933 Tasfiyesinden Önce Darülfünun”, Yapıt, Sayı 7 (Ekim-Kasım 
1984), Ankara, Dost,  s. 6-8 arasında yer almaktadır).

306	 Tunçay ve Özen, “1933 Tasfiyesinden Önce Darülfünun”, s. 7
307	 İlhan Tekeli, Toplumsal Dönüşüm ve Eğitim Tarihi Üzerine Konuşmalar, Ankara, Mimarlar Odası 

Yay., 1980, s. 82-83’den aktaran Tunçay ve Özen, “1933 Tasfiyesinden Önce Darülfünun”, s.7.
      Osman Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısiyle Türk Maarif 

Tarihi, Cilt 4, İstanbul, Eser Matbaası, 1977, s. 877.
	 Tekeli’nin eserinden yapılan aktarımda Manastır yerine Maraş geçmektedir ki, yanlıştır. Yücel 

Aktar’da, İstanbul dışında yukarıda verilenlerden Edirne ve Manastır’ın yanına Bursa’yı da 



Nizam Önen  |  79

toplumsal katmanın ortaya çıkmasına yol açmıştır. Akşin, bu durumu “19. 
yüzyılın ortalarından itibaren yüksek öğretim kurumları sayesinde çağdaş, 
yani Batılı eğitim gören ve bu nedenle burjuva zihniyeti taşıyan bir grup 
insanın –mekteplilerin– oluşması” biçiminde formüle eder.308 Bu yeni katman, 
yalnızca öğrencileri değil, yeni kurulan lise ve yüksekokullarda görev yapan 
öğretmenleri ve bu kurumlarda yetişen subayları da kapsamaktaydı.309 1889’da 
ilk cemiyet kurulduktan sonra örgütlenmenin Harbiye, Mülkiye ve diğer 
okullarda hızla yayılması tesadüf değildir. 1906’ya gelindiğinde 1890’lı yılların 
yüksekokul öğrencileri artık sivil ve askerî bürokrasi içinde görev alan bir kuşağa 
dönüşmüşlerdi. Bu çerçevede, “mektepli” olmanın Jön Türk ideolojisinin 
oluşumunda temel belirleyici etkenlerden biri olduğunu söyleyen yaklaşım310 
bütünüyle haksız değildir. Mektepli kuşaklar içinde, aldıkları eğitimle birlikte 
burjuva siyasal düşüncesi ve kurumlarına yönelik ilgi giderek yaygınlaşmıştır. Bu 
kesimlerin temel yönelimi, Avrupa tipi çağdaş bir devlet düzenini hedeflerken, 
“yeni bir sınıf yaratmak”tan ziyade311, imparatorluğun mevcut toplumsal 
dokusu içinde güç kazanmaya çalışan Müslüman-Türk ticaret ve zanaatkâr 
kesimleriyle dayanışmak, onlarla daha sıkı bağlar kurmak ve siyasal projesini bu 
yerli unsurlarla birlikte taşıyabilecek bir toplumsal dayanak hattı oluşturmaktır. 
Mektepli kuşaklar içinde, aldıkları eğitim sayesinde burjuva siyasal düşüncesi 
ve kurumlarına yönelik ilgi giderek yaygınlaşmıştır. 

Subayların muhalefetin ön saflarında yer alması da benzer biçimde 
iki katmanlı bir açıklama gerektirir. Siyasal baskı koşulları kadar, mesleki 
hoşnutsuzluklar (donanım yetersizliği, donanmanın atıl bırakılması, alaylı–
mektepli ve İstanbullu–taşralı ayrımları) bu kesimin rejime yönelik tepkisini 

eklemektedir (Aktar, İkinci Meşrutiyet Dönemi Öğrenci Olayları (1908-1918), s. 34).
308	 Akşin’e göre bu kesimlerin arzusu Avrupa tipi, çağdaş, burjuva bir devlet kurmak ve Müslü-

man bir burjuva sınıfı yaratmaktır. Akşin, “Osmanlı-Türk Toplumundaki Sınıf Yapısı Üzerine 
Bir Deneme”, Toplum ve Bilim, Sayı: 2, (Yaz 1977), s. 41.

309	 Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 181; Ahmad, İttihat ve Terakki ( 1908-1914), s. 43. 
	 Hanioğlu’da  Tanrının varlığı üzerine yoğun tartışmaların yapıldığı ve bu tartışmaların genel-

likle biyolojik materyalistlerin zaferiyle sonuçlandığı bu okulun (Mekteb-i Tıbbiye‑i Şahane) 
siyasal muhalefet merkezi olmasının temel nedeni de materyalizmi benimsemelerinden dolayı 
içinde yaşadıkları toplum değerleri ile korkunç bir çatışmaya düşen bir tipi ortaya çıkartması-
dır” biçimindeki yargısıyla alınan eğitimin niteliğine vurgu yapmış olmaktadır. (Hanioğlu, Bir 
Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: (1889-1902), s. 
46)

310	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 79
311	 Akşin, “Osmanlı-Türk Toplumundaki Sınıf Yapısı Üzerine Bir Deneme”, s. 41. Petrosyan bu 

yargıya, “Dinsel eğitimle ilgisi olmayan okulların kurulması ve gelişmesi, ilk bilimsel toplu-
lukların ortaya çıkması periyodik yayınların hızlı artışı, burjuva Avrupa devletleriyle kültürel 
ve bilimsel ilişkilerin gelişmesi... bütün bunlar, kuşkusuz Türk aydın sınıfını geliştirmekteydi. 
XIX. yy.’ın 60’lı yıllarının ortamında artık burjuva liberal anayasacı düşünceler doğmuştu” şek-
lindeki değerlendirmesiyle, OİTC’den önceki bir dönem için olsa da katılmaktadır. (Petrosyan, 
Sovyet Gözüyle Jön Türkler, s. 41)



80  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

derinleştirmiştir.312 Bu hoşnutsuzluklar, yalnızca kurumsal bir memnuniyetsizlik 
değil; özellikle taşrada görev yapan subaylar açısından terfi, itibar ve geçim 
meselelerinin yerel eşraf ilişkileriyle iç içe geçtiği bir sınıfsal gerilim alanı olarak 
da okunmalıdır. Bu noktada taşra, muhalefetin “yansıdığı” pasif bir alan değil; 
Cemiyet’in kadrolarını siyasal pratikle sınayan ve örgütsel dayanıklılığı üreten 
aktif bir toplumsal mekândır.

Ekonomik boyut ise OİTC’nin toplumsal dayanaklarını genişleten temel 
dinamiklerden biridir. 19. yüzyıl sonuna doğru keskinleşen mali ve iktisadi kriz, 
köylüler kadar taşrada görev yapan küçük memurları, kentlerde zanaatkârları 
ve esnafı da derinden etkilemiştir. Kent küçük burjuvazisi313 sayılabilecek bu 
kesimler, köylülüğe göre görece daha örgütlenebilir ve siyasal talep geliştirebilir 
bir konumdaydı; ayrıca dünya pazarlarına bağımlılığın artmasıyla Avrupa 
sermayesi ve gayrimüslim ticari ağlarla rekabette zorlanan Müslüman-Türk esnaf 
ve tüccar kesimleriyle, ekonomik sıkışmışlık zemininde ortaklaşabilmekteydi. 
Bu ortaklaşma, Cemiyet’in toplumsal tabanının önemli ölçüde Müslüman-Türk 
unsurlar üzerinde yoğunlaşmasına da zemin hazırlamıştır; fakat bu yoğunlaşma, 
yalnızca “kimlik” düzeyinde değil, kriz koşullarında şekillenen sınıfsal rekabet 
ve yer değiştirme süreçleriyle birlikte anlaşılmalıdır.

Bu nedenle literatürde İttihatçıları kimi zaman “alt-orta sınıflardan gelen 
bir kadro”314 olarak tanımlayan yaklaşımlar ile OİTC üyeliğini “yöneten sınıfa 
mensubiyet”le315 özdeşleştiren değerlendirmeler, sorunun iki ucunu işaret 

312	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 23, Askeri öğrencilerin muhalefet hareketlerine katıl-
maları için Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, s. 34’de psikolojik bir tahlil de mevcuttur. Ka-
rabekir, Edirne’deki subayların ve memurların dört ayda bir maaş alabildiklerini belirterek “Ra-
mazan Bayramında yarım maaş, Kurban Bayramında diğer yarısı veriliyormuş” diye yazarak 
durumun vehametini ortaya koymaktadır. (Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 
69) Dönemin bir başka tanığı da durumu şu biçimde aktarmaktadır. “Terfiler keyfi nakil ve 
tayinler keyfi, hatta maaş bile belirli bir zamanda değil, padişahın dilediği bir zamanda onun 
iradesi ile dağıtılan bir ihsan gibi idi. Maaşlar, bazan üç ay sürüklenirdi”. (Hasan Amca, Doğ-
mayan Hürriyet, s. 46. Ayrıca Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, s. 135-137’ye bakılabilir).

313	 Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 21. “İttihatçılar... taşra küçük burjuvazisinin temsilcile-
riy-diler”,  (s. 52).

314	 Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s. 55
315	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 68
	 Akşin, 19. yüzyılın son çeyreğindeki Osmanlı sınıf profilinin “Yönetenler” kategorisini şu bi-

çimde ortaya koymaktadır:
	 I. Yönetenler
	 A. Merkeze bağlı yönetenler
	 1. Kul zihniyetli, “alaylı” yönetenler
	 2. Mektepli Yönetenler
	 a. Subay
	 b. Memur
	 B. Ademimerkezî yönetenler (ayanlar)
	 C. Ulema
	 Akşin , , “Osmanlı-Türk Toplumundaki Sınıf Yapısı Üzerine Bir Deneme”,  s. 43.



Nizam Önen  |  81

eder. OİTC kadrolarının önemli bir bölümünü oluşturan taşra memurları ve 
düşük rütbeli subaylar, bürokratik hiyerarşi içinde yer alsalar da, siyasal ve 
iktisadi bunalımın yükünü taşıyan ve toplumsal olarak ara/alt-orta katmanlara 
yakınlaşan bir konum işgal etmekteydi. Dolayısıyla Cemiyet’i bütünüyle 
“yönetenler sınıfı” olarak sınıflandırmak kadar316, yalnızca “halkçı” bir alt 
sınıf hareketine indirgemek de açıklayıcı değildir: OİTC, merkezde bürokratik-
entelektüel bir çekirdeğe, taşrada ise bu çekirdekle eklemlenen ücretli eğitimli 
katmanlara, kent küçük burjuvazisine, gerileyen ancak yok olmayan Müslüman-
Türk ticaret erbabına dayanarak siyasal iktidar mücadelesi yürütmüştür.317

Bu heterojen zemine, 1908 Devrimi sonrasında toprak ağaları/taşra 
eşrafı318 da eklemlenmiş; daha doğru bir ifadeyle OİTC, taşradaki yerel iktidar 
ağlarını bütünüyle karşısına almak yerine, onlarla uzlaşma ve onları kendi 
siyasal projesine dahil etme zorunluluğu hissetmiştir. Aynı dönemde esnaf 
cemiyetlerinin ağırlığı artmış; özellikle Kara Kemal örneğinde görüldüğü 
üzere bu çevreler Merkez-i Umumî üzerinde etkili odaklardan biri hâline 
gelmiştir. 319 Bu gelişmeler, Cemiyet’in iktidar kapasitesinin yalnızca merkezî 
kadro disiplinine değil, taşrada sınıf fraksiyonları arasında kurulan ittifak ve 
uzlaşma mekanizmalarına da dayandığını; dolayısıyla sınıfsal bileşimin, siyasal 
stratejilerin kapsamını ve sınırlarını doğrudan belirlediğini göstermektedir.

Bu kozmopolit sınıfsal zemine, 1908 Devrimi sonrasında toprak ağaları 
da eklemlenmiş; daha doğru bir ifadeyle, OİTC, toprak ağalarıyla uzlaşma 
ve onları kendi siyasal projesine dahil etme zorunluluğu duymuştur. Esnaf 
cemiyetlerinin ağırlığı da giderek artmış, özellikle Kara Kemal’in şahsında 

316	 Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s. 13
	 Emin Türk Eliçin, bu konuda “Abdülhamit saltanatın son zamanlarında askeri ve mülki me-

murlardan bir bölüğü yüksek maaşları ve burjuvazi ile işbirliği etmekten sağladıkları kazançlar 
sayesinde devlet egemenliğinden yetesiye yararlanırken, başka bir bölüğü yani taşrada yalnız 
kendi ufak maaşları ile geçinmek zorunda bulunan memurlar ve küçük rütbeli subaylar hal-
lerinden memnun değillerdi... “İttihat ve Terakki” işte bu yoksul (proleter) askeri ve mülkî 
memur tabakasına dayanarak tarih sahnesine çıktı ve gizli örgütüne aldığı kişiler daha çok 
bunlardı” yorumunu yapmaktadır. (Emin Türk Elçin, Kemalist Devrim İdeolojisi (Niteliği ve 
Tarihteki Yeri), İstanbul, Anıt Yayınları, Mart 1970, s. 252).

317	 Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s. 56
	 Ancak Akşin, “Özgürlükçü akımla halk katlarının, yani esnaf işçi ve köylülerin fazla bir ilgisi 

olmamıştır. Aynı şekilde, Hürriyetin ilanına değin sermaye sahiplerine ya da taşra eşrafına 
(toprak ağalarına) da pek rastlamamaktayız”. (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 79) 
biçiminde bir yargıda bulunmaktadır ve yalnızca bürokrasi ile sınırlı tutmaktadır. 

318	 Ahmad, İttihat ve Terakki (1908-1914), s. 264. Mardin, “Şura-yı Ümmet Anadolu köylüsünü 
istismar eden şeyhlere tam anlamıyla cephe almıştı” diye yazmaktadır. (Mardin, Jön Türklerin 
Siyasi Fikirleri, s. 278). 

319	 Özellikle OİTC’nin İstanbul Örgütü, esnaf cemiyetlerine dayanmış, 2. Meşrutiyet yıllarında 
esnaf cemiyetlerinin başına İttihatçı “kahya”lar getirilmiş, fedailer esnaf örgütlerinden sağlan-
mıştır. (Zafer Toprak, Türkiye’de Milli İktisat (1908-1918), s. 279 ve 348).



82  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

bu çevreler Merkez-i Umumî ve OİTC üzerinde etkili odaklardan biri hâline 
gelmiştir.

OİTC’nin Etno-Dinsel Yapısı

Etnik yapı bakımından, 1889’da kurulan ilk örgütlenme ile 1906 tarihli 
Osmanlı Hürriyet Cemiyeti arasında hem süreklilikler hem de farklılıklar 
bulunmaktadır. 1889’da kurulan İttihad-ı Osmanî Cemiyeti Müslüman gençler 
tarafından oluşturulmuş olmakla birlikte, kurucular arasında etnik açıdan 
Türklerin çoğunlukta olmadığı görülmektedir.320 Kuruculardan Ohrili İbrahim 
Temo Arnavut, Arapkirli Abdullah Cevdet Kürt, Kafkasyalı Mehmed Reşit 
Çerkes kökenlidir.321 Diyarbekirli İshak Sükûti’nin Türk322 ya da Kürt323 olduğu 
ileri sürülmekte; cemiyetin önde gelen isimlerinden Şerafeddin Mağmumi’nin 
Arap324, Hüseyinzâde Ali’nin ise Bakü kökenli olduğu belirtilmektedir.

Görüldüğü gibi kurucu çekirdeğin tamamı Müslümandır; buna karşın, 
yurtdışındaki Jön Türk çevreleri içinde bazı gayrimüslim unsurlar da yer 
almıştır. Örneğin Ahmed Rıza, 1895’te Meşveret gazetesini Selânikli bir 
Yahudi olan Albert Fua, Rum Aristidi Paşa ve Lübnanlı Marunî Halil Ganem 
ile birlikte çıkarmaya başlamıştır.325 Ancak bu Osmanlıcı söyleme rağmen, 
Ahmed Rıza’nın başını çektiği kanat, cemiyeti “halis bir Türk cemiyeti” olarak 
nitelemekteydi.326 2 Haziran 1906 tarihli ve Bulgaristan’ın Kızanlık şubesine 
yazılan bir mektupta, “Biz gayrimüslim bir Osmanlıyı Cemiyete alırsak, ancak 
bazı şartlar dâhilinde alabiliriz” denildikten sonra, “Cemiyetimiz halis bir Türk 
Cemiyetidir” ifadesine yer verilmesi bu tutumu yansıtmaktadır.327

Cemiyetin Mısır şubesince 1897’de kaleme alınan bir raporda ise vurgu, 
Türklükten ziyade İslam kimliği üzerine yapılmakta; Devlet-i Osmaniye’nin 
“düvel-i muazzama tarafından dahi tasdik edilmiş bir Devlet-i İslamiye” 
olduğu belirtilerek, devletin ıslahına yönelecek “kuvve-i müdire”nin de esasen 

320	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 78
321	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 150, dipnot 28.
322	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 150, dipnot 28 (Mardin, (?) koyarak şüphesini belirt-

miştir). Bernard Lewis, İshak Sukûti’nin Kürt olduğunu yazmaktadır. (Bernard Lewis, Modern 
Türkiye’nin Doğuşu, T.T.K. Ankara, 1996, s. 195).

323	 Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, s. 81
324	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 150, dipnot 28 (Yine (?) koyarak şüphe belirtmiştir).
325	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 31. Albert Fua’ya göre göre kurucuların herbirinin 

farklı bir dinsel kimliğe sahip olmaları, kurucular arasında, kurmak istedikleri birliğin simgesi 
olarak kabul edilmişti. (Albert Fua, “Ahmet Rıza Bey”, Mechroutiette, V (1913), s. 39’dan 
aktaran, Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 177).

326	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 78.
327	 Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 57



Nizam Önen  |  83

“unsur-ı İslam”a mensup olması gerektiği savunulmaktadır328. Gayrimüslimlere 
yönelik güvensiz tavır, 1907’de toplanan II. Jön Türk Kongresi’nde de kendini 
göstermiştir.329

1906’da kurulan Osmanlı Hürriyet Cemiyeti de, büyük ölçüde bu yaklaşımı 
devralmış ve gayrimüslimleri cemiyet dışında tutma eğilimini sürdürmüştür.330 
Bu dönemde kaleme alınan anılar ve dış kaynaklı raporlar, bazı çelişkiler 
barındırmaktadır. Örneğin Karabekir’in Enver’den aktardığına göre, Enver 
“Bu cemiyete [OHC] yalnız Türkleri değil, İslam olan bütün Osmanlıları da 
alıyorlar”331 demektedir. Öte yandan Koloğlu’nun İtalyan Dışişleri Arşivi’nden 
aktardığı bir raporda, Selânik konsolosu, Meşrutiyet’in ilanından kısa bir süre 
önce, cemiyetin “din ayrımı yapmadan sivil ve asker bütün Osmanlı uyruklarını 
kabul ettiği”ni bildirmektedir.332

Bununla birlikte, uygulamada gayrimüslimlerin büyük ölçüde cemiyet 
dışında bırakıldığı anlaşılmaktadır. Çok dinli bir imparatorlukta siyasal iktidar 
mücadelesi yürüten OİTC’nin söylem düzeyinde yalnızca tek bir etnik ya 
da dinsel unsura dayandığını ileri sürmek mümkün değildir; ancak pratikte 
cemiyet, Müslüman ve giderek Türk unsura dayanarak hareket etmiştir.333 
Azınlık gruplarının talepleriyle ilgilenme konusunda da sınırlı bir istek söz 
konusudur.334 Cemiyet ile gayrimüslimler arasındaki mesafenin yalnızca 
İttihatçılardan kaynaklanmadığı; gayrimüslim unsurların da kendi siyasal 
hedefleriyle OİTC’nin amaçları arasında bir paralellik görmedikleri ve bu 

328	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 
(1889-1902) Belge XXXXIII, “Büyük bir ihtimâlle cemiyetin Mısır şubesi tarafından Müslü-
manların durumu ve Cemiyete gayri-müslimlerin girişi hakkında rapor”, s. 498 (Arkivi Qënd-
ror, 19/60//233/13).

329	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 66
330	 Cemiyet’in ilk kurucularından İbrahim Temo, bu görüşün aksini ileri sürmektedir. “Ben, gü-

venilir ve iyi durumu olan her Osmanlının din ve millet ayrımı yapmaksızın kabul edilmesinin 
taraftarıyım. Giritli Muharrem, İslam olmayan kişilerin kabul edilmemesi tezini ileri sürmüşse 
de bu fikir red olunarak iş görebilecek ve itimat edilecek her Osmanlı’nın... kabulü cihetine 
karar verildi”. (Temo, s. 17).

331	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 138
332	 İtalya Dışişleri Arşivi, Macedonia 381, 1713/1275’den aktaran Koloğlu, İttihatçılar ve Mason-

lar, s. 89.
333	 Akşin, Türk unsuruna dayanma noktasında 1906 tarihli örgütlenmenin, ilk örgütlenmeden 

daha ileri boyutlara vardığını belirtmektedir. (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 78). 
Yine Koloğlu’nun aktardığı bir başka olayda (bir ordu mensubunun cemiyete nasıl kazan-
dırıldığına ilişkin) bir İttihatçı “... Bizim grubumuz milliyetçidir. Herşeyden önce Türk ve 
Müslümanız” biçiminde Cemiyet’i ordu mensubuna tanıtmaktadır. (Regis Gignoux, “Chezles 
Jeunes Turcs”, Figaro, 22.7.1908’den aktaran Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 52), Akşin, 
Meşrutiyet sonrasında Harbiye ve Askerî Tıbbiye’ye girmek isteyen Ermeni gençlerine zorluk-
lar çıkarıldığını yazmaktadır. (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 103).

334	 Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 168



84  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

nedenle temkinli davrandıkları dikkate alınmalıdır. 1908 Devrimi sırasında 
geçici bir yakınlaşma yaşanmış olsa da, bu ilişki kısa sürede zayıflamıştır.

Bu genel tablo içinde Yahudiler, OİTC ile ilişkileri bakımından daha farklı 
bir yerde durmaktadır. Azınlık grupları arasında yalnızca Yahudi cemaatinin 
kendisini OİTC ile belirgin biçimde özdeşleştirdiği görülür. Bunun arkasında, 
özellikle Selânik ve çevresinde yoğunlaşan Yahudi burjuvazisinin, bu kentin 
hinterlandı olan Makedonya’nın Osmanlı’dan kopmaması yönündeki güçlü 
çıkarı yatmaktadır. Zira Yahudiler, Makedonya üzerinde siyasal egemenlik 
kuramayacaklarının farkındaydılar; bölgenin Yunan, Bulgar veya Sırp 
hâkimiyetine geçmesi durumunda ise kendi ekonomik etkinliklerinin ciddi 
biçimde sınırlanacağını öngörüyorlardı. Bu nedenle OİTC’yi desteklemeleri, 
rasyonel bir tercih olarak değerlendirilebilir. Nitekim Yahudi cemaati, Emanuel 
Karasu’nun şahsında cemiyetin kolektif önderliği için önemli bir figür çıkarmış; 
1908 seçimlerinde Selânik ve İzmir gibi Yahudi nüfusun yoğun olduğu 
çevrelerde İttihatçı listelerde Yahudi adayların bulunması bu yakınlığın bir 
başka göstergesi olmuştur.335

Son olarak Tekin Alp’ten (Moiz Cohen) söz etmek gerekir. 1912’de İstanbul’a 
yerleşen Selânikli bir Yahudi olan Tekin Alp, “milli iktisat” kavramını savunan 
isimlerden biri olarak, Türk milliyetçi düşüncesinin önemli figürleri arasına 
girmiş336; 1935’te yayımladığı Kemalizm adlı eserle, kendisini ve düşüncesini 
Türk kimliğiyle özdeşleştiren en belirgin Yahudi entelektüellerden biri hâline 
gelmiştir.

Mason Locaları: İletişim, Korunma ve Örgütlenme Kanalları

OİTC’nin yapısal özellikleri değerlendirilirken üzerinde durulması gereken 
bir diğer boyut, İttihatçı kadroların mason localarıyla kurduğu ilişkilerdir. 
Masonlar, Osmanlı İmparatorluğu’nda özellikle 1875–1908 arasında oldukça 
etkin bir topluluk oluşturmuşlardır.337 Bazı değerlendirmelerde localar, istibdat 
rejimine karşı ortaya çıkan ilk gizli siyasal örgütlenmelerden biri olarak dahi 
nitelendirilmektedir.338 Masonluğun siyasal nitelikli eylemlerinden ikisi, V. 
Murat’ı yeniden tahta çıkarmaya yönelik girişimlerdir339: Ali Suavi’nin önderlik 

335	 Kansu, 1908 Devrimi, s. 277.
336	 Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 170, dn. 95
	 Ahmad ayrıca önemli mevkilerdeki İttihatçı yahudileri de saymaktadır. Emanuel Salem, Eze-

kiel Sasoon (Bağdat Mebusu), Nissim Russo, Vitali Stroumsa, Samuel Israel (İstanbul polisi-
nin siyasi şube müdürü). (Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 172).

337	 M. Şükrü Hanioğlu, “Notes on the Young Turks and the Freemasons, 1875-1908”, Middle 
Eastern Studies, C. XXV, No.2 (Nisan 1989), s. 186.

338	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I: İkinci Meşrutiyet Dönemi, s. 382
339	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 21



Nizam Önen  |  85

ettiği 8 Mayıs 1878 tarihli Çırağan Vakası340 ve Cleanthi Scalieri–Aziz Bey 
Komitesi’nin teşebbüsü bunlara örnek gösterilir.341

1889’da İttihad-ı Osmanî Cemiyeti kurulmadan önce, cemiyet 
kurucularından İbrahim Temo’nun aynı yılın yaz aylarında Arnavutluk’a 
gitmeden önce uğradığı Brindisi ve Napoli gibi liman kentlerinde mason 
localarını ziyaret ettiği ve Carbonari örgütlenmesi hakkında bilgi edindiği; 
buna benzer bir örgütlenme modeli üzerinde düşündüğü ileri sürülmüştür.342 
Ancak Temo’nun anılarında bu olaya değinmemesi ve bu bilgiyi doğrulayan 
başka bir kaynağın bulunmaması nedeniyle söz konusu anlatım ihtiyatla 
karşılanmalıdır.343 Ayrıca masonların 1902 yılına kadar açık biçimde ayrı bir 
siyasal komite olarak hareket ettikleri dikkate alınırsa344, 1889’daki İttihad-ı 
Osmanî örgütlenmesinin, masonik örgütlenme biçimlerinden dolaylı olarak 
etkilenmiş olabileceği, ancak cemiyet üyelerinin doğrudan localar içerisinde 
yer almadıkları söylenebilir.345

Osmanlı Hürriyet Cemiyeti söz konusu olduğunda mason etkisinden 
daha güçlü biçimde söz etmek mümkündür. OHC’nin ilk on kurucusundan 
dokuzunun mason olduğu yolundaki tespitler, bu yakınlığı yansıtır.346 Talât, 
Mithat Şükrü, Naki, Kâzım Nami ve İsmail Canbolat gibi kurucu kadronun 
önde gelen isimlerinin yanı sıra, Cavit, Manyasızade Refik, Cemal, Hüseyin 

340	 Tunaya, Üsküdar Komitesi olarak da adlandırmaktadır. (Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 
1859-1952,s. 98)

341	 Bu girişimin liderlerinden Scalieri, 1865’de Fransız Mason Locası L’Union d’Orient’e girmiş; 
on yıl sonra bu locanın Paris kolunun üstad-ı azamlığına yükselmiştir. İstanbul’a gelerek Sultan 
Murad’la (ki Murad da masondur) arkadaş olmuş ve onun tahttan indirilmesinin ardından onu 
tekrar tahta çıkarmak için planlar yapmış, eylemlerde bulunmuştar. (Hanioğlu, “Notes on the 
Young Turks and the Freemasons, 1875-1908”, s. 186-188).

342	 Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli,s. 31-32 Ramsaur bu bilgiyi Fehmi Caner’in 25 Mart 
1941 tarihli ve Akil Muhtar Özden’in 4 Mayıs 1941 tarihli mektuplarına dayandırmaktadır. 
Caner’in olayı Temo’nun ağzından dinlediğini belirttiğini yazmaktadır.

343	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 
(1889-1902), s. 85. Hanioğlu’nun işaret ettiği gibi, bu bilgiyi doğrulayacak başka bir delil ya 
da kaynak yoktur

344	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 
(1889-1902), s. 85

345	 Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 45’de sayılan isimler ikinci örgütlenmeyle ilişkilidirler. Ay-
rıca Ramsaur, Rıza Tevfik’in 16 Mayıs 1941 tarihli mektubuna dayanarak, Ahmet Rıza ve 
Dr. Nazım gibi ilk örgütlenmenin önde gelen isimlerinin hiçbir zaman Mason olmadıklarını 
söylemektedir. (Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli,s. 127).

Carbonarilerden etkilenmeleri açısından, Carbonari’nin de bir tür Mason örgütü olduğu göz önünde 
bulundurulduğunda, Mason etkisinin İttihad-ı Osmanî üzerinde etkili olduğu da söylenebilir.

346	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 15. Ahmet Bedevi Kuran, Cemiyet’te iki tür üye 
olduğunu; bunlardan birinci grubu Mason localarına dahil olanların oluşturduğunu ve bunlara 
“liebeveyn kardeş”, diğerlerine ise “libe kardeş” denildiğini yazmaktadır. (Kuran, İnkılâp Tari-
himiz ve İttihat ve Terakki, s. 243)



86  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Muhittin ve Faik Süleyman Paşa gibi etkin İttihatçıların da farklı localara 
mensup oldukları bilinmektedir.347

Mason localarının en yoğun ve rahat çalışabildiği bölge, Makedonya ve 
özellikle Selânik, Kosova ve Manastır vilayetleridir.348 Bunlar arasında Selânik 
locaları, kentin kozmopolit yapısı ve ticari canlılığı nedeniyle özel bir önem 
taşır.349 Söz konusu localar arasında 1904 tarihli Veritas (Fransız), 1906 
tarihli Labor et Lux (İtalyan), 1907’de kurulan Yunan Büyük Doğusu’na 
bağlı Philippos, İspanyol Büyük Doğusu’na bağlı Perseverencia, Romanya 
Millî Büyük Locası’na bağlı Steaoa Saloniculyi ve 1906’da Fransız Büyük 
Locası’na bağlı Avenir de l’Orient (Doğunun Geleceği) sayılabilir.350 Ancak 
İttihatçılar bakımından en önemli loca, yeniden kuruluşu 1901 yılı sonuna 
tarihlenen, İskoç ritine bağlı İtalyan locası Macedonia Risorta’dır (Yeniden 
Dirilen Makedonya).351

Cemiyet’in önde gelen isimlerinden Manyasizade Refik Bey’in 20 Ağustos 
1908’de Le Temps gazetesi yazarı Jean Rodes ile yaptığı söyleşide 

“Farmasonluğun, özellikle İtalyan farmasonluğunun moral desteğine sahip 
olduğumuz bir gerçektir. Selânik’te birçok loca vardır. Makedonya Risorta ve Labor 
e Lux İtalyan Büyük Doğu’suna; Veritas, Fransız Büyük Doğusuna bağlıdırlar. 
Gerçeği isterseniz sadece ilk ikisi bize tam olarak yardım etmiştir. Bizim için sığınak 
teşkil ettiler. Orada mason olarak toplanıyorduk, zira içimizden birçoğu masonluğa 
girmiştir, ama gerçekte örgütlenmek için toplanıyorduk. Ayrıca, üyelerimizden büyük 
kısmını bu localara almamız, masonların üye yazımında çok dikkatli araştırma 
yapmalarından dolayı bize elek görevini üstlenerek hizmet etmelerindendi...”352 

sözleri ile İttihatçılar ile masonlar arasındaki yakın ilişkiyi açık biçimde dile 
getirmiştir. Talât Bey, 4 Temmuz 1903’ten itibaren Macedonia Risorta’nın üyesi 
olmuş353; OHC’nin kurucularından Ahmed Naki Bey de 26 Ocak 1904’te bu 

347	 Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 45
	 Karabekir  , OHC’nin kuruluş sürecini anlatırken “29 Ağustos 1906 (16 Ağustos 1322)’de 

mason locasına hürriyet aşkıyla giren Türklerin sayısı 70’ bulmuştur. Talat Bey şu teklifte bulu-
nuyor:

	 Artık loca haricinde toplanalım ve bir cemiyet kuralım...
	 Bu teklifi arkadaşları kabul ediyor ve hemen o gün toplanmaya karar veriyorlar. Fakat 70 kişi-

den yanlızca 10’u bu toplantıya geliyor. Talat’da,... cemiyeti bu 10 kişi ile kurmayı teklif ediyor 
ve karar altına alınıyor” biçiminde aktarmaktadır.

348	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I, s. 383
349	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I, s. 383
350	 Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 29-30
351	 Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 26
352	 Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 107-108
353	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 

(1889-1902), s. 90 (Hanioğlu bu bilgiyi Marinos Pollatus, Dakosia Hronia Elliniko Tektonis-



Nizam Önen  |  87

locaya girmiştir.354Loca’nın üstad-ı azamı Emanuel Karasu’dur355 ve Karasu, 
OİTC ile ilişkileri bakımından da öne çıkan bir isimdir. Talât ve Naki’nin 
yanı sıra Kâzım Nami ve Manyasizade Refik gibi tanınmış İttihatçılar da aynı 
locaya mensuptur.356 Talât ve Naki Beyler, ayrıca Fransız Grand Orient’ına 
bağlı Veritas locasının da üyeleridir.357

İttihatçılık ile masonluk arasındaki benzerlikler tartışılırken, üyeliğe giriş 
ritüellerinin yakınlığına da işaret edilmektedir: gizlilik, yemin, üyelerin birbirini 
tanıması için kullanılan özel işaretler, “kardeş” ve “birader” hitaplarının 
benimsenmesi gibi öğeler, bu paralelliğin somut örnekleridir.358 Bununla 
birlikte, İttihatçıların mason localarıyla ilişkisinin açıklanmasında en çok öne 
çıkan husus, cemiyet kadrolarının baskıcı rejime karşı mücadele ederken, 
locaların sağladığı hukuki ve kurumsal imkanlardan yararlanmak istemeleridir. 
Avrupa masonluğunun Osmanlı ülkesindeki uzantıları olan bu localar, 
kapitülasyonların sağladığı koruma sayesinde belirli ölçüde dokunulmazlığa 
sahipti.359 İttihatçılar, gizli örgütlenme ve eylemlerini bu çerçevede daha güvenli 
bir ortamda yürütme imkânı bulmuşlardır.360 Ayrıca locaların görece liberal 
ve tartışma ortamına açık yapısı, özgürlükçü fikirlerin dolaşımı açısından da 
elverişli bir zemin sunmuştur.361

İttihatçılık–masonluk ilişkisine dair ideolojik saplantılarla malûl spekülatif 
yaklaşımlar bir yana bırakıldığında, ciddi ve kaynak temelli çalışmalar arasında 
yaygın kabul gören değerlendirme, özellikle OHC döneminde mason localarının 
cemiyetin “illegalite” kuralları içinde hareket etmesine imkân veren birer 

mo (1740-1940), Athina, 1952, s. 138’den aktarıyor).
354	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 

(1889-1902), s. 90, dn. 74
355	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I, s. 384, dn. 18, Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 57
356	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 

(1889-1902), s. 161 ve Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I, ,s. 384, s. 384
357	 Paul Dumont, La Franc-Masonnerie d’Obédinece Française á Salonique Au Début du XXe Siécle, 

s. 78’den aktaran Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I, s. 384 dp. 19
358	 Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 51; Petrosyan, Sovyet Gözüyle Jön Türkler, s. 252; Buxton, 

İttihatçıların örgütlenme biçimlerinin masonik sisteme dayandığını belirtmektedir. (Charles 
Roden Buxton, Turkey in Revolution, Londra, T. Fisher Unwin, 1909, s. 129)

359	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 62
360	 Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s.62; Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 63.
361	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 62.
	 Reşid Bey, Manyasizade’nin önceden anılan ifadesine yakın biçimde Masonlukla olan ilişki-

lerini şöyle açıklamaktadır: “Makedonya Rizorta ve Labor e Lux locaları bizim için sığınak 
oldu. Oralarda farmasyon sıfatıyla toplanıyorduk, zira pek çoğumuz farmasonluğa mensuptuk. 
Fakat aslında örgütlenmek için toplanıyorduk”. (Viktor Berard’dan nakleden Thierry Zarcone, 
Rıza Tevfik ou le Sonfisme Eclairé, Thèse de Doctorat, Fac.des Sciences Humaines, Un.de 
Strasbourg, 1989, s. 5’den aktaran Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 57).



88  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

örgütlenme mekânı olarak kullanıldığı yönündedir.362 Devrim sonrasında ise 
İttihatçıların, locaların da kendileri gibi gizli siyasal amaçlarla kullanılabileceği 
düşüncesi ve bağımsızlık–özgürlük gibi ilkelere verdikleri önem nedeniyle, 
Osmanlı ülkesindeki masonluğu Osmanlı Yüksek Şurası ve Büyük Doğusu 
çatısı altında toplayarak denetim altına alma yoluna gittikleri görülmektedir.363

Tarikat Ağları ve Örgütsel Temas Hatları

Jön Türk hareketi ve OİTC’nin sosyolojik yapısı değerlendirilirken göz ardı 
edilmemesi gereken bir diğer unsur, din adamları ve tarikat çevreleriyle kurulan 
ilişkilerdir. Hanioğlu’nun belirttiği üzere, OİTC 1895 öncesi dönemde öğrenci 
ağırlıklı bir yapı olmaktan çıkmak üzere yeni toplumsal gruplarla bağ kurmaya 
karar verdiğinde, öncelikle din adamlarıyla ilişki arayışına yönelmiştir.364 
Ulemanın da Abdülhamid yönetimine karşı belirgin bir hoşnutsuzluğu 
bulunmaktaydı. Mardin’e göre bu hoşnutsuzluğun arkasında, padişahın 
ulemadan kuşku duyması nedeniyle ilmiyeyi zayıflatma politikası izlemesi ve 
siyasal fikirlerin tartışılmasına zemin hazırlayabilecek dinî eserlerin okunmasını 
sınırlamaya çalışması yatmaktadır.365 Böylece devletin ihmal ettiği, hatta zaman 
zaman engellediği ilmiye sınıfı, muhalefet odaklarından biri haline gelmiştir.

Söz konusu genişleme çabaları sırasında İshak Sükûti ve Hüseyinzâde Ali 
gibi isimler aracılığıyla ulemanın önde gelen temsilcilerinden Ubeydullah 
Efendi ile temas kurulmuş ve destek sözü alınmıştır.366 OİTC’nin Mısır şubesi 
adına Kahire’de yayımlanan Kanun-i Esasi gazetesinin çevresinde toplanan Hoca 
Muhittin ve Hoca Kadri gibi isimler, ulema kaynaklı muhalefetin örnekleri 

362	 Hanioğlu, 1906’dan itibaren Jön Türkler açısından mason localarının rolünün kolay ve gizli 
örgütlenmeyi sağlayacak mekanları temin etmeleri olduğu belirterek, “milliyetçilik fikirlerinin 
egemen olduğu bu yeni Jön Türk grubu ile mason örgütünün on dokuzuncu yüzyılın ortala-
rında belirledikleri Doğu sorununu çözümleyecek siyasal görüşlerinin uyuşması olanaksızdı” 
değerlendirmesiyle OİTC (ya da OHC) ile masonluk arasındaki ilişkinin sınır çizgisini çekmiş-
tir. (Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt 
I: (1889-1902), s. 91).

363	 Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 137.
	 Koloğlu verdiği bilgilere göre 3 Mart 1909’da Şûrayı Aliyi Osmani kuruldu. Kaymakamlığına 

Cavit Bey, Umum‑i Büyük Müfettişliğine Talat Bey, Umum‑i Büyük Hatipliğine de Mithat 
Şükrü Bey getirildiler. (Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 137).

	 9 Mart 1909’da Yüksek Şura’dan patentesini alarak İstanbul’da ilk Türk Locası Vatan kuruldu. 
(Kemalettin Apak, Ana Çizgileriyle Türkiye’deki Masonluk Tarihi, Türkiye Mason Der. yay. İst., 
1958 s. 84’den aktaran Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 145).

364	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 
(1889-1902), s. 113 Ancak ulemanın 1897 başlarına kadar kendi faaliyetini ayrı olarak sür-
dürdüğü ve bu tarihten itibaren geniş olarak Cemiyet’e katıldığı da belirtilmelidir. (Bir Siyasal 
Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: (1889-1902), s. 113)

365	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 71
366	 Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 113



Nizam Önen  |  89

olarak zikredilebilir.367 Ramsaur, Hacı Ahmed Efendi’nin 1896’da İstanbul’daki 
cemiyet merkez komitesinin başkanı seçilmesinden sonra, onun liderliği 
altında çeşitli grupların varlığını sürdürdüğünü, bu gruplardan birinin de 
Şeyh Naili’nin başında bulunduğu ulema ve kadılardan oluştuğunu belirtir. 368

Ulema ile ilişkilerin yanı sıra, halk İslamı369 biçimi içinde örgütlenen 
tarikatlarla kurulan bağlar da önemlidir. Bu bağlamda özellikle Bektaşi, Melami 
ve Mevlevi tarikatlarının adı öne çıkar. 1894’ten itibaren farklı tarikatlarla ilişki 
kurmaya çalışan İttihat ve Terakki örgütü, bu açıdan siyasal sistem tarafından 
zamanla dışlanmış ve muhalefete itilmiş tarikatlara yönelmiştir.370 Bektaşilik, 
inanç ve ritüelleri bakımından ortodoks İslâm’a göre daha heterodoks ve görece 
liberal bir görünüm çizer.371 1826’da Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılması sırasında, 
ocağın Bektaşilikle özdeşleştirilmesi nedeniyle, bu tarikat da şiddetli baskıya 
maruz kalmış ve bu tarihten sonra muhalif hareketlerle yakın temasa geçmiştir.372 
Dolayısıyla Bektaşilerin Jön Türk hareketine ve OİTC’ye ilgi duymaları olağan 
karşılanmalıdır. Bektaşi olduğu bilinen İttihatçılar arasında Talât, Rıza Tevfik 

367	 Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 71
368	 Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli,s. 46
369	 Osmanlı Devleti’nin resmi anlayışı, İslamiyetin Sünni yorumuna dayanmaktaydı. Sünni yoru-

mundan farklı olan, devlet katında değil ama halk arasında yaygın olan pekçok tarikat mevcut-
tu.

370	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 
(1889-1902), s. 118

	 Karabekir, “...Aksaray şubesinin merkezi olan Oğlanlar Tekkesi basılmış...” diyerek OİTC ile 
tarikatlar arasındaki ilişkinin daha geç bir tarihteki bir örneğini ortaya koymaktadır. (Karabe-
kir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 47).

371	 Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli,s. 129; Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İtti-
had ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: (1889-1902), s. 118

372	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 
(1889-1902), s.118. Bektaşiler, devletin en önemli askerî gücü konumundaki Yeniçeri Ocağı’n-
daki etkilerinden dolayı, devletle sıkı bağlara sahip olduklarından, en azından 1826’ya kadar, 
halk İslamının diğer unsurlarından farklı olduklarını kabul etmek gerekir.



90  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

ve Şeyhülislam Musa Kâzım Efendi sayılabilir373; Teşkilat-ı Mahsusa başkanı 
Hüsamettin (Ertürk) Bey’in de Bektaşi olduğu belirtilmektedir.374

Melamîlik de etkili tarikat çevrelerinden biridir. OHC’nin kurucularından 
Bursalı Mehmed Tahir Bey, Melamî tarikatına mensuptur.375 Tokay, İngiliz 
belgelerine dayanarak Üçüncü Ordu’da (Manastır merkezli) pek çok Melamî 
bulunduğunu ileri sürer.376 Tekeli ve İlkin, OİTC’nin Manastır kolunun 
gelişiminde Melamîliğin önemli rol oynadığını vurgulamaktadır.377 Bunların 
yanı sıra Mevleviler, Kadirîler, Bedevîler gibi farklı tarikatlar da zaman zaman 
İttihatçılarla ilişki içinde olmuşlardır. Halvetî, Sünbülî şeyhleri ile Uşakiyye 
tarikatı şeyhinin oğlunun da İttihatçılarla birlikte hareket etme suçlamasıyla 
sürgüne gönderildikleri hatırlatılmalıdır.378 1897’de cemiyet üyelerinin Beyoğlu 
Mevlevihanesi şeyhinin yardımıyla Veliaht Reşad ile temasa geçmeleri ve 
Abdülhamid’in hal’ini kararlaştırmaları379; 1899’da İzmir’de Tevfik Nevzat’ın 
kurmaya çalıştığı hücrenin Mevlevi Şeyhi Reşad Efendi’nin evinde toplanması 
bu ilişkilerin başka örnekleridir.380

373	 Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli,s. 132. Burada bu isimlerin öne çıkarılmasının nedeni 
aynı zamanda Mason olmaları dolayısıyladır. Ramsaur; Richard Davey, The Sultan and his Sub-
jects (New York, 1897), cilt I, s. 97’den aktararak Davey’in Bektaşilerin bazı Mason localarıyla 
ilişkisi olduğunu duyduğunu belirtir. (Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli,s. 129; Hanioğ-
lu’da yine Davey’de (bu kez London, 1897, ss. 96-97’den) ve W.S. Monroe, Turkey and The 
Turks: An Account of the Lands, the Peoples and the Institutions of the Ottoman Empire, G. Belland 
Sons, London, 1908, s. 281’de Bektaşilerin Masonlarla olan ilişkileri konusunda görüşler ile-
ri sürüldüğünü yazmaktadır. (Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki 
Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: (1889-1902),s. 118) Bu konuda Koloğlu’da bilgi vermektedir. 
Koloğlu, Selânik’te masonların Bektaşi tekkesinden yararlanma yolunda ilk kez Demiryolu is-
tasyonu tekkesinde çaba sarfedildiğinin öne sürüldüğünü belirtmektedir. (Masonluğun İçyüzü, 
Anonim, 1968, s. 153’ten aktaran Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 41;). Ayrıca Alevilerle 
aşırı dost olan Rumelihisarı Tekkesine mensup Tevfik Bey Baba’nın 1875’de İstanbul Proodos 
locasına girdiğini de yazmaktadır. (Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar,s. 41).

374	 Kabasakal, Türkiye’de Siyasal Parti Örgütlenmesi (1908-1960), s. 97, dipnot 96.
375	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt 

I: (1889-1902), s. 119. Tunaya, Osmanlı Hürriyet Cemiyeti kurucularının hemen tümünün 
tarikat üyesi olduğunu yazar. (Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 15).

376	 Tokay, Makedonya Sorunu, Jön Türk İhtilalinin Kökenleri (1903-1908), s. 147.
377	 Tekeli-İlkin, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in Toplumsal Yapısının Be-

lirleyiciliği”, s. 374.
378	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 

(1889-1902), s. 121
379	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 

(1889-1902), s. 120. Ayrıca aynı tarihte (1899) İzmir’den sürülen en önemli Jön Türk’ün An-
kara’ya gönderilen Mevlevi Şeyhi Mehmed Efendi olduğunu belirtiyor. (s. 120, dipnot 221).

380	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 
(1889-1902),s. 120.



Nizam Önen  |  91

Hanioğlu, 1895–1898 arasında planlanan iki darbe girişiminde de 
tarikatların rol oynadığını belirtir381; bunlardan birincisinde Kadirîlerin, 
ikincisinde ise Bedevî Şeyhi Naili Efendi aracılığıyla Bedevîlerin ön plana 
çıktığını ifade eder.382

Genel olarak bakıldığında, Jön Türk hareketinin ve OİTC’nin ulema ve 
tarikat çevreleriyle ilişkisini anlamak için Osmanlı toplumunda İslâm’ın sahip 
olduğu ağırlığı göz önünde bulundurmak zorunludur. Devlet yönetiminde 
ortodoks İslâm önemli bir yere sahipken, tekkeler aracılığıyla heterodoks 
İslâm da halk katmanları arasında geniş bir etkiye sahipti. Böyle bir ortamda 
İttihatçıların kendilerini ulema ve tarikatlardan bütünüyle soyutlamaları 
beklenemezdi. Tekkelerin, halkın örgütlenebildiği az sayıda mekândan biri 
olması, İttihatçıları bu yapılara yönelten bir başka nedendir. Mason localarıyla 
ilişkilerde belirleyici olan nasıl ki locaların sağladığı kurumsal avantajlardan 
yararlanma isteği ise, tarikatlarla ilişkilerde de İslâm’ın toplumsal meşruiyet 
kaynağı rolü ve tarikat üyeliğinin pek çok Osmanlı aydını için adeta “doğal” 
bir süreç olarak görülmesi göz önüne alınmalıdır. Ayrıca, yukarıda anılan 
tarikatların önemli bir bölümü, devlet tarafından siyasal sistem dışına itilerek 
muhalif konuma sürüklenmişti. Bu durum, İttihatçıların bu tarikatlarla kurduğu 
ittifakın siyasal zeminini daha da güçlendirmiştir.

CHF’nin Toplumsal Bileşimi

Bu bölümde, önce Türk Ulusal Savaşı’nı yürüten kadroların sınıfsal 
özellikleri, ardından da bu mücadele sürecinin içinden doğan Cumhuriyet 
Halk Fırkası’nın (CHF) toplumsal temeli ele alınacaktır. Osmanlı İttihat ve 
Terakki Cemiyeti incelenirken ayrıntılı biçimde tartışılmış olan etnik bileşim, 
masonluk ve tarikat bağlantıları gibi unsurların, daha önce belirtildiği üzere, 
CHF’nin örgütsel yapılanması üzerinde belirleyici bir role sahip olmadığı 
kabul edildiğinden, bu başlık altında söz konusu unsurlar ayrı inceleme konusu 
yapılmayacaktır. Bu boyutlara, ancak değerlendirme kısmında, OİTC ile 
karşılaştırma bağlamında kısaca atıf yapılacaktır.

381	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 
(1889-1902), s. 120-121. Hanioğlu’nun bildirdiğine göre Nail Efendi’nin ölümü üzerine 15 
Kanun-i Evvel 1908 tarihli Şura-yı Ümmet’te, ondan Şehid-i Hürriyet olarak bahsedilmekte-
dir. (Teesüf-i Azim “Şura-yı Ümmet, No. 71/140, s. 5 ‘den aktarım).

382	 Kuran, İnkılâp Tarihimiz ve Jön Türkler, s. 34, dipnot 7’de “...tekkesini cemiyetin toplantı mer-
kezi haline sokan Bedevi tekkesi Şeyhi Naili Efendi Trablusa sürülmüştür...” biçiminde bir 
ibareye de rastlanmaktadır. (Bu tarih 1895’dir).

	 Şeyh Nail Efendi’nin harekete katkısından bahseden bir yazı, “Şeyh Naili Efendi”, Nevsal-i 
Osman, 1325 Sene-i Maliyesine Mahsus, Muharirleri: Osman Ferid-Ekrem Reşad, Matbaa-i 
Amedi, 1325, s. 184’den aktaran Hanioğlu,  Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terak-
ki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: (1889-1902),s. 218, dipnot 246 



92  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Türk Ulusal Savaşı: Sınıflar, Koalisyonlar ve Siyasal Önderlik

Cumhuriyet Halk Fırkası’nın sınıfsal bileşimini anlamlandırmak için, 
kaçınılmaz olarak, partinin içinden çıktığı Türk Ulusal Savaşı dönemindeki 
toplumsal ittifak yapısından hareket etmek gerekir.

Anadolu’nun işgali karşısında, çeşitli bölgelerde yerel örgütlenmelere 
girişilmiş, kongreler toplanmış ve Müdafaa-i Hukuk Cemiyetleri 
oluşturulmuştur. Bu yerel hareketler ve kongrelerin öncülüğünü genel olarak 
eşraf, serbest meslek sahipleri, aydınlar, ulema, tüccar, esnaf ve din adamlarından 
oluşan toplumsal gruplar üstlenmiştir.383 Farklı katman ve çıkar gruplarını 
bir araya getiren bu tablo, gevşek de olsa bir “siyasal ittifak” görünümü 
sergilemekte; bu ittifak içinde belirleyici ağırlığın esasen “eşraf ” kesiminde 
toplandığı ileri sürülmektedir.384

Bu dönemde Anadolu’nun etnik yapısında yaşanan dönüşüm, sınıfsal 
düzeyde de yankısını bulmuştur. “Azınlık burjuvazisi”nin omurgasını oluşturan 
Ermeni ve Rum unsurların büyük bölümünün tasfiye edilmesiyle, ticaret 
ve şehirli mülkiyet ilişkilerinde Müslüman-Türk gruplar hızla öne çıkmaya 
başlamıştır. Bazı değerlendirmelere göre, bu katmanların hem sınıfsal konumu 
hem de ulusal bilinçleri, İttihat ve Terakki iktidarının Türkçü politikaları ve “milli 
iktisat” uygulamaları sonucunda daha da pekişmiştir.385 Böylece Anadolu’nun 
sosyo-ekonomik yapısında hegemonik bir konum kazanan bu kesim, işgalci 
güçlere karşı yürütülecek bir mücadelenin göz ardı edilmesi mümkün olmayan, 
tersine dayanılması gereken temel toplumsal dayanaklarından biri hâline 
gelmiştir.

Ulusal Savaş’ın, başlangıçtaki yerel direniş odaklarından çıkıp Anadolu’nun 
bütününü kapsayan birleşik bir siyasal ve askerî yapı haline gelmesi, her biri 
yüksek rütbeli subay olan Mustafa Kemal ve yakın çevresinin girişimleriyle 
mümkün olmuştur.386 Bu kadro, mücadeleyi örgütlerken hem mülkî idarecilerin 
hem de yerel temsilcilerin desteğini aramış; böylece asker–sivil bürokrasinin, 
İttihatçı politikalarla güçlenmiş Müslüman-Türk burjuvazisinin ve Anadolu’nun 

383	 E.B. Şapolyo, Kuvayi Milliye Tarihi (Gerilla), Ankara, 1957, s. 20, aktaran Tanör, Türkiye’de 
Yerel Kongre İktidarları (1918-1920), s. 52. Taner Timur Ulusal Savaş’ı asker-sivil aydınlar ve 
Anadolu tüccarından oluşan öncü küçük burjuvazi ile yarı feodal ağalar öncülüğünde bir savaş 
olarak tanımlamaktadır. (Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 18)

384	 Türkiye’de Yerel Kongre İktidarları (1918-1920), s. 23. Tanör, eşraf kavramının silik bir kavram 
olduğunu da eklemektedir. Muzaffer Sencer’de Müdafaa-i Hukuk Cemiyetlerinin sivil-asker 
bürokratların önderliğinde taşra eşrafı tarafından örgütlendiğini belirtmektedir. (Muzaffer 
Sencer, Azgelişmişliğin Yapısı, Türkiye’de Siyasal Partilerin Sosyal Temelleri, İstanbul, Geçiş Yay., 
Kasım, 1971, s. 77).

385	 Tanör, Türkiye’de Yerel Kongre İktidarları (1918-1920), s. 23; Sencer, Azgelişmişliğin Yapısı, 
Türkiye’de Siyasal Partilerin Sosyal Temelleri, s. 92

386	 Hikmet Bilâ, CHP Tarihi 1919-1979, Ankara, Doruk Matbaacılık Sanayi, 1979, s. 10-11



Nizam Önen  |  93

önde gelen eşraf ve toprak sahiplerinin yer aldığı, görece gevşek fakat etkili 
bir siyasal ittifak ortaya çıkmıştır.387 Bu ittifak içinde inisiyatifin, belirgin 
biçimde asker–sivil bürokrasiye ait olduğu söylenebilir. Nitekim Kuvayı 
Milliye müfrezelerinin de büyük ölçüde subaylar ve bölgesel eşraf tarafından 
örgütlenmiş olması, bu durumu doğrulamaktadır.388 Köylülüğün Ulusal Savaş’a 
başlangıçta sınırlı ölçüde katılım göstermesi, Kemalist önderliğin, kırlara 
doğrudan değil, köylülerin geleneksel otoriteleri olan yerel eşraf ve din adamları 
üzerinden ulaşma stratejisini benimsemesinde etkili olmuştur.389 Bu yönelimin, 
toprak sahibi ve yerel nüfuz sahibi grupları siyasal ittifakın vazgeçilmez bir 
bileşeni haline getirdiği söylenebilir.

Türk Ulusal Savaşı’nın toplumsal dayanaklarını daha somut biçimde 
görebilmek için Erzurum ve Sivas Kongreleri delegelerinin ve I. Türkiye 
Büyük Millet Meclisi’nin (T.B.M.M:) meslek gruplarına göre dağılımına 
bakmak açıklayıcıdır:

387	 Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s. 79. “…asker-sivil bürokrasi, İttihatçıların hız ver-
dikleri yükselen (Müslüman-Türk) burjuvazi ve Anadolu’nun önde gelen kişileri ve toprak 
sahipleri arasında gevşek bir siyasal ittifak….”

388	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 17
	 Tunçay ise Kuva-yı Milliye için “Kuva-yı Milliye Birinci Dünya Savaşındaki (Turancı) Teşkilat-ı 

Mahsusa akıncılarının ve Anadolu eşkiyalık geleneklerinin bir bileşimi olarak, eşraf çıkarlarıyla 
sık sık çelişmiştir” yargısında bulunmaktadır. (Tunçay, T.C. Tek-Parti Yönetiminin Kurulması, s. 
36)

389	 Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 255. ve s.93 İsmet Bey’in İnönü Savaşları sırasında subay 
ve askerlere söylediği “içinde bulunduğunuz vaziyeti bilesiniz. Padişah düşmanınızdır. Yedi dü-
vel düşmanınızdır. Bana bakın, kimse işitmesin, millet düşmanınızdır” sözleri durumu bütün 
çıplaklığıyla gözler önüne serecek niteliktedir. (Naşit Uluğ, Siyasi Yönleriyle Kurtuluş Savaşı, 
Milliyet Yayınları, 1973, s. 13’den aktaran Bilâ, CHP Tarihi 1919-1979, s. 5).



94  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Tablo VII: Erzurum ve Sivas Kongreleri delegeleri ile I. T.B.M.M:’de Milletvekillerinin 
Mesleklerinin Dağılımı390

Meslek Grupları Erzurum 
Kongresi

Sivas 
Kongresi

I. T.B.M.M:

Delegeler Delegeler Mebuslar Bakanlar

İdare 8 (%15) 8 (%21.4) %23 %20

Askerlik 6 (%11) 7 (%18.4) %15 %29

Eğitim 4 (%7) 1 (%2.6) %5 %6

Hukuk 4 (%7) 3 (%7.8) %13 %17

Sağlık ve Teknik 1 (%2) - %5 %9

Basın 4 (%7) 2 (%5.2) %2 %3

Tarım 10 (%19) 3 (%7.8) %6 %6

Ticaret-Bankacılık 5 (%19) 3 (%7.8) %13 %3

Din 7 (%13) 3 (%7.8) %17 %9

Diğer - 2 (%5.2) - -

Bilinmeyen 5 (%9) 6 (%15.7) - -

Tablodan da görülebileceği üzere, devlet hizmetinden gelenler –yani idari 
görevlerde bulunanlar, subaylar, hukukçular ve öğretmenler– Erzurum ve 
Sivas Kongreleri ile I. T.B.M.M:’de yüksek oranlara ulaşmaktadır. Erzurum 
Kongresi’nde bürokratik kökenli delegelerin (idare + askerlik + eğitim + 
hukuk mesleklerinin bir bölümü) toplam oranı yaklaşık %35 düzeyindeyken, 
bu oran Sivas Kongresi’nde %40’ların üzerine çıkmakta, I. T.B.M.M:’de 
ise yaklaşık %50’ye ulaşmaktadır. T.B.M.M:’de görev alan bakanlar dikkate 
alındığında bu oran %60’ı aşmakta ve yürütme organının belirgin biçimde 
bürokrasi kökenli kadroların elinde yoğunlaştığını göstermektedir.391

390	 Bu tabloların hazırlanmasında Mahmut Goloğlu, Sivas Kongresi, Ankara, Başnur Matbaası, 
1969, s. 78-80; Mahmut Goloğlu, Erzurum Kongresi, Ankara, Nüve Matbaası, 1968, s. 73-
74’den, Steinhaus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, s. 77 ve Mehmet Turhan, Siyasal Elitler, Ankara, 
Gündoğan Yay., 1991, s. 104-105 ve 109. (Steinhaus, Erzurum Kongresi ve I. T.B.M.M: için 
Frederich W. Frey, The Turkish Political Elite, Cambridge Mass. M. I.I. Press, 1965, s. 77, 181 
ve 283’den; Mehmet Turhan da Kongreler için Goloğlu’nun çalışmalarından, I. T.B.M.M: için 
Frey, s. 181’den yararlandığını belirtmektedir. Tablolarda gösterilen rakamlar Turhan’ın verdik-
leridir. Goloğlu’nun verdiği rakamlarla arasında az da olsa fark vardır. Ayrıca Turhan Erzurum 
Kongresi için 54 delege gösterirken Goloğlu, 56 delege göstermektedir. Goloğlu’nun listesinde 
bazı delegelerin meslekleri açık olarak belirtilmemiştir.

391	 Steinhaus, hukuk kategorisinin %50’sini bürokratlara katarken (Atatürk Devrimi Sosyolojisi, 
s.78), Turhan, hukuk kategorisini serbest meslek bölümünde değerlendirmektedir (Siyasal 
Elitler, s. 104-105 ve 109).



Nizam Önen  |  95

Bir diğer önemli grup din adamlarıdır. Bu kesimin mebuslar içindeki 
oranı %17 civarındayken, bakanlar arasındaki payı %9’da kalmaktadır. Bu 
durum, dinî otoriteye sahip kişilerin Ulusal Mücadele’nin meşruiyet zemininin 
oluşturulmasında ve yerel düzeyde mobilizasyonda önemli bir rol oynadığını, 
ancak merkezî siyasal karar alma mekanizmalarında bürokrasi karşısında daha 
sınırlı bir ağırlığa sahip olduğunu düşündürmektedir.

Genel olarak bakıldığında, Türk Ulusal Savaşı’nı yürüten siyasal ittifakın 
omurgasını asker–sivil bürokrasi ile siyasal kadroların desteğini de arkasına 
alarak ve Anadolu’nun demografik yapısındaki dönüşüme paralel biçimde 
giderek güçlenen Müslüman–Türk burjuvazi ve yerel eşrafın oluşturduğu; 
köylülüğün ise bu ittifakta daha çok dolaylı, aracılar üzerinden temsil edilen 
bir konumda kaldığı söylenebilir. Bu toplumsal-sınıfsal yapı, Cumhuriyet 
Halk Fırkası’nın kuruluşundaki kadro bileşimini ve parti–devlet ilişkilerinin 
biçimlenişini anlamak bakımından temel bir referans noktası oluşturmaktadır.

Cumhuriyet Halk Fırkası’nın Sınıfsal Bileşimi

Savaş sonrasında, Cumhuriyet Halk Fırkası’nın ortaya çıktığı konjonktürde, 
Türk Ulusal Savaşı sırasında oluşan sınıfsal ittifak yapısının büyük ölçüde 
korunarak devam ettiği söylenebilir. Tek parti dönemi boyunca da varlığını 
sürdüren bu ittifakın temel bileşenleri; sivil–asker bürokratlar, kent ve taşra 
eşrafı, ticaret burjuvazisi ve büyük toprak sahipleridir.392 Bu ittifak içinde siyasal 
önderliğin ağırlıkla asker ve sivil aydınlardan, yani bürokratik–entelektüel 
katmandan geldiği, çeşitli yazarlar tarafından vurgulanmaktadır.393 Bununla 
birlikte, bu katmanın, Anadolu’nun sosyo-ekonomik yapısına egemen sınıflarla 
işbirliği olmaksızın iktidarı sürdürebilmesi nesnel olarak mümkün değildi.

Bu çerçevede Timur, söz konusu işbirliği ve koalisyonun kendi içinde de 
bir iktidar mücadelesi barındırdığını, Kurtuluş Savaşı ve sonrasında ticaret 
burjuvazisi–Anadolu eşrafı ile devrimci asker–sivil aydınlar arasında öncülük 
mücadelesi yaşandığını ve bu mücadelenin Takrir-i Sükûn Kanunu ile ikinci 
grup lehine sonuçlandığını ileri sürmektedir.394 İttifak tablosunun kavranmasını 
güçleştiren unsurlardan biri, bu blok içerisinde büyük toprak sahiplerinin –toprak 
ağalarının– varlığıdır. Burjuva siyasal kurumlarını yerleştirmeyi hedefleyen bir 
iktidar yapısı içine bu kesimin dahil edilmesini, esas olarak Anadolu’nun o 
dönemdeki pre-kapitalist sosyo-ekonomik yapısında aramak gerekir. Söz 

392	 Köker, s. 204
393	 Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s. 113
394	 Bu iktidar mücadelesi, Ulusal Savaş zamanında ortaya çıkmıştır. Ticaret burjuvazisi, Anadolu 

küçük burjuvazisi, büyük toprak sahipleri ve asker-sivil devrimci aydınlar, bu mücadelenin için-
de yer almışlardır. (Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 59). Bilâ da, yıllar süren mücadelelerin 
bu kanunla sona erdiğini belirtmektedir. (Bilâ, CHP Tarihi 1919-1979, s. 80).



96  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

konusu dönemde Anadolu’da gelişkin bir kapitalist üretim tarzından ve buna 
bağlı olarak olgunlaşmış bir burjuva sınıfından söz etmek mümkün değildir. 
Tunçay’ın ifadesiyle, “feodaliteye karşı burjuvazinin başkaldırması gibi bir 
durum söz konusu değildi. Özenmeler, yapısal gereklere ağır basmaktadır.”395  
Bu nedenle, siyasal iktidarı fiilen kullanacak sınıf ya da katmanların, ekonomik 
altyapıda güçlerini korumaya devam eden feodal nitelikli toprak ağalarıyla 
doğrudan bir çatışmaya girmeleri, bizzat kendi iktidar imkânlarını tehlikeye 
atma riski taşımaktaydı. Nitekim Türk Ulusal Savaşı’nı Anadolu geneline 
yayma sürecinde asker–sivil bürokrasinin ittifak aradığı toplumsal güçler 
arasında bu katmanın da önemli bir yer tuttuğu daha önce vurgulanmıştı. 
Savaş sonrasında da bu tablo büyük ölçüde devam etmiş; toprak ağaları Halk 
Fırkası içinde güçlü ve etkili bir unsur olarak varlıklarını sürdürmüşlerdir.396

Köylülüğün doğrudan siyasal özne olarak sahneye çıkmadığı, yerel iktidar 
ilişkilerinin eşraf ve toprak sahipleri üzerinden kurulduğu bir bağlamda, 
Cumhuriyetçi kadroların hem vergi, askerlik ve otorite ilişkilerinde sürekliliği 
sağlayabilmek, hem de köylü kitlelere ancak bu aracılar üzerinden ulaşabilmek 
için bu sınıfla uzlaşma arayışı içine girmeleri, dönemin yapısal koşullarının bir 
sonucu olarak görülmelidir. Bu nedenle, CHF’nin sınıfsal temelini, bürokratik–
entelektüel önderlik ile siyasal kadroların desteğini de arkasına alarak ve 
demografik dönüşüme paralel biçimde giderek güçlenen Müslüman–Türk ( 
cılız) burjuvazisi ve taşra eşrafı/toprak sahipleri arasında kurulan bir ittifakın 
üzerinde yükselen bir iktidar bloku olarak tanımlamak mümkündür.

Büyük toprak sahiplerinin “cumhuriyetçi” bir siyasal proje çerçevesinde 
iktidar bloğuna dahil edilişini anlamak açısından, 1924–1938 arasında ortaya 
çıkan ayaklanmaların coğrafi ve toplumsal dağılımına bakmak da aydınlatıcıdır. 
Taner Timur’un, Osmanlı feodal saltanatının tasfiyesinden sonra iktidara 
küçük burjuva kökenli bürokratlar, burjuvazi ve yarı-feodal toprak ağalarının 
birlikte sahip olduklarını belirten değerlendirmesi397 ile, “feodal şeyh ve 
ağaların yer yer ayaklandıkları, bunlardan Kemalist güçlere destek olanların 
ise giderek hareketten uzaklaştıkları”398 yönündeki tespiti, ilk bakışta çelişkili 
görünmektedir. Ancak Tunçay’ın Türkiye Cumhuriyeti’nde Ayaklanmalar 
(1924–1938) çalışmasından aktarıldığı üzere, 1924–1938 arasında meydana 
gelen 18 ayaklanmanın yalnızca biri Batı’da (Menemen), diğerlerinin ise feodal 
kurumların en güçlü olduğu ve etnik bakımdan Kürt nüfusun yoğunlaştığı 

395	 Tunçay, T.C’nde Tek Parti Yönetiminin Kurulması, s. 186
396	 Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s. 112
397	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 224
398	 Türk Devrimi ve Sonrası, s. 259



Nizam Önen  |  97

bölgelerde gerçekleşmiş olması399, bu görünür çelişkiyi kısmen açıklığa 
kavuşturmaktadır. Böylesi bir sosyo-ekonomik ve etnik yapıya sahip bölgelerde 
ortaya çıkan hareketlenmelerin, ağırlıklı olarak dinsel–feodal niteliklerinin 
mi yoksa etnik ayrılıkçı unsurlarının mı belirleyici olduğu sorusuna kesin bir 
yanıt vermek güçtür400; bu iki unsurun kesiştiği bir açıklama çerçevesi daha 
isabetli görünmektedir. Feodal ayaklanma tezini değerlendirirken ayrıca, ağalık 
kurumunun son derece güçlü olduğu bu bölgelerin, bazı yazarlar tarafından 
Halk Fırkası’nın (Partisi) “kalesi” olarak nitelendirildiğine işaret etmek gerekir. 
401 Bu durum, bir yandan Cumhuriyet rejimi ile yerel feodal yapılardan bazı 
kesimlerin kurduğu pragmatik ittifakı, diğer yandan da bu ittifakın zaman 
zaman gerilim ve çatışmalarla iç içe geçtiğini göstermektedir.

Ayrıca bu bölgede Cumhuriyet Halk Fırkası örgütlerinin görece geç tarihlerde 
kurulmuş olması, feodal nitelikli ağa ve şeyhlerle merkezî iktidar arasında zımnî 
bir uzlaşmanın varlığı izlenimini güçlendirmektedir. Nitekim 1939 yılında dahi 
Ağrı, Bingöl, Bitlis, Diyarbakır, Elazığ, Hakkâri, Mardin, Muş, Siirt, Tunceli, 
Urfa ve Van illerinde parti teşkilatının bulunmaması402, bu gecikmenin tesadüfî 

399	 Tunçay, T.C’nde Tek Parti Yönetiminin Kurulması, s. 127-128, dn.1
400	 Şeyh Sait isyanını, Timur “İslami-feodal nitelikte bir karşı devrim hareketi” olarak nitelendirir-

ken, (Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 69); Tunçay aynı ayaklanma konusunda “...dinsel bir 
giysi altında ulusal bir başkaldırı...” biçiminde tanımlama getirmektedir. (Tunçay, T.C’nde Tek 
Parti Yönetiminin Kurulması, s. 129). Ayrıca bu konunun değişik kaynaklardaki yorumu için 
Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 69 dipnot 22. Sencer bu ayaklanmanın amaçlarını bağımsız 
bir Kürdistan kurulması ve hilafetin geri getirilmesi olarak belirledikten sonra, geleneksel “pre-
kapitalist” üretim ilişkilerinin oluşturduğu geleneksel sınıfın gücünü kırmaya çalışan hükümete 
bir tepkisi olduğunu yazmaktadır. (Sencer, Türkiye’de Siyasal Partilerin Sosyal Temelleri, s. 133-
134). Bu ayaklanmaya katılmış olanlardan bir kısmı amaçlarının bağımsız Kürdistan olduğunu 
belirtirlerken, Şeyh Sait bunu reddetmiştir. Ayaklanmaya katılmış olan Kör Sadi ve Kemal 
Fevzi idama giderlerken “Yaşasın Kürtlük mefküresi, yaşasın Kürt hükümeti” diye bağırmışlar, 
Mehmet Tevfik de ayaklanmanın Kürtlük ve Kürt hükümeti davası olduğunu söylemiştir (Er-
gün Aybars, İstiklal Mahkemeleri, Cilt I-II/1920-1927, İzmir, İleri Kitabevi, 1995, s. 314).

	 Savcı Süreyya Bey’de iddianamesinde “Ayaklanma olayı, iddianamede anlatıldığı üzere, güya 
Peygamber dininin yükseltilmesi perdesi altında olmuştur. Halbuki asıl amaç, Türk vatanının 
belirli bir kısmını ana yurttan ayırmak, vatanın birlik ve beraberliğini bozup, dağıtmaktan 
ibarettir” yargısında bulunmaktadır. (Aybars, İstiklal Mahkemeleri, s. 312)

	 Tunçay’ın “...dinsel bir giysi altında ulusal bir başkaldırı...” saptaması, kanımca, bu konuda en 
doğru yaklaşımı ortaya koymaktadır.

401	 Celal Bozkurt, Siyaset Tarihimizde CHP, Dünü, Bugünü, İdeolojisi, (Siyaset İlmi Açısından Bir 
İnceleme) (Basımevi-tarihi belirtilmemiştir). s. 144’de “Malatya, Bingöl, Tunceli, Kars, Sivas, 
Hakkari, Van ve Urfa daima CHP’yi desteklemişlerdir... CHP’nin desteklerinden birinin, ağa-
lık müesseselerinden en fazla bahsedilecek illerde olduğu şeklinde de bir kanaata varılabilir” 
biçiminde bir yargı vardır.

402	 Aslı Altun, Türkiye’de Tek Parti Döneminde Cumhuriyet Halk Partisi’nin Örgütlenmesi,  (Yayın-
lanmamış Yüksek Lisans Tezi) , Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Kamu Yönetimi Anabilim Dalı, Hatay,2006, s.121. Altun bu bilgiyi Başbakanlık Cumhuriyet 
Arşivleri ( Dosya: 1. Büro, Fon Kodu: 490.01, Yer No: 284.1140.1.) CHP Teşkilatı Kurulma-
sı İstenen Yerlerin Listesi, (1938) adlı belgeye dayandırmıştır. Giritlioğlu, Bayazıt, Diyarbakır, 
Elazık (Elazığ), Hakkari, Mardin ve Urfa’da CHF Teşkilatı olmadığı için bu altı ilin temsilci-
lerinin 1931 Kongresi’ne katılmadıklarını yazar. (Giritlioğlu, Türk Tarihinde Cumhuriyet Halk 



98  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

olmaktan çok, merkez ile yerel feodal güçler arasındaki fiilî bir işbölümünün 
kurumsal yansıması olarak okunabileceğini göstermektedir. Bu çerçevede 
Kemalist iktidarın, söz konusu yerel güç odaklarının bölgesel hâkimiyetine 
doğrudan müdahale etmeme, hatta bu alanlarda parti örgütlenmesine belli bir 
süre boyunca gitmeme karşılığında, bu feodal yapılardan merkezî otoriteye 
açık bir karşı duruş sergilememelerini beklediği düşünülebilir.403

Partisinin Mevkii, Cilt I, s. 92).
	 Mehmet Kabasakal’da Walter F. Weiker’in 1947’ye kadar bazı doğu illerinden Büyük Kongreye 

delege katılmadığına değinmekte olduğunu belirtmektedir. (Kabasakal, Türkiye’de Siyasal Parti 
Örgütlenmesi (1908-1960), s. 148).

	 Tunçay, 1931 Kongresi’nde 53 il kongresinin dilekleri hakkındaki encümen raporunun görü-
şüldüğünü belirttikten sonra, dilek raporları olmayan on ilden altısında CHF’nin zaten örgütlü 
olmadığını (Bayazıt, Diyarbakır, Elaziz, Hakkari, Mardin, Urfa), ikisinde il örgütü kongrele-
rinin yapılmadığını (Muş, Siirt), ikisinin (Van, Gümüşhane) ise kongreleri geç yapıldığı için 
raporlarının gelmediğini belirtmektedir. (Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması 
(1923-1931), s. 314-315).

	 Cumhuriyet Halk Fırkası 931 Büyük Kongresi, 10 Mayıs içtimaı, Ankara, T.B.M.M: Matbaa-
sı, 1931, s. 9-14 arasında kongreye katılan bütün illerin delegelerinin isimleri sayılmaktadır 
ki bunların arasında Giritlioğlu’nun sözünü ettiği altı ilde vardır (Toplam 63  il). Ancak bu 
altı il delegelerine bakıldığında bunların hepsinin milletvekili oldukları görülecektir. Oysa ki 
diğer illerin Kongre’deki temsilcileri, o ilin milletvekilleri ile Parti’nin örgütünün gönderdiği 
delegelerden meydana gelmektedir. (1931 kongresi delegelerinin isimlerinin 1931’de seçilen 
milletvekilleri ile karşılaştırılması için Mahmut Goloğlu, Türkiye Cumhuriyeti-1923, Ankara, 
Başnur Matbaası, 1971, s. 341-345, ek1, Dördüncü Büyük Millet Meclisi Mebuslarının Listesi 
(1931-1934). )

	 1931 Seçimleri, Kongre’den önce yapılmıştır. T.B.M.M:’nin 4. Devresi 4 Mayıs 1931’de 
açılmıştır. Kongre 10 Mayıs’ta toplanmıştır. Ayrıca CHF Katib-i umumisi sıfatıyla Kütahya 
Mebusu Recep Bey’in CHF İdare Heyeti Reisliğine 12.7.1933 tarihli tebligatında, “Birinci 
umumi müfettişlik mıntakasındaki dokuz vilayetten Hakkari, Elaziz, Bayezit, Urfa, Mardin, 
Diyarbekir vilayetlerinde teşkilatımız yoktu. Bu mıntakanın Van, Siirt, Muş vilayetlerindeki 
Teşkilatımızda Fırkanın nizamlı çalışmasında faydalı olacak bir yürüyüşle gidemiyorlardı. Va-
ziyet Umumî müfettiş Beyfendi de hazır olduğu halde Umumî İdare Heyetinde görüşüldü ve 
bu üç vilayetteki teşkilatımızın kaldırılmasına karar verildi. Ve karar Umumi Riyaset Divanın-
ca tasdik olundu” açıklaması yer almaktadır. (C.H.F. Katib-i Umumîliğinin Fırka Teşkilatına 
Umumi Tebligatı Temmuz 1933’ten Birinci kanun 1933 sonuna kadar, Cilt 3, 1934, Hakimiyet-i 
Milliye Matbaası, s. 9).

	 Mete Tunçay da 1936 yılında CHP’ye kayıtlı üye sayılarını illere göre gösteren bir haritada, 
o dönemdeki 62 ilden 12’sinde CHP üye sayılarını vermemekte, bunun nedeni olarak da bu 
12 ilde (Urfa, Diyarbekir, Elaziz, Tunceli, Bingöl, Muş, Bitlis, Siirt, Mardin, Hakkari, Van ve 
Beyazıt) CHP örgütünün bulunmamasını göstermektedir. (Mete Tunçay, “Cumhuriyet Halk 
Partisi (1923-1950)”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt 8, İstanbul İletişim, s. 
2024).

403	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 134 İhsan Keser de ben-
zer şekilde bir yorumda bulunmaktadır. (İhsan Keser, Türkiye’de Siyaset ve Devletçilik, Ankara, 
Gündoğan, Nisan 1993, s. 119.) İsmail Beşikçi Cumhuriyet Halk Fırkası’nın Tüzüğü (1927) 
ve Kürt Sorunu (Bilim Yöntemi, Türkiye’deki Uygulama 3), Ankara, Yurt Yayınları, Aralık 1991, 
Bölüm XIII: Sürekli Olarak Mebusluğa Atanan Şeyhler, Kemalizmin Şeyhlikle ve Şeyhlerle 
İlişkileri, s. 200-228’de Van Mebusu İbrahim Arvas’ın anıları üzerinde durmakta, İbrahim Ar-
vas’ın yanısıra Hakkı Unyan (Van), Münip Boya (Van), Zülfü Tiğrel (Diyarbakır), Şeyh Halil 
Hulki Aydın (Siirt), Refet Ülgen (Urfa), Mahmut Soydan (Siirt), Ali Sahip [Saip] Ursavaş 
gibi isimleri saymaktadır.

	 Beşikçi  , “XIV. Bölüm: Sürekli Olarak Mebusluğa Tayin Edilen Büyük Toprak Sahipleri” s. 
228-234’de büyük toprak ağası milletvekilleri olarak Emin Sazak (Eskişehir), Cavid Oral 



Nizam Önen  |  99

Halk Fırkası’nın siyasal örgütlenmesinde asıl itici gücü, kentlerde yoğunlaşan 
sivil–asker bürokrasi ile aydın tabakalar –bürokratlar, subaylar, öğretmenler, 
doktorlar, avukatlar vb.– oluşturuyordu. Ancak bu katmanlar, hem ideolojik 
yönelimleri gereği hem de kendi başlarına bağımsız bir sınıfsal güç teşkil 
edemeyecek ölçüde zayıf bir ekonomik temele sahip olmaları nedeniyle, 
ticaret burjuvazisi olarak nitelendirilebilecek kesimlerin desteğine ihtiyaç 
duyuyorlardı.404 Feodal nitelikli ağalarla kurulan işbirliği, büyük ölçüde 
dönemin nesnel yapısal koşullarının dayattığı bir zorunluluk olarak ortaya 
çıkarken; ticaret kesimleriyle geliştirilen ilişkiler, burjuva siyasal düzenine 
ve onun sosyo-ekonomik temeli olan kapitalist üretim ilişkilerine dönük 
“modernleşmeci” özlemlerle de yakından bağlantılıydı.

Bu çerçevede, görece cılız durumdaki ticaret burjuvazisini güçlendirmek 
ve genişletmek, taşra eşrafını kademeli olarak burjuvalaştırmak, Cumhuriyetçi 
kadrolar açısından hem ekonomik kalkınmanın hem de arzulanan toplumsal 
dönüşümün başlıca araçlarından biri olarak görülmekteydi. Nitekim 
zaman içerisinde iktidar bloğunu oluşturan kadrolar arasında da belirgin 
bir burjuvalaşma eğilimi gözlenmeye başlamış; bir yandan bizzat sermaye 
sahibi olma yönünde adımlar atan bu kadrolar405, diğer yandan mevcut ticaret 
burjuvazisini sanayi burjuvazisine dönüştürme çabası içine girmişlerdir.406

(Niğde), Damar Arıkoğlu (Adana), Adnan Menderes (Aydın) adlarını saymaktadırlar. Bu 
ikinci gruptakilerin 1946 sonrasında CHF karşısında muhalefete geçtikleri unutulmamalıdır. 
Dolayısıyla Doğu illerindeki ağa, şeyh ve beyler (1946 sonrasında da CHF’yi desteklediklerini 
varsayarak) ile ikinci gruptaki büyük toprak sahipleri arasında fark ortaya çıkmaktadır.

	 Taner Timur 14.6.1934 tarih ve 2510 sayılı kanunun amacının, ırkçı bir yerleştirme politikası 
ile birlikte feodal şeyhlik ve ağalık kurumlarını da yok etmek olduğunu yazmaktadır. (Timur, 
Türk Devrimi ve Sonrası, s. 134).

	 1950 seçimlerinde CHP’nin çıkardığı toplam 63 milletvekilinden 31 tanesi (% 49,2) Bingöl 
(2), Bitlis (2), Hakkari (1), Kars (10), Malatya (11), Mardin (3), Van (2) illerinden seçilmiştir. 
(Hikmet Sami Türk ve Erol Tuncer, Türkiye İçin Nasıl Bir Seçim Sistemi? Sistem Önerileri, Seçim 
Uygulamaları, TESAV Yayınları No: 6, 1995, s. 267 ek, 5). Çok Partili Yaşamda Siyasal Par-
tilerin Çıkardığı Milletvekili Sayıları, 5.1.1950 Seçimlerinde Partilerin ‚çıkardığı Milletvekili 
Sayıları 1954 seçimlerinde, CHP’nin toplam 34 milletvekilinden 24’ü (% 77.4), Kars (10), 
Malatya (12) ve Tunceli (2) illerinden seçilmişlerdir. (s. 269-271, 5.2.1954 Seçimlerinde Par-
tilerin Çıkardığı Milletvekili Sayıları).

	 1957’de  ise, CHP’nin toplam 178 milletvekilinden 48’i (% 26,9) Bingöl (1), Kars (12), 
Malatya (9), Mardin (8), Muş (1), Tunceli (3), Urfa (9) Van (5)illerinden seçilmişlerdir. ( 
Türk-Tuncer, Türkiye İçin Nasıl Bir Seçim Sistemi? Sistem Önerileri, Seçim Uygulamaları, s. 272-
274, 5.3.1957 seçimlerinde...)

404	 Timur Takrir-i Sükûn Kanunu ile iktidarı ele geçiren küçük burjuva kökenli asker-sivil devrim-
cilerin, “bir sınıf olmadıkları için Kurtuluş Savaşı’nın başından beri ittifak halinde bulundukları 
egemen sınıflara tekrar yaslanmak zorunda...” kaldıklarını belirtir. (Timur, Türk Devrimi ve 
Sonrası, s. 71)

405	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 89
406	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 73 “Bir taraftan İstanbul ticaret burjuvazisi, diğer taraftan da 

Anadolu eşrafı ile ittifak halinde bulunan siyasi iktidarın programı bir burjuva programıdır: Ta-
rımda kapitalizmi geliştirmek ve ticaret burjuvazisini sanayi burjuvazisi haline dönüştürmek”.



100  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Bu dönemde T.B.M.M: ile Cumhuriyet Halk Fırkası arasında hemen hiç 
fark bulunmadığı dikkate alınırsa, T.B.M.M: üyelerinin mesleki profillerinin 
ortaya konması, CHF’nin sınıfsal yapısını aydınlatıcı bir özellik taşıyabilir.

Tablo VIII: II., III. ve IV. Dönem T.B.M.M:’deki Milletvekillerinin Mesleki 
Dağılımı407

1923-27 (II.
Dönem)

1927-31 (III. 
Dönem)

1931-35 (IV. 
Dönem)

Hukuk %12 %12 %13

Tıp %7 %8 %7

Diş.Vet.Ecz. - %1 %1

Mühendislik %1 %1 %1

Siv.Bürokrat %25 %25 %20

Asker %20 %19 %16

Eğitim %9 %10 %9

Ticaret %7 %9 %11

Tarım %6 %5 %10

Bankacılık %1 %1 %1

Din %7 %4 %3

Gazetecilik %4 %5 %7

Diğer - - -

Öte yandan, parti taşra örgütlenmesinde önemli konumlar işgal eden 
vilayet idare heyeti üyelerinin 1935 yılı mesleki profili, yerel düzeyde ticaret 
kesimlerinin ağırlığını açık biçimde yansıtmaktadır: 90 tüccar, 44 il ve belediye 
genel meclis üyesi (yani yerel “eşraf ”), 31 varlıklı çiftçi, 10 fabrikatör, 24 
avukat, 17 doktor ve eczacı, 7 banka müdürü, 14 emekli general ve subay, 4 
öğretmen.408.

T.B.M.M:’deki mesleki dağılımla (dolayısıyla CHF merkez kadrolarının 
bileşimiyle) vilayet idare heyetlerindeki mesleki dağılımın birbirinden 

407	 Frey, 181’den aktaran Öz, Tek Parti Yönetimi ve Siyasal Katılım, s. 165, Tablo VI ve Turhan, 
Siyasal Elitler, s. 109 Tablo VII.

408	 Turhan Tokgöz, “Gerçekçi Sosyalizm”, Yön, Yıl:1, Sayı:40,19 Eylül 1962, s.15
	 Arsev Bektaş “Tarihsel Süreç İçinde CHP ve Örgüt Yapısının Nitelikleri”, Tarih ve Toplum, Cilt 

24, sayı: 141, Özel Sayı: CHP, s. 24’de partinin merkez yönetim birimlerinde yüksek bürokrat 
ve subayların, taşradaki yerel örgütlerde ise yerel eşraf ailelerinin etkin olduğunu belirtmektedir.

	 Esat Öz, Parti piramidinin tepesine doğru çıkıldığında, serbest meslek mensuplarının, memur-
ların, öğretmenlerin ve tüccarların açık egemenliğinden söz etmekte; parti il yönetim kurulları 
içinde bu durumun geçerli olduğunu belirtmektedir. (Öz, Tek Parti Yönetimi ve Siyasal Katılım, 
s. 186)



Nizam Önen  |  101

oldukça farklı olduğu kolayca görülebilir. Bu farklılık, Halk Fırkası’nın taşra 
örgütlenmesinin büyük ölçüde yukarıda tartışılan sınıfsal ittifakı –özellikle 
ticaret burjuvazisi, eşraf ve büyük toprak sahipleri eksenini– yansıttığı; buna 
karşılık T.B.M.M:’deki milletvekili profillerinin ise aynı ittifak içinde sivil–
asker bürokrasinin ve aydın katmanın önderliğini somutlaştırdığı biçiminde 
yorumlanabilir. Başka bir deyişle, merkezî düzeyde bürokratik–entelektüel 
kadrolar siyasal temsil ve karar alma süreçlerine hâkim olurken, taşra 
örgütlenmesinde yerel notabiller ve ticaret kesimleri üzerinden işleyen bir 
toplumsal dayanak zemini oluşmuştur.

Değerlendirme

Hem Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin (OİTC) hem de Cumhuriyet 
Halk Fırkası’nın (CHF) sınıfsal bileşimlerine bakıldığında, sivil ve asker 
bürokrasiden gelen kadroların belirgin ağırlığı dikkat çekmektedir. Bununla 
birlikte, bu yapıların yalnızca bürokrat kökenli dar bir çevreden ibaret olduğu 
söylenemez. En başta, Müslüman–Türk tacir ve zanaatkârların en azından önemli 
bir bölümünün bu örgütlere destek verdiği ya da daha isabetli bir ifadeyle, 
bürokratik–entelektüel kadrolarla karşılıklı bağımlılık ilişkileri geliştirdiği 
görülmektedir. Sivil–asker bürokratlar ile ticaret ve zanaat kesimleri arasındaki 
bu yakınlaşma, her iki grubun da kendi amaçları bakımından birbirlerinin 
maddi kaynaklarına ve toplumsal meşruiyetine ihtiyaç duyması nedeniyle, 
dönemin koşulları içinde “doğal” bir ittifak görünümü arz eder.

Bu koalisyona eklemlenen bir diğer toplumsal unsur ise büyük toprak 
sahipleri ve feodal nitelikli yerel güç odaklarıdır. Asıl tartışılması gereken 
nokta, ideolojik düzeyde burjuva siyasal düşüncesinin kategorileriyle hareket 
eden sivil–asker bürokratların önderlik ettiği bir projede bu kesimlerin nasıl 
yer alabildiğidir. Çalışmanın son bölümünde ayrıntılandırılacağı üzere, OİTC 
ve CHF’nin öncü kadroları, genel olarak parlamenter–ulusal egemenlik fikrini 
ve “modern” devlet tahayyülünü benimseyen bir siyasal perspektife sahiptir. 
Bu açıdan bakıldığında, bu kadroların feodal kurumlarla uzlaşmak yerine 
bunları tasfiye etmeyi hedeflemeleri beklenebilirdi. Ne var ki Anadolu’nun 
pre-kapitalist nitelikteki sosyo-ekonomik yapısı, toprak ağalığı ve şeyhlik 
gibi yerel güç odaklarını kısa vadede tasfiye etmeyi hem siyaseten riskli hem 
de pratikte son derece güç kılmaktaydı. Sonuçta sivil–asker bürokratlar, 
fiilen tasfiye edemedikleri bu yerel güçlerle uzlaşmak zorunda kalmış; feodal 
unsurlar da, merkezî egemenlik onların bölgesel otoritelerini kökten sarsmadığı 
sürece, bürokrat kökenli merkezi iktidara açık bir itiraz geliştirmemeyi tercih 
etmişlerdir.



102  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Bu tabloya Ermeni meselesi ve Rumların tasfiyesi boyutunun eklenmesi, 
sınıfsal arka planı daha da görünür kılar. İttihat ve Terakki iktidarı döneminde 
1915 Tehcir politikaları ve eşlik eden kitlesel şiddet süreçleri sonucunda 
Anadolu’daki Ermeni nüfusun büyük kısmı ya fiziksel olarak ortadan kaldırılmış 
ya da topraklarından koparılmış; Ermeni burjuvazisinin önemli bölümü 
mülksüzleşmiştir. Bunu izleyen yıllarda, özellikle 1923 Lozan Antlaşması 
çerçevesindeki Türk–Rum nüfus mübadelesi ile birlikte, Osmanlı döneminin 
“azınlık burjuvazisi”ni oluşturan Rum unsurlar da büyük ölçüde Anadolu’dan 
tasfiye edilmiştir. Böylece şehirlerde ticaret, finans ve zanaat alanında ağırlığı 
bulunan Ermeni ve Rum burjuvazisinin boşalttığı iktisadî alan, hem İttihatçıların 
“millî iktisat” politikaları hem de erken Cumhuriyet döneminde izlenen 
uygulamalar sonucunda, Müslüman–Türk unsurlar lehine yeniden dağıtılmıştır. 
Başka bir deyişle, Müslüman–Türk ticaret burjuvazisinin güçlenmesi, yalnızca 
“yukarıdan” verilen teşviklerin değil, aynı zamanda gayrimüslim burjuvazinin 
tasfiyesiyle ortaya çıkan mülkiyet ve sermaye transferlerinin bir sonucudur.

Bu çerçevede, devrimlerin öncü kadroları ile sınıfsal arka plan arasındaki 
ilişki, OİTC ve CHF örneklerinde “örgütsel önderlik” ile “toplumsal dayanak” 
arasındaki ikili yapı üzerinden kavranabilir. İttihatçı ve Kemalist kadrolar, 
mektepli subaylar, sivil bürokratlar ve aydınlardan oluşan dar bir öncü grup 
olarak devrimci programı formüle etmiş, siyasal stratejiyi belirlemiş ve örgütsel 
inisiyatifi ellerinde tutmuşlardır. Ancak bu öncülüğün hem İmparatorluk’tan 
Cumhuriyet’e geçişi yönetebilmesi hem de iktidarını kalıcılaştırabilmesi, 
arkalarında oluşan sınıfsal ittifaka dayanmaksızın mümkün değildi. Müslüman–
Türk ticaret burjuvazisi, şehir ve taşra eşrafı, büyük toprak sahipleri ve yerel 
notabillerden oluşan bu blok, devrimci kadroların “yukarıdan” yürüttükleri 
dönüşüm projesine maddi ve toplumsal zemin sağlamıştır.

Bu noktada Gramsci’ci bir okuma, tabloyu daha kavramsal bir düzleme 
taşımaya imkân verir. Gramsci’nin “tarihsel blok” kavramı, belirli bir dönemde 
siyasal iktidarı elinde bulunduran önderlik grubunun, kendisini destekleyen 
sınıflar ve katmanlarla kurduğu maddi–ideolojik bütünlüğü ifade eder. OİTC 
ve özellikle CHF örneğinde, bürokratik–entelektüel öncü kadro ile Müslüman–
Türk burjuvazisi, taşra eşrafı ve feodal nitelikli yerel güçlerin oluşturduğu 
sınıfsal koalisyon, böyle bir tarihsel blok olarak okunabilir. Bu blok, bir yandan 
İmparatorluk’tan ulus-devlete geçişi ve yeni siyasal rejimin inşasını taşırken, 
diğer yandan da toplumsal düzenin yeniden kurulmasını sağlayan hegemonik 
bir çerçeve üretmeye çalışmıştır.

“Pasif devrim” kavramı da bu süreçleri anlamak açısından açıklayıcıdır. 
Pasif devrim, kısaca geniş halk yığınlarının doğrudan ve örgütlü katılımı 
olmaksızın, “yukarıdan aşağıya” gerçekleştirilen dönüşümler olarak görülürse, 



Nizam Önen  |  103

Kemalist projenin niteliği de önemli ölçüde böyle bir pasif devrim mantığı 
içinde kavranabilir: toplumsal sınıf yapısını kökten sarsmadan, mevcut güç 
dengeleriyle uzlaşarak ve kısmen onları dönüştürerek, devlet biçiminin, hukukun 
ve kamusal sembollerin modernleştirilmesi. Bu çerçevede, OİTC’nin “millî 
iktisat”tan devraldığı miras, gayrimüslim burjuvazinin tasfiyesi, Müslüman–
Türk burjuvazisinin güçlendirilmesi, feodal–yerel güçlerle kurulan pragmatik 
ittifak ve CHF’nin tek parti rejimi içinde bu blokun siyasi ifadesi haline 
gelmesi, Gramsciyen anlamda bir tarihsel blok inşasının unsurları olarak 
değerlendirilebilir.

OİTC bağlamında Mason locaları ve tarikatlar da bu sosyolojik 
tablonun tamamlayıcı unsurlarıdır. Mason locaları ile çeşitli tarikatların 
OİTC’nin faaliyetleri içinde yer aldıkları ve İttihatçıların siyasal genişleme 
ile gizli örgütlenme için bu kurumların sunduğu imkânlardan yararlandıkları 
bilinmektedir. Siyasal katılım kanallarının son derece dar olduğu, muhalefet 
örgütlenmesinin ağır baskı altında bulunduğu Osmanlı bağlamında, mason 
locaları ve özellikle tarikatlar, doğrudan dinî karakterlerinin ötesinde, siyaset 
yapmanın dolaylı ama etkili kanalları haline gelmiştir. Bu açıdan bakıldığında, 
İttihatçı önder kadronun bir bölümünün tarikatlara mensup olması ya da mason 
localarına üye bulunması, kişisel inanç veya “ezoterik” tercihlerden ziyade, 
dönemin örgütlenme ve korunma koşullarıyla ilişkili, anlaşılabilir bir olgu 
olarak görülebilir. Buna karşılık, CHF’nin kuruluşu ve kurumsallaşmasında 
Masonluğun kurumsal düzeyde belirleyici bir rol oynadığını söylemek zordur.

Tarikatlar bakımından ise, Türk Ulusal Savaşı sırasında yer yer bu yapılardan 
destek arandığı, ancak Cumhuriyet’in laiklik yönelimi doğrultusunda kısa 
sürede bu destek arayışının yerini mesafeli, hatta karşıt bir tutuma bıraktığı 
görülür. T.B.M.M: açılırken Mevlevîlik ve Bektaşîlik gibi büyük tarikatların 
temsilcilerinin Meclis’e taşınması, Ulusal Mücadele’nin meşruiyetini geniş 
dinsel çevrelere yayma çabasının bir parçası olarak okunabilir. Ne var ki savaş 
sonrasında, 1925’te tekkelerin ve zaviyelerin kapatılmasıyla birlikte, bu tür 
dinsel kurumlara yönelik devlet politikası açık ve keskin bir dışlama yönünde 
şekillenmiştir.

Sonuç olarak, OİTC ve CHF örnekleri, hem sınıfsal hem etnik düzlemde, 
devrimci–modernleştirici bir öncü kadronun, çok katmanlı ve çelişkili bir 
toplumsal arka plan üzerinde hareket ettiğini göstermektedir. Müslüman–Türk 
burjuvazisinin güçlenmesi, yalnızca “piyasa dinamikleri”nin değil, Ermeni ve 
Rum unsurların tasfiyesiyle boşalan ekonomik alanların Müslüman unsurlar 
lehine yeniden dağıtılmasının da bir sonucudur. Sivil–asker bürokratların 
ideolojik yönelimleri ile dayandıkları sınıfsal ittifak; Osmanlıcılıktan Türk 
ulus-devletine geçiş sürecinde etnik bileşimde yaşanan radikal dönüşüm; 



104  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Mason locaları ve tarikatlar üzerinden işleyen gizli örgütlenme deneyimi ile 
Cumhuriyet’in laik ve merkezileştirici tavrı arasındaki süreklilik ve kopuşlar, 
Gramsciyen bir çerçevede, yeni rejimin kurucu tarihsel blokunun bileşenleri 
olarak birlikte ele alınmalıdır.



105

BÖLÜM 4

Örgütlenme Biçimi ve Kurumsal Mimari

Bu bölümde sırasıyla Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti (OİTC) ile 
Cumhuriyet Halk Fırkası’nın (CHF) hiyerarşik ve örgütsel yapılanmaları ele 
alınacak; böylece iki hareketin yalnızca ideolojik değil, kurumsal düzeyde de 
nasıl biçimlendiği karşılaştırmalı olarak izlenebilecektir.

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Örgütsel Yapılanması

OİTC’nin örgütsel yapısını anlamak için, önce bu hareketin gizli bir cemiyet 
olarak ortaya çıkışından Meşrutiyet sonrasındaki yarı-resmî parti formuna 
geçişine kadar izlediği kurumsal evrimi takip etmek gerekir.

İttihad-ı Osmanî adıyla başlayan ilk çekirdek örgütlenme, hem kullandığı 
gizlilik teknikleri hem de hücre tipi yapılanmasıyla, sonraki İttihatçı 
örgütlenmelerin üzerine inşa edileceği bir “model” oluşturmuştur. Bu ilk 
modelin kökenini kavrayabilmek için, dönemin literatüründe ve anılarında 
sıkça vurgulanan İtalyan Carbonari örgütüyle kurulan benzerliklere ve olası 
etkilenmelere kısaca değinmek yerinde olacaktır.



106  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Avrupa Gizli Cemiyet Geleneği: Carbonari ve Yeraltı Siyaseti409

Carbonari, 1807–1812 yılları arasında Güney İtalya’da ortaya çıkan ve 
masonlukla yakın bağlar taşıyan gizli bir örgüttür.410  Örgütün kuruluş amacı, 
öncelikle Fransız işgaline karşı siyasal direnişi örgütlemekti.411  

Carbonari üyelerinin birbirlerine “kardeş” veya “iyi yeğen” diye hitap 
ettikleri belirtilir412; bu tür hitap biçimleri ve kullandıkları sembolik dil, örgütün 
masonik gelenekten etkilendiğini düşündürmektedir. 413

Carbonari’nin örgütlenmesi aşağıdan yukarıya hiyerarşik bir yapı sergiler.414 
Yirmi carbonaro, üç şefin (ışığın) yönettiği bir “satış”ı meydana getiriyordu. 
Yirmi satışın yirmi temsilcisi “ana satış”ı, ana satış’ların temsilcileri “yüksek 
satış’ı oluşturmaktaydı. 

Yirmi Carbonaro ⇒ Satış (üç şef yönetiminde)

(Kömürcü veya		  ⇓ 20 satış

amca çocuğu)		  Ana Satış

				    ⇓

				    Yüksek Satış

Toplantılar da özel bir terminolojiyle adlandırılır: Tam kadro toplanan bir 
satışın toplantılarına baracca (baraka), ustaların toplantılarına ise “şeref odası” 
denmekteydi. Üyeler “usta” ve “çırak” olarak sınıflanıyor; belirli işaret ve 
formüllerle birbirlerini tanıyorlardı.415 Örgüte bağlılık, zorba hükümdarlara 

409	 Tunaya, Carbonari yahut Carbonaro demektedir. (Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952, 
s.5 dipnot 2)

	 Carbonaro- Tekil, Carbonari- Çoğul, olduğu belirtilmelidir. 
	 Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi’nde Carbonaria olarak geçmektedir.
410	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s.5 dipnot 2. Tunaya’nın, yalnızca İtalya’dan bah-

setmesine karşılık bu adla ortaya çıkan ilk örgütlenmenin, anti- bonapartist amaçlarla, 18. 
Yüzyılın sonunda Fransız Alplerinde ortaya çıktığı belirtilmektedir. (“Carbonaria”, Sosyalizm 
ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi, Cilt I, s.226-227) İtalyan Carbonarlarının gelişimi için 
Serge Hutin, Gizli Cemiyetler, çev. Mehmet Arık, İstanbul, Anıl Yayınevi, 1965, s.99-10l ara-
sına; Fransız Carbonarlarının gelişimi için ise aynı eserin s.10l-103 arasına bakılabilir. 

411	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s.5, “Carbonaria”, Sosyalizm ve Toplumsal Mücade-
leler Ansiklopedisi, Cilt I, s.226

412	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952, s.5 dipnot 2.
413	 Tunaya, Carbonarları “farmasonluğun bir şubesi...”diye tanımlamakta iken (Tunaya, Türki-

ye’de Siyasi Partiler 1859-1952, s. 5), Ramsaur’da Masonlarla Carbonarları birlikte anmaktadır. 
(Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, s.31-32) Hutin de masonlukla ilişkilerinin “esrarengiz” 
olduğunu belirtmektedir. (Hutin, Gizli Cemiyetler, s.99)

414	 Bu bilgiler Meydan Larousse, Cilt 4, s.34-35, “Carboneria” maddesinden ve Tunaya, Türkiye’de 
Siyasi Partiler 1859-1952,s.5, dipnot 2’den derlenmiştir. Tunaya, “satış” yerine “vendita” (he-
yet), “ana satış” yerine, Merkez Heyet ve “Yüksek Satış” yerine de Yüksek Heyet demektedir.

415	 Meydan Larousse, Cilt 4, s. 34; Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s. 5, dn. 2; Hutin, 



Nizam Önen  |  107

karşı savaşma sözü veren adaylara, simgesel objeler (silah, kutsal kitap vb.) 
eşliğinde ettirilen yemin ritüelleriyle pekiştiriliyordu.416

İlk Örgütlenme: Gizli Yapı, Hücreler ve İşleyiş 

1889’da kurulan İttihad-ı Osmanî Cemiyeti’nin kurucularının, örgütsel 
model bakımından Carbonari’den esinlendikleri genel kabul gören bir 
görüştür.417  Carbonari’nin masonlukla bağlantısı göz önüne alındığında, 
bu ilk örgütlenme üzerinde dolaylı bir masonik etkinin varlığından da söz 
edilmektedir.

Cemiyet’in 1895 tarihli nizamnâmesine göre, örgütün merkezi İstanbul’dadır 
ve idare heyeti (heyet-i idare), biri başkan olmak üzere beş üyeden oluşmaktadır 
(madde 6).418 Cemiyetin taşradaki örgütlenmeleri, bulundukları beldelerin 
adlarıyla anılan şubeler hâlinde örgütlenmiş; her şube, bir başkan ve iki üyeden 
oluşan bir meclis-i idare tarafından yönetilmekte ve başkanları aracılığıyla 
merkeze bağlı bulunmaktadır (madde 7).419

Gizli Cemiyetler, s. 103.
416	 Meydan Larousse, s. 34; Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s. 5, dipnot 2. Sosyalizm 

ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi, Cilt I, Ek, İtalyan Birliği Bölümü, s. 53’de “Carbonaria 
Yemini” adlı bir bölüm vardır: “Ben, N.N., Carbonarizmin sırlarını gizli tutacağıma ve onun 
hakkında önceden yazılı bir izin olmadan, hiçbir şey yazmayacağıma, kazımayacağıma, res-
metmeyeceğime yemin eder ve örgütün kuralları ve mazlumların intikam aracı olan bu çelik 
üzerine and içerim. İyi Kuzenlerime ihtiyaç halinde elimden geldiği kadar yardım edeceğime 
ve onların ailesinin şerefine karşı bir şey yapmayacağıma yemin ederim. Yeminimden döner-
sem gövdemin parça parça edilip sonra yakılmasına, küllerimin rüzgâra savrulmasına ve adı-
mın bütün dünyada İyi Kuzenler tarafından lanetlenmesine razıyım ve bunu diliyorum. Tanrı 
yardımcım olsun.” Yeminde sözü edilen “çelik” bir balta olsa gerektir (Hutin, Gizli Cemiyetler, 
s. 101).

417	 Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, s. 31‑32.
418	 Cemiyet üyelerinin sayısı arttıkça, idare heyetinin üye sayısı da her yeni bin üyeye karşı 1 üye 

olmak üzere arttırılacaktı (madde 6).
419	 1895 Nizamnâmesi için T.Z. Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s. 117‑122’ye bakı-

labilir.
	 Hanioğlu, 1896 yılına tarihlediği bir belgeyi vermektedir ki bu belgede Cemiyet’in Paris Şu-

besi 6. şube olarak nitelendirilmekte, Paris şubesine üye olanların kol numaraları “6” olmak-
tadır. Örnek olarak A. Rıza 6/1, Nazım Efendi 6/4, Hakkı Bey 6/18 biçiminde kol ve sıra 
numaralarına sahiptirler. Belgeye göre “6” kol numarasına bağlı olarak İngiltere ve Almanya 
(6/1000’den 6/13/’a kadar), Cenevre ve Selânik (6/130’dan 6/200 kadar), Beyrut, Şam ve 
Trablusgarb (6/500 ile 6/600; ancak bu bilgiden önce Şam Şube Reisi’nin 6/691 kol ve sıra 
numarasına sahip olduğu belirtilmiştir dolayısıyla 6/600 değil 6/700 olabilir) ve diğer merkez-
ler sayılmakta; Bulgaristan’ın 7., Suriye’nin 8., Girid’in 9. şubeler olduğu belirtilmiştir (Arkivi 
Qendror, 19/57//33/209’dan aktaran Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve 
Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: (1889-1902)s. 431-433, Belge IX).

	 Karabekir’de, ilk örgütlenmeye dahil olan ağabeyinden sözederken, onun 121. Şubenin 11. 
numarasına sahip olduğunu yazmaktadır (Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, 
s. 46).

	 Ramsaur, “... Carbonari’nin etkisi, üyelerin birbirlerini ancak kesir sayılar olarak tanımala-
rında, en belirgin olarak ortaya çıkmaktadır.” biçiminde yorum getirmektedir (Ramsaur, Jön 



108  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Gizlilik esasına uygun biçimde, Cemiyet’e üye olan kişiler yalnızca 
kendilerini örgüte alan üstlerini (mafevk), kendilerinin örgüte aldıkları astlarını 
(ma’dun) ve bir başka üst düzey üyesini tanıyacak, bunun dışındaki efradı 
tanımayacaklardır (madde 8).420 Cemiyet’e girecek olanlar dinleri, namusları 
veya vicdanları üzerine yemin etmek zorundadır (madde 27); ancak yemin 
metni ve ritüeli bu nizamnâmede ayrıntılı olarak belirtilmemiştir.

Örgütsel disiplin son derece sıkıdır. Görevlerini yerine getirmeyen üyelere 
karşı izlenecek tutum, 32. maddede oldukça sert bir dille ifade edilmiştir: 
“Cemiyet efradı, naklen, kalemen, bedenen Cemiyete hizmetle müşerref olup bu 
üç hizmetten birisini olsun ifa etmeyüp Cemiyete igfal edenlere ve Cemiyetin 
parasını dolandıranlara hain-i vatan muamelesi edilecektir.” Ayrıca üyelerin 
her ay taahhüt ettikleri miktarda aidat ödemeleri zorunludur (madde 33).421

Bu hükümler, örgütün gizlilik prensipleri çerçevesinde işleyen bir hücre 
sistemi üzerine kurulduğunu göstermektedir. Üyelerin yalnızca sınırlı sayıda 
kişiyi tanımaları, yemin şartı ve görevini yerine getirmeyenin “vatan haini” 
sayılması gibi unsurlar, tipik bir gizli cemiyet örgütlenmesinin ayırt edici 
özellikleridir.

Eldeki ikinci nizamnâme, 1906 tarihli olup Paris’te faaliyet gösteren Terakki 
ve İttihat Cemiyeti’ne aittir.422 Bu nizamnâme, öncekiyle karşılaştırıldığında, 
doğrudan eylem kapasitesi sınırlı, yurtdışı merkezli bir örgütün izlerini 
taşımaktadır. Örgüt, merkez teşkilat ile şubelerden oluşur; Cemiyet’in asli 
nizamnâmesini kabul eden her şube, kendi iç işleyişini düzenleyen ayrı bir iç 
nizamnâmeye de sahip olabilecektir (madde 9).

Heyet-i merkeziye, şubelerin seçeceği mebuslardan oluşur (madde 15) ve 
üyeler bir yıl süreyle görev yaparlar (madde 17). Heyet-i merkeziye, gerek 
görürse kendi içinden bir reis seçebilir (madde 20). Üyelerin, şube tarafından 
belirlenen aidatı ödemeleri zorunludur (madde 32).423 Cemiyet’e alınacak 

Türkler ve 1908 İhtilâli,s. 32).
420	 “Bir ferdin mafevki tabiri kendini cemiyete ithal eden zattır, madunu tabiri de kendisinin cemi-

yete ithal eylediği kimselerdir.” (madde 10).
421	 1898 yılından beri, aylıkların üçte birini Cemiyet’e terketmeyenlerin örgütle ilişkisi kesiliyor-

du.” (Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, 
Cilt I: (1889-1902)s. 328). Hanioğlu’nun bu yargısı, nizamnamenin hükmüne aykırı görün-
mektedir. Çünkü nizamnâmenin 33. maddesinden, belli bir miktar değil, her üyenin kendi 
belirleyeceği miktar anlaşılmaktadır.

422	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 58. 1906 Nizamnâmesi için Tunaya, Türkiye’de Siyasi 
Partiler 1859-1952, s. 123-126’ya bakılabilir.

423	 Yukarıda dipnot 137’de sözünü ettiğim aykırılık bu durumda giderilmiş gözükmektedir. Ancak 
Hanioğlu’nun bahsettiği durum 1898’den itibaren geçerli iken, bu ikinci nizamnâme 1906 
tarihini taşımaktadır.



Nizam Önen  |  109

kişiler, dinleri ve namusları üzerine yemin ederler424; Cemiyet ilkelerine aykırı 
davrananlar, üyelikten ihraç edilirler (madde 7).425

Bu 41 maddelik metnin altı maddesinin doğrudan “maliye”ye ayrılmış 
olması, finansal kaynakların Cemiyet açısından ne denli yaşamsal görüldüğünü 
ortaya koymaktadır. 426

Osmanlı Hürriyet Cemiyeti’nden OİTC’ye: Örgütlenme Sürekliliği 
ve Dönüşüm

Önceki bölümde değinildiği gibi, 1889’da kurulan İttihad-ı Osmanî, 
örgütsel modelini önemli ölçüde Carbonari’den esinlenerek kurmuştu. 1906’da 
Selânik’te Osmanlı Hürriyet Cemiyeti (OHC) oluşturulurken, hem bu ilk 
örgütlenmenin mirası427  hem de Balkan devrimci örgütlerinin pratikleri 
belirleyici olmuştur.428 Bu ikinci unsur açısından özellikle Makedonya İç 
Devrimci Örgütü (IMRO) örneği dikkat çekicidir.429

Çok Etnili Zeminde Devrimci Örgüt: VMRO430

Bulgar Makedonya–Edirne Devrimci Komiteleri (Bulgarian Macedono–
Adrianopolitan Revolutionary Committees – BMARC), 1893 yılı sonlarında 

424	 Bu nizamnameye ek olarak (Zeyl) teklif olunacak yemin sureti  de bulunmaktadır. “Sultan 
Abdülhamid‑i Sani’nin idare‑i keyfiye ve müstebidesi devam ettikçe, Kanun‑ı Esasiye‑i Os-
maniyenin ahkâm‑ı mevkii icraya vazolunmadıkça hükümet‑i Osmaniyeye arz ve dehalet ve 
hizmet etmiyeceğime, daima maksad‑ı cemiyete sadık ve hâdim kalacağıma, esrar‑ı cemiyeti 
ifşa etmiyeceğime ve cemiyet namına gönderilen ianatı derhal cemiyete teslim edeceğime din 
ve namusum üzerine yemin ederim.” Bu yemin metnini Carbonarlarınki ile karşılaştırınca (ba-
kınız bu bölüm dipnot 132), son metnin çok daha yumuşak olduğu görülmektedir.

425	 Önceki Nizamnâmede ise bırakın Cemiyet tüzüğüne aykırı hareket etmeyi görevlerini yerine 
getirmeyenler dahi vatan haini sayılacaklardı (madde 32).

426	 Kabasakal, Türkiye’de Siyasal Parti Örgütlenmesi (1908-1960), s. 34.
427	 Akşin, “Balkan komitacılığının etkilerini sezmemek imkansızdır. Carbonari ve IMRO’nun İt-

tihatçıları hayli etkilediği anlaşılmaktadır.” diye yazmaktadır. (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve 
Terakki, s. 155). Mete Çetik, Carbonarların etkisini Yeni Osmanlılardan başlatmakta, oradan 
İttihat ve Terakki’ye geçtiğini belirtmektedir (Çetik, OİTC’nin 1906-1908 Örgütü, s. 48). Tö-
kin de, Yeni Osmanlıların Carbonarlardan esinlenerek örgütlendikleri görüşündedir (Tökin, 
Türkiye’de Siyasi Partiler ve Siyasi Düşüncenin Gelişmesi, 1839-1965, s. 17).

428	 “ Cemiyet aslında Balkanlı bir ihtilal kurumu örneğinde doğmuş ve gelişmiştir.” (Tunaya, Tür-
kiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 17.)

429	 Enver Bey, Buxton’a IMRO’yu yakından incelediğini söylemiştir (Buxton, Turkey in Revoluti-
on, s. 135). Ramsaur, “... Carbonari sisteminin aynıydı, ancak bu kez örgütün, Makedonya’da-
ki Bulgarların ünlü «Iç Örgüt» (IMRO) adlı kuruluşundan esinlenmiş olması da mümkündü.” 
görüşündedir (Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli,s. 121).

	 “Ve örneklerini özellikle diğer gizli mücadele komitelerinden aldılar. Bunların başında IMRO 
denilen Makedonya gizli ihtilal komitesi geliyordu (Tunaya, “İttihat ve Terakki”, sayı 74‑75, 
(Haziran 1984), s. 33.

430	 Vătrešna Makedonska Revolyutsionna Organizatsiya ( Bulgarca), Vnatreshna Makedonska Revolu-
cionerna Organizacija ( Makedonca)



110  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Selânik’te dört öğretmen, bir fizikçi ve bir kitapçı tarafından kurulmuş, daha 
sonraki literatürde IMRO adıyla anılagelmiştir.431

Örgüt, Makedonya’yı beş432 ya da yedi433 ihtilal bölgesine ayırmıştı. Her 
bölgenin bir bölge komitesi vardı; bölgeler, nahiyelere ve köy ölçeğine inen bir 
hiyerarşiyle örgütlenmişti.434 Her nahiyede desetinsalar (onar kişilik çeteler) 
kuruluyor, her çetenin başında bir “naçalnik” bulunuyordu.435 Üç veya dört 
naçalnik, bir “voyvoda”ya bağlıydı ve Merkez Komitesi voyvodaların üstünde 
yer alıyordu.436 Bu yapı, hiyerarşik olarak şöyle özetlenebilir:

Desetinsalar (Her nahiycde)

	 ⇓10 Desetinsa (yaklaşık 100 kişi)

Naçalnik

	 ⇓→ 3-4 Naçalnik (yaklaşık 300-400 kişi).

Voyvoda

	 ⇓

Merkez komitesi

Yerel komiteler, kendi bölgelerinde propaganda ve halkı aydınlatma 
faaliyetlerinde görece özerk olmakla birlikte, her yıl toplanan kongreye birer 
delege göndermek zorundaydılar.437 Her bölgede üç kişiden oluşan denetim 
kurulları bulunmaktaydı.438

Örgüte girişte yemin ritüeli önemliydi. Köy papazının da hazır bulunduğu 
törenlerde, İncil, haç (istavroz), tabanca ve hançer üzerine yemin edilmekteydi.439

431	 Adanır, “The Macedonians in the Ottoman Empire, 1878-1912”, s. 171 vd. IMRO kısaltması 
örgütün İngilizce literatürdeki adından gelmektedir. Internal Macedonian Revolutionary Orga-
nization

432	 Üsküp, Manastır, Serez, Istimoca, Pirlepe (Şevket Süreyya Aydemir, Makedonya’dan Orta As-
ya’ya Enver Paşa, Cilt I, (1860-1908), İstanbul, Remzi Kitabevi, 1970, s. 435‑436.

433	 Tunaya, sekiz ihtilâl sancağı demesine rağmen yedi isim saymaktadır. Selânik, Manastır, Serez, 
Drama, Usturumca, Melnik, Edirne. (Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I,s. 511). Teke-
li’ de Makedonya’nın altı bölgeye ayrıldığını, Edirne’nin ayrı bir bölge olarak değerlendirildi-
ğini belirtmektedir (Tekeli, “Makedonya İç Devrimci Örgütü ve 1903 İlinden Ayaklanması”, 
s. 1806).

434	 Aydemir, Makedonya’dan Orta Asya’ya Enver Paşa, Cilt I, (1860-1908), s. 436.
435	 Aydemir, Makedonya’dan Orta Asya’ya Enver Paşa, Cilt I, (1860-1908), s. 436.
436	 Aydemir, Makedonya’dan Orta Asya’ya Enver Paşa, Cilt I, (1860-1908), s. 436.
437	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I, s. 511.
438	 René Pinan, L ‘Europe et l’Empire Ottomon, Paris, 1908, s. 161’den aktaran Tunaya, Türkiye’de 

Siyasal Partiler, Cilt: I,s. 511.
439	 Ivan Katadzhiev, “The Internal Macedonian Revolutionary Organization”, The Epic of Ilinden, 

Skopje-Üsküp, The Macedonian Review Yayını, 1973, s. 47’den aktaran Tunaya, Türkiye’de 



Nizam Önen  |  111

1906–1908 Döneminde OİTC Örgütlenmesi: Kadro, Disiplin ve 
Yaygınlaşma 

1908’de yayımlanan Osmanlı Terakki ve İttihat Cemiyeti Teşkilât-ı Dahiliye 
Nizamnâmesi, büyük olasılıkla Cemiyet’in hâlen gizlilik koşulları altında 
çalıştığı döneme aittir ya da en azından o dönemdeki metin esas alınarak 
kaleme alınmıştır.440 1907 Eylül’ünde Osmanlı Hürriyet Cemiyeti ile Paris’teki 
“Terakki ve İttihad” Cemiyeti arasında yapılan anlaşmayla, taraflar 13 Eylül 
1907 tarihli birleşme metni çerçevesinde Osmanlı Terakki ve İttihad Cemiyeti 
adı altında birleşmişlerdir.441 Buna göre biri içeride, diğeri yurtdışında olmak 
üzere iki ayrı merkez-i umumi bulunacak (Birleşme metni madde 1); bu 
merkezler ancak “ikna yolu” ile birbirlerine müdahale edebilecek (Birleşme 
metni madde 6) ve her biri kendi nizamnâmesine sahip olacaktı (Birleşme 
metni madde 2).

1908 tarihli nizamnâme, bu birleşme sonrasındaki dönemde OTİC’nin 
yurtiçi teşkilatının esaslarını düzenlemektedir442 ve dolayısıyla OHC’nin 
örgütsel tecrübesinin güçlü izlerini taşımaktadır.

Bu nizamnâme uyarınca Merkez-i Umumi beş üyeden oluşur (madde 4). 
Üyelerden dördü bir yıllığına seçilir, süre sonunda kendi içlerinden bir üye 
bir yıl daha görevde kalmak üzere seçilir (madde 4).

Taşra teşkilatında ise, her biri üçer kişiden oluşan heyet-i idareler (madde 14) 
ve yine üçer kişilik heyet-i tahlifiyeler (yemin heyetleri) öngörülmüştür (madde 
13). Merkezler, Osmanlı idarî örgütünü yansıtan bir hiyerarşi443 içinde kaza, 
sancak (liva) ve vilayet basamakları hâlinde teşkilatlanmaktadır (madde 10). 
Heyet-i merkeziyeler, heyet-i idare üyeleri ile bunların seçeceği mülâzımlardan 

Siyasal Partiler, Cilt: I,s. 511. Ayrıca Tunaya, Macedonia, Documents and Material, Sofia, 1978, 
s. 422’den Bulgar Makedonya-Edirne Komitecilerinin yemin törenini aktarmaktadır: “Tanrım, 
imanım ve şerefim üzerine yemin ederim  ki, Makedonya’da ve Edirne bölgesinde yaşayan 
Bulgarların özgürlüğü için ölünceye kadar savaşaçağım; başkanlığa kayıtsız şartsız boyun eğe-
ceğim ve emirlerini itaatsiz uygulayacağım; bugünden itibaren kendimi adamış olduğum Dâ-
va’nın sırrına göreceğim, işiteceğim ve anlayacağım hiçbir sözle ya da eylemle ihanet etmeye-
ceğim. Yeminimi çiğnersem, şu öptüğüm tabanca ya da hançerle bir yoldaşım beni öldürsün.” 
(Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I,s. 528, Belge 2).

	 (Carbonarların yemin metni ile karşılaştırmak için dn. 132’e, İttihatçıların  yemin metni ile 
karşılaştırmak için dn. 140’a bakılabilir).

440	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 497, ek: 2.
441	 Kuran, İnkılâp Tarihimiz ve İttihat ve Terakki, s. 238’de birleşme metni yer almaktadır.
442	 Nizamnâme’nin 7.  maddesinde “harici” Merkez‑i Umumî’den söz edilmektedir. Ayrıca 

66. maddede “Cemiyetin teşkilâtı hariciye merkezi şimdilik “Paris” şehri olup onun da ayrıca 
teşkilâtı hariciyeye mahsus bir nizamnamesi vardır.” denilmektedir.

443	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 521‑522, Ek: 4 Mümtaz Kolağası Servet 
Beyin malumatı bölümünün 526. sayfasında Cemiyet teşkilatının, esas itibariyle hükümetin 
siyasi bölümlenişine uydurulduğu belirtilmektedir.



112  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

oluşur (madde 21). Yemin heyetleri, heyet-i idare tarafından seçilen bir başkan 
ve iki üyeden oluşmakta ve yılda bir yenilenmektedir (madde 25).444

Nizamnâme’nin 43. maddesi, Cemiyet’in temel örgüt birimi olan hücreleri 
şu şekilde tarif eder: “Heyet-i idareden rehberler vasıtasıyla vuku bulacak 
tebligat üzerine efrad-ı cemiyet üç kişiden ekal ve beş kişiden fazla olmamak 
üzere şubeler teşkil eder.” Akşin’in de işaret ettiği gibi, bu şubeler Cemiyet’in 
hücreleri olarak işlev görmektedir.445

Nizamnâme’nin 27. maddesi üye olacaklara ettirilecek yemin metnini 
ayrıntılı biçimde düzenler. Buna göre: 

“Emr-i tahlifte Cemiyete dahil olacak zata “Cemiyetin esrarını 
ve mensubininden bittesadüf öğrendiklerinden hiç birinin ismini 
en şedit işkencelere duçar olsa da fâş etmeyeceğine ve Devlet-i 
Osmanîyenin (Kanun-i Esasî) ahkâmı dairesinde hakk-ı hâkimiyeti 
ekber evlâda intikal etmek üzere Âl-i Osman uhdesinde kalması 
ve umum efrad-ı Osmanîyenin bilâ tefrik-i cins ve mezhep nail–i 
saadet ve hürriyet olması için ilâ nihayetülömr çalışacağına ve 
duçar-ı felâket olan efrad-ı Cemiyete ve ailelerine muavenet 
eyleyeceğine ve Cemiyetin mukarreratını tamamiyle ifa edeceğine 
ve şayed ihanet-i tebeyyün ederse ceza-yı idama razı olduğuna dair 
din, vicdan ve namusuna ve Cenab–ı  Hakk’ın ism-i azametine 
“bir eli mütedeyyin olduğu dinin Kitab-ı Mukaddesesi ve diğer 
eli bir hançerle tabanca üzerine mevzu bulunduğu ve gözleri 
kapalı olduğu halde, ahd-ü kasem ettirilecektir.”

Kâzım Karabekir’in anılarında yer alan giriş ritüeli anlatımı, Cemiyet’in iç 
işleyişine ilişkin bu çerçeveyi somut bir örnek üzerinden görünür kılar. 

“Tahlif olunacak zat geceleyin gözü kapalı olarak rehberi vasıtasiyle getirilecek 
ve masanın yanındaki sandalyeye oturtulacak. Önce ben nutku okuyacağım.. Sonra 
yemin edecek zata ayağa kalkması söylenecek ve sağ eli Kur’an’ın, sol eli de röver 
ve kamanın üstünde olduğu halde yemini tekrar etmesi ihtar olunacak. Yemin 
bittikten sonra gözlerini açması söylenecek numarası bildirilecek.”446

444	 Karabekir, Cemiyet’in yeni nizamnâmesi olarak andığı bir nizamnâmeden söz ederken “Yeni 
nizamnâme, görevleri (tahlif, milli işler, muhakim) birbirinden ayırmıştı. Merkez heyeti (Mer-
kez‑i Umumî değil, Heyet‑i Merkeziye) altı kişi olacak; üçü daimi, diğer üçü ihtiyat olacak. 
Bunlardan biri asla toplanmalarda bulunmayacak...” (Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 
1896–1909, s.  234) açıklamasını yapmaktadır. Nizamnâme’nin Heyet‑i Merkeziye ile ilgili 
21. maddesinde Heyet‑i Merkeziye’nin, heyet‑i idare (ki üç kişidir) ile bu heyet tarafından 
seçilen mülazımlardan ikisi tarafından oluşturulacağı belirtilmekte; üçüncü mülazımın diğer 
üyelerden birinin yokluğu anında devreye gireceği söylenmektedir.

445	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s.63
446	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 170‑180. Duru’da, benzer şekilde yemin 



Nizam Önen  |  113

Tahlif heyeti üyeleri bu sırada kırmızı bir önlük ve peçe taşımaktadır.447 
Ayrıca Cemiyet üyelerinin birbirlerini tanımaları için özel işaret ve parola 
sistemleri geliştirilmiştir.448 

Nizamnâme’nin 48–55. maddeleri, Cemiyet’in “vurucu gücü” olarak 
nitelendirilebilecek Fedai Şubelerini düzenler. Metnin sonunda ise, Cemiyet 
ve üyelerinin aleyhine işlenen suçlar için yargılama ve cezalandırma usullerini 
belirleyen ayrı bir bölüm yer alır; burada öngörülen cezalar tevbih ve tekdirden 
idama kadar uzanan geniş bir yelpazeye sahiptir (Mücazat 6–10. maddeler).

Bütün bu düzenlemeler, gizli faaliyet yürüten bir örgütün tipik niteliklerini 
taşımaktadır: Hücre tipi yapılanma, dramatik yemin ritüelleri, disiplin şubeleri 
ve fedai birlikleriyle desteklenmiş hiyerarşik bir merkez–taşra ilişkisi.

1908 Sonrası OİTC: Yeraltından İktidara Yürüyüş Sancıları

1908 Temmuz’unda İkinci Meşrutiyet’in ilanı ve ardından yapılan seçimlerle 
Meclis-i Mebusan’ın toplanması, Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti açısından 
yeni bir yapısal sorunu gündeme getirmiştir. Bir yanda gizli bir devrimci 
örgüt olarak şekillenmiş Cemiyet örgütü, diğer yanda Meclis-i Mebusan’daki 
İttihatçı mebuslar. Bu iki düzey arasındaki ilişkinin nasıl kurulacağı sorunu, 
uzun yıllar OİTC’yi meşgul etmiş ve tam anlamıyla çözülememiştir. 

Cemiyet–Fırka Gerilimi: Gizli Örgüt Mantığı ile Temsili Siyaset 
Arasında

1908 seçimleri sonrasında İttihatçılar Meclis-i Mebusan’da çoğunluğu elde 
etmiş olmakla birlikte, bu çoğunluk her durumda ve her konuda tam bir siyasal 
uyum anlamına ve dolayısıyla mutlak olarak ve her zaman güvenebilecekleri 
bir mebus çoğunluğuna sahip oldukları anlamına gelmiyordu.449 Pek çok seçim 
çevresinde OİTC, yerel güç dengeleri nedeniyle kendi görüşüne uzak kişileri de 

törenini aktarmaktadır (Duru, “İttihat ve Terakki” Hatıralarım, s. 15‑16).
447	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s.  179. Enver Bey: “Sağ elim Kur’an‑ı 

Azîm‑üş şân, sol elim bir kama ve bıçak üzerinde olduğu halde, 1293 Kanunu Esâsının istir-
dadına (tekrar yürürlüğe girmesine) ve bu uğurda hiçbir şeyi esirgemeyeceğime yemin ettim. 
Sonra gözlerimi açtılar. Karşımda siyah peçeli, kırmızı örtülü üç kişi bulunuyordu...” (Ayde-
mir, s. 504). Bu yemin merasimi 1908 Devrimi’nden sonrada bir süre devam etmiştir, (Tunaya, 
Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I,s. 525). Devrim sonrası OITC’ye katıldığı anlaşılan Hüseyin 
Cahit’in Cemiyet’e giriş yemini için Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I,s. 533. Belge 6’ya 
bakılabilir.

448	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s. 180‑181. Işaret hilâl; parola (eski harflerle) 
MUIN sözcüğü belirlenmişti. Enver Bey, tahlif töreni için, Talât Bey tarafından gözleri kaplı 
olarak bir eve getirilir. “Kapıdan: ‑ Kimdir o? diye bir ses duyulur. - Hilâl!” (Aydemir, s. 504).

	 Tevfik Çavdar, iki cemiyet üyesinin tanışması için bir işaret sistemi geliştirildiğini belirttikten 
sonra, bu sistemi “Kelime‑i Mukaddese: muin; kelime‑i Mürur: Hilâl” biçiminde açıklamaktadır.

449	 Kansu, 1908 Devrimi, s. 351.



114  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

aday göstermek zorunda kalmış450; bu durum Meclis grubu ile Cemiyet örgütü 
arasındaki bağın baştan itibaren gerilimli bir karakter taşımasına yol açmıştır.

Bu tabloyu ağırlaştıran ikinci unsur, OİTC’nin 1908’e kadar bütünüyle gizli 
bir örgüt olarak faaliyet göstermiş olmasıdır. Devrim sonrasında gizli bir ihtilal 
örgütünden, açık siyasal faaliyet yürüten bir partiye dönüşme zorunluluğu, 
beraberinde ciddi yapısal uyarlama sorunları getirmiştir. “… sorunun ağırlığı, 
ihtilalci bir örgütten siyasal bir partiye geçişte düğümleniyordu.451  Örgüt, bir 
yandan gizlilikten kaynaklanan alışkanlıklar452 ve mistik prestijini sürdürmek 
isterken453, öte yandan parlamenter siyaset alanında işleyebilecek kurumsal 
bir çerçeve geliştirmeye ihtiyaç duymuştur.

OİTC’nin 1908 Kongresi454 kararlarının üçüncü maddesi, “Osmanlı İttihad 
ve Terakki Cemiyeti’nin Meclis-i Meb’usanda bulunacak âzaları İttihad ve 
Terakki Fırka-i siyasiyesi namı altında çalışacaklardır” hükmünü içermektedir.455 
Böylece Meclis grubu, “İttihat ve Terakki Fırkası” adıyla tanımlanmış, ancak 
Cemiyet ile Fırka arasındaki hiyerarşik ilişki net biçimde Cemiyet lehine 
kurulmuştur.

Nitekim Fırka’ya ait iç nizamnâmenin 10. maddesi diğer partilerle ilişki 
kurma yetkisini Fırka’ya tanırken456, 1909 tarihli OİTC nizamnâmesinin 16. 
maddesi bu yetkinin Merkez-i Umumi’ye ait olduğunu belirtmekte457; 15. 
madde ise Fırka ile ilişki kurma yetkisini yine Merkez-i Umumi’ye vermektedir. 
Umumi Kongre’nin oluşumunu düzenleyen maddelerde (73–84), Fırka’ya, 
siyasal program görüşülürken ve yalnızca üç üye ile Kongre’ye katılma hakkı 
tanınmıştır (madde 75). Bu düzenleme, Fırka’nın Cemiyet’e kıyasla ikincil 

450	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 149‑150.
451	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 200.
452	 Akşin’e göre OİTC, devrim sonrasında da, devrim öncesinde olduğu gibi, gizli kalmak isteyen 

bir örgüttü. (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 150.)
453	 Tunaya, Cemiyet’in bir kurtarıcı olarak efsaneye dönüşüp kutsallaştırıldığını belirtmektedir 

(Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 200). Akşin, gizli kalma konusunda bir başka 
nedeni şu biçimde ifade etmektedir: “... siyasetin yıpratıcı kavga ve ihtiraslarından uzak dur-
mak, üyeler arasında eşitlik ve kalenderliğe dayanan mistik bir kardeşlik bağı örmek isteği, 
Cemiyetin gizlilik içinde kalmasının ikinci nedenidir.” (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, 
s. 155).

454	 Devrim sonrasındaki 1908, 1909, 1910 ve 1911 Kongreleri Selânik’te gizli olarak; 1912, 
1913, 1916 ve 1917 Kongreleri İstanbul’da ve açık olarak toplanmışlardır. (Agâh Sırrı Levend, 
“İttihat ve Terakki Kongreleri”, Memleket, 16 Kasım 1947, s. 2. / Tunaya, Türkiye’de Siyasal 
Partiler, Cilt: III, s. 227’de Levend’in makalesi için 16 Aralık 1947’yi vermektedir ki doğrusu 
16 Kasım olacaktır). Cemiyet’in son kongresi 1918’de toplanmış ve Cemiyet bu Kongre ile 
varlığına son vermiştir.

455	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I, s. 64.
456	 Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I, s. 80.
457	 1909 Nizamnâmesi için Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I, s. 67‑79’a bakılabilir.



Nizam Önen  |  115

konumunu açıkça gösterir. Dolayısıyla “... Fırkanın, Cemiyete göre ikinci sınıf 
bir durumu vardır, hatta.... Fırka, Cemiyetin aleti gibidir.458 

1910 Kongresi’nde alınan kararlarla Merkez-i Umumi’nin doğrudan 
siyasetle uğraşmayarak isteklerini Fırka’ya iletmesi öngörülmüş459; 1911 tarihli 
nizamnâme ile Cemiyet örgütü “teşkilât-ı siyasiyye” ve “teşkilât-ı içtimaiyye” 
olarak ikiye ayrılmıştır (madde 2–3). Teşkilât-ı siyasiyye bakımından İttihat ve 
Terakki bir fırka olarak tanımlanmış; bu fırka da heyet-i müntehibe (seçmenler), 
heyet-i intihabiye (İttihat ve Terakki Cemiyeti) ve heyet-i müntehabeden 
(Meclis-i Mebusan’daki İttihatçı mebuslar) oluşan üç katmanlı bir yapı olarak 
kurgulanmıştır. Teşkilât-ı içtimaiye ise yine İT Cemiyetidir. (madde 3) Yani hem 
teşkilât-ı siyasiyenin ikinci katmanı, hem de teşkilât-ı içtimaiye İT Cemiyeti 
örgütüdür. Birinde siyasal görevleri diğerinde sosyal görevleri vurgulanmıştır.460 
Bu düzenleme, Cemiyet–Fırka ikiliğini tamamen ortadan kaldırmasa da, 
örgütsel düzeyde aynı bütünün iki yüzü olarak kavramsallaştırma çabasını 
yansıtmaktadır.461 Ancak yine de Cemiyet’in Merkez-i Umumî’sinin Fırka’nın 
üzerinde yer aldığı da belirtilmelidir. Akşin “Fırkanın ağzı ve kulağı yoktur: 
37.maddeye göre, Fırkanın kulağı ve beyni Cemiyettir. 38. ve 40. maddelere 
göre, Fırkanın ağzı ve beyni yine cemiyettir.462 Yalnız Umumî Kongre’ye 
parlamentodan katılacak Fırka mebuslarının sayısı, grubun onda biri oranına 
çıkarılmıştır (madde 108).

1912 Kongresi’nde Merkez-i Umumi ile Fırka mensupları arasında ciddi 
ayrışmalar ve çatışmalar yaşanmış463; nihayet 1913 Kongresi’nde OİTC 
kendisini resmen siyasal bir parti olarak ilan ederek bu ikiliği kâğıt üzerinde 
gidermeye çalışmıştır. (1913 Nizamnâmesi madde 1)464  Yine de Merkez 
örgütlenmesi İTC örgütü ve İT Fırkasından oluşmuştur.465 Akşin, 1913 
Nizamnâmesi ile Cemiyet’in Fırkayı daha dolaysız bir yoldan denetlemek 
istediğini ortaya koyduğunu belirtmektedir.466

458	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 150.
459	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 202.
460	 “... Ancak bir örgütün (Cemiyetin) görev ikileşmesinden (içtimai ve siyasi) söz edilebilir.” 

(Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 151). 1911 Nizamnâmesi için Tunaya, Türkiye’de 
Siyasal Partiler, Cilt: I,s. 83‑99’a bakılabilir.

461	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 203.
462	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 152.
463	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 203.
464	 “İttihat ve Terakki Cemiyeti, program ve atiyüzzikr nizamnameyi kabul eden efrad‑ı Osmaniye 

ve gazeteler ve zümrelerden mürekkep bir fırka‑i siyasiyedir”. 1913 Nizamnâmesi için Tunaya, 
Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I, s. 110‑118’e bakılabilir.

465	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 203.
466	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 152‑153.



116  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Merkez–Taşra Örgütlenmesi: Hiyerarşi ve Denetim Mekanizmaları

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 1909 tarihli nizamnâmesine göre 
Cemiyet, “bir merkez-i umumi ile vilâyat ve elviyye-i müstakilledeki heyet-i 
merkeziyeleri ve sancak ve kaza ve lüzumu hâlinde nahiyeler ve köylerde 
bulunan kulüp heyetleri” tarafından yönetilir (madde 2). Kulüpler, bulundukları 
vilayet veya müstakil livanın heyet-i merkeziyesine; vilayet heyet-i merkeziyeleri 
ise Merkez-i Umumi’ye bağlıdır (madde 3).

Merkez-i Umumi, Umumi Kongre tarafından seçilen ve biri kâtib-i umumî 
unvanını taşıyan üç üyeden oluşur (madde 6) ve Umumi Kongre’ye karşı 
sorumludur (madde 17). Umumi Kongre, her vilâyetten gönderilecek birer 
temsilci ile Merkez-i Umumi üyelerinden meydana gelir ve her yıl toplanır 
(madde 73). Vilayet heyet-i merkeziyeleri, vilayet kongreleri tarafından seçilen 
iki üyeden oluşur (madde 21); vilayet kongreleri ise, o vilayet dâhilindeki 
bütün kulüplerin birer temsilcisi ile vilayet heyet-i merkeziyesini oluşturan 
iki kişiden meydana gelir.

Bu nizamnâme ile örgüt yapısına ilk kez “kulüp” adı verilen organlar 
girmiş; kulüplere ilişkin hükümler 30–57. maddeler arasında ayrıntılı biçimde 
düzenlenmiştir.

Nizamnâme’nin 92. maddesi, altı kişiden oluşacak bir heyet-i teftişiyye 
öngörmekte; 97. madde ise her kulüpte altı ay için ve kulüp heyet-i umumiyesinin 
gizli oyuyla seçilecek beş kişiden oluşan bir heyet-i udûl (hakem/adalet kurulu) 
kurulmasını şart koşmaktadır. Bu iki organ, hem merkez hem taşra düzeyinde 
iç denetim ve disiplin mekanizmalarının kurumsallaştırılması bakımından 
dikkat çekicidir.

Daha öncede belirtildiği gibi 1911 tarihli Nizamnâme, Cemiyet’in 
örgütlenmesini “teşkilât-ı siyasîye” ve “teşkilât-ı içtimaiye” olmak üzere iki 
ana düzeyde tanımlamaktadır; aşağıdaki şema bu ikili yapıyı özetlemektedir.



Nizam Önen  |  117

Bu yapı içerisinde on iki üyeden oluşan Merkez-i Umumî (madde 10), 
Cemiyet’in en yetkili organı konumundadır (madde 23). Nizamnâme’nin 
son maddesinde (madde 147) yer alan “İşbu nizamnâmedeki mevadın tefsiri 
Merkez-i Umumî’ye aittir.” hükmü, bu organın hem normatif hem de pratik 
düzeydeki belirleyici gücünü açık biçimde ortaya koymaktadır. Merkez-i 
Umumî üyelerinden biri Kâtib-i Umumî unvanını taşır (madde 10); ayrıca 
Merkez-i Umumî’nin teftiş şubesinde görev yapan üç üye aynı zamanda 
Cemiyet’in “müfettiş-i umumî”si sıfatına sahiptir (madde 20). Merkez-i 
Umumî, biçimsel olarak Umumî Kongre’ye karşı sorumludur (madde 33).

Taşra örgütlenmesinde vilâyet heyet-i merkeziyeleri iki asil üye ile beş ila 
yedi müşavirin katılımıyla toplam yedi–dokuz kişiden oluşur (madde 51). 
Liva heyet-i merkeziyeleri ise iki üye ve beş müşavirle toplam yedi kişilik bir 
yapı sergiler ve doğrudan vilâyet heyet-i merkeziyelerine bağlıdır (madde 51). 
Kulüpler, 55–83. maddeler arasında ayrıntılı biçimde düzenlenmiş; böylece 
Cemiyet’in yerel düzeydeki örgütlenmesinin kademeli ve denetimci bir mantıkla 
inşa edildiği görülmüştür.

OİTC’nin 1913 tarihli Nizamnâmesi, Cemiyet’in son örgüt nizamnâmesi 
olma özelliğini taşır. Bu metnin 1. maddesiyle Cemiyet, kendisini açıkça bir 
“siyasal fırka” olarak tanımlamış ve böylece ihtilalci gizli örgüt kimliğinden 
parti formuna geçişi normatif düzeyde de tescil etmiştir. Nizamnâme’nin 4. 
maddesine göre İttihat ve Terakki Fırkası, bir reis-i umumînin (Genel Başkan) 
başkanlığında bir meclis-i umumî tarafından idare edilir. Meclis-i Umumî, 
Merkez-i Umumî ve Kalem-i Umumî heyetleriyle kabinedeki fırkaya mensup 
üyelerden oluşan tabii üyeler ile, Kongre tarafından her yıl seçilen üyeleri bir 
araya getiren karma bir organ olarak tanımlanmıştır (madde 5). Merkez-i 
Umumî, bir Kâtib-i Umumî’nin başkanlığında, yasama organı dışındaki İttihat 
ve Terakki teşkilatı tarafından oluşturulur (madde 4) ve Kâtib-i Umumî ile 
Merkez-i Umumî üyeleri Kongre tarafından seçilir (madde 10).

Kalem-i Umumî ise bir Vekil-i Umumî başkanlığında, meclislerdeki 
İttihatçı üyelerin temsilcilerinden oluşan organdır (madde 4). Vekil-i Umumî 
ve yardımcıları, Reis-i Umumî tarafından atanır (madde 11). Bu düzenleme, 
yasama organlarının Meclis-i Umumî içindeki temsilcilerinin, büyük ölçüde 
meclis dışı örgütü denetleyen Kongre’nin seçtiği Reis-i Umumî üzerinden, parti 
merkezinin etkisine açık olduğunu göstermektedir. 1916’da yapılan değişiklikle 
Kalem-i Umumî kaldırılmış, yerine Heyet-i İdare adıyla yeni bir organ ihdas 
edilmiş (madde 4 değişikliği); buna paralel olarak Meclis-i Umumî’nin tabiî 
üyeleri arasından Kalem-i Umumî heyeti çıkarılmış ve seçimle gelecek üyelerin 
yasama organları içinden seçilecek beş kişiyle sınırlandırılması kabul edilmiştir 
(madde 5 değişiklikleri).



118  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

1913 Nizamnâmesi, merkezden aşağıya ikinci hiyerarşik kademe olarak 
“heyet-i merkeziye”leri öngörmektedir. Sancaklardaki heyet-i merkeziyeler, 
sancak kongreleri tarafından seçilecek dört ya da altı üye ile Merkez-i Umumî 
tarafından tayin edilen bir Kâtib-i Mesul’den oluşur (madde 15–16). Sancak 
merkezleri, her birinde birer heyet-i idare bulunan semtlere ayrılır (madde 
19). Heyet-i idare; heyet-i merkeziyece atanan bir muavin ile semt üyeleri 
arasından seçilen dört üyeden meydana gelir (madde 19). Büyüklük ve önem 
derecelerine göre kasabalar da semtlere ayrılmakta, her semte bir muhabir ve 
bunların çalışmalarını koordine etmek üzere bir sermuhabir tayin edilmektedir 
(madde 22). Bu yapı içinde Kâtib-i Mesul, muavin ve muhabirlerin ortak işlevi; 
bulundukları düzeyde üst organlarla bağlantıyı sağlamak, kendi sorumluluk 
alanlarındaki birimleri denetleyip örgütlemek ve faaliyetler hakkında bir üst 
kademeye düzenli rapor sunmaktır (madde 17, 21, 22). Kâtib-i Mesullerin 
doğrudan Merkez-i Umumî tarafından atanması, merkez–taşra ilişkilerinde 
güçlü bir denetim mekanizması oluşturmakta; aynı zamanda bu görevlilere, 
merkezle kurdukları yakın bağ üzerinden yerel teşkilatlar üzerinde kişisel nüfuz 
imkânı sağlamaktadır. Semtlerdeki muavinlerin, Kâtib-i Mesullerin belirleyici 
ağırlığa sahip oldukları heyet-i merkeziyeler tarafından atanması da, Merkez-i 
Umumî’nin taşra üzerindeki dolaylı kontrolünü pekiştiren bir başka kanaldır.467

Bu hiyerarşi içinde önemli bir başka halka da “müfettişlik” kurumudur. 1909 
Nizamnâmesi’nin 92–95. maddeleri, 1911 Nizamnâmesi’nin 20–22. maddeleri 
ve 1913 Nizamnâmesi’nin 43–44. maddeleri müfettişlik müessesesini ayrıntılı 
olarak düzenler. 1913 metnine göre müfettişler, Cemiyet faaliyetlerini teftiş 
etmek ve merkezler arasında eşgüdümü sağlamakla görevlidir ve Merkez-i 
Umumî tarafından atanırlar (madde 43). Müfettişlerin çoğunlukla eski fedailer 
arasından seçildiği; kâtib-i mesulleri denetlemek ve Merkez-i Umumî üyeleriyle 
istişarede bulunmak gibi görevler üstlendikleri belirtilmektedir. 468 İstanbul 
örgütü, nizamnâmede ayrı bir başlık altında ele alınmış; buradaki heyet-i 
merkeziye ve kâtib-i mesulün, yetki ve işlev bakımından sancak düzeyindeki 
birimlerle eşit konumda olduğu vurgulanmıştır (madde 38).

467	 Mithat Şükrü Bey’in Divan‑ı Harp’teki ifadesinden: “Mahallince nüfuz sahibi yerli ahaliden 
olmasın denildi.” (Divan‑ı Harb‑i Örf‑i Zabıt Ceridesi, 1919, s. 19’dan aktaran Tunaya, Türki-
ye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 210).

468	 Mustafa Ragıp Esatlı, İttihat ve Terakki Tarihinde Esrar Perdesi ve Yakup Cemil Niçin Öldürül-
dü?, İstanbul, Hürriyet Yayınları, Mayıs 1975, s. 163 ve s.40.



Nizam Önen  |  119

                                                           469

                                                                                                                                            470

469	 Dahili Nizamnâme Tadil ve ilaveleri, 4. madde Tadilatı ve 8. Madde Tadilatı  (1916’da yapılan 
değişiklikler).

470	 Bu birimlerde heyet‑i idare kurulması, 1916 yılında yapılan değişiklik sonucudur (22. madde-
ye ilave edilen fıkra) Tunaya, Sancaklar içi şebekeye Mülhakat Teşkilatı dendiğini belirtmekte-
dir (Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler,  Cilt III, s. 20).



120  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Kolektif Liderlik ve Örgüt-Legal Siyaset Arasında Gözetilen Denge 

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nde liderlik yapısının, klasik anlamda 
“tek adam” figüründen ziyade kolektif bir karakter taşıdığı söylenebilir. 471

1895 tarihli nizamnâmede Cemiyet’in idare mekanizmasında bir “reis” 
(başkan) öngörülmekle birlikte (madde 6), bu makamın pratikte belirleyici 
bir ağırlık kazanmadığı anlaşılmaktadır. Daha sonra hazırlanan 1906 tarihli 
Osmanlı Terakki ve İttihat Cemiyeti Nizamnâmesi’nde de, “Heyet-i merkeziye 
(bu metinde Merkez-i Umumî yerine kullanılan terim) isterse, kendi azası 
arasından uygun gördüğü şartlar dâhilinde bir reis intihap eder” hükmü yer 
almakta (madde 20); ancak burada da reisin Cemiyet’e karşı sorumlu olduğu 
vurgulanmakta, kurumsal olarak mutlak bir otorite atfedilmemektedir.

1908 tarihli nizamnâmeye gelindiğinde ise “reislik” makamının tamamen 
ortadan kalktığı görülür. Osmanlı Hürriyet Cemiyeti’nin örgütlenme anlayışını 
yansıtan bu metin, söz konusu cemiyetin kuruluşundan itibaren kalıcı bir 
başkanlık makamı tesis etmediğini göstermektedir. İttihatçıların, pek çok 
ihtilâlci örgütün önderlik mücadelesi yüzünden çözülmesini dikkatle izlemiş 
olmaları; bu nedenle hem üst düzey organlarda hem de en alt basamaktaki 
hücrelerde kişisel liderlik odağı yaratmaktan kaçınmaları, bu tercih için 
açıklayıcıdır.472 Nitekim Kansu’nun da belirttiği üzere, tek bir sürekli başkan 
yerine, her toplantı için ayrı bir toplantı başkanı seçilmekteydi.473

1909 Nizamnâmesi’yle üç kişilik Merkez-i Umumî oluşturulmuş, bu 
üyelerden birine Kâtib-i Umumî unvanı verilmiş (madde 6); aynı nizamnâmenin 
8. maddesinde ise Merkez-i Umumî toplantılarına her defasında üyelerden 
birinin başkanlık edeceği hükme bağlanmıştır. Böylece “başkanlık”, kurumlaşmış 
bir liderlik makamından ziyade, kurumsal işleyiş içinde dönüşümlü bir toplantı 
idaresi olarak tanımlanmıştır.

1913 Kongresi sonrasında kabul edilen nizamnâme ile ilk kez “Reis-i 
Umumî” makamı ihdas edilmiştir (madde 4). Bununla birlikte, bu göreve 
getirilen Sait Halim Paşa’nın Cemiyet içindeki fiilî etkisinin sınırlı kaldığı; 
daha çok simgesel bir lider konumunda bulunduğu söylenebilir.474 Buna 

471	 Ahmad, İttihat ve Terakki, s.  260; Kabasakal, Türkiye’de Siyasal Parti Örgütlenmesi (1908-
1960), s. 55.

472	 Charles Roden Buxton, Turkey in Revolution, Londra, T. Fisher Unwin, 1909, s. 134-135’de 
Enver Bey’le arasında geçen bir konuşmayı aktarmakta, Enver Bey’in liderlik çekişmelerinden 
duydukları kaygıdan söz ederek, Cemiyet’i lidersiz yönetmek amacında olduklarını söylediğini 
kaydetmektedir.

473	 Kansu, 1908 Devrimi, s. 276.
474	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 154; Kabasakal, s. 55. Akşin, 1912 Umumî Kongre-

si’nde kadar Cemiyet’te başkanlık kurumunun olmadığını yazmaktadır (Akşin, Jön Türkler ve 
İttihat ve Terakki, s. 154). Doğrusu 1913 Kongresi’ne kadar olmalıdır.



Nizam Önen  |  121

karşılık, 1916 ve 1917’de Reis-i Umumî olan Talât Paşa’nın, hem Cemiyet 
örgütü hem de devlet aygıtı üzerinde daha belirgin bir etki sahibi olduğu 
görülmektedir.475  Yine de bu durum, Merkez-i Umumî’nin kolektif ağırlığını 
ortadan kaldırmamış; Talât’ın konumu, mutlak bir “önderlik”ten çok, Cemiyet 
içi dengeler içinde öne çıkan güçlü bir hizip liderliği olarak kalmıştır.

Cemiyet içi hiyerarşide asıl belirleyici odağın Merkez-i Umumî olduğu 
açıktır.476 Tunaya’nın isabetli gözlemiyle, yönetici kadro, değişmeyen, görece 
dar bir çekirdek gruba dayanmış; Merkez-i Umumî, kişisel isimleri ikinci 
planda bırakan ve daima “en üstün organ” konumunu koruyan bir merkez 
işlevi görmüştür.477

Merkez-i Umumî ile hükümet (kabine) arasındaki ilişkiler, liderliğin 
niteliğini anlamak bakımından özel bir önem taşır. Feroz Ahmad, Merkez-i 
Umumî üyelerinin belli bir oranından fazlasının hükümette görev almalarının 
sınırlandırılmasını, kabine ile Merkez-i Umumî arasında bir “denge” 
mekanizması olarak yorumlamaya eğilimlidir.478 Buna karşılık Tunaya, gerçek 
denetim işlevinin Merkez-i Umumî’de toplandığını ve bu organın kabine 
üzerinde belirgin bir üstünlük kurduğunu vurgular.479 1909 Nizamnâmesi’nin 
12. maddesinde yer alan “Merkez-i Umumî azası muvazzaf olduklarından 
hiçbir memuriyet kabul edemezler ve daima Cemiyet işleriyle meşgul olurlar” 
hükmü (1911 Nizamnâmesi’nde de tekrar edilmiştir), prensip düzeyinde 
böyle bir ayrımı öngörse de, uygulamada zamanla esnemiştir. Bu hükümlerde 
sözü geçen memuriyetlere, nazırlığın dahil olup olmadığı belli olmamaktadır. 
Ancak uygulamadan anlaşılabilir.

Nitekim ilk İttihatçı nâzır olan Manyasizade Refik Bey, 1908’de Adliye 
Nâzırı olduğunda Merkez-i Umumî üyesi değildi; 1909’da Maliye Nâzırı 
olan Cavit Bey ve Ticaret ve Nafia Nâzırı olan Hallaçyan Efendi de aynı 
durumdadır. Buna karşılık, 1909 Ağustos’unda Dahiliye Nâzırı olan Talât 
Bey, 1908 Kongresi tarafından seçilen Merkez-i Umumî’nin üyesi iken, Eylül 
1909’da toplanan Kongre ile birlikte yeni üç kişilik Merkez-i Umumî’nin 
dışında bırakılmıştır. 1910 tarihli Hakkı Paşa kabinesinde yer alan dört İttihatçı 

475	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 241’de Fırka Reis‑i Umumî’leri olarak Emrulah 
Efendi, Halil Bey, Seyit Bey, Sait Halim Paşa ve Tâlat Paşa isimlerini saymaktadır. Bu isimler-
den ilk üçünün 1913 öncesine ait olduğu; bu dönemde de “fırka” teriminin sadece meclisler-
deki Ittihatçıları kapsadığını belirtmemiz gerekir.

476	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 221.
477	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 241.
478	 Ahmad, İttihat ve Terakki, Çev. Nuran Yavuz, 3.  Baskı, İstanbul, Kaynak Yayınları, 1986. 

s. 263.
479	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 241. Ancak Tunaya’nın görüşüne katılmadığını 

belirten Ahmad da “Sonuna kadar, İttihat ve Terakki Cemiyeti Merkez Komitesi her şeyin 
üstünde tutulmuştur.” demekten kendini alamamaktadır (Ahmad, İttihat ve Terakki, s. 263).



122  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

nazırın (Talât, Cavit, İsmail Hakkı, Hayri) yine o tarihte Merkez-i Umumî 
üyesi olmamaları, teorik ayrımın bir süre gözetildiğini göstermektedir. Ancak 
1912’den itibaren bu çizginin giderek aşıldığı; özellikle 23 Ocak 1913 darbesi 
sonrası kurulan hükümetlerde Merkez-i Umumî üyelerinin nazırlık görevleriyle 
daha sık birleştiği görülür. Bundan sonra, uygulamada Merkez-i Umumî 
üyelerinin nazırlık üstlenmemelerine ilişkin ilke fiilen aşınmaya başladı. İlk 
olarak, Merkez-i Umumî üyesi iken Hacı Âdil Bey’in Dahiliye Nezareti’ne 
getirilmesi girişiminde bulunuldu; ancak bu karara yönelen yoğun tepkiler 
üzerine atama geri çekildi. Ne var ki 18 Ocak 1912’de Meclis-i Mebusan’ın 
feshedilmesini takiben, o sırada Merkez-i Umumî üyesi olan Hacı Âdil Dahiliye, 
Talât Bey ise Posta ve Telgraf Nazırı olarak görevlendirildiler.480

Merkez-i Umumî ile kabine arasındaki ilişkilerin esasen incelenmesi gereken 
dönem, 23 Ocak 1913 sonrasıdır. Zira bu tarihte OİTC, Bâb-ı Âli Baskını 
ile hükümet iktidarını ilk kez doğrudan ve tek başına ele geçirmiştir. Bu 
müdahalenin ardından kurulan Mahmud Şevket Paşa kabinesine, Merkez-i 
Umumî üyelerinden Sait Halim Paşa Şûrâ-yı Devlet Reisi (daha sonra Hariciye 
Nazırı) ve Hacı Âdil Bey ise Dahiliye Nazırı olarak girmiştir. Buna karşılık, 
OİTC’nin tam anlamıyla “İttihatçı kabine”si olarak nitelenebilecek hükümet 
ancak Sait Halim Paşa başkanlığında kurulduğunda ortaya çıkmış; bu sırada Sait 
Halim Paşa aynı zamanda Merkez-i Umumî üyesi konumunu da korumuştur.481

Bu dönemde nazırlık görevinde bulunan Talât Bey; 1914’te Harbiye Nazırı 
olan Enver Bey ile yine 1914’te önce Nafıa Nazırlığı vekâletini, ardından Bahriye 
Nazırlığını üstlenen Cemal Bey’in ise Merkez-i Umumî üyesi olmadıklarını 
belirtmek gerekir.482 Buna karşılık Talât Bey, 1916 Kongresi’nde Merkez-i 
Umumî üyeliğine seçildikten sonra, 1917’de Sadrazamlığa atandığında hem 

480	 1911 Kongresi’nde 1910’da seçilen yedi Merkez‑i Umumî üyesi yerlerinde bırakılmış; bunlara 
beş kişi daha ilave edilerek toplam Merkez‑i Umumî üye sayısı onikiye çıkarılmıştır. Hacı Adil 
1910’da; Talât ise 1911’de Merkez‑i Umumî’ye seçilmişlerdir (Tunaya, Türkiye’de Siyasal Par-
tiler, Cilt: III, s. 240).

481	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s.  251’de Sait Halim’in 1912 Kongresi’nde Kâtib‑i 
Umumîliğe getirildiğini yazmaktadır. Ancak Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt:  III, 
s. 241’de sayılan Kâtib‑i Umumîler içinde Sait Halim’in adı yoktur. Esatlı, s. 247’de Sait Ha-
lim’in Ekim 1913’de genel vekilliği Talât Bey’e bıraktığı yazılıdır. Bu “genel vekillik” teriminin 
“vekil‑i umumî” karşılığı kullanılmış olması gerektir. Yani Sait Halim, 1913’e kadar meclisler-
deki OITC gruplarının reisi olmuş, bu tarihten sonra meclislerdeki OITC üyelerini kapsayacak 
“vekil‑i umumî”nin oluşturulması, kendisinin de Reis‑i Umumî seçilmesi üzerine bu görevini 
bırakmıştır. Dolayısıyla Sait Halim’in Kâtib‑i Umumî olmadığı, 1912’de Merkez‑i Umumî 
üyeliğine seçildiği, aynı zamanda da meclislerdeki OITC gruplarının reisi olduğu sonucunu 
çıkarsamak doğru olacaktır.

482	 1908 ve 1911’de Merkez‑i Umumî üyeliğine getirilen Tâlat 1912 ve 1913’de bu göreve se-
çilmemiştir. Savaş nedeniyle 1913’ten sonra ilk kongre 1916’da yapıldığında Talât yeniden 
Merkez‑i Umumî üyeliğine getirilmiştir. Enver ise 1908’de Merkez‑i Umumî üyesi olduktan 
sonra bir daha bu göreve seçilmemiştir.



Nizam Önen  |  123

bu sıfatı taşımakta hem de Reis-i Umumî unvanına sahip bulunmaktaydı. 
1918 yılında iaşe Nazırlığı görevini üstlenen Kara Kemal ile Maarif Nazırı 
Dr. Nazım da 1916’da seçilen Merkez-i Umumî’nin üyeleri arasındaydılar.483

Genel tabloya bakıldığında, Merkez-i Umumî üyelerinin kural olarak 
nazırlık makamlarını işgal etmedikleri; kabinelerde yer alan Merkez-i Umumî 
üyesi sayısının da fiilen en fazla üç kişiyle sınırlı kaldığı görülmektedir. Buna 
karşın, Tunaya’nın “Merkez-i Umumî üyeleri mebus ve nâzır olamazlardı” 

483	 OITC’nin Merkez‑i Umumî üyelikleriyle nazırların karşılaştırılması yapılırken Tunaya’nın Tür-
kiye’de Siyasal Partiler, Cilt  III, s.  240-241’de verdiği isim listeleri esas tutulmuştur. Ancak 
belirtilmesi gereken bir nokta, gerek Tunaya’nın bu listesinin kendi içinde çelişkileri olduğu 
gerekse diğer yazarların verdiği bilgilerle uyum göstermediği noktaların bulunduğudur. Tu-
naya, Dr. Nâzım Bey’i 1908’de seçilen Kâtib‑i Umumî olarak gösterirken (Tunaya, Türkiye’de 
Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 241); Akşin, Kâtib‑i Umumîliğin 1909 Kongresi’nde ortaya çıktı-
ğını bildirmektedir (Sina Akşin, “İttihat ve Terakki Üzerine”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 
Cilt XXVI, Sayı: 1’den Ayrı Baskı, Ankara, Sevinç Matbaası, 1971, s. 162). Gerçekten de 1908 
Nizamnâmesi’nde Kâtib‑i Umumîlik makamı yoktur. 1909 Nizamnâmesi’nin 6. maddesi ile 
oluşturulmuştur. Ayrıca Tunaya, 1908 Merkez‑i Umumî üyeleri arasında Dr. Nazım’ı sayma-
maktadır ki (Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 240), Kâtib‑i Umumî’nin Merkez‑i 
Umumî üyesi olmasının beklenebilir, hatta gerekli bir olgu olması durumu karşısında Tunaya, 
kendi verdiği bilgiler ile çelişkiye düşmüş görünmektedir. 1909 Nizamnâmesi’nin 114. madde-
sinde Doktor Nâzım, Ömer Naci ve Ihsan Namık beylerin Merkez‑i Umumî üyeliklerine getir-
dikleri belirtildikten sonra, Doktor Nâzım’ın Kâtib‑i Umumî olduğu da yazılıdır. Bu durum-
da Tunaya’nın Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt III, s. 241’de Hacı Adil Bey’i 1909 ve 1910’da 
Kâtib‑i Umumî olarak göstermesi, 1909 yılı için yanlıştır. Tunaya’nın, Esatlı’dan aktardığı 
bilgilerde de bir tarih hatası yaptığı belirtilebilir. Tunaya, 1912 (1328) Merkez‑i Umumî üye-
lerini Esatlı’dan aktarmaktadır. Oysa ki Esatlı, Tunaya’nın da saydığı bu isimleri 1913 (1329) 
Kongresi’nde seçilenler olarak açıklamaktadır (Esatlı, İttihat ve Terakki Tarihinde Esrar Perdesi 
ve Yakup Cemil Niçin Öldürüldü?, s. 246). 

	 Bir başka karışıklık da Fethi (Okyar) Bey’in OİTC Kâtib‑i Umumîliği konusunda görülmek-
tedir. Esatlı, s.  211’de Fethi Bey’in Sofya’ya elçi olarak atanmasıyla boşalan OİTC Kâtib‑i 
Umumîliğine, Mithat Şükrü Bey’in getirildiği bildirilmektedir. Fethi Bey, Sofya’ya 1913’te 
atandığına göre, Fethi Bey’in 1913’ün en az bir kısmında Kâtib‑i Umumî olduğu sonucu çık-
maktadır. Sofya’ya 27 Ekim 1913’te atandığına göre de, 1913 Kongresi’nde Kâtib‑i Umumî 
seçildiği ve kısa bir süre bu görevde kaldığı ileri sürülebilir. Ancak Mete Tunçay, bu konuda 
“İttihad ve Terakki kâtib‑i umumiliğine getirilince, ordu ile siyasetin ayrılması fikrini savun-
muş, fakat Balkan Savaşı’nın çıkmasıyla o  da yeniden askerliğe dönmüştür. (Onun yerine, 
Eyüb Sabri - Akgöl - kâtib‑i umumi olmuştur.)” diye yazmaktadır (Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti 
Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 250, Fethi Okyar üzerine çerçeve yazısı). Bu anlatım-
dan, Balkan Savaşı Ekim 1912’de başladığından, bu tarihten önce, Eylül 1912’de toplanan 
Kongre’de Fethi Bey’in Kâtib‑i Umumî seçildiği ve kısa süre bu görevde kaldığı anlaşılabilir.

	 Akşin, 20 Eylül 1913’de toplanan Kongre’de (Akşin bu Kongre’yi 5. Kongre olarak nitelemek-
tedir. Doğrusu 6. Kongre olacaktır) Ali Fethi’nin Kâtib‑i Umumî sıfatıyla faaliyet raporunu 
okuduğunu belirtmektedir (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s.  256). Bu anlatımdan 
hangi tarihte bu göreve getirildiği anlaşılamamaktadır. Ancak kısa bir süre bu görevde kaldığı 
kabul edilirse, 1912’den 1913’e bir yıllık bir süre için Kâtib‑i Umumî olmadığı, 1913 yılında 
seçildiği sonucuna varılabilir. Tunaya ise Fethi Bey’i Kâtib‑i Umumîler arasında saymamakta-
dır (Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 241).

	 Yukarıda da görüldüğü gibi Esatlı, Fethi Bey’den sonra Mithat Şükrü’nün, Tunçay ise Eyüp 
Sabri’nin Kâtib‑i Umumî olduğunu bildirmektedir. Tunaya, Eyüp Sabri ismini de vermiyor.

	 Bu konuda belirleyebildiğim son hata, Akşin’in Sait Halim Paşa Hükümeti’nde Mithat Şük-
rü’nün Maarif Nazırı olduğunu belirtmesidir (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 253). 
Oysa ki Mithat Şükrü değil; Şükrü Bey olması gerekir.



124  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

biçimindeki yargısının özellikle mebusluk bakımından bütünüyle geçerli 
olmadığı anlaşılmaktadır.484 Nitekim 1908 ve 1910’da Merkez-i Umumî 
üyeliğine seçilen Hacı Âdil Bey’in Tekfurdağı; Mithat Şükrü Bey’in Serez; 
1908 ve 1911’de Merkez-i Umumî’ye giren Talât Bey’in ise Edirne mebusları 
olarak Meclis-i Mebusan’da yer aldıkları hatırlanırsa, Balkan Savaşı’ndan 
önce de Merkez-i Umumî üyelerinin mebus olabildikleri açıktır. 1913 tarihli 
Nizamnâme’nin 60. maddesinde yer alan “Merkez-i Umumî azaları gibi 
müfettiş ve muvazzaf kâtib-i mes’ullerin memur, mebus olması ve ticaretle 
iştigal eylemesi memnudur” hükmünün uygulamada büyük ölçüde ihlal edilmiş 
olması da bu tespiti desteklemektedir.

Sonuç olarak, OİTC’de liderlik, ağırlıklı biçimde Merkez-i Umumî 
tarafından kolektif olarak icra edilmiştir. Cemiyet içinde en fazla “lider” 
konumuna yaklaşan Talât Bey’in dahi, nihayetinde belirgin bir hizbin başı485 
ve Merkez-i Umumî içindeki güçlü figürlerden biri olarak öne çıktığı; buna 
rağmen karar alma süreçlerinde kişisel karizmanın değil, kurumsal çekirdeğin 
belirleyici olduğu söylenebilir.

Kulüpler: Yerel Örgütlenme ve Siyasal Mobilizasyon

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin örgütsel mimarisi içinde “kulüpler”, 
hem taban örgütlenmesi hem de siyasal toplumsallaşma açısından özel bir 
konum işgal eder. İlk kez 1909 Nizamnâmesi’nde açık biçimde düzenlenen 
bu yapılar, Cemiyet’in merkezî kadroları ile yerel toplumsal çevreler arasındaki 
ara yüzü oluşturmuşlardır.

1909 Nizamnâmesi’nin 2. maddesinde kulüpler, Cemiyet’in resmî 
yönetim kademeleri arasında sayılmakta; 3. maddede ise kulüplerin vilâyet 
ve müstakil elviye heyet-i merkeziyelerine bağlı olduğu belirtilmektedir. 30–57. 
maddeler kulüplere ayrılmış olup, 30. maddede kulüplerin kuruluş amacının, 
Cemiyet’e mensup kişiler arasında “bilâ tefrik cins ve mezhep” birlik bağlarını 
güçlendirmek; her toplumsal kesimin ihtiyaçları ve yetenekleri doğrultusunda 
fikirleri aydınlatmak ve bilgi düzeyini yükseltmek; iktisadî–içtimaî alanda 
faydalı girişimleri ve medenî ilerlemeyi teşvik etmek olduğu ifade edilmektedir.

31. maddeye göre liva, kaza, nahiye merkezi ve köylerde, kural olarak yalnız 
bir kulüp bulunacak; birden fazla kulübe ihtiyaç duyulması hâlinde bunlar 
aynı bina içinde faaliyette bulunacaktır. Vilâyet merkezlerindeki kulüpler için 
de benzer bir örgütlenme esası öngörülmüştür.

484	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 208. Gerçi Tunaya, başka bir yerde “Balkan Sa-
vaşı’ndan (1912) sonra İttihatçı erkanın mebus oldukları görülmüştür “de demektedir.

485	 Ahmad, İttihat ve Terakki s. 206.



Nizam Önen  |  125

Kulüpler, müdür, ikinci müdür (müdir-i sânî), veznedar, kâtip ve kütüphaneci 
(hâfız-ı kütüb) ile iki üyeden oluşan ve kulüp üyeleri tarafından çoğunluk esasına 
göre, gizli oyla ve altı aylığına seçilen bir heyet-i idare tarafından yönetilir 
(madde 32). Dikkat çekici bir başka hüküm, OİTC üyesi olmayan kişilerin de 
kulüp faaliyetlerine iştirak edebilmesinin mümkün kılınmış olmasıdır (madde 
38). Bu düzenleme, kulüpleri yalnızca dar anlamda parti üyelerinin toplantı 
mekânı olmaktan çıkarıp daha geniş bir kamusal etkileşim alanına dönüştürme 
niyetini yansıtır.

Kulüplerin temel fonksiyonu, eğitim ve kültürel faaliyetler üzerinden 
İttihatçı düşünce dünyasını yerel halka taşımaktır. 42. maddeye göre, kulüplerde 
fen, zanaat, sanat ve ticaret erbabından ayrı ayrı encümenler teşkil edilecek; her 
encümen kendi uzmanlık alanına ilişkin ilerlemeye dair tedbirleri tartışarak, 
bunları rapor hâlinde heyet-i idareye sunacaktır. Böylece kulüpler, hem siyasal 
hem de iktisadî–sosyal sorunların tartışıldığı yerel merkezler hâline gelmiştir.

1911 Nizamnâmesi’nde kulüpler yine geniş bir yer işgal etmekte; 55–83. 
maddelerde ayrıntılı olarak düzenlenmektedir. Ancak bu defa, kulüp heyet-i 
idarelerinin seçimine ilişkin daha karmaşık ve merkezî denetimi güçlendiren 
bir mekanizma getirilmiştir. İki dereceli bir seçim sistemi öngörülmekte; ikinci 
seçmenlerin belirlediği, heyet-i idare için gerekli üye sayısının üç katı kadar 
aday arasından asıl üyelerin seçimi vilâyet heyet-i merkeziyesine bırakılmaktadır 
(madde 57). Aynı şekilde, heyet-i idare üyelerinin görevden alınması ve 
yerlerine yenilerinin atanması yetkisi de yine vilâyet heyet-i merkeziyesine 
verilmiştir. Buna ek olarak, Cemiyet’e üyeliği beş yıldan az olanların heyet-i 
idareye seçilemeyeceği hükmü (madde 58), kulüp yönetimlerinin “tecrübeli” ve 
merkeze bağlı kadrolar tarafından yürütülmesini güvence altına alma amacını 
yansıtır. Bu tür düzenlemeler, kulüplerin giderek daha sıkı biçimde merkezî 
parti hiyerarşisine eklemlenmesini sağlamıştır.

1913 Nizamnâmesi’nde kulüplerin konumu belirgin biçimde sadeleştirilmiş; 
yalnızca iki maddede (madde 70–71) kısaca ele alınmıştır.486 70. maddeye göre 
kulüplerin artık seçilmiş bir heyet-i idaresi bulunmayacak; kulüp müdürlüğü, 
sancak heyet-i merkeziyesi üyelerinden veya Cemiyet üyelerinden biri 
tarafından yürütülecektir. Bu değişiklik, kulüplerin yerel düzeyde bağımsız 
seçilmiş organlara sahip olma imkânını ortadan kaldırmakta; onları doğrudan 
Cemiyet’in üst organlarına bağlı, yarı-idari birimler hâline getirmektedir.

486	 Kabasakal, kulüpler konusunda ayrıntılı hükümlerin ilk kez 1913 Nizamnâmesi’nde düzenlen-
diğini belirtirken yanlış yapmaktadır (Kabasakal, Türkiye’de Siyasal Parti Örgütlenmesi (1908-
1960), s. 65). 1913 Nizamnamesi’nde yalnızca sözü geçen iki madde ve bir de, Kabasakal’ın da 
sözünü ettiği 42. madde vardır.



126  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Bütün bu düzenlemeler çerçevesinde kulüpler, bulundukları yerleşim 
birimlerinde siyasal, toplumsal ve kültürel faaliyetlerin odağı olarak işlev 
görmüşlerdir.487 Her ne kadar Cemiyet’in genel siyasal çizgisinin belirlenmesinde 
doğrudan belirleyici olmasalar da, İttihatçı program ve ilkelerin halk kitlelerine 
aktarılmasında, yerel yönetimlerin izlenmesinde, Cemiyet propagandasının 
yürütülmesinde ve kararların uygulanmasında kilit bir rol üstlenmişlerdir.488 
Eğitim faaliyetlerinin yanı sıra, ticari ve sınai girişimlere aracılık eden bir 
nitelik kazanmaları489, kulüpleri yalnızca siyasal değil, aynı zamanda toplumsal 
dayanışma ve modernleşme merkezleri hâline getirmiştir. İç ve dış gelişmeler 
karşısında başlatılan kitlesel hareketlerin örgütlenmesinde de belirleyici bir 
öncülük işlevi görmüşlerdir.”490

Bu özellikleriyle kulüpler, literatürde sıkça vurgulandığı üzere, daha sonraki 
tek parti döneminde Cumhuriyet Halk Partisi’nin Halkevleri’ni hatırlatan; 
hatta kimi açılardan onlardan daha yoğun siyasal–toplumsal mobilizasyon 
sağlayan birer öncül kurum olarak da değerlendirilebilir.491

Halk Fırkası’nda Örgütlenme ve Teşkilat Yapısı

Sosyolojik bileşenler bölümünde ortaya konan sınıfsal ittifak yapısı, 
Cumhuriyet Halk Fırkası’nın (CHF) örgütsel biçimlenişini de belirleyen 
temel arka planı oluşturur. Bu bölümde, önce Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i 
Hukuk Cemiyeti’nin (A-RMHC) örgütlenmesi, ardından CHF’nin parti 
yapısı ve liderlik modeli incelenecektir. Böylece, savaş koşullarında şekillenen 
cemiyet tipi örgütlenmeden tek parti rejiminin kurumsallaşmış parti yapısına 
geçiş hattı daha net izlenebilecektir.

487	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 201; Öz, s. 151.
488	 Victor R. Swenson, The Young Turk Revolution, A Study of the First Phase of Second Turkish 

Constitutional Rejime from June 1908 to May 1909, A Ph. D. Dissertation Submitted to John 
Hopkins University, Baltimore, Maryland, 1968, s. 127’den aktaran Kabasakal, Türkiye’de Si-
yasal Parti Örgütlenmesi (1908-1960), s. 65.

489	 Ahmad, “Anadolu kentlerinde kurulan irili ufaklı şirketlerin çoğu, yerel Ittihat ve Terakki Ce-
miyeti kulubünün inisiyatifiyle kurulmuş gibi gözükmektedir.” değerlendirmesini yapmaktadır 
(Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 70).

490	 Tevfik Çavdar’ın belirttiğine göre, 31 Mart Olayı’nda ve İtalya’nın Trablusgarb’a saldırısı kar-
şısında düzenlenen değişik protesto eylemlerinde kulüpler ön saflarda yer almışlardır (Çavdar, 
İttihat ve Terakki, s. 52 ve s. 64). Tunaya, kulüplerin meccani aşı ve tedavi merkezleri, dis-
panserler oluşturduğunu kaydetmektedir (Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s. 203). 
Şehit ailelerine yardım işlerini de kulüplerin düzenlediği durumlar vardır (Ahmed Şerif, Ana-
dolu’da Tanin, (Birinci Gezi), Baskıya Hazırlayan, Çetin Börekçi, İstanbul, Kavram Yayınları, 
Haziran 1977, s. 116).

491	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 240.



Nizam Önen  |  127

Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti: Yerel 
Komitelerden Merkezî Eşgüdüme

A-RMHC’nin en temel özelliği, tek bir merkezî dernekten ziyade, bir 
dernekler federasyonu görünümünde olmasıdır.492 Tunçay, bu duruma örnek 
olarak Trabzon örgütünün “Trabzon Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti” adını 
taşımaya devam etmesini gösterir493  ve bunu, 

A-RMHC’yi oluşturan yerel derneklerin kendi yerel ve bölgeci kimliklerini 
koruma eğilimiyle açıklar.494 Başka bir deyişle, Sivas Kongresi ile kurulan çatı 
örgüt, yerel cemiyetleri tümüyle soğurarak ortadan kaldırmamış, onları gevşek 
bir federatif yapı içinde koordine etmeyi tercih etmiştir.

Cemiyet’in hiyerarşik örgütlenmesini Sivas Kongresi’nde kabul edilen 
ve 7 maddeden oluşan Mevadd-ı Esasiyenin 7. maddesi belirlemektedir. Bu 
madde kapsamında nizamnâme yerine geçen hükümler, A-RMHC’yi köy ve 
mahalleden başlayıp merkeze doğru yükselen bir kademelenme içinde tanımlar. 
Buna göre Cemiyet, köy ve mahalle, nahiye, kaza, liva, vilayet ve müstakil liva 
düzeylerinde örgütlenmiştir (7. madde / 3. Teşkilât b).

Bu hiyerarşi içinde:

Köy Heyet-i İdareleri, en az üç üyeden (biri reis olmak üzere) oluşur 
(7/3.b.1).

Nahiye Heyet-i İdareleri, nahiyeyi oluşturan köy heyet-i idarelerinin seçeceği 
en az üç üyeden teşekkül eder; üyeler arasından bir reis seçilir (7/3.b.2).

Kaza Heyet-i İdareleri, kendilerine bağlı köy ve nahiyelerin heyet-i 
idarelerinin seçeceği en az beş üyeden oluşur; bunlar arasından bir reis ve bir 
kâtib belirlenir (7/3.b.3).

Liva Heyet-i İdareleri, livaya bağlı kazalar ile liva merkezine ait köy ve 
mahalle heyet-i idarelerinin seçecekleri en az yedi üyeden oluşur; içlerinden 
bir reis ve bir kâtib seçilir (7/3.b.4).

Müstakil liva ve vilâyet heyet-i merkeziyeleri, nevahi, kaza ve liva heyet-i 
idarelerince seçilen, biri reis olmak üzere on üyeden meydana gelir (7/3.b.5).

492	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 29.
493	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 29. Tunaya, bu durumu “Yer 

yer mevzii kalmış, Kongre faaliyetleriyle bölgeleşmiş cemiyet ve heyetlerin hepsi şube haline 
ifrağ edilmiştir.” diyerek özetlemekte, örnek olarak da Trabzon Müdafaai Hukuku Osmaniye, 
Şarkî Anadolu Müdafaai Hukuk, Trakya-Paşaeli Müdafaa Heyeti Osmaniyesi gibi cemiyetleri 
saymaktadır. Ayrıca yeni şubelerin açıldığını da kaydetmektedir (Tunaya, Türkiye’de Siyasi Par-
tiler 1859-1952,s. 510-511 ve dipnot 12).

494	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 29.



128  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Bu kademelerin üstünde, Cemiyet’in merkezî organı olan Heyet-i Temsiliye 
yer alır. Heyet-i Temsiliye, yılda bir kez 10–23 Temmuz tarihleri arasında 
toplanan Umumî Kongre tarafından seçilir ve en az dokuz, en çok on altı 
üyeden oluşur; bir reis ve bir de heyet-i tahririyeye sahiptir (7/3.b.6.b). Umumî 
Kongre ise, kaza ve liva heyet-i idareleri ile müstakil liva ve vilâyet heyet-i 
merkeziyelerinin seçeceği birer üyeden oluşur (7/3.b.6.b).

Vilâyet düzeyinde ayrıca, yılda bir kez Mart–Nisan–Mayıs aylarında 
toplanacak vilâyet kongreleri öngörülmüştür. Bu kongreler, kaza ve liva 
heyet-i idarelerinin seçecekleri ikişer üyeden oluşur (7/3.b.6.a). Buna karşılık 
vilayet altındaki kademeler için ayrıca kongre toplantıları öngörülmemiş, bu 
düzeylerde heyet-i idareler esası benimsenmiştir.

Bu yapılanma, hem cemiyetin yerel meşruiyet kaynaklarını örgütsel düzeyde 
içermekte, hem de yukarıya doğru yükselen bir temsil zinciri aracılığıyla merkezî 
karar alma organı olan Heyet-i Temsiliye’yi meşrulaştırmaktadır.

1921 yılına gelindiğinde, T.B.M.M: bünyesinde Anadolu ve Rumeli 
Müdafaa-i Hukuk Grubunun oluşturulmasıyla, A-RMHC, tıpkı OİTC 
örneğinde olduğu gibi, bir yandan parlamentoda, öte yandan parlamentonun 
dışında örgütlenmiş çift katmanlı bir yapıya kavuşmuştur. Ancak burada önemli 
fark, OİTC’deki “Cemiyet–Fırka” ikiliğinin aksine, A-RMHC için ayrı bir 
“fırka” örgütlenmesinin söz konusu olmamasıdır.

Meclis ilk açıldığında, bütün milletvekilleri A-RMHC’nin doğal temsilcileri 
kabul edilmiş; T.B.M.M: de Cemiyet’in genel kurulu yetkisinde bir organ 
olarak tasavvur edilmiştir. Bu çerçevede, Heyet-i Temsiliye’nin fonksiyonu fiilen 
Meclis Başkanlığına intikal etmiş495 ve T.B.M.M: üyeleri ile A-RMHC arasında 
organik bir bütünlük sağlanmıştır. 1921’de A-RMH Grubu’nun kurulmasıyla 
birlikte ise bu örtüşmenin derecesinin daha da arttığı düşünülebilir.

1921 tarihli A-RMH Grubu Nizamnâmesi’ne göre Grup’un bir reisi, 
iki reis vekili ve on iki üyeden oluşan bir heyet-i idaresi vardır (madde 2). 
Bu organlar, grup heyet-i umumiyesi tarafından gizli oyla seçilir (madde 
2). Nizamnâme, grup içinde sıkı bir disiplin öngörür: 9. madde azınlığın 
çoğunluğa tabi olduğunu, 13. madde ise grup kararına aykırı davranan üyelerin 
heyet-i umumi kararıyla gruptan ihraç edileceğini belirtir.

1922 tarihli yeni A-RMH Grubu Nizamnâmesi ile, ihtisas encümenleri 
ve bir kontrol heyeti oluşturulması öngörülmüş (madde 11–12); ayrıca daha 
önce düzenlenmeyen Heyet-i Umumiye açıkça tanımlanmıştır. Buna göre 
Heyet-i Umumiye gruba üye bütün milletvekillerinden oluşmakta ve en 

495	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 41.



Nizam Önen  |  129

az on beş günde bir toplanmaktadır (madde 2). Öte yandan, 1921 tarihli 
nizamnâmenin 4. maddesinde yer alan “Heyet-i İdare, Anadolu ve Rumeli 
Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti teşkilâtının da Umumî Kongrenin in’ikadına kadar 
idare-i merkeziyesidir” hükmü, Cemiyet’in merkezî yürütme fonksiyonunun 
fiilen Meclis Grubu Heyet-i İdaresi’ne geçtiğini ortaya koymaktadır.

Müs. Liva ve Vil.

Liva

Kaza

Nahiye

Köy ve Mahalle

Heyet-i Temsiliye

Heyet-i Merkeziye

Heyet-i Ýdare

Heyet-i Ýdare

Heyet-i Ýdare

Heyet-i Ýdare

Umumi Kongre

Vilayet Kongreleri

A-RMHG
Heyet-i         A-RMHG
Ýdaresi

(Bu tablonun yapılmasında Tunçay, T.C. Tek-Parti Yönetimin Kurulması 
(1923-1931), s. 31 ve Kabasakal, Türkiye Siyasal Parti Örgütlenmesi (1908-
1960), s. 107’deki tablolardan yararlanılmıştır).

Halk Fırkası’nda Örgütlenme ve Teşkilat Yapısı: Merkezileşme ve 
Taşra Uzantıları

A-RMHC’nin söz konusu örgütsel mirası, Cumhuriyet Halk Fırkası’nın 
yapılanmasında büyük ölçüde devam ettirilmiş, ancak tek parti rejiminin 
ihtiyaçlarına uygun biçimde yeniden düzenlenmiştir. CHF’nin hiyerarşik 
yapılanmasını incelerken özellikle 1923, 1927 ve 1931 tarihli Nizamnâmeler 
temel alınacaktır.496

Genel olarak Halk Fırkası’nın, A-RMHC ve daha geride OİTC örneğinde 
olduğu gibi, devletin idarî taksimatını esas alan bir örgütlenme şemasını 
benimsediği söylenebilir. Köy ve mahalleden başlayarak nahiye, kaza, vilâyet 
ve merkez düzeyine yükselen bu hiyerarşi, hem önceki cemiyet deneyimlerinin 
sürekliliğini hem de parti–devlet iç içeliğinin kurumsal zeminini yansıtır.

1923 tarihli Halk Fırkası Nizamnâmesi’ne göre, köy ve mahalle düzeyindeki 
yönetim birimleri ocak adını taşımaktadır ve üç kişiden oluşurlar (madde 
79). Fırka’ya kayıtlı, 18 yaşını doldurmuş bütün köy ve mahalle halkı, ocak 

496	 1923 Nizamnâmesi için Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), 
s. 362‑369’a bakılabilir.



130  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

üyelerini belirlemek üzere toplanan Halk Kongrelerinin doğal üyesi kabul 
edilmiştir (madde 75). Böylece en alt kademede, üyelik ile yerel parti organı 
arasında görece geniş bir katılım zemini öngörülmüştür.

•	 Her köy veya mahalle ocağının göndereceği birer temsilciyle Nahiye 
Kongreleri toplanır (madde 69) ve bu kongreler beş kişilik nahiye oca-
ğını seçer (madde 72).

•	 Nahiyelerden gönderilecek üçer delege, Kaza Kongresini oluşturur 
(madde 58); beş üyeli kaza heyet-i idaresi bu kongre tarafından seçilir 
(madde 60).

•	 Kaza kongrelerince gönderilen üçer temsilciden oluşan Vilâyet Kong-
resi (madde 44), beş kişilik vilâyet heyet-i idaresini seçer (madde 48).

Partinin en üst organı olan Büyük Kongre, her vilâyetten seçilecek ikişer üye 
ile Halk Fırkası üyesi bütün milletvekilleri ve fırka mutemetlerinden oluşur; 
milletvekilleri ve mutemetler Büyük Kongre’nin doğal üyeleridir (madde 9).

Nizamnâme, aynı zamanda her örgütlenme düzeyinde kongrelerin 
toplanacağı tarihleri de ayrıntılı biçimde belirlemiştir: Halk kongreleri 23 
Ekim’de (madde 74); nahiye kongreleri 23 Kasım’da (madde 69); kaza 
kongreleri 23 Aralık’ta (madde 57); vilâyet kongreleri 23 Ocak’ta (madde 
42) toplanacak; Büyük Kongre ise 23 Nisan’da bir araya gelecektir (madde 
8). Bu takvim, yukarıdan aşağıya dikey bir örgütsel yenilenme ve raporlama 
döngüsünü kurumsallaştırma çabasının göstergesi olarak okunabilir.

Partinin merkez örgütü Umumî Heyet-i İdare, Fırka Divanı ve Umumî 
Riyasetten oluşmaktadır.

•	 Umumî Heyet-i İdare dokuz üyeden oluşur (madde 31); üyeleri Bü-
yük Kongre seçer (madde 34) ve doğal başkanı Umumî Reis’tir (mad-
de 33). Umumî Reis, bu üyeler arasından birini Kâtib-i Umumî ola-
rak atar (madde 5).

•	 Fırka Divanı, Umumî Heyet-i İdare ile Fırka Grubu Heyet-i İdaresin-
den meydana gelir (madde 20).

•	 Umumî Reis, hâlihazır T.B.M.M: üyeleri arasından Büyük Kongre ta-
rafından seçilir (madde 5) ve Büyük Kongre’nin, Fırka Divanı’nın, 
Meclis’teki Fırka Grubu’nun ve Umumî Heyet-i İdare’nin doğal baş-
kanıdır (madde 18).

Bu yapılanma içinde özellikle fırka mutemetliği kurumu dikkat çekicidir. 
Mutemetler, illerde vilâyet heyet-i idarelerine başkanlık eden (madde 48) ve 
Umumî Heyet-i İdare tarafından atanan kimselerdir (madde 37). Vilâyet 



Nizam Önen  |  131

mutemetleri, kazalara fırka mutemedi tayin etme yetkisine sahiptir (madde 
53); kaza mutemetleri de kaza heyet-i idaresinin doğal başkanı olup (madde 
60), nahiyelerde fırkayı temsil edecek mutemetleri atayabilir (madde 70).

Halk Fırkası’nın merkezinde ise Hey’et-i İdare, Fırka Divanı ve Umumî 
Riyaset Kurumları bulunmaktadır. Umumî Hey’et-i İdare 9 üyeden oluşur  
(madde 31). Üyeleri Büyük Kongre tarafından seçilir. (madde 34) Doğal 
Başkanı Umumî Reis’tir. (madde 33) Umumî Reis, Umumî Heyet-i İdare 
üyelerinden birini Kâtib-i Umumî olarak atar. (madde 5) Fırka divanı, Umumi 
Hey’et-i İdare ve Fırka Grubu Hey’et-i İdaresinden meydana gelir (madde 20).

Umumî Reis ise, halihazırdaki T.B.M.M:’nin üyeleri arasından Büyük 
Kongrece seçilir (madde 20) ve Büyük Kongre’nin, Fırka Divanının, Meclis’teki 
Fırka Grubu’nun ve Umumî Hey’et-i İdare’nin doğal başkanıdır. (madde 18)497

Bu yapılanma içinde ele alınması gereken bir başka parti kurumu, “fırka 
mutemetliği”dir. Mutemetler, illerde vilâyet hey’et-i idarelerine başkanlık 
eden (madde 48) ve Umumî Hey’et-i İdare tarafından atanan kişilerdir. 
(Madde 37) Kendileri de kaza merkezlerine fırka mutemedi atama yetkisine 
sahiptirler. (Madde 53) Bu kaza mutemetleri de, kaza hey’et-i idaresi’nin 
doğal başkanlarıydılar (madde 60) ve nahiyelerde fırkayı temsil için bir fırka 
mutemedi atamaya yetkiliydiler (madde 70) Mutemetler kendi bölgeleri içinde 
bütün hükümet işlemlerinin denetleyicisi ve yürütücüsü konumundaydılar.498 
Görevleri arasında kendi görev bölgeleri ile üst organlar arasındaki ilişkiyi 
sağlamak bulunuyordu. Mutemetler, kendi görev alanlarına yukarıdan 
atandıkları ve o görev alanlarındaki en yetkili organın başkanı olduklarından 
parti örgütü içinde son derece önemli ve güçlü bir konuma sahiptiler. Bir 
yandan Halk Fırkası merkezinin yerel organlar üzerindeki denetim kolları 
olurlarken, diğer yandan Halk Fırkası’nın devlet ve hükümet yönetimine 
egemen olması dolayısıyla, yukarıda sözünü ettiğim gibi, kendi bölgelerinde 

497	 Bu nizamnâme’de Umumî Reis Vekilliği öngörülmemiştir. Halk Fırkası, Cumhuriyet’in ila-
nından önce kurulduğundan ve bu ilk nizamnâme de Cumhuriyet’ten önce hazırlandığından 
böylesi bir makama gerek duyulmamış olsa gerektir. Cumhuriyet’in ilanı ve Fırka’nın Umumî 
Reis’i olan Mustafa Kemal’in aynı zamanda Cumhurbaşkanı seçilmesinden dolayı, böylesi bir 
makam ihdas etmek gerekmiştir. Tunçay, Tunaya’nın (Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952, 
s. 558’de) CHF’nin ilk yöneticilerini sayarken Umumî Reis Vekili makamını da katmasını eleş-
tirerek bu makamın Cumhuriyet’in ilanından önce olmadığını belirtmektedir (Tunçay, T.C.’nde 
Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 58, dipnot 64). Giritlioğlu, Ismet Paşa’nın, 
Umumî Reis Vekiliği’ne getirilişinin Mustafa Kemal’in 19 Kasım 1923 tarihli mektubu üzeri-
ne olduğunu kaydetmektedir (Giritlioğlu, Türk Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, 
Cilt I, s. 41). Ibrahim Cüceoğlu da bu konuda “Cumhuriyetin ilanı ve Mustafa Kemal’in Cum-
hurbaşkaın seçilmesiyle, Halk Fırkasının fiili idaresi için Ismet Paşa, Mustafa Kemal tarafından 
görevlendirilmiştir.” saptamasını yapmaktadır (İbrahim Cüceoğlu, “Milli Mücadele ve Müda-
fa‑i Hukuktan Doğan Parti: CHP”, Ulus, 9‑12 Eylül 1964. s. 3).

498	 Giritlioğlu, Türk Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt I, s. 87.



132  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

hükümet işlemlerinin sorumlusu konumuna yükseliyorlar ve bu yüzden yerel 
unsurlar için en önemli fırka şahsiyetleri haline geliyorlardı. 

Nizamnâme’nin 82. maddesi ise her mıntıkadan bir müfettiş öngörmekteydi. 
10 Kasım 1924 günü,  Fırka’nın adının başına “Cumhuriyet” sözcüğü eklenirken 
Tüzüğe 4 yeni madde eklenmiştir.499 Buna göre:

1. İstizah, fırka kararıyla fırkada cereyan eder.

2. İstizahın Meclis’e intikali ancak fırka kararıyla vuku bulur.

3. Fırka kararı olmadan sual istizaha kalbedilemez. 

4. Fırkanın esasat ve mukarreratı aleyhinde fırka âzâsı beyanat ve neşriyatta 
bulunamaz.500

Böylece gensoru mekanizması sıkı bir disiplin altına alınıyordu.501 1927’de 
toplanan Cumhuriyet Halk Fırka’sı Kongresi’nde502 bu örgütlenme şemasının 
Merkez Teşkilatı olarak tanımlanan kısmına Umumî Riyaset Divanı kurumu 
eklenmiştir. 19. maddeye göre “Fırkanın (Merkez teşkilatı) Umumî riyaset 
ve riyaset divanından ve fırka divanı ile Umumî heyeti idareden ve Fırka 
müfettişlerinden ibarettir.(Cumhuriyet Halk Fırkası Nizamnâmesi 1927; 
madde 19).

Umumî Riyaset Divanı, Fırka’nın Umumî Reisi (Mustafa Kemal) ile 
Umumî Reisin seçeceği Umumî Reis Vekilinden ve Umumî Hey’et-i İdare 
üyeleri arasından yine Umumî Reisin seçeceği Fırka Kâtib-i umumisinden 

499	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 103.
500	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 103, dn. 86.
501	 Ayata, “Bir meclis partisi olarak, parti tüzüğü sıkı bir parlamento disiplini içermekteydi.” de-

ğerlendirmesini yapmaktadır (Ayşe Güneş Ayata, CHP (Örgüt ve Ideoloji), Çev. Belkıs Tarhan 
ve Nüvit tarhan, Ankara, Gündoğan Yayınları, Ağustos 1992, s. 669); Öz, s. 91.

502	 1923 Nizamnâmesi’nde Büyük Kongre’nin her yıl toplanması öngörülmüşse de (madde 8), 
CHF’nin Ikinci Kongresi ancak 1927’de toplanabilmiştir. “İkinci” Kongre olarak adlandırılma-
sının nedeni Sivas Kongresi’nin CHF’nin Birinci Kongresi olarak kabul edilmesidir. Mustafa 
Kemal’in 15 Ekim 1927’de CHF Büyük Kongresi’ni açarken sarfettiği aşağıdaki sözler, bu 
kabülün ifadesidirler: “...Bütün Anadolu ve Rumeli’ye şâmil olmak üzere ilk umumi kongre-
miz Sivas’ta akdedilmişti... Gerçi o zaman kullandığımız unvanla bugünkü unvan arasında fark 
vardır. Fakat teşkilât, esas itibariyle mahfuz kalmıştır ve bugün siyasi fırka halinde tecelli eden 
mevcudiyete mebde teşkil etmiştir... Binaenaleyh diyebiliriz ki, bugün küşadiyeyle müftehir 
olduğum büyük kongremiz, Sivas Kongresinden sonra teşkilâtımızın ikinci büyük kongresi 
oluyor.” (Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, Cilt  I, s.  370). Mustafa Kemal, CHF’nin Üçüncü 
Büyük Kongresi’ni (1931) açış nutkunda “Birinci umumi kongremiz bundan 12 sene evvel 
Sivas’ta bir mektep dershanesinde yapılmıştı...”, “12 sene evvelki Sivas umumi kongresinde...” 
şeklinde sözler sarfetmiştir (Cumhuriyet, 11 Mayıs 1931, s. 1 ve s. 5).

Esat Öz, Halk Fırkası’nı 7‑11 Ağustos 1923 tarihinde yapılan toplantılar sunucu kurulduğunu, 
bu toplantıların Fırka’nın Birinci Kongresi olarak kabul edilmesi gerektiğini (dolayısıyla 
1927’deki Kongre ikinci olmaktadır) eğer Sivas Kongresi, Birinci Kongre olarak kabul edilirse, 
1927 Kongresi’nin Üçüncü Büyük Kongre olarak adlandırılmasının doğru olacağı görüşünde-
dir (Öz, Tek Parti Yönetimi ve Siyasal Katılım, s. 131, dn. 141).



Nizam Önen  |  133

oluşur. (madde 21) Umumî Riyaset Divanı, T.B.M.M: seçimlerini idare ve 
CHF’nin mebus adaylarını tespit etmekle görevlidir. (madde 23)

Bu Nizamnâme ile mıntıka müfettişlerinin önemleri de arttırılmıştır. 
Umumî Hey’et-i İdarece seçilip, riyaset divanınca atanan müfettişler (madde 
38), her vilâyet bir teftiş bölgesi olmak üzere oluşturulacak teftiş bölgelerinde 
görev yapacaklardı. (madde 37) Müfettişler,  bölgelerinde Fırka’nın en yüksek 
derecedeki temsilcileri olarak, mutemetler de dahil olmak üzere bölgelerindeki 
bütün Fırka örgütünü denetleme, (madde 39) kaza ve vilâyet kongrelerindeki 
seçimlerin iptali ve yenilenmesini umumî heyet-i idareye bildirme (madde 
4) gibi görevlerinin yanısıra siyasal, sosyal, iktisadî ve kültürel kurumların 
yönetimlerine gireceklerin adaylıklarını onaylama (madde 40); vilayet 
mutemetlerini atama (madde 49) , üst mutemetler tarafından atanan kaza ve 
nahiye müfettişlerini değiştirmek gibi yetkileri, onları, parti örgütünün kilit 
adamları haline sokuyordu. 

Mayıs 1931’de toplanan Cumhuriyet Halk Fırkası Büyük Kongre’sinin 
17 Mayıs 1931 tarihinde kabul ettiği Nizamnâme, CHF’nin artık halk 
kitlelerinin kendi (CHF) ilkeleri doğrultusunda harekete geçirilmesi gerektiğini 
düşündüğünün izlerini taşımaktadır.

Nizamnâme’nin 6.maddesindeki “Fırka henüz siyasî meşguliyet çağına 
gelmemiş olan bütün Türk gençlerini fırkanın tabii namzedi sayar.” hükmü 
CHF’nin tüm toplumu kendi bünyesinde bütünleştirme isteğinin ifadesi olarak 
algılanabilir.503 Ayrıca 1931 Kongresi’nde Halk Hatipleri Teşkilatı ve açıkça 
bir siyasal mobilizasyon aygıtı olması tasarlanan Halkevleri gibi kurumların 
oluşturulması kararlarının504 alınması bu yöndeki bir isteği dile getirir. Ayrıca 
çok eleştirilen müfettişlik ve mutemetlik kurumları da bu Nizamnâme’de yer 
almamışlardır.505 Bundan başka yönetim organları öncekilerin aynıdır. Ancak 

503	 Tunçay, “... bu maddenin kaynaklandığı anlayış, faşizan tek-parti sistemlerinin olağan bir ni-
teliğidir.” biçiminde değerlendirmektedir (Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması 
(1923-1931), s. 317, dn. 40).

504	 1931 Nizannâmesi’nin 75. madesi g) fıkrası.
505	 Öz, en çok şikayet edilen konulardan biri olan parti mutemetliğinin kaldırılarak, CHF’nin 

kendi örgütünü yenilemeye giriştiğini belirtmektedir (Öz, Tek Parti Yönetimi ve Siyasal Katı-
lım,s. 107).

	 Ancak Tunçay, sadece bir isim değişikliği olduğunu, vilâyet idare heyetlerinin başına, Umumî 
İdare Heyeti kararı ve Umumî Reislik Divanı kararıyla, reis tayin edebilme imkanının, önce-
ki mekanizmaya benzer olduğunu vurgulamaktadır (Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin 
Kurulması (1923-1931), s. 316). Giritlioğlu da, parti mutemetliğinin kaldırılması konusunda 
“Aynı teşkilât muhafaza edilmekle beraber, adı; “Parti Reisliği” oldu.” değerlendirmesini yap-
maktadır (Giritlioğlu, Türk Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt I, s. 88).

	 1931  Nizamnâmesi’nin Umumî İdare Heyeti’nin görevlerini düzenleyen 40.  maddesinin 
4. paragrafındaki “Vilâyet idare heyetleri reislerinin ve kaza reislerinin intihaplarını tasdik eder 
ve icabında bozar. Tasdiki salâhiyeti kendisinde olan idare heyetleriyle reislerinin intihabını ica-
bında yenilettirir.” hükmü ile 78. maddenin “Lüzum görülen vilâyetlerde teşkilâtın başında reis 



134  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

önceki nizamnâmedeki merkez-vilayet ayrımı kaldırılmıştır. Bazı durumlarda, 
semt birleştirmeleri yapılabileceği, kaza ve nahiye aşamalarının atlanabileceği 
öngörülmüştür. (madde 47; madde 50) Ayrıca mahalle, köy nahiye ve 
kaza kongrelerinin yılda bir, vilâyet kongrelerinin iki yılda bir toplanacağı 
belirtilmektedir. (madde 46) Büyük Kongre’nin 1927’de olduğu gibi dört yılda 
bir toplanması hükmü vardır. (madde 24) Umumî İdare Heyetinin üye sayısı 
15’e çıkarılmıştır.506 1931 Kongre’sinden sonra, 1931 yaz sonunda Umumî 
İdare Heyeti içinde dört gruba ayrılan 13 büro örgütlenmiştir.507

A Grubu:	 l. Büro: Teşkilât, intihaplar, fırka kongreleri.

2.Büro: Alelumum dilekler ve müracaatlar. 

3.Büro: CHF’ndan başka cemiyet ve fırkaların vazifelerini tetkik ve takip

4.Büro: Fırka teşkilâtının teftişi

B Grubu:	 5.Büro: Milli Kültür,  ilmi hareketler ve bu mevzuda neşriyat.

6.Büro: Spor ve Gençlik.

7.Büro: Halk dershaneleri, okuma-yazma, halk hatipleri

8.Büro: Matbuat, fırka neşriyatı, fırka programının teşrihi, propaganda.

C Grubu:	 9.Büro: İş, işçiler, esnaf teşkilâtları ve serbest meslekler.

10.Büro: İktisadî vaziyetlerin tetkik ve mütalâası

D Grubu	 11.Büro: İçtimaî muavenet teşkilatı.

12.Büro: Fırka faaliyetlerinin hukuk esaslarıyla telifi.

13.Büro: Merkez ve taşrada bütçe, aidat, teberrüat,  varidat ve hesap 
işlerinin usulünde tanzim ve takibi. Fırka emlâk ve eşyasının muamele ve 
kayıtlarının tanzim ve takibi.

			                

vazifesiyle ve Umumî idare heyeti kararı ile umumi reislik divanı tasdikiyle fahri veya aylıklı bir 
zat çalıştırılır.” hükmü, Tunçay ve Giritlioğlu’nun haklı olduklarını göstermektedir.

506	 Umumî İdare Heyeti’nin 14 üyesi Büyük Kongre tarafından seçilir (madde 37). Doğal başkanı 
Umumî Reis ya da vekilidir (madde 38). Reislerin bulunmadığı zamanlarda kâtib‑i umumi 
reislik yapar (madde 38).

507	 CHF Kâtib‑i Umumîliğinin Fırka Teşkilâtına Umumî Tebligatı, Cilt I: Mayıs 1931-Birinci Kânun 
1932, Hakimiyeti Milliye Matbaası, s. 18, CHF Kâtib‑i Umumîsi Recep Bey’in 2101 sayı ve 
29 Ağustos 1931 tarihli genelgesi.



Nizam Önen  |  135

Cumhuriyet Halk Fırkası’nda Liderlik: Tek Adam Merkezli 
Önderliğin Kurumsallaşması

CHF önderliği, her zaman için Mustafa Kemal’in elinde olmuştur. Daha 
Ulusal Savaş yıllarında, Mustafa Kemal, savaşı “kendi taktiğine ve daha çok 
kişisel bir liderlikle”508 yönetmişti. Anadolu ve Rumeli Müdafaa‑i Hukuk 
Cemiyeti kurulduğunda oluşturulan Heyet‑i Temsiliye’nin reisi seçilmişti.509 
T.B.M.M. açıldıktan sonra da Meclis Başkanlığı görevine getirilmiştir. Ulusal 
Savaş’ın lideri Mustafa Kemal’in, savaş sonrası dönemde de büyük etki ve 
öneme sahip olması, doğaldır ki, normal dışı bir durum değildir. Dolayısıyla 
bu dönemde Mustafa Kemal’in sahip olduğu makamlar da Halk Fırkası ve 
Devlet yönetimi açısından belirleyici konumlarda olmuşlardır.

CHF’nin 1923 Nizamnâmesi’nin 5. maddesi “Halk Fırkası Umumi Reisini 
hâl‑i içtimâda bulunan T.B.M.M:’nin âzası meyanından Büyük Kongre intihap 
eder. “hükmünü getirmektedir. Ayrıca bu maddede Umumi Reis’in görev 
süresinin bir sonraki Büyük Kongreye kadar olduğu ve Umumi Reis’in tekrar 
seçilebileceği hükümleri de vardır (madde 5). Umumi Riyaset’i düzenleyen 
Nizamnâme’nin 18. ve 19. maddelerinde Umumi Reis’in görev ve yetkilerini 
belirtmektedir. Bu maddelere göre Umumi Reis, Büyük Kongre’nin, Fırka 
Divanı’nın ve Meclis’teki Fırka Grubu Umumi Heyet‑i İdare’nin doğal 
başkanıdır (tabii reisi). Umumi Reis, Fırkanın yüksek idaresini elinde tutar, 

508	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 222.
509	 Sivas Kongresi’nde kurulan A-RMHC’den önce Erzurum Kongresi’nde Şarkî Anadolu Müda-

faai Hukuk Cemiyeti ve bunun yönetim organı olarak bir Heyet‑i Temsiliye de oluşturulmuş-
tur ki başkanı (reisi) yine Mustafa Kemal’di.



136  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

fırkayı temsil eder, münhasıran fırka adına söz söyleme yetkisini elinde 
bulundurur (madde 18). Umumi Reis’in Büyük Kongre’yi olağanüstü 
toplantıya çağırma yetkisi de vardır (madde 19). Ayrıca Umumi Hey’et‑i İdare 
üyelerinden birini Kâtib‑i Umumiliğe, yine Umumi Reis atar (madde 33).

1927 tarihli Nizamnâme’de ise Mustafa Kemal’in adı zikredilmektedir. 
6. madde “Cumhuriyet Halk Fırkasının umumi reisi: Fırkanın banisi olan 
Gazi Mustafa Kemal Hazretleridir.” hükmünü getirmektedir. Böylesi bir 
hükmün 1927 Nizamnâmesi’nde, yani Mustafa Kemal ve arkadaşlarına 
muhalif konumlara sahip grupların, tamamıyla, siyaset sahnesinden tasfiye 
edilmelerinden sonra yer almasının bu açıdan bir anlamı olması gerekir. Daha 
önceden Mustafa Kemal’in, Ulusal Savaş yıllarından itibaren bir “tek adam” 
görüntüsü çizdiğini belirtmiştim. Ve böylesi bir durumdan hoşnutsuzluk 
duyanlar da seslerini zaman zaman yükseltiyorlardı. Meclis’te Birinci Grup’un 
karşısında kurulan İkinci Grup amacını her türlü şahsi istibdatı önlemek, şahsi 
hakimiyetler yerine kanuni hakimiyetler ikamesi olarak açıklamaktadır.510 
Tunçay da, İkinci Grup’un, resmen, Başkumandanlık Kanunu’nun süresinin 
üçüncü uzatılışında oluştuğunu belirtmektedir.511

Cumhuriyet sonrasında da Mustafa Kemal’e yönelik eleştirilerin ve muhalif 
tutumların altında iktidarın tek elde olmasının yattığı anlaşılmaktadır.512 Bu 
konuda asıl eleştirinin, Ulusal Savaş’ın diğer askeri komutanları tarafından 
yöneltildiği belirtilmektedir. Feroz Ahmad, “Subaylar bile - aslında bir kurum 
olarak ordu - rejim konusunda bölündü. Bu eski düzenin muhalefetinden 
daha da tehkileydi, çünkü Mustafa Kemal’e muhalif olan generallerin çoğu, gerici 
değil, liberal ve modernist idiler; bunlar, mutlak monarşiyi, Mustafa Kemal’in 
kişisel yönetimi altında bir mutlak cumhuriyet kurmak için devirmediklerini 
söyleyerek durumu protesto ediyorlardı.” biçiminde açıklarken;513 Ümit 
Özdağ “Paşalar ile Mustafa Kemal arasındaki temel çelişki, Paşaların iktidara 
ortak olma arzusundan kaynaklanmaktadır.” yorumunu getirmektedir.514 
Dolayısıyla 1923 Nizamnâmesi’nde 1927’deki gibi bir hüküm beklemek 
doğru olmayacaktır. Mustafa Kemal’e karşı varolan muhalefet, böylesi bir 
nizamnâme güvencesi altına sokularak hukukileştirilen bir “tek adam”lığa 
karşı da sert tepki gösterecektir. Bu tepkinin iktidarını sağlamlaştırma çabası 

510	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952, s. 537-538.
511	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 47. Ancak Tunçay, böylesi 

bir muhalefetin daha eski tarihlere dayandığını da bildirmektedir.
512	 Tabii ki muhalefetin nedenlerinden sadece biridir bu olgu. Muhalefet hareketlerinin sınıfsal ve 

ideolojik boyutları gözden kaçırılmamalıdır.
513	 Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s. 83.
514	 Ümit Özdağ, Ordu-Siyaset İlişkisi (Atatürk ve İnönü Dönemleri), Ankara, Gündoğan, Kasım 

1991, s. 53.



Nizam Önen  |  137

içinde olan Mustafa Kemal’in işine gelmeyeceği açıktır. Oysa ki 1925’de 
çıkan Şeyh Sait Ayaklanması sonucunda Meclisten geçirilen Takrir‑i Sükun 
Kanunu ile Terakkiperver Fırka kapatılarak, muhalefetin bu yönü siyasetten 
tasfiye edilirken; 1926’da Mustafa Kemal’e karşı girişilen suikast teşebbüsü 
ile yapılan İzmir ve Ankara yargılamaları sonucunda, Osmanlı İttihat ve 
Terakki Cemiyeti kökenli olan (ama Kemalizme evrilmeyen ya da “kimlik 
değiştirmeyen”) Mustafa Kemal muhalifleri de siyaset sahnesinin dışına 
itilmişlerdi.515 Dolayısıyla 1927 yılına gelindiğinde hemen bütün muhalefet 
susturulmuştu. Böylece 1927 Nizamnâmesi’nde yer alan Umumi Reis’e (yani 
Mustafa Kemal’e) geniş yetkiler veren maddelerin yoğun tartışma konusu 
olması, Mustafa Kemal’in bu açıdan yıpratılması tehlikesi bertaraf edilmişti. 
1927’de CHF, Büyük Kongresi toplanmadan önce, 26 Haziran günü T.B.M.M: 
tatile girmiş ve T.B.M.M:’nin II. Yasama Dönemi516 fiilen kapanmıştır.517 Ancak 
Meclis kapanmadan önce 1923 Nizamnâmesi’nin 26. ve 101. maddelerinin 
öngördüğü, Büyük Divan’ın İdare Heyetleriyle yazışarak mebusları belirleme 
yöntemi, CHF grubunun yaptığı tüzük değişikliği ile Umumi Riyaset 
bölümüne “Fırka namına mebus namzetlerinin tesbiti ve ilânı Umumi Reise 
aittir. Umumi Reis mebus namzetlerini ya bizzat imzasıyla ilân eder veya 
Umumi Reis Vekiline ilân ettirir. Umumi Reis T.B.M.M: intihabatını Umumi 
Reis Vekili ve Kâtib‑i Umumi ile beraber idare eder.” paragrafı eklenerek 
değiştirilmiştir.518

1927 Nizamnâmesi ile oluşturulan Umumi Riyaset Divanı, Fırka’nın 
hakimi durumuna gelmiştir. “Madde 22‑ Umumi riyaset divanının vereceği 
kararlar tekmil fırka âzâsınca bilâkaydüşart mutadır.” Umumi riyaset divanı, 
Umumi Reis ile Umumi Reis’in atayacağı umumi reis vekilinden ve kâtib‑i 
umumiden oluşacaktır (madde 21). Bu nizamnâmenin Umumi Esaslar 
kısmının 6. maddesi uyarınca Mustafa Kemal’in Umumi Reis olduğunu ve 
7. maddedeki “iş bu umumi esaslar, hiçbir veçhile tebdil edilemez.” hükmünü 
birlikte değerlendirirsek Mustafa Kemal’in değişmez genel başkan olduğu ve 
Umumi Riyaset Divanı üzerinde tek söz sahibi olarak, Fırka yönetiminde de, 
en azından hukuksal olarak, “tek adam”lığı ortaya çıkmaktadır. Nizamnâme’nin 

515	 Kolektif liderliğe alışmış İttihatçıların da Mustafa Kemal’i bu yönden de eleştirmiş olmaları 
olasıdır.

516	 1923’te mebuslar iki yıllığına seçilmişlerdi. 1924 Anayasası ile seçimlerin dört yılda bir yapıl-
ması öngörülmüştü Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 175). 
Dolayısıyla 1927’de yeni seçim yapılacaktı.

517	 T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 176.
518	 Vakit, 24 Haziran 1927’den aktaran Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-

1931), s. 176, dn. 75. 1927 Nizamnâmesi “Madde 23‑ Umumi riyaset divanı, Büyük Millet 
Meclisi intihabını idare ve Fırkanın mebus namzetlerini tesbit eder. Namzetler, umumi reis 
tarafından ilân olunur.” hükmüne sahiptir.



138  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

10. maddesindeki “Büyük Kongre dört senede bir defa fırka umumi reisinin 
tayin edeceği mahal ve zamanda içtimâ eder. Umumi reis lüzum gördüğü 
takdirde büyük Kongreyi miadından evvel veya sonrada içtimâa davet eder.” 
hükmü de Umumi Reis’in yetkilerinin genişliğinin bir başka göstergesi olarak 
algılanabilir.

1931 tarihli CHF’nin Üçüncü Nizamnâmesi’nde, bir önceki nizamnamenin 
7. maddesindeki Umumi Esaslar’ın değiştirilemeyeceğine dair hükme rağmen, 
Umumi Esaslar bölümü değiştirilmiştir. Esaslar adını taşıyan ve altı maddeden 
oluşan 1931 Nizamnâmesinin ilk bölümündeki 2. madde “Cumhuriyet Halk 
Fırkası’nın daimi Umumi Reisi, Fırkayı kuran GAZİ MUSTAFA KEMAL 
Hazretleridir.” hükmünü taşımaktadır. Böylece 1927’deki dolambaçlı yol 
terkedilmiş; Mustafa Kemal’in değişmez Genel Başkan olduğu Nizamnâme’ye 
açıkça yazılmıştır.

1931 Nizamnâmesi’ndeki Umumi Reis’in görev ve yetkilerini düzenleyen 
maddeler önceki Nizamnâmelerin içeriği ile aynıdır. Yine Fırka’nın tek hakimi 
Umumi Reislik Divanı’dır. “22‑ Umumi reislik divanının vereceği kararlara 
bütün fırka âzâlarınca kayıtsız ve şartsız itaat olunur. “Ancak Umumi Reislik 
Divanı’nın oluşumunu düzenleyen 19. madde “Umumi reis ile vekili ve Umumi 
idare heyeti âzası arasından Umumi reisin seçeceği Fırka katib‑i Umumisi, 
Umumi reislik divanını vücuda getirirler.” hükmünde Umumi reis vekilinin nasıl 
belirleneceğine dair bir açıklama mevcut değildir. Kanımca Nizamnâme’nin açık 
hükmü olmamasına rağmen Umumi Reis Vekili yine Umumi Reis tarafından 
atanmıştır. Büyük Kongre’nin toplaması konusunda ise, yine Umumi Reis’in 
göstereceği yer ve zamanda dört yılda bir toplanacağı ve Umumi Reis’in 
lüzum gördüğü taktirde Büyük Kongre’yi daha önce toplayabileceği hükmü 
vardır (madde 24).

Kongre’lerin büyük çoğunluğunu mebusların oluşturduğu gerçeği dikkate 
alınırsa, mebusların, tek seçici Umumi Reis’e bağlılıkları519 dolayısıyla, Büyük 
Kongre’lerin de Umumi Reis’in denetimi altında geçmesi beklenebilir bir 
sonuç olmaktadır.

519	 1927 Nizamnâmesi’ndeki mebusları, Umumi Riyaset Divanı’nın belirleyeceği hükmü 1931 
Nizamnâmesi’nde de korunmakla beraber, eklenen ikinci bir paragrafta “Divan, namzetler ile 
intihap işleri hakkında Grup idare heyetinin ve Umumi idare heyetinin reyini yoklayabilir.” 
hükmü eklenmiştir (madde 20). Tunçay, bu değişikliği “Tek-seçicilik mekanizması sürdürül-
mekle birlikte, önemli bir şeymiş gibi, Umumi Riyaset Divanının namzetler hakkında Grup 
İdare Heyetiyle Umumi İdare Heyetinin reyini yoklayabileceği hükme bağlanmıştır.” biçimin-
de yorumlamaktadır (Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 317)

	 Ayşe Güneş Ayata da “Parti içi demokrasi baştan beri, çok zayıftı. Buna neden olan en önemli 
faktör, parti meclisi ve milletvekillerinin, liderliğin mutlak oluruyla seçilmeleriydi.” değerlen-
dirmesini yapmaktadır (Ayata, CHP (Örgüt ve İdeoloji), s. 73).



Nizam Önen  |  139

1927 Nizamnâmesi’ne göre Büyük Kongre’ye katılacak fırka unsurları 
CHF’ye üye bütün mebuslar, mıntıka müfettişleri, mutemetler ve her vilâyetten 
seçilecek ikişer üyeden oluşuyordu (madde 11). İlk üç grup Kongre’nin doğal 
üyeleri konumundaydılar (madde 11) 1931 Nizamnâmesi’ne göre ise Büyük 
Kongre üyeleri, CHF’ye üye bütün mebuslar, her vilayetten seçilerek ikişer 
üye (Fırka üyelerinin sayısı onbini geçen vilâyetlerden onbin azâ için seçilecek 
öncekilere ilaveten bir temsilci) ve Fırka’ya bağlı tüzel kişiliklerden birer 
temsilciden oluşacaktır (madde 25).

1927 Nizamnâmesi’ne göre 1931’de toplanan CHF Üçüncü Büyük 
Kongresi’nde delegelerden 292’si mebus, 106’sı il delegesi olarak 
gözükmektedir.520 Bu tarihte CHF’nin altı ilde örgütlenmesinin bulunmadığını 
daha önce belirtmiştim. Bu altı ille birlikte Aydın, Erzincan ve Siirt delegeleri de 
tamamen mebuslardan oluşmaktadır. Ayrıca Antalya, İstanbul, Kütahya’dan 
1’er delege gözükmektedir (Yozgat’tan üç delege). Diğer bütün illerden 
ikişer temsilci vardır. Bu arada 1927 Nizamnâmesi’nde Kongre’nin doğal 
üyeleri olarak belirtilen mıntıka müfettişleri ve mutemetler gösterilmemiştir 
ya da il delegeleri içinde mebuslardan sonra gelen isimler içerisindedirler. 
Ancak bu olasılık zayıf görünmektedir. Çünkü o vakit, il delegeleri ortada 
gözükmeyecektir. Mahmut Goloğlu da 1935 Kurultayı için 544 delegeden 
160 tanesinin illerden ve örgütlerden geldiğini, 384 tanesinin mebus olduğunu 
belirtmektedir.521 Böylece, büyük çoğunluğunu Umumi Reis’in tek başına 
belirlediği mebuslardan oluşan CHF Kongreleri (ki başkanları da Umumi 
Reis’tir) de, CHF’nin bu dönemdeki, en azından hukuksal olarak, “tek adam” 
görüntüsünü perçinleyen manzaralar oluşturur konumdaydılar

Halkevleri

1930’lu yılların başlarında Kemalist rejimin bazı sıkıntılar içine girdiği, 
Serbest Cumhuriyet Fırkası örneğinde görüldüğü gibi CHF karşıtlığı görünüşte 
bile olsa muhalefet partilerine yoğun ilgi gösterildiği ve özellikle yurdun bazı 

520	 Bu rakamlar Cumhuriyet Halk Fırkası, 931 Büyük Kongresi, 10 Mayıs İçtimaı, Ankara, T.B.M.M: 
Matbaası, 1931, s. 9‑14 arasında isimleri sayılan kongre delegeleri ile Goloğlu’nun 1931 se-
çimlerinde mebus seçilenleri isim belirterek verdiği liste ( Mahmut Goloğlu, Tek Partili Cum-
huriyet (1931-1938), Ankara, Kalite Matbaası, 1974. Ek 1, s. 341-345) karşılaştırılarak bulun-
muştur. 1931 seçimlerinde toplam 317 mebus seçilmiştir. Bunlardan 20  tanesinin müstakil 
mebus olduğu belirtilmektedir (Cumhuriyet, 26 Nisan 1931, s. 1). Kongre’de bulunan mebus 
ise 292’dir. Dolayısıyla 5 Mebus bu Kongre’ye katılmamıştır. Ayrıca Nizamnâme gereğince 
her ilden ikişer temsilci seçilmesi gerekirken bu kural da işlememiştir. O dönem toplam 63 il 
vardı. Bunlardan 6’sında CHF örgütlenmesi yoktu. 63‑6=57x2=114 il delegesi olması gere-
kirken 106 gözükmektedir. Aydın, Erzincan, Siirt’ten hiç, Antalya, İstanbul, Kütahya’dan 1’er 
il delegesi gelmiştir (Eksik 9, Yozgat’tan 1 fazla katılmıştır. Toplam eksik delege sayısı 8 olarak 
gözükmektedir.

521	 Goloğlu, Tek Partili Cumhuriyet (1931-1938), s. 189.



140  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

bölgelerinde etnik-dinsel temellere dayanan ayaklanmaların yoğun olarak 
yaşandığı bu arada Menemen’de tamamıyla dinsel içerikli bir kalkışmanın 
meydana geldiği görülmüştü. Daha önce CHF’nin 1931 Kongresi’nin bu 
anlamda bir dönüm noktasını teşkil ettiğini, bu tarihten itibaren CHF’nin 
kendi ilkelerini toplumun geniş kesimlerine benimsetme çabası içine girdiğini 
belirtmiştim. Bu çabalardan belki de en önemlisi Halkevleri adı verilen kurumlar 
biçiminde şekillenmiştir.

“Halkevlerinin kuruluş fikri, CHP’nin düşüncelerini, prensiplerini 
uygulamakta olduğu devrimlerin ruhunu parti disiplininden uzak bir 
kültür ve sanat ortamında geniş halk kitlelerine anlatmak ve halkı bunlara 
inandırmak temeli üzerine kurulmuştur.”522  Anıl Çeçen, ulusal birliği 
sağlama isteğinin de halkevlerinin kuruluşunda önemli bir hareket noktası 
oluşturduğu görüşündedir.523 Kemal Karpat, Halkevlerinin amacını Anadolu 
kültürünü ve uygarlığın temellerini öğretmek yoluyla aydınlar ve halk tabakaları 
arasında köprü oluşturmak ve Cumhuriyetçi rejimin ulusçu laik düşünüşün 
endoktrinasyonu sağlamak biçiminde tanımlamaktadır.524

Halkevlerinin öncüleri olarak kabul edilen Türk Ocakları, 1931 yılında 
kapatılmıştı. Türk Ocaklarının yerine geçebilecek bir başka örgütlenme 
üzerinde çalışılmaya başlanmıştı. Çeçen, Avrupa’ya eğitime gönderilen Vildan 
Aşir Savaşır’ın Çekoslovakya’daki “sokol”lardan etkilendiğini ve bu kurumlar 
hakkında Türk Ocağı binasında konferans verdiğini kaydetmektedir.525 Yine 
Çeçen, daha eski bir tarihsel örneğin, Fransız Devrimi sırasındaki Jacoben 
klüplerinin de Kemalist kadrolara örnek oluşturduğu görüşündedir.526 1932 
tarihli CHF Halkevleri Talimatnamesi’nde Macaristan’daki milli kültür 

522	 Orhan Özacun, “Halkevlerinin Dramı”, Kebikeç, Yıl:2, Sayı: 3, 1996, s. 89. Hemen bütün 
yazarlar Halkevlerinin kuruluş amaçları üzerinde hemfikirdirler. Murat Katoğlu, “Halkevleri, 
Cumhuriyet yönetiminin dünya görüşünü aydınlar ve mahalli önderler aracılığıyla halka gö-
türme, yaygınlaştırma, tanıtma ve toplumun kültür yapısını canlandırma denemesidir.” yoru-
munu yaparken (Murat Katoğlu, “Cumhuriyet Türkiye’sinde Eğitim, Kültür, Sanat”, Türkiye 
Tarihi 4: Çağdaş Türkiye 1908-1980, Yayın Yönetmeni: Sina Akşin, İstanbul, Cem Yayınevi, 
1992, s.  s.411), Ömer Türkoğlu “...gerek ideolojinin ve gerekse reformların orta ve uzun 
vadede halka ve geniş tabana benimsetilmesi sorunu gündeme gelmiş, bunun içinde Partiye 
her anlamda bağlı, Partinin emrinde O’nun bir ünitesi olarak çalışan, aynı zamanda tüm ülke 
sathına yayılmış bir örgütün kurulması gereği...”nden söz etmektedir (Ömer Türkoğlu, “Hal-
kevlerinin Kuruluş Amaçları, Örgütsel Yapısı ve Bazı Uygulamaları,” Kebikeç, Yıl 2, Sayı: 3, 
1996, s. 97). Çetin Yetkin de hemen hemen aynı düşüncededir (Çetin Yetkin, Türkiye’de Tek 
Parti Yönetimi, 1930-1945, Altın Kitaplar Yayınevi, Nisan1983.s. 90).

523	 Anıl Çeçen, Halkevleri, Ankara, Gündoğan, 1990, s. 122-123.
524	 Kemal Karpat, “The People’s Houses in Turkey, Establishment and Growth”, The Middle East 

Journal, (Winter-Spring 1963), s. 55.
525	 Çeçen, Halkevleri, s. 108-109. Özacun, zaten halkevleri için bir kuruluş çalışmasının başlatıl-

mış olduğuna, Savaşır’ın “sokol”lara ait gözleminin bu çerçevede değerlendirilmesine çalışıldı-
ğına dikkat çekmektedir (Özacun, “Halkevlerinin Dramı”, s. 87).

526	 Çeçen, Halkevleri, s. 96.



Nizam Önen  |  141

cemiyetleri, Çekoslavakya’daki benzer örgütlenmeler, İtalya’da faşistlerin 
“Dopolovoro” isimli kuruluşları, Almanya ve İngiltere’deki kültür cemiyetleri 
örnekleri verilmektedir.527

Halkevlerinin kurulması konusunun CHF’nin 1931 Kongresi’nde gündeme 
geldiği bazı yazarlar tarafından belirtilmekle birlikte,528 Orhan Özacun 
halkevlerinden, 1931 Kongresi’nde, tek bir kelime olarak dahi söz edilmediğini 
yazmaktadır.529 1931 Nizamnâmesi ki kapağında “Fırkanın 10 Mayıs 1931’de 
toplanan Üçüncü Büyük Kongresi tarafından kabul edilmiştir.” ibaresi 
vardır, bu görüşün doğru olmadığını ortaya koymaktadır. Nizamnâme’nin 
75. maddesinin G fıkrası “Talimatnamesine göre icap eden yerlerde halk evleri 
açmak ve idare etmek,...” biçiminde bir görevi de İdare Heyetlerinin vazifeleri 
arasında saymaktadır. Halkevlerini kurulmasına dair talimatname 12.1.1932 
tarihini taşımaktadır.530

Buna göre, halkevleri, CHF’ye üye olan ya da olmayan bütün vatandaşlara 
açıktır (Halkevleri Talimatnamesi, Halkevi Teşkilinde Umumi Esaslar, 
madde 1)531, Ancak Halkevi idare heyeti ve şube idare komitelerine üye 
olabilmek için Halk Fırkasına üye olmak gerekmektedir (madde 1).

Halkevi idare heyeti 9 çalışma şubesinin seçeceği birer temsilciden oluşur 
(Halkevleri Talimatnamesi, Halkevi İdare Heyeti, madde 1). Bu heyetin 
başkanı, CHF’nin vilâyet idare heyetinin kendi arasından seçeceği bir kişi 
olur (madde 3). Ankara Halkevinin reisi umumi idare heyeti tarafından seçilir 
(Halkevleri Talimatnamesi, Halkevleri Teşkilinde Umumi Esaslar, madde 3). 
Yine bu talimatnameye göre, halkevleri dokuz çalışma şubesinden oluşacaktır 
(madde 4).

1. Dil, tarih ve edebiyat kolu

2. Güzel sanatlar kolu

527	 CHF Halkevleri Talimatnamesi, Hakimiyeti Milliye Matbaası, 1932, s. 2.
528	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s.  570; Yetkin, Türkiye’de Tek Parti Yönetimi, 

1930-1945, s. 87. Karpat da, 1931 Kongresi’nde Türk Ocaklarının kendilerini fesih kararının 
onaylanarak, mal varlıklarının Halk Fırkası’na intikaline ve Halkevleri kurumasına karar ve-
rildiğini yazmaktadır (Karpat, “The People’s Houses in Turkey, Establishment and Growth”, 
s. 58). Ayrıca Katoğlu, “Cumhuriyet Türkiye’sinde Eğitim, Kültür, Sanat”, s. 411.

529	 Özacun, “Halkevlerinin Dramı”, s. 87. CHP 25. Yıl broşürünün 25. sayfasında bunun tam aksi 
yazılıdır.

530	 Özacun, “Halkevlerinin Dramı”, s. 87.
531	 Çeçen, “... Halkevlerinin kapısı partiye üye olsun olmasın tüm yurttaşlara eşit koşullarda açıl-

mıştır. Tüm yurttaşlar Halkevi çatısı altındaki çalışmalara eşit koşullarda katılabiliyorlar ve 
istedikleri gibi etkinliklerde bulunabiliyorlardı. Böylesine bir yapı Türkiye’de ilk kez oluştu-
ruluyordu.” (Çeçen, Halkevleri, s. 380) diye yazarken, böylesi bir özelliğin OİTC kulüplerin-
de de varolduğunu görmezlikten geldiği gibi, Fırka’lı olmayan üyelerin Halkevlerinin yönetim 
kademelerine gelemediklerini (bir tür eşitsizlik!) de unutmuşa benziyor.



142  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

3. Temsil

4. Spor

5. İçtimaî yardım

6. Halk dersaneleri ve kurslar

7. Kütüphane ve neşriyat

8. Köycülük

9. Müze ve sergi

Halkevleri, ilk kez, 14 yerde 19 Şubat 1932’de resmen açılmışlardır.532 
Halkevleri kuruluşlarından sonra, daha önce CHF Kâtibi Umumîliğinin 
29.08.1931 tarih ve 2101 sayılı tebligatı ile CHF içinde kurulan onüç bürodan, 
(büyük bir olasılıkla) beşincisine bağlanmışlardır.533

Halkevleri, kuruluşlarından itibaren merkeziyetçi bir anlayışla 
yöneltilmişlerdir.534 Daha önce sözünü ettiğim gibi halkevlerinde yönetici olmak 
CHF üyesi olmayı gerektirirken, halkevi başkanları da Fırka’nın vilâyet idare 
heyetleri tarafından seçilmekte, finansal yapıları da yine Fırka’nın vilâyet idare 
heyetleri tarafından seçilmekle, vil Fırka’nın vilâyet organlarının kontrolünde 
olmaktaydı.535 Böylelikle merkezden bağımsız karar almaları ve uygulamalar 
söz konusu olmamıştır.536

Halkevlerinin başlıça çabaları eğitim alanında olmuştur. Hatta Özacun, 
halkevlerinin kuruluş amaçlarının temelinde “... YETİŞKİNLERİN 
EĞİTİMİ...” sorununun olduğunu yazmaktadır.537

Eğitim dışında pekçok toplumsal sorunla da ilgilenilmiştir. “Meccani 
dispanser, gıda ve kömür tevziatı gibi sosyal yardım işleri, neşriyat ve 
kütüphane, tiyatro gibi güzel sanatlar çalışmaları daima halkevleri kanalıyla 
gerçekleştirilmek yoluna gidilmiştir...”538 Sosyal yardım şubeleri aracılığıyla, 

532	 Bu ondört halkevi, Ankara, Afyon, Samsun, Eskişehir, Diyarbakır, İzmir, Konya, Denizli, Van, 
Aydın, Çanakkale, Bursa, İstanbul ve Adana açılmışlardı (Çeçen, Halkevleri, s. 117).

533	 Tunçay, Halkevlerinin 5. Büro’ya (“Milli Kültür, ilmi hareketler ve bu mevzuda neşriyat” bü-
rosu) bağlı olduğunu yazmaktadır (Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-
1931), s. 302,dn. 4) Kemal Karpat ise 1. Büro’ya (“Teşkilât, intihaplar, Fırka kongreleri” büro-
su) bağlı olduğunu yazmaktadır (Karpat, “The People’s Houses in Turkey, Establishment and 
Growth”, s. 59).

534	 Türkoğlu, “Halkevlerinin Kuruluş Amaçları, Örgütsel Yapısı ve Bazı Uygulamaları”, s. 99.
535	 Karpat, “The People’s Houses in Turkey, Establishment and Growth”, s. 60. Ayrca Halkevleri 

Talimatnamesi’nin Halkevlerinde Umumi Esaslar bölümünün 9. maddesine bakılabilir.
536	 Türkoğlu, “Halkevlerinin Kuruluş Amaçları, Örgütsel Yapısı ve Bazı Uygulamaları”, s. 99.
537	 Özacun, “Halkevlerinin Dramı”, s. 89. 
538	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s. 578-579.



Nizam Önen  |  143

vatandaşların sorunlarına çözüm yolları aranmıştır.539 Halkevleri, dil devrimi 
ve soyadı konularında da aktif roller almışlardır.540 Düzenlenen konferans ve 
tartışmalarla, ekonomik ve siyasal sorunlar ve hükümetin bu konulardaki tavrı 
halka anlatılarak, benimsetilmesine çalışmıştır.541

Anlatılan bu özellikleriyle halkevleri, rejimin ideolojisini, geniş halk 
kitlelerine taşıyan kurumlar olarak şekillenmişlerdir. Bunda da kısmen başarıya 
ulaşabilmişlerdir.

Değerlendirme

OİTC ve CHF’nin örgütsel yapıları üzerinde Avrupa ve özellikle Balkanların 
etkili olduğu söylenebilir. 1889’da kurulan İttihat‑ı Osmanî (hatta daha önce, 
Yeni Osmanlılar Cemiyeti) İtalya ve Fransa’da ortaya çıkmış Carbonarlardan 
etkilenmişti. 1906’da kurulan Osmanlı Hürriyet Cemiyeti ise, 1889 tarihli 
ilk örgütlülük dolayımıyla Carbonarlardan etkilenmiş olmakla beraber, asıl 
olarak Bulgarların IMRO’sundan etkilenmiştir. Makedonya’nın etkisi yalnızca 
IMRO ile sınırlı kalmamış, bu coğrafyadaki ulusçuluk hareketleri de Türk 
asker-sivil bürokratlarını etkisi altına almıştır. IMRO’dan örgütsel anlamda 
etkilenmenin, CHF’ye kadar uzanıp uzanmadığı konusunda net bir söz 
söylemek kolay değildir. Yalnızca OİTC üzerinden bir etkinin A‑RMHC’ye 
ve oradan da CHF’ye uzandığı düşünülebilir. Ayrıca 1931 yılında birçok 
Avrupa partisinin program ve/veya tüzükleri Türkçeye çevrilip, T.B.M.M: 
matbaasında basılmıştır ki bunların beşi Bulgar, üçü Fransız, üçü Romen, 
ikisi Alman, ikisi İngiliz ve biri de İtalyan partileridirler.542 Balkan partilerinin 
toplam sekiz tanesinin (beşi Bulgar olmak üzere) ilgi odağı olması bir tesadüf 
olabileceği gibi, Bulgaristan’a ve Balkanlara duyulan özel ilgi ile de bağlantılı 
olabilir. Bu etkilenmeyi de, tıpkı OİTC’de olduğu gibi normal karşılamak 
gerekir. Zira birbirlerine yakın coğrafyalarda şekillenen örgütlerin karşılıklı 
ya da tek taraflı bir etkileşim içinde olmaları doğaldır.

Hem OİTC hem de CHF, varoldukları dönemlerdeki devletin yönetim 
mekanizmasının idari bölümlenişine uygun bir örgütsel yapı geliştirmişlerdir. 
En alt kademeden başlayan en üst idari birime kadar gelen ve bunların da 
üstünde bir merkezi yönetim öngören bir mekanizma oluşturmuşlardır. Her 
ikisi de merkeziyetçi görünmektedirler. Yerel birimleri üzerinde merkezin 

539	 Çeçen, Halkevleri, s. 157.
540	 Çeçen, Halkevleri, s. 148 ve 154.
541	 Walter F. Weiker, Political Tutelage and Democracy in Turkey: The Free Party and its Aftermath, 

E.J. Brill ,Leiden, Netherlands, 1973, s. 317’den aktaran Kabasakal, Türkiye’de Siyasal Parti 
Örgütlenmesi (1908-1960), s. 156.

542	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 312.



144  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

denetimini sıkı bir biçimde sağlamışlardır. Bunun için OİTC’de Kâtib‑i 
Mesullük kurumu, CHF’de ise mutemetlik kurumu geliştirilmiştir.543

Her iki yapı arasında benzer olan bir başka yapı, geniş halk yığınlarının 
siyasal mobilizasyonu için oluşturdukları kurumlardır. OİTC’de kulüp adını 
alan bu kurumlar, CHF’de halkevleri olarak anılagelmişlerdir.544

Ancak OİTC ile CHF arasında önemli bir fark bulunmaktadır. OİTC’de 
“liderlik”, tek bir şahsın elinde hiçbir zaman olmazken, CHF’de Mustafa Kemal 
1927’ye kadar sürekli CHF Umumi Reisi olmuş bu tarihten sonrada CHF 
Nizamnâmelerinde düzenlenmiş bir “tek adam” statüsü elde etmiştir.545 Mete 
Tunçay, CHF’deki bu durumu “önderlik açısından, CHF’nin bu yıllardaki 
durumu öyledir ki, önder partiyle tanımlanacak yerde, partinin önderin 
adamları diye tanımlaması daha doğru olur.”546 diyerek açıklamaktadır. Ancak 
OİTC ile CHF arasındaki bu fark, OİTC’nin parti-içi demokrasi konusunda 
daha ileride olduğu anlamına gelmez. OİTC’de tek-adam yoktur ama, bir 
bütün olarak (aralarındaki çatışmalara rağmen) tek-adam yetkilerini kullanan 
bir liderler grubundan, sanırım, söz edilebilir.

543	 Sabahattin Selek, “Halk Partisinin ilk kuruluşunda, İttihat ve Terakki’den mülhem olarak ‘par-
ti mutemetlikleri’ ihdas edilmiş ve ittihatçıların katibi mesullerine benzeyen mutemetler, ..., 
vilayetlerde partiyi yönetmişler.” değerlendirmesini yapmaktadır (Sabahattin Selek, Anadolu 
İhtilâli, 2. Cilt, 8.Baskı, İstanbul, Kastaş, A.Ş. Yayınları, Ocak 1987. s. 751-752)  Mete Tunçay, 
örgütlenme modelinin, OİTC gibi merkeziyetçi ve otokratik olduğunu yazmaktadır (Mete 
Tunçay, “Cumhuriyet Halk Partisi (1923-1950)”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, 
Cilt 8, s. 2019-2020.

544	 Tunçay, CHF şubelerine, OİTC’de olduğu gibi “kulüp” denildiğini belirtmektedir (Tunçay, 
“Cumhuriyet Halk Partisi (1923-1950)”, s. 2022).

545	 Akşin, önderlik açısından OİTC ile CHF’nin farklı olduklarını, OİTC’de kollektif bir önderli-
ğin, CHF’de ise “tek-adam”a dayanan bir liderlik anlayışının olduğundan söz etmekte, bunun 
yalnızca Mustafa Kemal döneminde değil İsmet İnönü ve Bülent Ecevit’in dönemlerinde de 
geçerli olduğunu söylemektedir. (Sina Akşin, “Cumhuriyet Halk Partisi’nin Siyasal, Toplumsal 
ve İdeolojik Kökenleri”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt 8, İstanbul, İletişim, 
s. 2038.)

546	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 239.



145

BÖLÜM 5

Oitc ve Chf Arasında İdeolojik Süreklilikler ve 
Kopuşlar

Bu bölümde, OİTC ile CHF’nin ideolojik yönelimleri, aralarındaki süreklilik 
ve kopuş hatlarını görünür kılacak karşılaştırmalı bir bakış açısıyla incelenecektir. 
Bu bölümün ele alınış biçimi, önceki bölümlerde benimsenen yöntemden 
bilinçli olarak ayrılmaktadır. Daha önce, OİTC ve CHF ayrı başlıklar altında ele 
alınmış, her biri kendi tarihsel ve kurumsal bağlamı içinde incelendikten sonra 
kısa bir ortak değerlendirme yapılmıştır. İdeolojik yönelimlerin tartışılacağı 
bu bölümde ise söz konusu iki yapı, ayrı alt başlıklara ayrılmaksızın, tek bir 
kuramsal çerçeve içinde birlikte değerlendirilecektir. Böylece, iki hareketin 
düşünsel zeminleri arasındaki süreklilik ve kopuşların, doğrudan karşılaştırmaya 
elverişli bir şekilde ortaya konulması amaçlanmaktadır.

Bununla birlikte, her iki siyasal örgütü etkileyen dönemlerin tüm düşünce 
akımlarını ve kuramsal yaklaşımlarını ayrıntılı biçimde ele almak, bu çalışmanın 
sınırlarını ve amaçlarını aşmakta; ayrıca başlı başına, kapsamlı bir inceleme 
gerektirmektedir. Bu nedenle burada her iki hareketin ortaya çıkış, gelişim 
ve iktidar süreçlerinde etkili olan en temel ideolojik yönelimler belirleyici 
eksen olarak ele alınacak; benzerlikler ve kopuşlar da bu eksen üzerinden 
gösterilmeye çalışılacaktır. Başka bir ifadeyle, analiz, ayrıntılı bir düşünce tarihi 
panoraması sunmaktan ziyade, iki hareketi birbirine eklemleyen ve birbirinden 
ayıran ana ideolojik hatları görünür kılmaya odaklanacaktır.

İncelemenin başlangıç noktasını, söz konusu ideolojik yönelimlerin 
Batı düşüncesiyle kurdukları ilişki oluşturmaktadır. Bu çerçevede, önce bu 
yönelimlerin Batı kaynaklı fikirlerle temas ettiği başlıca kanallar ve düzeyler 
tartışılacak; ardından da bu temasın dolayımıyla biçimlenen ideolojik ve 



146  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

siyasal tercihler, iki hareket bakımından karşılaştırmalı olarak analiz edilecektir. 
Böylece, hem ortak ideolojik miras hem de farklılaşma noktaları, bütüncül bir 
perspektif içinde izlenebilir hâle gelecektir.

İdeolojik–Siyasal Tercihler ve Yönelimler

İdeolojik–siyasal tercihler ve yönelimler başlığı altında tartışılan bütün 
kavramların merkezinde, imparatorluğun/cumhuriyetin kapitalist dünya 
sistemiyle kurduğu eşitsiz ilişkinin nasıl “normalleştirileceği” sorusu yer 
alır. Tanzimat’la birlikte hızlanan bu eklemlenme sürecinde, hem İttihat ve 
Terakki hem de Cumhuriyet Halk Fırkası için temel mesele, askerî–iktisadî 
çözülmeyi tersine çevirecek, aynı zamanda yükselen millî burjuvazinin 
çıkarlarını güvenceye alacak bir ideolojik çerçeve inşa etmektir. Bu bağlamda 
Batıcılık, yalnızca “medeniyet tercihi” değil, devlet merkezli modernleşme 
blokunun kendi sınıfsal konumunu meşrulaştırdığı, reform ve “inkılap”ları 
rasyonelleştirdiği ana eksenlerden biri olarak öne çıkar. Aşağıda, bu Batıcı 
yönelişin tarihsel kökenleri, taşıdığı iç çelişkiler ve OİTC–CHF hattındaki 
süreklilikleri ele alınacaktır.

Batılılaşma: Teknik İktibastan Medeniyet Tasavvuruna

Batı’ya, Batı tekniğine ve uygarlığına yönelim, Osmanlı Devleti’nin son iki 
yüz yıllık döneminde ve bu devletin tarih sahnesinden çekilmesinin ardından 
Anadolu’da kurulan Türkiye Cumhuriyeti’nde egemen olan bir düşünsel 
yönelimi ifade etmektedir. Bununla birlikte, söz konusu çizginin doğrusal 
olmadığı; zaman içinde Batı’ya yönelimin kapsamının ve içeriğinin farklı 
biçimlerde algılanıp uygulandığı belirtilmelidir.

Osmanlı Devleti, “altın çağı” olarak nitelendirilebilecek 16. yüzyıl sonrasında 
içine girdiği kriz döneminde, Avrupa devletleri karşısında ardı ardına yenilgiler 
almaya ve bu coğrafyadan adım adım geri çekilmeye başlamıştır. Devletin 
ekonomik, toplumsal ve siyasal düzeni ile askerî başarıları arasında sıkı bir ilişki 
bulunduğundan, askerî alanda yaşanan yenilgiler, devlet düzeni üzerinde de 
derin etkiler yaratmıştır. Bu durum, Osmanlı yöneticilerini hem yenilgilerin 
nedenleri hem de Batı’nın üstünlüğünün kaynakları üzerinde düşünmeye 
sevk etmiştir. 

Bir Batılılaşma politikasına “ilk bilinçli teşebbüs” –yani Batı Avrupa 
uygarlığından seçilmiş bazı unsurların taklidine ve benimsenmesine yönelik 
ilk bilinçli adım– 18. yüzyılın başlarında ortaya çıkmıştır.547 1718–1730 
yılları arasındaki Lale Devri’nde Batı Avrupa ülkelerine elçilik heyetleri 

547	 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 46.



Nizam Önen  |  147

gönderilmiş, matbaa Osmanlı ülkesine getirilmiş, gemicilik ve denizcilikte 
Batı tekniği kullanılmaya başlanmıştır.548 Bununla birlikte, asıl yoğunlaşma 
noktası Avrupa’nın savaş tekniğini Osmanlı ordusu için de geçerli kılma çabası 
olmuştur. 549

1734’te Üsküdar’da Fransız Comte de Bonneval tarafından kurulan 
Hendesehane her ne kadar kısa ömürlü olmuşsa da, Batı bilim ve tekniğine 
yönelik, sınırlı da olsa, bir ilgi uyandırması bakımından bütünüyle sonuçsuz 
kalmış bir girişim değildir.550 1773 ve 1793 yıllarında, daha önce de anıldığı 
üzere, Mühendishane-i Bahri-i Hümâyun ve Mühendishane-i Berrî-i Hümâyun 
açılmıştır. Ayrıca Sultan III. Selim, 1793’te Nizâm-ı Cedid adıyla, geleneksel 
Osmanlı ordu düzeninden farklı bir örgütlenmeye sahip yeni bir ordu 
kurmuştur. Bu tür reformlar yoğun tepkilerle karşılaşmış; özellikle eski düzenin 
askerî güçlerinin ayaklanmaları sonucunda kısa sürede tasfiye edilmiştir.551

Buna rağmen tarihin akışı geri çevrilememiş; iç dinamiklerin zorlamasıyla 
girilen Batılılaşma yolunda ilerleme sürmüştür. 1834’te, yine askerlik alanında 
Batılı tarzda eğitim vermek üzere Mekteb-i Harbiye açılmıştır. 18. yüzyılın 
son çeyreğinden itibaren kurulan bu tür Batılı anlayıştaki askerî kurumlarda, 
Fransa’dan gelen subaylar, teknisyenler ve öğretmenler görev almış; böylece 
teknik bilgiyle birlikte Fransız düşünce ve felsefe akımları da Osmanlı ülkesine 
taşınmıştır. Bu gelişmeye paralel olarak, 1827’de Sultan II. Mahmut tarafından 
Paris’e gönderilen dört kişilik ilk öğrenci grubunu başka gruplar izlemiştir.552

Osmanlı Devleti’nin Batı’ya yönelirken güttüğü amaç, Hanioğlu tarafından 
şu sözlerle özetlenmektedir: “... Paris’e göndereceği talebeleri şehir dışındaki bir 
konakta ikamet ettirerek, aralarında yalnızca Arapça ve Türkçe konuşturarak, 
en muktedir hocalardan ders aldırarak ve bütün bunların sonucunda; onları 
Batı’nın zararlı olarak algılanan kültür ve değerleriyle hiçbir ilişkiye geçmeden, 

548	 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s.46-47; 1729 ve sonrasında girişilen bu çabaları Suat Si-
nanoğlu [Osmanlı Devleti] yalnızca maddi yaşamını tehdit eden tehlikelere tepki gösteriyordu. 
biçiminde tanımlamaktadır. (Suat Sinanoğlu, Türk Hümanizmi, İkinci Baskı, Ankara, Türk 
Tarih Kurumu Basımevi, 1988, s.33.

549	 İşaya Üşür, merkeziyetçilik temelinde askeri güçle ayakta kalabilmenin bilincinde olan Osmanlı 
için, bu yönelimin doğal olduğunu, Osmanlı’nın geleneksel düşüncesi içinde kendini doğru, 
Batıyı yanlış ve eksik değerlendirdiğini yazmaktadır. (İşaya Üşür, “Fransız Devrimi ve Tanzi-
mat Üzerine Düşünceler ya da Tanzimat’ı Nasıl Yorumlamalı?” Mürekkep, Toplumsal Araştır-
malar, Kültür ve Sanat İçin Vakıf, Ankara, Güz 1995, s.5, Türkiye “Gündemdeki Geçmiş”, 
s. 19). Suat Sinanoğlu, Batılı olmayan toplumların yalnızca silahlı kuvvetlerini Batılı biçimde 
örgütlemekle yetinmek istedikleri belirtilmektedir (Suat Sinanoğlu, Türk Hümanizmi, s. 27).

550	 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 49; Sinanoğlu, askeri alanda modernleşmenin tekniğe 
gereksindiğini, tekniğin de bilimden ayrılamayacağını görüşündedir (Sinanoğlu, Türk Hüma-
nizmi, s. 27).

551	 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 50.
552	 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 84.



148  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

birer teknoloji ithalâtçısı olarak ülkeye döndürmeyi amaçlayan Osmanlı 
yöneticileri...”553 Bu tespit, Osmanlı yöneticilerinin Batı’nın tekniğini iktibas 
etmeyi, buna karşılık bu tekniğin taşıyıcısı olan Avrupalı toplumların kültürünü 
Osmanlı sınırlarının dışında tutmayı hedeflediklerini göstermektedir.554

1838 tarihli Balta Limanı Ticaret Antlaşması ile başlayan ve 1839 Tanzimat 
Fermanı ile üstyapısal düzenlemeleri belirginleşen süreç, Batılılaşmanın 
hem içeriği hem de dış dinamiklerle ilişkisi bakımından önceki dönemden 
farklılaşmaktadır. Öncelikle Tanzimat dönemi, Batılı devletlerin üretim fazlaları 
için Osmanlı ülkesini açık pazar hâline getirdikleri bir momenti simgeler.555 
Kuşkusuz iç dinamikler de Osmanlı elitini ülkeyi Batılı sermaye ve mallara açma 
yönünde zorlamıştır.556 Bu döneme ilişkin ayrıntılı değerlendirmeler çalışmanın 
II. bölümünde yapıldığından, burada yalnızca Batılılaşma anlayışının geçirdiği 
evrim üzerinde durulacaktır.

“Tanzimat, ‘Batı’nın (kapitalizmin) üstünlüğünün açık kabulü ve ilanıdır.” 
557 Bu değerlendirmeden, Batı’nın üstünlüğünün hemen her alanda kabul 
edildiği ve Osmanlı Devleti’nin de artık her alanda Batılılaşma yönünde adımlar 
atacağı sonucunu çıkarmak mümkündür. Gerçekten de Tanzimat, Osmanlı 
tarihinde bir kopuş momentini temsil etmektedir. İmparatorluk, modern 
devlete doğru yönelmeye başlamış558; Batılılaşma anlayışında da niteliksel bir 
dönüşüm yaşanmıştır. Bu aşamada yalnızca Avrupa tekniği değil, Avrupa’nın 
siyasal kurumları ve hukuki yapılanmaları da dikkate alınmaya başlanmıştır.

Tanzimat Fermanı, 1856 Islahat Fermanı ve 1858 Arazi Kanunnamesi 
ile özel mülkiyet kurumsallaştırılmış, tüm tebaanın yasa önünde eşitliği ilan 
edilmiştir.559 “Tanzimatla beraber ve daha sonraları hem teknikte hem de 
tefekkür ve tahassüs tarzında üstün ve yukarı bir Avrupa’nın hayali gittikçe 

553	 Hanioğlu, Bir Siyasal örgüt olarak Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, s. 12-13.
554	 Muzaffer Sencer Tanzimat ve Islahat Fermanlarının temel amaçlarının, Osmanlı ülkesi içinde-

ki yabancılara ve azınlıklara can, mal, namus güvenliği sağlamak ve ticari işlem ve sorunları 
sağlam bir hukuk sistemine bağlamak olarak görmektedir (Sencer, Türkiye’de Siyasal Partilerin 
Sosyal Temelleri, s. 14).

555	 “... batılı olmayan evren bir formülle (“eski gelenekçi zihniyet ve yeni Batı tekniği” formülü 
ile) bu iki karşıt güç arasında bir mondus vivendi, ödünlü bir uyuşma çaresi bulmuştur” (Si-
nanoğlu, Türk Hümanizmi, s. 29).

556	 Üşür, “Fransız Devrimi ve Tanzimat Üzerine Düşünceler ya da Tanzimat’ı Nasıl Yorumlama-
lı?”, s. 19.

557	 Üşür, “Fransız Devrimi ve Tanzimat Üzerine Düşünceler ya da Tanzimat’ı Nasıl Yorumlama-
lı?”, s. 20.

558	 Haldun Gülalp, “Kapitalizm ve Modern Ulus-devlet: Türkiye Cumhuriyetinin Kuruluşu Üze-
rine Düşünceler”, Mürekkep, Toplumsal Araştırmalar Kültür ve Sanat İçin Vakıf, Ankara, Güz 
1995, Sayı 5, Türkiye “Gündemdeki Geçmiş”, s. 12.

559	 Gülalp, “Kapitalizm ve Modern Ulus-devlet: Türkiye Cumhuriyetinin Kuruluşu Üzerine Dü-
şünceler”, s. 12.



Nizam Önen  |  149

büyüdü ve genişledi.”560 Bu süreçte Avrupa’da öğrenim gören ya da Osmanlı 
ülkesinde Avrupalı öğretmenler aracılığıyla Batı düşüncesiyle karşılaşan 
kuşaklarda belirgin bir Batı hayranlığının ortaya çıktığı görülmektedir.561

Daha önce Batı bilimi, tekniği ve burjuva toplumu düşünceleriyle 
karşılaşan asker ve sivil aydınlar, Batı’dan yalnızca matematik ve topçuluk 
bilgisi değil, bunun ötesinde siyasal ve toplumsal modellerin de alınabileceğini 
fark etmişlerdir.562 19. yüzyılın ikinci yarısında, özellikle son çeyreğinde, 
yüksekokullarda ve hatta idadilerde ortaya çıkan muhalefet hareketleri, bu 
yeni tipteki okulların sunduğu eğitim sonucunda oluşan farklı zihniyet 
dünyasının ürünleri olarak değerlendirilebilir.563 Tanzimat sonrasında ortaya 
çıkan Batılılaşma anlayışının temel niteliği, Batı ile Doğu’yu kaynaştırma 
arzusunun bir tezahürü şeklinde görünmektedir.564

Bu anlayış, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki Cemiyeti içinde de yankı 
bulmuştur. Bir yandan devletin içine düştüğü zor durumdan çıkışın yolu 
olarak Avrupa siyasal kurumlarının Osmanlı ülkesinde geçerli kılınmasına 
çalışılırken, öte yandan İslam’ın toplumsal içeriğinden yararlanılarak bir 
senteze ulaşılmak istenmiştir. Jön Türkler, Batılı tarzda bir burjuva siyasal 
düzeni kurmayı hedeflerken, bu yeni düzeni eski düzenin kültürel ve manevi 
değerleriyle destekleme arzusundadırlar.565

Bununla birlikte, Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti içinde Batılılaşma 
konusunda daha radikal bir konum alış da gözlenmektedir. “Bir tek medeniyet 
olduğunu, onun da Avrupa medeniyeti şeklinde ifade edildiğini ve bunu gülü ve 
dikeni ile almaktan başka çare bulunmadığını belirterek, büyük tartışmalara yol 
açacak bir düşünürün İttihad-ı Osmani Cemiyeti’nin ilk dört kurucusundan biri 
olduğunu unutmamak gerekir.”566 Gerçekten de Abdullah Cevdet, Batılılaşma 

560	 Üşür, “Fransız Devrimi ve Tanzimat Üzerine Düşünceler ya da Tanzimat’ı Nasıl Yorumlama-
lı?”, s. 20.

561	 Osmanlı aydınlarının Batıya duydukları hayranlık için Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Os-
manlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: (1889-1902), s. 12-16.

562	 Steinhaus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, s. 182.
563	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 

(1889-1902), s. 173. Yücel Aktar da, bu okullardaki eğitimin doğal sonucu olarak, bu okulların 
öğrencilerinde, medrese öğrencisinden farklı bir dünya görüşünün oluştuğunu, olayları değer-
lendirmedeki anlayış farkıyla birlikte, çağı daha değişik gözleme olanaklarına kavuştuklarını 
söylemektedir (Aktar, İkinci Meşrutiyet Dönemi Öğrenci Olayları (1908-1918), s. 56).

564	 Fürüzan Hüsrev Tökin’in söyleyişiyle “... Tanzimat hareketi, Osmanlı İmparatorluğunda batı 
ile doğuyu beraber yaşatmak şartiyle batıya yönelme gayretlerinin bir ifadesiydi” Tökin, Tür-
kiye’de Siyasi Partiler ve Siyasi Düşüncenin Gelişmesi, 1839-1965, s. 13.

565	 Petrosyan’ın söyleyişiyle ..bunların ezici çoğunluğunun İslâm düzgü ve ilkeleriyle, burjuva li-
beral reformizmini uzlaştırma heves ve çabasında olmaları...” durumudur (Petrosyan, Sovyet 
Gözüyle Jön Türkler, s. 279) (İleride bu konudan yine söz edilecektir).

566	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 



150  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

sürecini yalnızca Avrupa tekniğinin uygulanmasına indirgememekte, kültürel 
alanda da Batılılaşmanın gerekliliğini savunmaktadır. 567 Bu yaklaşımıyla 
Batılılaşmayı, mevcut geleneksel yapının köklü biçimde terk edilmesine 
dayandırmaktadır.568

Öte yandan, yine Batılılaşma yanlısı olmakla birlikte, geleneksel yapının 
“olumlu” görülen yanlarından ve İslam’ın toplumsal içeriğinden yararlanılması 
gerektiğini düşünen kesimler de vardır.569 Bu nedenle Jön Türkler ve Osmanlı 
İttihat ve Terakki Cemiyeti, Batıcı bir çizgiyi benimsemekle birlikte, mevcut 
geleneksel yapıyı tümüyle reddetmemektedir. Yerleşik sosyolojik ve kültürel 
yapı karşısındaki göreli güçsüzlüklerinin bilincinde olan İttihatçı kadrolar için 
böyle bir sentez arayışı aynı zamanda pratik bir zorunluluk olarak görülebilir. 
Ziya Gökalp’in, Durkheim’dan esinlenerek geliştirdiği “hars–medeniyet” 
ayrımını da bu bağlamda değerlendirmek gerekir.570

Ne var ki, bu sentez arayışı, Batılılaşmanın kapsamını ve sınırlarını 
geleneksel yapıyla uzlaşma ihtiyacı çerçevesinde tanımlayan görece ihtiyatlı bir 
modernleşme tasavvuruna işaret etmektedir. Cumhuriyet sonrasında şekillenen 
ideolojik çerçeve ise, Batıcılığı bu tür bir uzlaşmadan büyük ölçüde kopararak, 
daha köktenci ve bütünsel bir dönüşüm programının eksenine yerleştirecektir.

Cumhuriyet Halk Fırkası önderi Mustafa Kemal açısından Batıcılığın anlamı 
ise daha kapsamlı bir içerik taşımaktadır. Onun için Batılılaşma, yalnızca bazı 
kurum ve tekniklerin alınması değil, tümüyle Batılı bir medeniyet dairesine 
geçiştir. “Takrir-i Sükûn döneminden itibaren ödünsüz ve katıksız bir Batıcı 
tutum benimsenmiştir.”571 Başka bir deyişle, Batı kültürü Kemalist kadro 
tarafından içselleştirilmiştir.572 Önceki dönemde görülen kültür–uygarlık 
ayrımının bu dönemde aşıldığı söylenebilir. Kemalist ideoloji için temel hedef 
“çağdaş medeniyet”tir573 ve bu çağdaş medeniyet Batı merkezlidir. “Atatürkçü 

(1889-1902), s. 41.
567	 M. Şükrü Hanioğlu, Bir Siyasal Düşünür Olarak Doktor Abdullah Cevdet ve Dönemi, Üçdal 

Neşriyat, (Tarih ve yer belirtilmemiştir), s. 360-361.
568	 Hanioğlu, Bir Siyasal Düşünür Olarak Doktor Abdullah Cevdet ve Dönemi, s. 363.
569	 Hanioğlu, bu grubun başını Celâl Nuri Bey’in çektiğini belirtmektedir. (Hanioğlu, Bir Siyasal 

Düşünür Olarak Doktor Abdullah Cevdet ve Dönemi, s. 363).
570	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 245. Sinanoğlu bu konuda “Uygarlıkla kültürü iki 

ayrı şey gibi gören Alman kökenli bir kurama dayanan bu formülün hiç bir anlamı olmadığı 
kesindir.” demektedir (Sinanoğlu, Türk Hümanizmi, s. 29).

571	 Mete Tunçay, “T.C.’nde Siyasal Düşünce Akımları”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, 
Cilt 7, s. 1924.

572	 Hasan Ünder, “Kemalizmin ya da Türk Devriminin Felsefesi Nedir?”, Mürekkep, Toplumsal 
Araştırmalar ve Kültür Sanat için Vakıf, Ankara, Kış-Bahar 1996, s. 6: Türkiye Gündemindeki 
Geçmiş” (II) s. 40.

573	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 108. Bu anlayış 1923 CHF Nizamnâmesi’ne de yansımıştır. 



Nizam Önen  |  151

çağdaşlaşma modeli sistem olarak Batı’ya dönüktür; onun tüm kurumlarını 
hukukta, yönetimde, toplum yaşamında, eğitimde, teknolojide, insan yaşamının 
her alanında kurmuştur...” 574

Haldun Gülalp’in, “Aslında Kemalizm, eleştirdiği ‘işbirlikçi’ Osmanlı 
bürokratlarının ideolojisi ile aynı ölçüde modernleşmeci ve batıcı idi. 
Cumhuriyetçi Türkiye’nin kökenleri on dokuzuncu yüzyıl Osmanlı reform 
hareketindeydi.”575 tespiti, kısmen isabetli görünmekle birlikte, iki yüz yılı aşkın 
bir zaman dilimi boyunca Batı’ya yönelmenin içerik ve kapsamını aynılaştırması 
bakımından problemli bir yaklaşım olarak değerlendirilebilir.

Yukarıda gösterilmeye çalışıldığı üzere, Batı’ya yönelim 18. yüzyılın 
başlarından itibaren Osmanlı aydınlarının gündeminde yer almakla birlikte, 
bu yönelimin boyutları ve içeriğinin ne olması gerektiği konusunda süreç 
içinde ciddi değişimler yaşanmıştır. Batı’ya yönelim çizgisi üzerindeki tüm bu 
aşamaları aynı doğrultuda ve süreklilik içinde değerlendirmek, aradaki kopuş 
noktalarını görmezden gelmek anlamına gelecektir. Tanzimat dönemi Batıcılığı, 
önceki girişimleri aşan boyutlara ulaşmıştır. Bununla birlikte Tanzimat Batıcılığı 
ve sonrasındaki Jön Türklerin, geleneksel değerlerin üzerine Batılı kurumları 
yerleştirme çabaları tam anlamıyla bir kopuş olarak nitelenemez. Bu açıdan 
bakıldığında, önceki dönemlerdeki Batılılaşma çabalarının köklü biçimde 
aşılması ve bu anlamda gerçek bir kopuşun 1923 ve sonrasında, Kemalist 
ideolojinin şekillenmesiyle gerçekleştiği ileri sürülebilir. Kemalist ideoloji, 
bütün boyutlarıyla Batı’ya yönelmiş ve Batılılaşmayı kurucu ilke düzeyine 
taşımıştır.

Bu süreç boyunca, özellikle 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren “bilim” 
ve “ilerleme” düşüncelerinin Osmanlı aydınlarının zihniyet dünyasında 
artan ölçüde etkili olmaya başladığı gözlenmektedir. Aynı olgunun, Türkiye 
Cumhuriyeti’ni kuran kadrolar için de geçerli olduğu rahatlıkla söylenebilir. 
Bu bağlamda, söz konusu sürekliliğin pozitivizm temelinde incelenmesi önem 
kazanmaktadır.

Jön Türklerden Kemalist Kadrolara Pozitivist Miras

Pozitivizm, “... Jön Türklerden itibaren Osmanlı aydınlarını etkilemiş ve 
Türk Devrimi’ne de temel teşkil etmiştir.” 576 Bu noktada, pozitivizmin önce 

“Madde 1 [Halk Fırkası’nın]..., gayesi,  Türkiye’yi asri bir devlet haline yükseltmek...”
574	 Suna Kili, Atatürk Devrimi Bir Çağdaşlaşma Modeli, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, An-

kara, 4. Baskı, s. 45, Sinanoğlu, Türk Hümanizmi, s. 89.
575	 Gülalp, “Kapitalizm ve Modern Ulus-devlet: Türkiye Cumhuriyetinin Kuruluşu Üzerine Dü-

şünceler”, s. 6.
576	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 101.



152  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Osmanlı aydınları, ardından da bu çevre içinden çıkan yeni devletin kurucu 
kadroları için neden önemli hale geldiğini açıklamak gerekmektedir.

Pozitivizm, 19. yüzyılda Fransa’da ortaya çıkan bir felsefe akımıdır. 
Toplumsal uyum düşüncesine yaptığı vurgu, dönemin Avrupa’sında yaygınlaşan 
işçi hareketlerine karşı bir duruşu temsil ettiği gibi; bilimsel bilgiye atfettiği 
merkezi rol ile de dinsel düşünüş biçimlerinin karşısında konumlanmaktadır.

Osmanlı aydınları için “pozitivizm ve dayandığı ilim anlayışı, hem Batı’nın 
üstünlüğünü açıklamak, hem de Hristiyanlığa bulaşmamış olmak erdemlerine 
sahipti.”577 Gerçekten de Osmanlı aydınları Batı’nın üstünlüğünün kaynaklarını 
“ulûm ve fünûn” kavramlarıyla ifade etmişlerdir.578 Aynı dönemde “ilerleme” 
düşüncesi de Osmanlı aydını açısından merkezi bir önem kazanmıştır. Bu 
bağlamda “Batılılaşma çabası içindeki şehirli bürokrat ve üst tabakaların 
Avrupa’dan ve onun üstünlüğünden anladıkları üç kelime ile değerlendirilebilir: 
‘ulûm ve fünûn’ ve ‘terakki’.”579 Bu unsurları bünyesinde birleştiren temel 
akım ise pozitivizmdir.

Pozitivizmin Türkiye’ye girişi tek ve doğrudan bir kanalla değil; okullarda 
okutulan pozitif bilim dersleri, doğrudan Fransızca eğitim veren kurumlar, 
Avrupa’ya gönderilen öğrenciler, eğitim kurumlarında görev yapan yabancı 
uzmanlar ve bazı derneklerin faaliyetleri gibi çoklu aracılar üzerinden 
gerçekleşmiştir.580 Bu çerçevede, 19. yüzyıl ortalarında Mustafa Reşit Paşa’nın 
himayesiyle 1849 yılı başlarında Paris’e giden İbrahim Şinasi’nin, burada Ernest 
Renan ve Émile Littré gibi dönemin önde gelen pozitivist düşünürleriyle 
kurduğu ilişkiler dikkat çekicidir.581 Şinasi, Comte’un çevresindeki bu isimler 
vasıtasıyla pozitivist dünyanın dilini ve problemlerini tanıyan ilk Osmanlı 
aydın tiplerinden biri olarak görülebilir. Aynı kuşağa mensup Mithat Paşa 
ise, ancak otuz beş yaşından sonra Fransızca öğrenebilmiş olmasına karşın, 
1878’de sürgün edildiği Paris’te dönemin pozitivist çevreleriyle temas kurmuş; 
Pierre Laffitte tarafından Comte’un mektuplaştığı Mustafa Reşit Paşa’nın siyasî 
mirasını devam ettiren bir figür olarak değerlendirilmiştir.582

577	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 104.
578	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 

(1889-1902), s. 16.
579	 “«Terakkiyat‑ı Cedide» döneminin sihirli kelimesi olmuştu. Condorcet ve Turgut’nun kullan-

dığı anlamda «terakki» sözü ağızlardan düşmeyen bir kelime haline gelmişti.” (Hanioğlu, Bir 
Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: (1889-1902), s. 
21).

580	 Murtaza Korlaelçi, “Pozitivist Düşüncenin İthali”, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce, c. 1: 
Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası – Tanzimat ve Meşrutiyetin Birikimi, 2. bs., İletişim Ya-
yınları, İstanbul 2001, s.214.

581	 Korlaelçi, “Pozitivist Düşüncenin İthali”, s.214.
582	 Korlaelçi, “Pozitivist Düşüncenin İthali”, s. 215



Nizam Önen  |  153

Batılı tarzda eğitim, Osmanlı aydınlarına pozitif bilimlerle tanışma olanağı 
sağlamıştır. Tıbbiye ve Mülkiye gibi kurumlar, yeni bir dünya görüşünün 
oluşumunda önemli işlevler üstlenmiştir. Batılı düşünce akımları arasında, 
yukarıda belirtilen özellikleri nedeniyle pozitivizm, Osmanlı aydınları açısından 
özel bir çekicilik kazanmıştır. Comte’un akıl ve bilimi merkeze alarak toplumsal 
düzen ile ilerlemenin bu temeller üzerinden mümkün olabileceğini savunan 
yaklaşımı ile, Osmanlı aydınlarının teknik, sınai ve kültürel bakımlardan geri 
kalmış bir toplumun ilerlemesini sağlama yönündeki arayışları kesiştiğinde, 
pozitivizmin bu aydınlar üzerinde güçlü bir etki yaratması kaçınılmaz hâle 
gelmiştir.5831894’te yayımlanmaya başlayan Servet-i Fünun dergisinde, 
edebî yazıların yanı sıra pozitif bilimlere ilişkin yazıların da yer alması bu 
etkinin somut göstergelerindendir.584 Aynı dönemlerde Jön Türk hareketinin 
önde gelen isimlerinden Ahmed Rıza Bey, pozitivist görüşlere bağlılığıyla 
tanınmaktadır. Nitekim “... yalnızca adalete ve pozitif hakikate boyun eğmiş 
oluyorum... İşte bu sebepledir ki her zaman bilimle paralel yürüyen pozitivizme 
itaat ediyorum.”585 sözleriyle kendi düşünsel konumunu özetlemektedir. Şerif 
Mardin, Ahmed Rıza’nın pozitivizme yönelişini, pozitivizmin Batılı ilerlemeye 
katılımı mümkün kılan bir zemin sunmasına bağlamaktadır. 586

Bu zeminde, 19. yüzyılın son çeyreğinden itibaren farklı aydın tipleri 
pozitivist düşüncenin çeşitli yorumlarını Osmanlı entelektüel hayatına taşımaya 
başlamıştır. İngiliz pozitivist filozoflarının etkisinde kalan Rıza Tevfik587, 
özellikle bu geleneğin İngilizce literatürü üzerinden şekillenen yorumlarına 
yönelirken; Hüseyin Cahit, John Stuart Mill, Ernest Renan, Hippolyte 
Taine ve Émile Durkheim gibi isimlerin eserlerini Osmanlıcaya çevirerek 
pozitivist ve rasyonalist düşüncenin başlıca metinlerini dolaşıma sokmuştur.588 
Ahmet Şuayb ise Comte’u çağının en büyük fikir adamlarından biri olarak 
değerlendirmekte ve onu Descartes’tan sonra Fransız düşünce hayatının en 
önemli filozofları arasında konumlandırmaktadır.589 Bununla birlikte, pozitivist 

583	 Kenan Özkan, “Türk Modernleşmesinde Pozitivizmin Bilim Algısı”, Belgi Dergisi, 7 (2014), 
s.932.

584	 Hilmi Ziya Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, Dördüncü Baskı, İstanbul, Ülken Yayın-
ları, 1994, s. 139-140.

585	 Ahmet Rıza Bey’in kendisi ile ilişkiye geçen masonlara hitaben yazdığı mektuptan (Hanioğlu, 
Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: (1889-1902), 
s. 144, Belge IV).

586	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 218; Akşin pozitivizmin Ahmed Rıza için çekici olma-
sının nedenlerini; hristiyanlıkla ilgisi olmayan bir akım olmasında, akılcı ve bilimci olmasında 
ve ihtilâlciliği reddetmesinde bulmaktadır. (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 32).

587	 Korlaelçi, “Pozitivist Düşüncenin İthali”, s.219.
588	 Korlaelçi, “Pozitivist Düşüncenin İthali”, s.220.
589	 Korlaelçi, “Pozitivist Düşüncenin İthali”, s.220. Ülken de Ulûm-u İktisadiye ve İçtimaiye der-

gisini kuran Ahmet Şuayp’ın ve Rıza Tevfik’in pozitivm etkisi altında olduğunu ifade eder. 



154  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

düşünceyi Türkiye’ye aktaranların büyük çoğunluğunun bu sisteme eleştirel bir 
mesafeyle yaklaşmadığı; üstat edindikleri filozofların görüşlerini, Batı’da aynı 
dönemde pozitivizme yöneltilen eleştirileri ve pozitivist gelenek içi tartışmaları 
büyük ölçüde göz ardı eden bir hayranlık diliyle aktarmaya eğilimli oldukları 
söylenebilir.590

Bu bireysel taşıyıcıların oluşturduğu zeminin üzerine, Jön Türk hareketi 
çevresinde şekillenen örgütsel yapılanma oturur. İttihad-ı Osmani Cemiyeti’nin 
kurucuları arasında yer alan Abdullah Cevdet, pozitivizmi ve radikal Batıcılığı 
en açık biçimde savunan figürlerden biri olarak öne çıkar; Avrupa medeniyetini 
“gülüyle dikeniyle” birlikte benimsemeyi zorunlu gören yaklaşımıyla hem 
Comteçu çizgiye hem de materyalist yorumlara yaslanır.591 Paris’teki Jön Türk 
çevresinin liderlerinden Ahmet Rıza, Comte’un “ordre et progrès” (düzen ve 
ilerleme) şiarını merkeze alan yorumu üzerinden pozitivizmi siyasal bir program 
hâline getirir ve Cemiyet’in adının “İttihad ve Terakki”ye dönüşmesinde 
belirleyici rol oynar. Daha sonraki dönemde İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 
ideolojik çerçevesini şekillendiren Ziya Gökalp, Durkheim etkisinde geliştirdiği 
sosyolojik yaklaşımla toplumu pozitivist bir “ilim” konusu olarak ele alma 
eğilimini güçlendirirken; Hüseyin Cahit, İttihat ve Terakki basınının önde 
gelen kalemi olarak bu dünya görüşünün kamuoyundaki taşıyıcılarından biri 
hâline gelir. Böylece Ahmet Rıza, Abdullah Cevdet, Ziya Gökalp ve Hüseyin 
Cahit gibi isimler aracılığıyla pozitivizm, İttihad-ı Osmani’den İttihat ve 
Terakki Cemiyeti’ne uzanan örgütsel süreklilik içinde hem kadroların zihniyet 
dünyasını hem de siyasal strateji ve söylemi besleyen önemli bir ideolojik 
kaynak konumuna yerleşir. 

Bu kişisel ve örgütsel kanalların yanı sıra, basın ve dergi çevreleri de 
pozitivizmin Osmanlı/Türk düşüncesine yerleşmesini kurumsal düzeyde 
pekiştiren bir işlev görmüştür. İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 1895’ten itibaren 
yayımlanmaya başlayan organı Meşveret gazetesi, pozitivist düşüncenin Jön 
Türk muhalefeti içindeki yayılmasında kayda değer bir rol oynamıştır. 1894’te 
yayımlanmaya başlayan Servet-i Fünun dergisinde edebî yazıların yanı sıra 
pozitif bilimlere ilişkin yazıların yer alması, bilimsel dünya görüşünün popüler 
düzeyde tanıtımı açısından önemlidir. Aynı dönemde Ulum-ı İktisadiye ve 
İçtimaiye (1908–1910) ve İçtimaiyat (1917) mecmuaları, modern sosyal 
bilimler ve pozitivist düşüncenin daha sistematik biçimde tartışıldığı mecralar 

(Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, s. 161.) Ülken bu isimlere bir de Mehmed Cavid’i 
eklemektedir.

590	 “Pozitivist Düşüncenin İthali”, s.222.
591	 Mürsel Tekin, “Pozitivist Anlayışın Son Dönem Osmanlı Düşüncesi Üzerindeki Etkisine Bir 

Örnek: Abdullah Cevdet”, Kırklareli Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, c. 3, sy. 2 (2019), ss. 
205–218.



Nizam Önen  |  155

olarak öne çıkar.592 Özellikle Ulum-ı İktisadiye ve İçtimaiye Mecmuası’nda Salih 
Zeki’nin Comte’un felsefesi ve bilimler tasnifi üzerine kaleme aldığı yazılar, 
pozitivizmin teorik yanının Osmanlı okuruna aktarılmasında belirleyici olmuştur. 
Salih Zeki, Comte’un kurduğu pozitif felsefede olayların “ilk sebeplerle” 
açıklanamayacağını, her hadisenin başka hadiselerle ilişkisi içinde, gözleme 
dayalı yasalar aracılığıyla kavranması gerektiğini vurgular; Comte’un “üç hâl 
kanunu”nu insan düşüncesinin tarihsel tekâmül yasası olarak yorumlayarak, 
bu üç aşamanın (teolojik, metafizik, pozitif) vakaları açıklamaya yönelik üç 
ayrı felsefe tarzına tekabül ettiğini belirtir.593

Bu isimler dışında  Pozitivizmin bu etkisinin Mustafa Kemal ve yakın çevresi 
üzerinde de devam ettiği, farklı araştırmacılar tarafından vurgulanmaktadır.594 
Hatta Levent Köker, Kemalizmin Jön Türklerden devraldığı “düşünsel mirasın 
en önemli ilk öğesinin bu pozitivist anlayış” olduğunu ileri sürmektedir.595

592	 Korlarelçi, “Pozitivist Düşüncenin İthali”, s.216.
593	 Korlarelçi, “Pozitivist Düşüncenin İthali”, s.219.
594	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, passim; Levent Köker, Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi, 

2. Baskı, İstanbul, İletişim, Temmuz 1993, s. 136;Ayata, CHP (Örgüt ve İdeoloji), s. 64; Öz, 
Tek Parti Yönetimi ve Siyasal Katılım, s. 143. Timur, Mustafa Kemal’in halkçılık anlayışının dü-
şünüşündeki ilim ve laiklik unsurlarının, onu, pozitivizme yaklaştırdığını yazmaktadır (Timur, 
Türk Devrimi ve Sonrası, 103-109).

	 “O dönemde, Batı düşünüşünün, daha doğrusu Batı pozitivizmin egemenliği öylesine yo-
ğundu ki, buna düşünce demek bile zordur. Daha iyisi, ‘resmi dinsizlik doğması’ demelidir. 
Prof. H.A.R. Gibb’in imgeli deyişiyle, Türkiye pozitivist bir anıt-kabir olmuştur.” (Abdülhak 
Adnan-Adıvar, “Interaction of Islamic and Western Thought in Turkey,” (der.) T.C. Young, 
Near Eastern Culture and Society (Princeton, 1951), s. 127‑129’dan aktaran Tunçay, T.C.’nde 
Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931),  s. 215).

595	 Köker, Köker, Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi, s. 222. Pozitivizmin Osmanlı Devleti’ne 
girişi ve  Osmanlı-Türk aydınları üzerine etkileri için bknz.:  Kabakcı, “Bir Yeniden Yorumlama 
Örneği: Ahmed Rıza’nın ‘Pozitivizm’i”, Sosyoloji Dergisi, 3. Dizi, sy. 28 (2014/1), ss. 27–58. 
Kenan Özkan, “Türk Modernleşmesinde Pozitivizmin Bilim Algısı”, Cumhuriyet Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 18, sy. 2 (2014), ss. 923–951. Mürsel Tekin, “Pozitivist Anlayışın 
Son Dönem Osmanlı Düşüncesi Üzerindeki Etkisine Bir Örnek: Abdullah Cevdet”, Kırkla-
reli Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, c. 3, sy. 2 (2019), ss. 205–218. Ergun Yıldırım, “Türk 
Sosyolojisinde Pozitivizm: Bilginin Sosyolojik Tasarımı (1908–1945)”, Sosyoloji Araştırmaları 
Dergisi, c. 7, sy. 1 (2004), ss. 89–109. Mustafa Topuz, “Ahmet Rıza ‘Pozitivizm Din Merkezi-
yetçilik ve Anti-Müdahale’”, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, sy. 51 (2023), 
ss. 454–472. Turhan Ada, “Pozitivist Felsefenin Etkisi Altındaki Aydın Profili: Doktor Ad-
nan Adıvar”, Türk Dünyası Araştırmaları, c. 125, sy. 246 (Mayıs–Haziran 2020), ss. 95–108. 
Mehmet Ali Sarı, “Türkiye’de Pozitivizm ve İlk Yansımaları”, Turkish Studies – International 
Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, c. 10, sy. 14 (Güz 2015), 
ss. 635–656. Ayşegül Yılmaz, “Pozitivist Tarih Anlayışı ve Osmanlı Aydını Üzerinde Etkisi”, 
Sosyal Bilimler Araştırma Dergisi (KOUSBAD), c. 6 (Güz 2017), ss. 61–90. Fikret Çelik – Ha-
san Selçuk Tandoğan, “Traces of Positivism in the Ottoman Political and Social Thought in the 
Last Period”, Muhafazakâr Düşünce Dergisi, yıl 17, sy. 61, ss. 202–231. Onur Çakmak, “Pozi-
tivizmin Türkiye Cumhuriyet Dönemi Eğitim Sistemine Etkisi”, ETÜT Dergisi, c. 9 (2024), 
ss. 119–131.



156  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Jön Türkler ve İttihatçılarda gözlenen bilime ve ilerlemeye duyulan 
inanç, Kemalist kadrolarda da –hatta daha da yoğun bir biçimde– varlığını 
sürdürmüştür. Mustafa Kemal, “Dünyada her şey için, medeniyet için, hayat 
için, muvaffakiyet için en hakikî mürşit ilimdir, fendir. İlim ve fennin haricinde 
mürşit aramak gaflettir, cehalettir, dalâlettir.”596  sözleriyle bilime duyduğu 
güveni açıkça ortaya koymaktadır. Cumhuriyet döneminde Ankara’da kurulan 
Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi’nin ön cephesine ve neredeyse tüm ilkokul, 
ortaokul ve liselerin duvarlarına yazılan “Hayatta en hakiki mürşit ilimdir.” 
ifadesi de bu yaklaşımın sembolik bir ifadesi niteliğindedir. Mustafa Kemal’in 
düşünce dünyasında bilim ve teknoloji, çağdaş uygarlığa ulaşmanın temel 
anahtarları olarak konumlanmaktadır. 597

Sonuç olarak, pozitivizm, Jön Türklerden Kemalist kadrolara uzanan 
bir süreklilik içinde, her iki grubun temel kavram ve siyasal tasavvurlarının 
oluşumunu etkileyen felsefi bir yöntem ve dünya görüşü olarak biçimlenmiştir. 
Bu noktada, pozitivizmin ayrı bir başlık altında ele alınmasına son verilerek, 
“pozitivist bir espri” içinde kavranabilecek OİTC ve CHF’nin halkçılık, 
ulusçuluk ve laiklik anlayışları incelenecek; bu anlayışların pozitivizmle 
kurdukları ilişkiler, ilgili başlıklarda ayrıca tartışılacaktır.

“Sınıf Yok, Meslek Var”: Halkçılığın Ulusalcı Yorumu

Cumhuriyet Halk Fırkası’nın (CHF) altı temel ilkesinden biri olan halkçılık, 
“Cumhuriyet Türkiye’sinin Meşrutiyet Türkiye’sinden devraldığı ilkelerden 
biridir.”598 Halkçılığın kuramsal olarak üç boyutta ele alınabileceği söylenebilir: 
(i) halkın siyasal yönetime katılımına ilişkin boyut, (ii) kültürel nitelikli boyut ve 
(iii) toplumsal düzen ya da siyasal sistemin yapısal özellikleriyle ilgili boyut.599 
Bu bölümde, siyasal rejimle ilişkili birinci boyut ileriki sayfalara bırakılacak; 
ağırlıklı olarak halkçılığın üçüncü boyutuna, yani toplumsal yapı ve sınıf 
ilişkileriyle bağlantılı tartışmalara odaklanılacaktır.

Halkçılık, Şerif Mardin’in ifadesiyle, “20. yüzyılın başından beri Türkiye’de 
aydınlar arasında en çok tutunan akım” lardan biri olmuştur.600 Osmanlı 
aydınlarının halkçılığa yönelimlerinde Rusya’daki Narodnik hareketten 
etkilendikleri sıkça vurgulanırken601, Mardin, bu etkinin yanı sıra, 19. yüzyıl 

596	 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, Cilt II, s. 202.
597	 Köker, Köker, Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi, s. 222.
598	 Zafer Toprak, “II. Meşrutiyet’te Solidarist Düşünce: Halkçılık,” Toplum ve Bilim, say.1 (Bahar 

1977), s. 92-123.
599	 İlhan Tekeli ve Gencay Şaylan, “Türkiye’de Halkçılık İdeolojisinin Evrimi,”, Toplum ve Bilim, 

Sayı 6‑7 (Yaz-Güz 1978), s. 64‑65.
600	 Şerif Mardin, İdeoloji, İletişim, İstanbul, Haziran 1993, 2. Baskı, s. 116‑117.
601	 Tekeli ve Şaylan, “Türkiye’de Halkçılık İdeolojisinin Evrimi”, s. 57. Bu makalede Hüseyinzade 



Nizam Önen  |  157

Fransası’nda ortaya çıkan tesanütçülük (dayanışmacılık) akımının da önemli 
bir referans noktası olduğunu belirtir.602  Nitekim gerek Osmanlı İttihat ve 
Terakki Cemiyeti (OİTC) gerekse CHF dönemlerinde egemen olan yaklaşım 
incelendiğinde, dayanışmacı perspektifin halkçılık anlayışına damgasını vurduğu 
görülmektedir.

OİTC döneminde örgütün “ideoloğu” konumuna yükselen Ziya Gökalp’in, 
pozitivist sosyolog Émile Durkheim’den etkilenmiş olması ve Durkheim’in 
“kolektif bilinç” kavramını sınıf çatışmasına karşı bir kavramsal karşılık olarak 
kullanması, bu bağlamda anlamlıdır. Gökalp’in dayanışmacı görüşlerinin 
Mustafa Kemal’i de etkilediği açıktır. Gökalp’e ait olan “Bir cemiyetin dahilinde 
birtakım tabakaların yahut sınıfların bulunması, dâhili müsâvâtın bulunmadığını 
gösterir. Binaenaleyh, halkçılığın gayesi, tabaka ve sınıf farklarını kaldırarak, 
cemiyetin birbirinden farklı zümrelerini, yalnız işbölümünün doğurduğu meslek 
zümrelerine hasretmektedir. Yani halkçılık, felsefesini bu düsturda icmâl eder: Sınıf 
yok meslek var!”603 sözleri ile Mustafa Kemal’in “Guya bizim memleketimizde de 
ayrı ayrı sunuf varmış gibi teessüs eden siyasi fırkalar yüzünden şahit olduğumuz 
neticeler malumdur. Halbuki Halk Fırkası dediğimiz zaman bunun içinde bir 
kısım değil, bütün millet dahildir... Binaenaleyh mesalike muhtelife erbabının 
menafii yekdiğerine memzuç olduğundan, onları sınıflara ayırmak imkânı yoktur ve 
heyeti umumiyesi halktan, ibarettir.”604 yönündeki değerlendirmeleri arasındaki 
paralellik, halkçılık ilkesinin sınıf anlayışı bakımından taşıdığı dayanışmacı özün 

Ali’nin Türkiye’ye gelmeden önce Narodnik akım içinde yer aldığı belirtilmektedir (s. 57). Ay-
rıca, Makedonya’daki çetecilerin önemli bir kısmının narodnik düşünceye yakın oldukları, bu 
yolla narodnik düşüncelerin İttihatçıları da etkilediği yazılmaktadır (s. 57). Bu ilişkide özellikle 
Makedonya İç İhtilâlci Örgütü’nün (IMRO) etkili olduğu kaydedilmektedir (s. 57). Niyazi 
Berkes, “Rusya’daki bu halkçılık akımının üç dolaylı yoldan Türk aydınları arasına da serpin-
tileri geldi. Birincisi, Balkan ve özellikle Bulgar aydınları yoluyla... İkincisi, Rusya’dan gelen 
Türkler oldu. Örneğin Petersburg Üniversitesinde okuyan Hüseyinzade Ali, oradaki devrimci 
öğrenci komünlerini görmüş... Üçüncü dolaylı yol, Ermeni aydınlarının başlattığı ve ulusçu 
Taşnak akımından ayrı olan sosyalist Hınçak akımıdır... (Niyazi Berkes, Türk Düşünüşünde 
Batı Sorunu, Ankara, 1975, s. 231‑232’den aktaran Zafer Toprak, “II. Meşrutiyet’te Solidarist 
Düşünce: Halkçılık”, s.92‑123.

602	 Şerif Mardin’e göre “... Fransa’da 19. yüzyılda “Tesanütçülük” adı verilen bir akım da “halkçı” 
değerleri yüksek tutuyordu. Türkiye’deki halkçılığın kuramsal dayanağı bu kaynağa gider.” 
(Mardin, İdeoloji, s.  117. Mardin, daha erken tarihli bir çalışmasında, halkçılığın 1910’dan 
sonra, Bulgarlar yoluyla gelmiş olması ihtimalinden söz eder. (Mardin, Jön Türklerin Siyasi 
Fikirleri, s. 45).

603	 Gökalp, “Milliyetçilik ve Beynelmilliyetçilik”, Yeni Mecmua, sayı 35, 14 Mart 1918, s.162’den 
aktaran Zafer Toprak, “II. Meşrutiyet’te Solidarist Düşünce: Halkçılık”, s. 92.

604	 7.11.1923 tarihli Balıkesir Konuşması için, Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, s.  101-102. Bu 
konuda daha geç bir tarihte Mustafa Kemal “Türkiye Cumhuriyeti halkını ayrı ayrı sınıflardan 
mürekkep değil ve fakat ferdi ve içtimai hayat için işbölümü itibarı ile muhtelif mesai erbabına 
ayrılmış bir camia telâkki etmek esaslı prensiplerimizdendir.” (Vakit, Nisan 1931, s. 2). CHF 
Kâtib‑i Umumîsi Recep Peker de “... biz sınıflaşmayı reddediyoruz bunun yerine milletçe 
kütleleşmek fikrini müdafaa ediyoruz...” (Cumhuriyet, 19 Teşrinievvel 1931, s.3).



158  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

göstergesi niteliğindedir. Bu noktada, OİTC ve Kemalist kadroların sınıfların 
varlığını (ya da en azından sınıflar arasındaki çatışmayı) neden reddetme 
eğiliminde olduklarının açıklanması önem kazanmaktadır.

OİTC, Osmanlı Devleti’nin Avrupa devletleri karşısında gerilediği, 
imparatorluk sınırları içindeki farklı halkların ulusal bilinç geliştirmeye 
başladığı bir dönemde ortaya çıkmıştır. Bu bağlamda örgütü motive 
eden temel kaygılardan biri, imparatorluğun siyasal bütünlüğünü koruma 
arzusudur.605 Benzer şekilde, CHF’nin ortaya çıktığı ve Kemalist halkçılık 
ilkesinin şekillenmeye başladığı dönem, Anadolu’daki Türk varlığının dahi 
tehlikeye düştüğü bir tarihsel bağlama tekabül etmektedir. Dolayısıyla her iki 
grup için de “bir bütün olarak varlığını ortaya koyma” zorunluluğu öncelikli 
bir siyasal hedef hâline gelmiştir.606

Ziya Gökalp, halkçılık kavramını sınıfsal boyutlarından arındırarak, onu 
esasen Türkçülükle ve ulusçulukla özdeşleştirmiştir.607 Gökalp’in bu indirgemeyi 
yapmasını kolaylaştıran sosyo-ekonomik koşullar, dönemin Osmanlı toplumsal 
yapısında büyük ölçüde mevcuttur. Ekonomik hayat üzerinde belirleyici 
konumda olan kesimler, çoğunlukla yabancılar ve onlarla bütünleşmiş 
gayrimüslim unsurlardır. Bu nedenle, temel sınıfsal çelişki ile etnik-dinî çelişki 
büyük ölçüde iç içe geçmiş; Osmanlı toplumunun çoğunluğunu oluşturan 
Müslüman–Türk unsurun talepleri “milli” bir zemin üzerinden ifade edilir hâle 
gelmiştir. Bu süreçte “milli ekonomi, milli tüccar, milli burjuva yaratmak” ve 
nihayetinde bir ulus-devlet inşa etmek, geniş kesimler nezdinde ortak bir hedefe 
dönüşmüştür.608 Böylece II. Meşrutiyet dönemindeki halkçılık söyleminin 
milliyetçiliğe doğru evrildiği görülmektedir.

Bu ideolojik arka plan, Birinci Dünya Savaşı sonrasında Anadolu’da 
şekillenen yeni siyasal ortamda halkçılık düşüncesinin daha somut, programatik 
biçimlere bürünmesine zemin hazırlamıştır. 1920 ilkbaharında İttihatçı 
milletvekilleri öncülüğünde kurulan ve İslamiyet ile sosyalizmi eklemleyen 
bir söylem geliştiren Yeşil Ordu ile onun meclis içi uzantısı niteliğindeki 
Halk Zümresi’nin programı609, halk egemenliğini ve yerel şuralar aracılığıyla 

605	 “Avrupa düşünce akımlarının etkisini abartmaktan sakınmak gerekir, zira Osmanlı özgürlük-
çülerinin bakış açısını belirleyen asıl olay, Batı emperyalizminin baskısı karşısında Osmanlı 
Devleti’nin varolup olmaması sorunuydu”. (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 32).

606	 “Halkçılık ideolojisi,..., farklı sosyal sınıfların temsilcilerinden oluşan Büyük Millet Meclisi’n-
deki, eşraf, bürokrat, din adamları ile savaşa katılan halk yığınlarını, köylüleri Kurtuluş Savaşı 
etrafında bütünleştirme işlevini yüklenecekti.” (Tekeli - Şaylan, “Türkiye’de Halkçılık İdeoloji-
sinin Evrimi”, s. 66).

607	 Tekeli - Şaylan, “Türkiye’de Halkçılık İdeolojisinin Evrimi”, s. 62.
608	 Tekeli - Şaylan, “Türkiye’de Halkçılık İdeolojisinin Evrimi”, s. 62.
609	 Programın Latin harfleri ile bir sureti  için bkz.: Mete Tunçay, Türkiye’de Sol Akımlar- I (1908-

1925) Belgeler 2, İstanbul, BDS Yayınları, 1991, s. 165-166.



Nizam Önen  |  159

yönetime katılımı merkeze alan bir halkçılık anlayışını dile getirmekteydi.610 
Programda ülkenin, coğrafi ve iktisadi ilişkiler esas alınarak nahiye, kaza ve liva 
şuraları vasıtasıyla yönetilmesi ve bu şuraların, T.B.M.M:’nin “Büyük Şura” 
olarak konumlandığı hiyerarşik bir yapı içinde düşünülmesi611, halkçılığın 
hem yerel hem de merkezi düzlemde kurumsallaştırılması yönündeki arayışları 
yansıtmaktaydı.

Bu bağlamda, Mustafa Kemal’in 13 Eylül 1920’de T.B.M.M:’ye sunduğu 
ve literatürde “Halkçılık Beyannamesi” olarak anılan 31 maddelik metin612, 
halkçılık ilkesinin idari–siyasal düzeyde açık bir tasarımına karşılık gelmektedir. 
Beyannamenin 18–31. maddeleri, vilayet–kaza–nahiye ekseninde yeniden 
kurgulanan mülkî yapıyı, vilayetlere ve özellikle de nahiyelere tanınan geniş 
yetkilerle birlikte ele almakta; vilayet meclislerinin genel oyla seçilmesi, 
vilayetlerin “manevi şahsiyet” ve “muhtariyet” sahibi birimler olarak 
tanımlanması, nahiyenin taşra idaresinin temel halkası olarak öne çıkarılması 
gibi hükümlerle, adem-i merkeziyetçi bir halkçılık anlayışına işaret etmektedir. 
Valinin icra organı olmaktan ziyade T.B.M.M: adına denetim fonksiyonu 
üstlenen bir temsilci olarak konumlandırılması ve vilayet meclisi içinden seçilen 
idare heyetine yürütme yetkisinin verilmesi, klasik merkezî-bürokratik düzenle 
önemli bir kopuşu ifade eder.

Halkçılık Beyannamesi, Encümen’de yapılan değişikliklerle birlikte 1921 
Teşkilat-ı Esasiye Kanunu’nun hazırlanmasına doğrudan kaynaklık etmiş; 
böylece halkçılık, vilayet ve nahiye şuraları üzerinden yerinden yönetimi 
esas alan anayasal bir çerçeveye kavuşturulmuştur. Meclis görüşmelerinde 
vilayetlere tanınacak “muhtariyet”in düzeyi, şuraların yetkilerinin kapsamı ve 
merkezî idareyle yerel organlar arasındaki görev bölüşümü etrafında yoğun 
tartışmalar yaşanmış; bir yandan Musa Kâzım, Tunalı Hilmi, Zekai ve Ömer 
Lûtfi gibi isimlerin katkılarıyla vilayet şuralarının halkın iradesini temsil eden, 
adeta T.B.M.M:’nin “mahallî birer modeli” olarak tasarlanması savunulurken, 
diğer yandan valilik makamının konumu, umumi müfettişliklerin varlığı ve 
“devletin yekpareliği” kaygısıyla özerkliğin sınırlandırılması gerektiğini dile 
getiren daha temkinli bir çizgi de varlığını korumuştur. İsmail Suphi’nin ve 
başka mebusların konuşmalarında Tanzimat ve Meşrutiyet’in “halktan kopuk” 

610	 I.T.B.M.M:’de 1921 Teşkilat-ı esasiye Kanunu’nun hazırlanma süreci ve Halkçılık üzerine ger-
çekleşen tartışmalar Nizam Önen – Cenk Reyhan, Mülkten Ülkeye: Türkiye’de Taşra İdaresinin 
Dönüşümü, 1839–1929, İstanbul, İletişim Yayınları, 2011 adlı çalışmanın s.387- 409 arasında 
yer alan Halkçılık Beyannamesi ve 1921 Teşkilat-ı Esasiye Kanunu başlıklı bölümünden olduk-
ça özet olarak alınmıştır.

611	 Önen-Reyhan, Mülkten Ülkeye: Türkiye’de Taşra İdaresinin Dönüşümü, 1839–1929, s.387.
612	 Halkçılık Beyannamesi için bkz.: T.B.M.M: Zabıt Ceridesi, Devre: 1, Cilt: 4, İçtima Senesi: 1, 

18.9.1336, s. 179- 181.



160  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

bürokratik mirasına duyulan tepkiyle, Bolşevik Devrimi’nin “mazlum sınıflar” 
lehine yarattığı duyarlılığın iç içe geçtiği; bunun da halkçılığı, idarenin her 
kademesinde halkın doğrudan katılımını önceleyen bir “esas” olarak öne 
çıkardığı görülmektedir.613 Böylece Birinci Meclis’te halkçılık, hem geniş yerel 
özerklik ve şura esasına dayalı bir yönetim modelini savunan, hem de merkezî 
bütünlüğü ve ulusal birliği vurgulayan iki eğilimin kesişim noktasında, canlı 
bir tartışma zemini üzerinde şekillenmiştir.

Türk Kurtuluş Savaşı sırasında halkçılık, bu tür programatik ve anayasal 
açılımlar üzerinden, yalnızca ideolojik bir söylem değil, aynı zamanda yeni 
rejimin idari ve siyasal örgütlenmesini kurma denemelerinin de ana ekseni 
hâline gelmiştir. Bununla birlikte, savaş ve sonrasındaki devlet-inşa sürecinin 
koşulları, halkçılığın dayanışmacı–milliyetçi boyutlarını öne çıkarırken, yerel 
özerklik ve şura temelli yönetim anlayışının önemli ölçüde törpülenmesine, 
hatta tamamen ortadan kaldırılmasına yol açmıştır.

Savaş sonrasında Kemalist kadroların halkçılığı önemli ölçüde OİTC 
dönemindeki çizgiye yaklaştırdıkları yolundaki değerlendirmeler bu noktada 
anlam kazanmaktadır. 

Çetin Yetkin, Mustafa Kemal’in yukarıda aktarılan sözleri ve dönemin 
koşullarından hareketle yaptığı değerlendirmede, uzun savaş yıllarının ülkeyi 
derin bir yoksulluğa sürüklediğini, tüm toplumsal kesimlerin “yoksullukta 
birleştiğini” vurgular. Bu çerçevede halkçılık ilkesinin, “toplumun bütün sınıf 
ve kesimlerini, herhangi bir sınıfı diğerine üstün tutmaksızın kalkındırmayı” 
amaçlayan bir ilke olarak formüle edildiğini ileri sürer.614 Başka bir ifadeyle, 
bütün ulus, tıpkı OİTC döneminde olduğu gibi, ortak bir amaç etrafında 
birleşmiş kabul edilmektedir. Bu bakımdan halkçılık ilkesi, milliyetçilikle 
neredeyse özdeş bir anlam kazanmış; toplumda sınıfsal çelişkilerin bulunmadığı 
(ya da belirleyici olmadığı) varsayımı üzerinden OİTC dönemi halkçılık 
anlayışına önemli ölçüde geri dönülmüştür.615

Siyasal rejim tartışmalarına geçmeden önce, OİTC’nin ve CHF’nin 
ulusçuluk/ulusalcılık anlayışlarına kısaca değinmek, halkçılığın bu milliyetçi 
çerçeveyle kurduğu ilişkiyi daha iyi ortaya koymak açısından yerinde olacaktır.

613	 T.B.M.M:’deki bu tartışmalar için bknz.: Önen-Reyhan, Mülkten Ülkeye: Türkiye’de Taşra İda-
resinin Dönüşümü, 1839–1929, s.390-404.

614	 Yetkin, Türkiye’de Tek Parti Yönetimi, 1930-1945, s. 99-100. Ve hemen eklemektedir “... kısa 
sürede bu «sanki yoklukta ortak» durumundan sıyrılınmış, sınıfsal ayrışım kendisini göster-
mekte gecikmemiştir.” (s. 100) Suna Kili “(Mustafa Kemal)... sınıfların varlığını reddetmemiş, 
fakat hiçbir sınıfa da ayrıcalık tanımamıştır.” (Kili, Atatürk Devrimi, Bir Çağdaşlaşma Modeli,s. 
161) görüşündedir.

615	 Tekeli ve Şaylan, “Türkiye’de Halkçılık İdeolojisinin Evrimi”, s. 72.



Nizam Önen  |  161

Türk Milliyetçiliğinin İdeolojik Dönüşümü: Turan Ufkundan 
Anadolu Sınırına

Türk ulusalcılığı düşüncesinin, örgütlü ve süreklilik taşıyan bir siyasal 
ideoloji olarak Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti (OİTC) ile ortaya çıktığı 
ve Cumhuriyet Halk Fırkası/Partisi (CHF/CHP) döneminde kurumsal ve 
doktriner bir çerçeve kazandığı kabul edilebilir. Osmanlı İmparatorluğu gibi 
çok etnili ve çok dinli bir yapı içinde ulusal akımlara hoşgörü ile bakılması 
beklenemezdi. İmparatorluğun 19. yüzyılda kendi bünyesindeki halkların 
ulusal bilinçlenmeleri ve başkaldırılarıyla karşılaştığı süreçte, ulusal bilinç en 
geç olarak imparatorluğun Türk/Müslüman unsuru içinde gelişmiştir.

Yüzyılın son çeyreğine gelindiğinde dahi Türkçülük yapmak ciddi siyasal 
riskler taşımaktaydı. Bu riskler, 1880’lerde Türkçülüğün ağırlıklı olarak “dilbilim 
Türkçülüğü” şeklinde ortaya çıkmasına yol açtı.616 Şerif Mardin’in belirttiği 
üzere, yüzyılın sonlarına doğru Osmanlı Devleti ve Osmanlı aydınları için 
merkezi bir sorun haline gelen Makedonya meselesine çözüm bulma ihtimali 
azaldıkça, Türklere gösterilen ilgi artmış, “Türk” deyimi daha sık kullanılmaya 
başlanmıştır.617 Yüzyılın son yıllarına gelindiğinde “Osmanlılar içinde en büyük 
bir hiss-i hürmet ve inkiyad ile en ziyade mütehassıs olan Türkler…”618 ya da 
“Türklük, Osmanlılık bence birdir…”619 biçiminde ifadeler yaygınlaşmıştır.

616	 Şerif Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 114. Mardin, Şemsettin Sami’nin eserlerinde bir 
dilbilim sorunun yer aldığını ve 1894’te İkdam gazetesinin “Türk Gazetesidir.” başlığıyla çık-
masını Türkçülüğün kültürel bir hareket olarak gelişeceğinin işareti saymaktadır (s. 62). Dil ve 
tarih alanında Ahmet Vefik Paşa, Süleyman Paşa, Uzbeyler Şeyhi Süleyman Efendi, Ali Suavi, 
Ahmet Mithat, Ahmet Cevdet Paşa’nın isimleri geçmektedir (Ali Ergin Oba, Türk Milliyetçili-
ğinin Doğuşu, s. 189).

	 Arnavut Şemsettin Sami’nin en önemli katkıyı yaptığı da belirtilmektedir (Oba, Türk Milli-
yetçiliğinin Doğuşu, s. 201). 19. yüzyıl Avrupa Türkologlarının da, Osmanlı aydınları üzerinde 
etkileri olmuştur. (Oba, Türk Milliyetçiliğinin Doğuşu, s. 121-140) Taner Timur, “Batı İdeolo-
jisi, Irkçılık ve Ulusal Kimlik Sorunumuz,” Yapıt, Sayı 5(50), (Haziran-Temmuz 1984), Sayı 
5(50), Dost Yayınevi, s. 17-25; Selâhattin Hilâv”, Düşünce Tarihi 1908-1980, “Türkiye Tarihi 
4, s. 361).

617	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 271.
618	 Tunalı Hilmi, “Makam‑ı Akdes Cenâb‑ı Hilâfetpenâhi’ye” Osmanlı, no.1, s. 2-3’den aktaran 

Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 
(1889-1902)s. 632.

619	 Tunalı Hilmi, Peşte’de Reşit Efendi İle, Cenevre, 1317, s. 96’dan aktaran Hanioğlu Bir Siyasal 
Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: (1889-1902), s. 632.

	 “Türkler... geriye kalan bu millet açtır, çıplaktır, zulumdîdedir. Muti, sabırlı, halim‑i müteenni 
olan bu kavm bazılarınca miskin ve pek tembeldir. Türkler hakikat‑ı halde büyüklerimizden 
birinin dediği gibi tüfeğin içindeki kurşun gibi(dir).” (“Arize”, Osmanlı, Aralık 1897, s. 3’den 
aktaran Şerif Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 149). 

	 “... Osmanlı demek Türk demektir. Türk ve Osmanlı tâbirleri ise kendilerine malik olanlarca 
‘Müslümanlığa’ yabancı değildir.” (“Mazeret”, Mizan, 30 Cemaziyülevvel 1304’den aktaran, 
Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 113). Mardin, bu dönemde Türklere verilen bu önemle 
daha sonraki İttihat ve Terakkinin şovenizmi arasındaki ayrıma dikkat çekmektedir (s. 150).



162  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

OİTC’nin bir dönem yayın organı konumundaki Osmanlı gazetesinde 
yayımlanan “Türkler... geriye kalan bu millet açtır, çıplaktır, zulümdîdedir. 
Mütî, sabırlı, halimü’l-mütenni olan bu kavm bazılarınca miskin ve pek 
tembeldir. Türkler hakikat-i halde büyüklerimizden birinin dediği gibi tüfeğin 
içindeki kurşun gibi”620 şeklindeki yorumlar, Türk unsuruna yönelik yeni 
ilginin somut göstergeleridir. Ancak bu dönemde temel sorunun “devleti 
kurtarmak” biçiminde şekillenmiş olması ve çok uluslu bir yapı içinde Türk 
ulusalcılığının ayrılıkçı istekleri hızlandıracağı endişesi, ulusalcılığa ciddi bir 
“fren” oluşturmaktaydı.621

Bu arada, ekonomik yapı içinde yabancıların ve gayrimüslimlerin rekabeti 
karşısında gerileyen Müslüman-Türk unsurlar da, Taha Parla’nın deyişiyle, 
bu “embriyonik milliyetçiliği” azınlık grupların yerini alabilmek için elverişli 
bir ideolojik zemin olarak görmüş olmalıdır.622 Bununla birlikte, Osmanlıcı 
ve İslamcı söylemlerin bu dönemde hâlâ etkili ideolojik çerçeveler olduğunu 
vurgulamak gerekir. 

İbrahim Temo, anılarında 1895’teki Ermeni hareketleri sonrasında 
İttihatçıların bastığı ilk bildiri623 üzerine bir sohbeti aktarır. Tanıdık bir Ermeni, 
bildiriyi çok beğendiğini, “Bizimkiler bu Türkleri arayıp bulsalar ve anlamış 
olsalar, belki hep beraber birşeyler yaparlardı” dediğinde, Temo’nun verdiği 
yanıt dikkat çekicidir: “Osmanlı gibi hareket ederlerse bu sizin düşünceniz 
pek doğru ve çok kolay tahakkuk edebilirdi.”624 Bu örnek, İttihatçıların henüz 
“Türkçü”den ziyade “Osmanlıcı” bir söylemle kendilerini ifade ettiklerini 
göstermektedir. Osmanlılık düşüncesi söylem düzeyinde Balkan Savaşları’na 
kadar egemenliğini sürdürmüş; aksi halde İttihatçıların imparatorluğu çok 
daha erken bir aşamada dağıtmış olmaları olası görünmekteydi.

1904 yılında Kazanlı Yusuf Akçura’nın kaleme aldığı “Üç Tarz-ı Siyaset”te, 
“Osmanlı milleti yaratılması, Osmanlı Devleti için faydalara sahipse de, gayr-i 
kabil-i tatbiktir” hükmüyle birlikte üç siyaset tarzından biri olarak ( İslamcılık 
tamamen reddedilmemekle beraber) Türkçülük önerilmekteydi.625 Pratikte 
de, daha önce belirtildiği gibi, özellikle 1906’da kurulan Osmanlı Hürriyet 

620	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 53.
621	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 

(1889-1902)s. 633.
622	 Taha Parla, Ziya Gökalp, Kemalizm ve Türkiye’de Korporatizm, 2. Baskı, İstanbul, İletişim, Ocak 

1993, s. 26.
623	 Bu bildirinin metni Temo, İttihat ve Terakki Anıları, s. 42’de verilmektedir. 1000 adet basıldı-

ğını da Temo söylemektedir.
624	 Temo, İttihat ve Terakki Anıları, s. 44.
625	 Yusuf Akçura, Üç Tarz‑ı Siyaset, 2. Baskı, Ankara, TTK, Basımevi, 1987, s. 35. “..., zannımca, 

artık Osmanlı milleti meydana getirmekle uğraşmak, beyhude bir yorgunluktur.” (s. 31).



Nizam Önen  |  163

Cemiyeti saflarına gayrimüslimler alınmıyordu. Dolayısıyla Ramsaur’un 1908 
Devrimi için yaptığı “Jön Türk İhtilali, başlı başına bir Türk teşebbüsü, ... 
ulusal bir ayaklanmadır” yönündeki tespitini626  abartılı bulmak mümkün 
olsa da, tümüyle temelsiz saymak güçtür. 1908 Devrimi sonrasında İttihat 
ve Terakki, Meşrutiyet’in Osmanlı birliğini sağlamada yetersiz kaldığını 
gördüğü ölçüde giderek daha fazla Türk ulusçuluğuna yaslanmıştır. Sina 
Akşin’in “Türkçülüğün Türk ulusçuluğuna, yani siyasal bir akıma dönüşmesi 
İttihat ve Terakki ile oldu”627 saptaması, bu çerçevede isabetli görünmektedir. 
Bütün bu dönem boyunca Osmanlıcılığın söylem düzeyinde geçerli olmasının 
nedeni, mümkün olan en geniş toprak parçası üzerinde egemenliği sürdürme 
isteği ile açıklanabilir.628 Nitekim Cemiyet’in Osmanlıcılık yorumu, pratikte 
hemen hemen Türk olmayan unsurların Türkleştirilmesi biçimini almıştı.629 

Bu arada, Osmanlı Devleti içindeki halkların büyük bölümünün ayrılıkçı 
eğilimler sergilemesi de göz önünde bulundurulmalıdır. “Müslüman Türklerin 
yalnızca en büyük değil, aynı zamanda tek ve bu yüzden de en sadık etnik grup 
olduğu ortaya çıkmıştı. O zamana kadar tarih sahnesinde sesini çıkarmamış 
olmasına rağmen böylesine sadık bir grup devletin kurtarılmasının zorunlu 
ön-şartıydı.”630 Dolayısıyla Osmanlıcı düşünüş içinde dahi Türkler, devletin 
kurucuları olmaları dolayısıyla özel bir önem kazanmaya başlamışlardı.631 
Mardin’in Osmanlı gazetesinin Türkçülüğü için geliştirdiği bu yorum ile 
Hüseyin Cahit’in Kasım 1908’de Tanin’de yayımlanan “Millet-i Hâkime” 

626	 Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, s. 167.
627	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 248. Tarık Zafer Tunaya da, bu konuda “Milliyetçiliği 

en fazla geliştiren ve iktidar partisinin ideolojisi yapan İttihatçılar olmuştur.” (Tunaya, Türki-
ye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 311) diye yazmaktadır.

628	 Zürcher, “Bütün milliyetçiler gibi onlarda topraklar konusunda “maksimal” çözümü seçti-
ler.” (Zürcher, Milli Mücadelede İttihatçılık, s. 54). Tunaya’da Osmanlıcılık’ın devleti korumak 
için bir maske olduğunu belirtiyor (Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 307).  Yuri 
Petrosyan Zürcher’inkine benzer bir değerlendirme yapmaktadır. “Panosmanizm doktrininin 
Türk milli burjuvazisinin politik savaş pratiğinde ortaya çıkışı ve kullanılışı, özellikle, yeni 
sosyal ve politik koşullar içinde, Osmanlı İmparatorluğu’nun bütünlüğünü koruma yolunun 
araştırılması nedeniyledir. Ve Türk burjuvazisinin, tüm Osmanlı İmparatorluğu toprakları üze-
rinde kendi egemenliğini kurma çabalarının bir “tezahürü”dür  (Petrosyan, Sovyet Gözüyle Jön 
Türkler, s. 287).

629	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 188. Akşin  de İttihatçıların, okullar aracılığı ile 
Türk olmayanların Türkleştirilmesini amaçladığını belirtmektedir (Akşin, Jön Türkler ve İttihat 
ve Terakki, s. 103).

630	 Keyder, Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, s. 54. Osmanlı Meclis‑i Mebusan’ının bir üyesi olan Boşo 
Efendi’nin şu sözleri Osmanlıcılığı mahkum eder niteliktedir: “Ben, Osmanlı Bankası ne kadar 
Osmanlıysa o kadar Osmanlıyım!” (H.Ç. Yalçın “On Yılın Hikayesi”, Yedi Gün, Cilt 7, No. 
176, Temmuz 1936, s. 22’den aktaran Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 129).

631	 Şerif Mardin, “Osmanlıcılığa samimi olarak inanan birisi için Türkler, İmparatorluğun kuru-
cuları olmaları dolayısıyla özel bir öneme haizdir. Osmanlı’nın (Gazete) Türkçülüğünü böy-
le makul bir çerçeve içinde değerlendirmek gerekir.” yorumunu getirmektedir (Mardin, Jön 
Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 150).



164  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

yazısındaki ifadeleri arasındaki anlam yakınlığı çarpıcıdır: “... bu memleket 
Türk memleketi olacaktır. Osmanlı namı altında hep birleşeceğiz. Fakat 
devletin şekli hiçbir zaman Türk milletinin menfaat-i mahsusası haricinde 
tahavvüle uğramayacak, müslim unsurun menafi-i hayatiyesi hilâfında hareket 
olunmayacaktır... Bu memleketi Türkler zaptetti... memlekette millet-i hâkime 
Türklerdir ve Türkler olacaktır.” Bu sözler, Osmanlı gazetesindeki ulusalcılıktan 
daha ileri bir anlayışa işaret etmektedir.632

1912 Balkan Savaşları sonucunda İmparatorluğa çok uluslu bir nitelik 
kazandıran Rumeli topraklarının kaybedilmesi, İttihat ve Terakki’nin 
ulusalcılığını daha da keskinleştirmiştir.633 Feroz Ahmad, bu dönemde İttihatçı 
ideolojinin ağırlık merkezinin Anadolu’ya kaydığını belirtir. 634 Anadolu’ya 
yapılan vurgunun başlangıcı 19. yüzyılın son yılları ile 20. yüzyılın başlarına 
kadar götürülebilse635 de, Balkan Savaşları’nın Osmanlıcılığın söylem düzeyinde 
de sonunu getiren bir dönüm noktası olduğu görülmektedir. “İttihat ve 
Terakki’nin Türkçülük akımı bu savaşın dumanları içinde sanki fışkırdı. ‘Ben 
varım’ diyemeyen Türkler bu sözleri Balkan Harbi sonunda söyleyebildiler ve 
milletleşme platformuna erişebildiler. Milliyetçilik akımı artık bir iç dinamik 
niteliği kazanmıştı.”636 Böylece ileride kurulacak ulusal Türk devletine 
giden çizgi ortaya çıkmaktaydı.637 Bu ulusalcı yönelim, kısa sürede yalnızca 
Anadolu’ya odaklanan bir vatan tasavvurunu değil, aynı zamanda sınırları onun 
ötesine taşan daha geniş bir Türk dünyası fikrini de beslemeye başlamıştır. 
Bu genişleyen tahayyül, Osmanlı sınırlarının dışındaki Türk topluluklarını da 
siyasal tasavvurun doğal bir uzantısı olarak gören bir perspektifi beraberinde 

632	 Hüseyin Cahit, “Millet‑i Hâkime”, Tanin, Kasım 1908’den aktaran Akşin, Jön Türkler ve İttihat 
ve Terakki, s. 168‑169.

633	 Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 137, s. 144. Daha 1908 yılında Türk Derneği kurumuştu. 
(Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I,s. 144) 1911 yılının 3 Temmuzunda Türk Ocağı 
faaliyete başladı ve aynı yılın 31 Ağustosunda da Türk Yurdu Cemiyet kuruldu. (Tunaya, Tür-
kiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I,s. 432 ve 415) Bu arada Türk Ocağı’nın resmi kuruluş tarihinin 
25 Mart 1912 olduğunu ve Tunaya’nın Türk Yurdu Cemiyeti adıyla andığı grubun da bütü-
nüyle Türk Ocağı’na katıldığını belirtelim. (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 249 ve 
Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I, s. 416).

634	 Ahmad, İttihat ve Terakki, s. 252.
635	 ”Esselam‑ü aleyk ey mubarek Anadolu. Ey koca Türkeli. Merhaba ey sevgili küçük Asya! Ey 

mukaddes vatan.” (“Bismillâh‑ı Rahman‑ı Rahîm”, Anadolu, 24 Nisan 1902, s. 1’den aktaran 
Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 269-270). Mardin’in verdiği bilgiye göre Anadolu Mı-
sır’da çıkarılmaktadır.

636	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 310‑311. Tunaya, bu dönemde oluşturulan bazı 
kurumların başına “Milli” sözcüğünün eklendiğini belirtmektedir. (Milli Kütüphane, Milli 
Hazinei Evrak, Milli Musiki, Milli Filmcilik Milli Coğrafya Cemiyeti gibi/Tunaya, Türkiye’de 
Siyasi Partiler 1859-1952,s. 202).

637	 İmparatorlukçu görüşten, Anadolucu-Türk yurtseverliği görüşüne dönüşte, sonraları ulusal 
Türk devletinin kurulmasında baş rolü oynayan Türkçülüğün politik çizgileri belirmeye baş-
lar.” (Petrosyan, Sovyet Gözüyle Jön Türkler, s. 293).



Nizam Önen  |  165

getirmiştir. Bu perspektif, İttihatçı ulusalcılığın yalnızca Anadolu merkezli 
değil, aynı zamanda Turan ufkuna açılan boyutunu da görünür kılmaktadır.

1889’da oluşturulan İttihad-ı Osmanî’nin kurucuları arasında adı geçen 
Hüseyinzade Ali Bey, Turan’dan söz eden ilk fikir adamı olarak kaydedilir.638 
1910’lu yıllarda İttihatçıların başlıca ideoloğu ve Turancılık düşüncesinin 
sistemleştiricisi Ziya Gökalp’in639, Hüseyinzade Ali Bey’den önemli ölçüde 
etkilendiği belirtilir.640 İttihat ve Terakki’nin ulusalcılığı içinde bu Turancı 
boyut, zamanla daha baskın hale gelmiştir.641 Buna karşılık Mustafa Kemal ve 
arkadaşlarının ulusalcılığı Anadolu ile sınırlı kalmıştır. Gökalp’in 1924 yılında 
yayınlanan Türkçülüğün Esasları adlı eserinde  “uzak-Türkçülük” (Turan) ile 
“yakın-Türkçülük” ayrımı yaparak, yakın-Türkçülük fikrini yeni Türk devleti 
için bir ideolojik dayanak olarak sunduğu görülmektedir.642 Zürcher’in “Türk 
milliyetçiliğinin, Türklerin merkezi toprağıdır diye Anadolu’ya ağırlık veren ve 
Türk köylüsünün kültürünü ülküleştiren bir ikinci türü, Pantürkizm ile yan yana 
–ve onunla çekişerek– gelişmekteydi” saptaması643, bu ikili gelişmenin isabetli 
bir özeti niteliğindedir.644 İttihatçılara kıyasla daha gerçekçi bir politikaya 

638	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 272. Hüseyinzade Ali Turan için, Ülken, Türkiye’de 
Çağdaş Düşünce Tarihi, s. 267-276.

639	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 529.
640	 Oba, Türk Milliyetçiliğinin Doğuşu, s. 154.
641	 “İkinci Meşrutiyet çerçevesinde resmileşen Türk ulusçuluğunda da emperyal ve turancı bo-

yutlar ağır basmıştır. (Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 265). Dr. Nâzım ve Dr. Bahaeddin 
Şakir’in, bu konuyla ilgili mektupları için, Ahmed Bedevi Kuran, İnkılâp Tarihimiz ve İttihat ve 
Terakki, s. 206-207’ye bakılabilir.

642	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 529. Taner Timur, bir makalesinde, Ziya Gö-
kalp’in Cumhuriyetle birlikte, “... büyük bir uyum kaabiliyeti göstererek ... “Turan düşüncesini 
terkettiğini yazmaktadır. (Taner Timur, “Batı İdeolojisi, Irkçılık ve Ulusal Kimlik Sorunu-
muz”, s. 27).

643	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 190.
644	 Türk Ocağı içinde, Turancılığa karşı ilk tepkinin 1915 yılında, İzmir şubesinde verdiği kon-

feransta, Necip Türkçü tarafından gösterildiği belirtilmektedir. (Füsun Üstel, “Türk Milliyet-
çiliğinde Anadolu Metaforu”, Tarih ve Toplum, Ocak 1993 Sayı 109, s. 51). Bu konuda asıl 
büyük çekişme 14 Haziran 1334’te (1918) toplanan Türk Ocağı Genel Kongresi’nde ortaya 
çıkmış; 1912 tarihli Türk Ocağı Nizamnâmesi’nin 2. maddesinin, yasa encümeninin verdiği 
taslakta, “Ocağı maksadı, Türklerin harsî, birliğine ve medeni kemaline çalışmaktır. Ocağın 
faaliyet sahası Türkiya’dır.” biçiminde düzenlenmiş olması nedeniyle tartışma yaşanmış, “bil-
hassa Türkiya” maddesine yapılan itirazlar sonucunda, bu kayıt kaldırılmıştır (Üstel,  “Türk 
Milliyetçiliğinde Anadolu Metaforu”, s. 52).

	 Hilmi Ziya Ülken, 1919’da Anadolu’yu Türk kültürünün gerçek kaynağı olarak gören yeni bir 
akımın doğduğunu belirtmektedir (Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, s. 477). Ülken’in 
“Memleketçilik” diye nitelediği bu akıma “Anadolucu” diyen Üstel, bu düşüncenin sahiplerinin 
Mustafa Kemal ve arkadaşlarına karşı mesafeli oldukları belirtmekle birlikte, bu hareketin, Ke-
malistlerin karşısına önemli bir sorun olarak çıkacak olan Misak‑ı Milli sınırlarına tarihsel bir 
meşruiyet kazandırma konusunda düşünce üreterek, bir anlamda ‘toprak milliyetçiliği” olarak 
adlandırılabilecek bir anlayışa sahip olduklarını da eklemektedir. (Üstel, s. 54-55). Ayrıca Üs-
tel, Frank Tachau, “The Search For National Identify Among the Turks,” Die Welt des Islams, 
C. 8, no. 3, 1963, s. 169‑170’den aktararak, Anadolucu hareketin özünde Mustafa Kemal’in 



166  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

sahip olan Kemalistlerin, Anadolu dışında Orta Asya’ya uzanan bir coğrafyada 
yayılmacı hedefler gütmemeleri, nesnel koşulların somut tahlili konusunda 
İttihatçılardan daha isabetli davrandıklarını düşündürmektedir.645 Gökalp’in 
7 Mart 1911’de Genç Kalemler’de yayımlanan

“Vatan ne Türkiye’dir Türklere, ne Türkistan; 
           Vatan, büyük ve müebbet bir ülkedir: Turan...”646

dizelerinde tasvir edilen hayali vatan tanımındansa, CHF’nin 1931 
Programı’nın birinci kısmında yer alan “Vatan, Türk milletinin eski ve 
yüksek tarihi ve topraklarının derinliklerinde mevcudiyetlerini muhafaza eden 
eserleri ile yaşadığı bugünkü siyasi sınırlarımız içindeki yurttur” tanımının 
çok daha gerçekçi bir anlayışa tekabül ettiği söylenebilir. Gökalp’in Turan’ı 
“ebedî vatan” olarak kutsayan bu hayali coğrafya tasavvuruyla, CHF’nin 1931 
Programı’nda siyasal sınırlarla tanımlanan “vatan” anlayışı arasındaki karşıtlık, 
yalnızca iki farklı dönemsel tercih farkına değil, aynı zamanda İttihatçı mirasla 
kurulan karmaşık süreklilik ve kopuş ilişkisine – bu mirasın hangi unsurlarının 
dönüştürülerek Cumhuriyet’e taşındığına, hangilerinin ise bilinçli biçimde 
geride bırakıldığına – işaret eder. Bir yanda sınırları Anadolu ile çizilmiş, 
savunmacı ve devlet merkezli bir milliyetçilik; diğer yanda ise imparatorluk 
ufkunu aşan, genişlemeci bir Türk dünyası tasavvuru bulunmaktadır. 

Bu noktada İttihat ve Terakki’nin benimsediği milliyetçilik anlayışının 
karakteristikleri üzerinde durmak gerekir. İttihat ve Terakki’nin milliyetçiliği, 
resmî söylemde Osmanlıcı ve panislamist, çekirdek kadro düzeyinde ise 
pantürkçü ufuklarla beslenen melez bir ideolojik yapı olarak nitelenebilir. 
1889’da Askerî Tıbbiye’de İttihad-ı Osmanî adıyla kurulan, daha sonra İttihat 
ve Terakki adını alan örgütün, kuruluşundan itibaren Türkçü fikirlere açık 

amaçlarıyla büyük ölçüde örtüştüğünü belirterek, bu iki grup arasındaki ayrılık nedenlerini 
yine Tachau’dan aktararak, ortaya koymaktadır (Üstel, “Türk Milliyetçiliğinde Anadolu Me-
taforu”, s. 54‑55). Orhan Özacun, halkevlerini incelediği makalesinde, “... tüm değerlerini 
Anadolu’da arayan ve Anadolu Türkçülüğünü savunan bir görüşü yayacak yeni bir kuruluş 
yaratmak fikri C.H.P.’li yöneticilere daha çekici gelmiştir.” değerlendirmesinde bulunmaktadır 
(Özacun, “Halkevlerinin Dramı”,s. 91). 

	 Anadolucu akımın önemli isimlerinden Nurettin Topçu’nun yaşam öyküsü ve düşünceleri için 
Sina Akşin, “Düşünce Tarihi (1945 sonrası), “Türkiye Tarihi, C. 5: Bugünkü Türkiye 1980-
1995, Sina Akşin (Yayın yönetmeni), İstanbul, Cem Yayınevi, Eylül 1995, s. 290-293’e bakıla-
bilir.

645	 Yine de Cumhuriyet’in ilk yıllarında İttihatçı Türkçülüğün etkileri olduğu Taner Timur ta-
rafından belirtilmektedir (Timur, “Batı İdeolojisi, Irkçılık ve Ulusal Kimlik Sorunumuz, s. 
27). “Ergenokon destanları söyleniyor; bozkurt resmi taşıyan pullar, banknotlar basılıyordu.” 
( Taner Timur, “Batı İdeolojisi, Irkçılık ve Ulusal Kimlik Sorunumuz”, s.27).

646	 Ziya Gökalp, Türkçülüğün Esasları (Günümüz Türkçesiyle), Mahir Ünlü ve Yusuf Çotuksöken 
(yay. haz.), İnkılâp ve Aka, İstanbul, 1978, 2. Baskı, s. IX.



Nizam Önen  |  167

olduğu; ancak iktidarını meşrulaştırmak için “bütün Osmanlı unsurlarını” 
kapsayan bir söyleme ihtiyaç duyduğu vurgulanmaktadır.647 

İttihad-ı Osmanî’nin kurucularından olan Hüseyinzade Ali Bey’in etkisi, 
İttihatçı önderlerin erken dönemdeki pantürkçü ufuklarında açık biçimde 
izlenebilmektedir.648 İttihat ve Terakki’nin önder kadrosu içerisinde yer alan 
Dr. Nazım ve Dr. Bahaeddin Şakir imzalı 6 Ağustos 1906 tarihli mektupta, 
Hüseyinzade’nin Adriyatik’ten Çin’e kadar uzanan coğrafyada bir “Türk 
İttihadı” kurmayı “mukaddes bir emel” olarak gördüğü, bu hedefe giden 
ilk adımın da Ali Bey’in önerdiği üzere dilin birleştirilmesi (“tevhid-i lisan”) 
olduğu vurgulanır.649 Aynı çizgi, Paris’ten Kafkasya’daki yoldaşlarına hitaben 
yazdıkları 22 Eylül 1906 tarihli mektupta daha ayrıntılı biçimde geliştirilir: 
burada bir yandan İslam ittihadı fikrine atıf yapılırken, öte yandan yalnız Türk 
topluluklarının birleşmesinin bile “dünyanın en şevketli hükümetini” ortaya 
çıkarabileceği vurgulanır; bu birliğin şimdiye dek gerçekleşmemiş olmasının 
nedeni ise “cehalet ve kayıtsızlık”la açıklanır. Aynı mektupta muhataplara 
“ittihadın temelini hazırlayan maarife gayret etmeleri” öğütlenir, ortak eğitim 
dili olarak “İstanbul Türkçesi”ni benimsemeleri istenir ve bunun hem maarifte 
hızlı ilerlemeye hem de “aynı millet efradının ittihadı”na zemin hazırlayacağı 
belirtilir.650 Böylece Ali Bey’in “tevhid-i lisan” kavrayışı, İttihatçı kadronun 
gözünde dil ve eğitim üzerinden kurulacak bir kültürel bütünlüğü, Adriyatik’ten 
Çin’e uzanan geniş bir pantürkçü siyasal projenin temel dayanaklarından biri 
hâline gelir.

Türkçülüğe ve pantürkizme yönelik belirgin eğilimlere rağmen, İttihat ve 
Terakki’nin resmî söyleminde Osmanlıcılık ve yer yer İslamcılık vurgusunun 
korunması, imparatorluk içindeki Türk ve Müslüman olmayan unsurların 
ayrılıkçı eğilimlerini denetleyerek mevcut siyasal sınırları muhafaza etme 
kaygısıyla yakından ilişkilidir. Bir yandan Osmanlı Devleti’nin bütünlüğünü 
koruma, diğer yandan özellikle Rusya hâkimiyeti altındaki Türklerle gelecekte 
kurulması tasarlanan birlik için kültürel ve ideolojik zemin oluşturma hedefi, 
resmî ve gayriresmî söylemler arasında belirgin bir ayrışma yaratmıştır. 
Bu çerçevede İttihat ve Terakki’nin Osmanlıcılık yorumu, biçimsel olarak 

647	 Nizam Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005. 
s.130. Osmanlı Devleti’nde Turancılık akımının gelişimi için bkn.: Nizam Önen, İki Turan, 
Macaristan ve Türkiye’de Turancılık.

648	 İttihat ve Terakki’nin Turancı milliyetçilik anlayışına ilişkin bölüm, Nizam Önen’in doktora 
çalışmasının kitaplaştırılmış biçimi olan İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık  adlı 
eserinin “İmparatorluğu Kurtarmanın Yolu Olarak Turan” ve “Birinci Dünya Savaşı: Turan Ger-
çekleşiyor mu?” başlıklı alt bölümlerinde (s.130–140) arasında yer alan çözümlemeler temel 
alınarak, söz konusu eserdeki bulgular doğrultusunda özetlenmiştir.

649	 Kuran, İnkılap Tarihimiz ve İttihat ve Terakki, s. 206.
650	 Kuran, İnkılap Tarihimiz ve İttihat ve Terakki, s. 209-210.



168  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

kapsayıcı görünmekle birlikte, içerik düzeyinde Türk olmayan unsurların 
Türkleştirilmesini amaçlayan asimilasyoncu bir milliyetçilik pratiğine tekabül 
etmektedir.651

İttihat ve Terakki’nin resmî olmayan belgelerinde izlenebilen pantürkçü 
hedefler, 1912–1913 Balkan Savaşları sonrasında belirgin biçimde güçlenmiştir. 
İmparatorluğa çok dinli ve çok etnili karakterini kazandıran Balkan topraklarının 
büyük ölçüde kaybedilmesi, Osmanlıcılığın resmî düzeyde sürdürülmesini de 
fiilen anlamsızlaştırmış; bu şartlar altında “İttihat ve Terakki’nin Türkçülük 
akımı bu savaşın dumanları içerisinden sanki fışkırdı”652 ifadesiyle de özetlenen 
sarih bir Türkçü yönelim öne çıkmıştır.

İttihat ve Terakki, panislamist ve pantürkçü hedeflerini hayata geçirmek 
üzere Teşkilat-ı Mahsusa’yı kurmuş; örgüt aracılığıyla önce Afganistan’a, 
ardından Doğu Anadolu, Kafkasya, İran, Hindistan ve Orta Asya’ya subay 
ve ajanlar göndererek Müslüman ve Türk topluluklar arasında propaganda ve 
örgütlenme yürütmüştür. Örgütün kuruluşunun, belki de en temel amacı, bir 
yandan tüm Müslüman toplulukları ortak bir çatı altında toplayarak panislamist 
bir birlik kurmak, diğer yandan da “Türk ırkını” siyasal bir birlik içinde 
örgütleyerek pantürkizmi somut bir siyasal proje haline getirmektir.653 Bu 
güvenlikçi ve eylemci çizgi, savaş şartlarının da etkisiyle, giderek savunmacı 
ama aynı zamanda ırk merkezli bir Türk varlığını koruma söylemine dönüşmüş 
ve İttihatçı hareketin etrafında teşekkül eden daha geniş örgütlenmelerde de 
karşılığını bulmuştur. Balkan Savaşları sonrasında kurulan Türk Gücü’nün 
nizamnamesinde “Türk ırkını mahv ve inkırazdan kurtarmak” ve yalnız kendi 
gücüne dayanan bir Türk nesli yaratmak hedeflerinin vurgulanması,654 bu 
dönemde İttihatçı söylemin giderek daha ırkçı ve militarist bir çerçeveye 
yerleştiğini göstermektedir.

Savaşın başlamasıyla birlikte siyasal pantürkçülük yazın alanında da görünür 
biçimde yükselmiş, Tekinalp (Moiz Cohen) Balkan Savaşları’nın Turan 
idealine kazandırdığı ivmeden söz ederek İtalya ve Romanya’daki irredantist 
örneklerden hareketle bir “Türk irredantası” kavramsallaştırmış; Almanya ile 
kurulan ittifakı Slavlara karşı tarihsel ve “doğal” bir ortaklık, Rus Çarlığı’nın 

651	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 188. Sina Akşin de İttihatçıların okullar aracılığıyla 
Türk olmayanların Türkleştirilmesini amaçladıklarını yazar. Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve 
Terakki, s. 103. Ziya Gökalp’in Meşrutiyet sonrası Osmanlıcılık eğilimini benzer bicimde de-
ğerlendirdiği görülmektedir. Gökalp’e göre Osmanlıcılık “Türkleştirmek için gizli bir araçtan 
ibaret[tir].” (s. 48)

652	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler1859-1952, s. 310-311.
653	 Hüsamettin Ertürk, İki Devrin Perde Arkası, haz.: Samih Nafiz Kansu, İstanbul, Nurgök Mat-

baası, 1957, s. 111-112.
654	 Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952, s. 203.



Nizam Önen  |  169

yıkılışını ise pantürkçülüğün önkoşulu olarak sunmuştur.655 1915’te Turan 
Heyeti’yle Orta Avrupa’ya giden Yusuf Akçura, Budapeşte’de Turan–Alman 
ittifakını desteklemiş, “Turanlar Asya’nın Cermenleri, Cermenler Avrupa’nın 
Turanlarıdır” formülüyle Turancılığı meşrulaştırmış ve Turan kavramını yalnız 
eski yurdu değil etnik aidiyeti de ifade edecek biçimde kullanmıştır.656 

Ziya Gökalp, İttihat ve Terakki Merkez-i Umumi üyesi olduktan sonra 
Turan’ı şiir, destan ve masallarında kimi zaman mistik bir vatan, kimi zaman 
“mefkûre” olarak kavramsallaştırmış; Turan’ı geçmişte yaşanmış bir ruh 
hâlinin ve zihnî mevcudiyetin ifadesi, millete millet olduğunu hatırlatan 
düşünsel bir ideal olarak görmüş, ancak onu salt hayal ürünü bir tasarım 
olarak değerlendirmemiştir.657

Ziya Gökalp, özellikle I.Dünya Savaşı yıllarında kaleme aldığı şiirlerde savaşı 
“esir Türklerin” kurtuluşu ve “Türkiye’nin büyüyüp Turan olması” için tarihsel 
bir fırsat olarak tasavvur etmiş; Rus Çarlığı’nın yıkılacağı beklentisini, Altay 
yurdunun “büyük vatan”a dönüşeceği ve Turan’ın hâkimiyetinin kurulacağı 
imgeleriyle dile getirmiştir.658 

1917’de Rus Çarlığı’nın çöküşü, Kafkasya ve Orta Asya’daki halkların 
özgürleşeceği ve böylece gelecekte kurulması tasarlanan Türk Birliği’ne giden 
yolun açılacağı umuduyla Osmanlı Turancılarını harekete geçirmiş; Ziya 
Gökalp hem şiirlerinde Turan’ın artık “hayal değil hakikat” olduğunu ilan 
etmiş hem de “Rusya’daki Türkler Ne Yapmalı?”659 makalesinde Rusya Türkleri 
için üç aşamalı bir birlik planı önererek nihai hedef olarak Osmanlı Devleti 
ile birleşecek, yüz milyondan fazla Türk’ü kapsayan dev bir Turan devletini 
tasarlamıştır.660 

Ancak savaşın kaybedileceğinin anlaşılması, Türk Ocağı çevresinde İttihatçı 
ve Türkçü kadrolar arasında bir yarılmaya yol açmış; Enver Paşa ve çevresinin 
Rusya’nın çöküşünü pantürkizmin gerçekleşmesi için tarihsel bir fırsat olarak 
görmeye devam etmesine karşılık, diğer bir grup ise pantürkist hedeflerin terk 

655	 Tekinalp, Türkçülük ve Pantürkçülük Ülküsü, İngilizce ’den cev. Natali Medina, Landau, Teki-
nalp, içinde, s. 185. Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, s.132-133.

656	 “Turaniak Budapesten- ˝osi fajrokonaink mozgalma-”, Budapesti Hirlap, 12 Aralık 1915, s. 10.
657	 Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, s.127.
658	 Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık  s.136.
659	 Yeni Mecmua, no. 38, 4 Nisan 1918’den aktaran F. Abdullah Tansel, “Niyazi Berkes, Turkish 

Nationalism and Western Civilization, Selected Essays of Ziya Gökalp”, [kitap eleştirisi], Bel-
leten, cilt XXIV, sayı 93-96, 1960, s. 677.

660	 Aktaran Mehmet Karakaş, Türk Ulusçuluğunun İnşası, Ankara, Vadi Yayınları, Şubat 2000; s. 
244.



170  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

edilerek Türk milliyetçiliği yalnızca Anadolu sınırları içinde tanımlanması 
gerektiğini savunmaya başlamıştır.661

I. Dünya Savaşı’nın yenilgiyle sonuçlanması ve Ulusal Mücadele deneyimi, 
Türkçü düşünce içinde belirgin bir kırılma yaratmış; savaş öncesi dönemin 
genişlemeci, irredantist pantürkçü ufku, yerini kademeli biçimde Misak-ı 
Milli temelli bir ulusalcılığa bırakmıştır. Savaş sonrası ortamda Osmanlı 
Türkçülerinin önemli bir bölümü, imparatorluk ölçeğinde tasarlanan “büyük 
Turan devleti” projesinin yerine, Anadolu merkezli egemen bir ulus-devletin 
inşasını önceleyen bir çizgiye yönelmiştir.662 

Yusuf Akçura, Rus Devrimi yıllarında savunduğu pantürkçü projelerden 
giderek uzaklaşmış, 1919 tarihli demokratik/emperyalist Türkçülük ayrımıyla 
yayılmacı ve irredantist Türkçülüğü açık biçimde reddeden, daha sınırlı bir 
“demokratik Türkçülük” anlayışını savunmaya başlamıştır.663 Akçura, 1921 
yılında Ankara’ya geldikten itibaren rejimin yeni milliyetçilik anlayışını 
benimsemiş; milletvekilliğinin yanı sıra Türk Tarihi Tetkik Cemiyeti başkanlığı 
ve I. Türk Tarih Kongresi başkanlığını üstlenmiş, 1920’li yıllarda kaleme aldığı 
yazılarında ise “dış Türkler”den hiçbir yerde söz etmemiştir.664 

Osmanlı döneminde Türk Ocağı ve Türk milliyetçiliği içinde etkili bir 
isim olan Ağaoğlu Ahmed, Malta sürgününden döndükten sonra Ulusal 
Mücadele’ye katılarak pantürkçü özlemlerini terk etmiş ve Misak-ı Milli 
sınırları içindeki Türkçülük çizgisine yönelmiştir.665 1923’te kaleme aldığı 
değerlendirmede, Ankara’nın eski Osmanlı haklarından vazgeçerek “Türk 
etnografik sınırlarına daraltılmış mütevazı bir milli yurt” kurma arzusunda 
olduğunu belirtmiş, böylece milliyetçilik ile pantürkçülük arasında açık bir 
ayrım yapmış ve pantürkçülüğün Türk milliyetçiliğinin zorunlu bir parçası 
olduğu görüşünü reddetmiştir.666 1926’da Türk Yurdu’nda yayımlanan 

661	 Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, s.137.
662	 Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, s.183. Milliyetçilik anlayışındaki dönü-

şüme ilişkin bu bölüm, Nizam Önen’in doktora çalışmasının kitaplaştırılmış biçimi olan İki 
Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, adlı eserinin “Pantürkçülükten Misak-ı Milli Ulusal-
cılığına: Osmanlı Türkçüleri” başlıklı alt bölümünde yer alan kaynaklar ve analizler çerçevesinde 
zenginleştirilmiştir.

663	 Francois Georgeon, Türk Milliyetçiliğinin Kökenleri- Yusuf Akçura- (1876-1935), çev.. Alev Er, 
Ankara, Yurt Yayınları, 1986 s. 107.

664	 Bu suskunluğun bilinen tek istisnası, 1928 yılında Türk Ocakları himayesinde hazırlanan Türk 
Yılı adlı çalışmadır (Georgeon, Türk Milliyetçiliğinin Kökenleri, s. 107)

665	 Murat Yılmaz, “Ahmed Ağaoğlu ve Milliyetçilik Anlayışı”, Türkiye Günlüğü, sayı 25, Kış 
1993, s. 73’ten aktaran Fahri Sakal, Ağaoğlu Ahmed Bey, Ankara, Türk Tarih Kurumu, 1999, 
s. 96.

666	 Berthe Georges-Gulis, La nouvelle Turquie, 1924, s. 230-1’den aktaran Jacob M. Landau, 
Pan-Turkism, from Irredentism to Cooperation, Bloomington ve Indianapolis, Indiana Un. Press, 
1995 (gözden geçirilmiş ve güncelleştirilmiş ikinci baskı), s. 76.



Nizam Önen  |  171

yazısında ise Osmanlı dönemi Türkçü hareketini “hayal ile sakatlanmış” olarak 
nitelendirerek, Türkçülerin tek bir Türk milleti ve yüksek bir Türk uygarlığı 
bulunduğunu ispat etmeye çalışmasının, aslında oluşmuş bir “hata, vehim ve 
hayal”le uğraşmaktan ibaret olduğunu savunmuştur.667

Ziya Gökalp, 1923’te yayımladığı Türkçülüğün Esaslarında, daha önce 
şiir ve destanlarında Turancılığa hayat veren görüşlerini sistemleştirirken668 
“millet” tanımında ırk ölçütünü açık biçimde reddetmiş, insanlarda ırkın 
toplumsal nitelikler üzerinde belirleyici olmadığını savunmuştur.669 “Türk 
Kimdir?” yazısında da Türk sayılmak için ırkın ve kanın yeterli ya da gerekli 
olmadığını, esas belirleyenin kültür olduğunu vurgulamış; kültürel olarak 
Türkleşmiş unsurları, kanca ve ırkça farklı olsalar dahi Türk kabul etmiştir.670 
Gökalp’in Türkçülüğün Esasları’nda yaptığı millet tanımı açık biçimde kültüre 
dayalıdır. Gökalp, bu çerçevede coğrafî milliyetçilik anlayışını da reddeder. Irkı 
dışlarken, kültür merkezli bu yaklaşım üzerinden pantürkçü eğilimlerini örtük 
biçimde sürdürdüğünü söylemek mümkündür.671 Türkçülüğü üç aşamada 
(Türkiyecilik, Oğuzculuk/Türkmencilik, Turancılık) ele almış; yalnızca 
Türkiyeciliği “gerçeklik sahasında” görmüş, Oğuzculuk ( yakın mefkûre )  ve 
Turancılığı ( uzak mefkûre )  mefkûre düzeyine yerleştirse de, Turan’ın günün 
birinde gerçekleşebileceği ihtimalini bütünüyle dışlamamıştır.672 

Osmanlı ülkesine Turancı düşünceyi sokan isimlerden sayılan Hüseyinzade 
Ali Bey ise Cumhuriyet Türkiyesi’ne uyum sağlayarak 1920’lerde Maarif 
Vekâleti Te’lif ve Tercüme Encümeni üyeliği, 1926 Bakü Türkoloji Kongresi’nde 
Türkiye temsilciliği ve İstanbul Darülfünunu’nda tıp profesörlüğü gibi görevler 
üstlenmiş, 1930’lara dek yeni rejimin entelektüel kadroları içinde yer almıştır.673

İttihatçı dönemde Turancı fikirlere yakın duran aktörlerin önemli bir 
bölümünün, savaş sonrasında Misak-ı Milli eksenli bir çizgiye yönelmesinde, 
Mustafa Kemal’in daha baştan itibaren milliyetçiliği Anadolu coğrafyası 
ve belirli “milli sınırlar” ile kayıtlı, gerçekçi ve savunmacı bir proje olarak 
tanımlamasının belirgin etkisi vardır. Pantürkçülük ve Panislamizmi hem 
uygulanabilir olmayan hem de ülkeyi yeni çatışmalara sürükleyebilecek 
maceracı siyasetler olarak konumlandıran bu yaklaşım, yalnızca resmî dış 

667	 Ağaoğlu Ahmed, “Kurultay Münasebetiyle”, Türk Yurdu, cilt XVII (3), sayı 179 (18), Ma-
yıs-Haziran 1926, [Çevrimyazı metin: Türk Yurdu, Tutibay Yayınları, cilt 10, s. 287.]

668	 Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, s. 358.
669	 Ziya Gökalp, Türkçülüğün Esasları, s. 16-17.
670	 Ziya Gökalp, Makaleler IX, haz.: Şevket Beysanoğlu, Ankara, Kültür Bakanlığı Yayınları, 

1980, s. 33. (Ziya Gökalp, “Türk Kimdir?”, Yeni Gün, 16 Mayıs 1339, sayı 1179-802)
671	 Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, s.185. 
672	 Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, s.186.
673	 Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, s.186.



172  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

politikanın çerçevesini yeniden belirlemekle kalmamış, İttihatçı geçmişe sahip 
Turancı aydınların “meşru” sayabilecekleri siyasal tahayyüllerin sınırlarını da 
baştan çizmiştir. Bu bağlamda Akçura’nın pantürkçü projelerden uzaklaşıp 
“demokratik Türkçülük”e yönelmesi, Ağaoğlu Ahmed’in Misak-ı Milli içi 
Türkçülüğü savunması, Hüseyinzade Ali Bey’in Cumhuriyet kurumları içinde 
görev alarak Turan fikrini geri plana itmesi ve Ziya Gökalp’in Türkçülüğün 
Esaslarında Türkiyeciliği “gerçeklik sahası”, Turancılığı ise uzak bir mefkûre 
düzeyine yerleştirmesi, aynı dönüşüm dinamiğinin farklı yüzleri olarak 
okunabilir. Böylece İttihatçı dönemin siyasal Turancılığı, yeni rejim koşullarında 
genişlemeci bir program olmaktan çıkmış; Kemalist milliyetçilik çerçevesi 
içinde, olsa olsa kültürel ve duygusal düzeyde korunabilen, siyasi bağlayıcılığı 
zayıflamış bir idealler kümesine indirgenmiştir.

Birinci Dünya Savaşı’nın yenilgiyle sonuçlanması ve Osmanlı Devleti’nin 
itilaf devletlerince fiilen parçalanması, Türkçü düşünce açısından belirgin 
bir kırılma anına işaret eder; savaş öncesi dönemin genişlemeci, irredantist 
pantürkçü ufku yerini giderek Misak-ı Milli temelli, coğrafi ve siyasal olarak 
sınırlanmış bir ulusalcılığa bırakmıştır.674 Henüz 28 Ocak 1920 tarihinde son 
Osmanlı Meclis-i Mebusanı tarafından kabul edilen Misak-ı Milli belgesi, 
kurtuluş hedefini Anadolu ve ona eklemlenen dar bir coğrafyayla sınırlayarak 
“bütün Türklerin kurtuluşu” gibi bir hedefi gündem dışına iter ve bu haliyle 
açıkça pantürkizmin reddi anlamını taşır.675 Bu tarihsel zeminde şekillenen 
Cumhuriyet’in milliyetçilik anlayışı, etnik ve mezhepsel birlikten ziyade belirli 
bir ülke üzerinde egemenlik ve bağımsızlık fikrine, yani “milli sınırlar içinde 
ulusal egemenlik” ilkesine dayanmakta; dış politikada ise yayılmacı ve irredantist 
projeleri dışlayan676, statükocu ve gerçekçi bir çizgi benimsemektedir. Dolayısıyla 
yeni rejimin kurucu kadrosunun milliyetçiliği, etnik genişleme ve “büyük 
Turan devleti” tasavvurundan çok, Misak-ı Milli ile tanımlanmış sınırlar içinde 
siyasal egemenliğin ve bağımsızlığın korunmasına odaklanmakta; İttihatçı 
mirasla kurulan süreklilik ve kopuş hattını daha açık biçimde görebilmek için 
bu çerçevenin, bizzat Cumhuriyet’in kurucu liderinin söylemleri ve siyasal 
tercihlerinde nasıl formüle edildiğine bakmayı gerekli kılmaktadır.

674	 Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, s.178. Cumhuriyetin milliyetçilik anlayışı 
ve Mustafa Kemal’in bu konudaki yaklaşımına ilişkin bu bölüm, Nizam Önen’in doktora çalış-
masının kitaplaştırılmış biçimi olan İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık adlı eserinin 
“Ulus-Devletin Kurulma Aşamasında Türkiye’de Turancılık: 1920-1931” ( s.178 vd.) başlıklı alt 
bölümünde yer alan kaynaklar ve analizler çerçevesinde zenginleştirilmiştir.

675	 Georgeon, Türk Milliyetçiliğinin Kökenleri, s. 106
676	 Baskın Oran, “Türk Dış Politikasının Teori ve Pratiği”, Türk Dış Politikası, Kurtuluş Savaşından 

Bugüne Olgular, Belgeler, Yorumlar, Cilt I: 1919-1980, editör: Baskın Oran, İstanbul, İletişim 
Yayınları, s. 46-47.



Nizam Önen  |  173

Mustafa Kemal’in 4 Mart 1920 tarihli “Basının Dikkate Alacağı Hususlar” 
başlıklı telgrafı, bu yeni milliyetçilik anlayışının erken ve açık formülasyonlarından 
biri olarak okunabilir. Söz konusu telgrafta, basına yönelik talimatlar arasında 
şu ifade yer alır:

“Alemi İslâm hakkındaki neşriyatta Turanizm ve Panislamizm 
propagandasından tevakki ederek [sakınarak] Asyadaki hareketlerin Müslüman 
milletler tarafından kendi hudutları ve milliyetleri dahilinde naili istiklal olmak 
davasından ibaret bulunduğunu ilân etmek” (madde 4).677

Bu cümle, hem Turancılık hem de Panislamizm temelli bir birleşme ve 
yayılma siyasetinden bilinçli biçimde uzak durulacağını, Müslüman halkların 
mücadelesinin “kendi hudutları ve milliyetleri dahilinde istiklâl” talebiyle sınırlı 
görülmesi gerektiğini vurgular. Dolayısıyla Kemalist milliyetçilik, daha başından 
itibaren, transnasyonel bir “ümmet” ya da “Turan milleti” fikrinden ziyade, 
belirli sınırlar içine çekilmiş bir ulusal egemenlik anlayışına yaslanmaktadır.

1921’de Türkiye Büyük Millet Meclisi’nde yapılan bir tartışma sırasında sarf 
edilen sözler, aynı yönelimi daha da berraklaştırır. Mustafa Kemal, burada bir 
yandan bireylerin kendi zihninde “yüksek mefkûreler” besleyebileceğini kabul 
ederken, devletin izleyeceği siyasetin maddi gerçeklik üzerinden tanımlanması 
gerektiğinin altını çizer ve şöyle der:

“Vatandaşlarımızdan, dindaşlarımızdan, hemşerilerimizden her biri kendi 
dimağında bir mefkûre-i âliye besliyebilir, hürdür, muhtardır. Buna kimse 
karışmaz! Fakat Türkiye Büyük Millet Meclisi Hükûmetinin sabit, müspet, 
maddi bir siyaseti vardır: O da efendiler, Türkiye Büyük Millet Meclisi’nin 
muayyen hudud-u millisî dâhilinde hayatını ve istiklâlini temin etmeğe 
mâtuftur.”678

Bu siyaset tanımı, Kemalist milliyetçiliğin eksenini çarpıcı biçimde ortaya 
koyar: Söz konusu olan, tüm Türkleri tek bir devlet içinde toplama veya 
İslam dünyasını bir siyasal çatı altında birleştirme projesi değil, “muayyen 
hudud-u millî” içinde bir hayat ve istiklâlin temini, yani belirli sınırlar içinde 
egemenliğini sürdüren bir ulusal devletin inşasıdır.

Mustafa Kemal, aynı konuşmada Panislamizm ve Panturanizm’i hem pratik 
hem de stratejik düzeyde tehlikeli “büyük hayaller” olarak nitelendirir ve şu 
ifadeleri kullanır:

677	 Atatürk’un Tamim, Telgraf ve Beyannameleri, IV, Ankara, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek 
Kurumu Atatürk Araştırma Merkezi, 1991, s. 251.

678	 “Bakanlar Kurulunun Görev ve Yetkisini Belirten Kanun Teklifi Münasebetiyle”, Atatürk’un 
Söylev ve Demeçleri-I, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, 1989, s. 214.



174  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

“Efendiler! Bu noktada mütalâamı ikmal için derim ki; büyük hayaller 
peşinden koşan, yapamayacağımız şeyleri yapar gibi görünen sahtekâr 
insanlardan değiliz... Biz Panislâmizm yapmadık. Belki ‘yapıyoruz, yapacağız’ 
dedik. Düşmanlarımız da ‘yaptırmamak için bir an evvel öldürelim!’ dediler. 
Pantura[n]izm yapmadık! ‘Yaparız, yapıyoruz dedik, yapacağız dedik’ ve yine 
‘öldürelim’ dediler! Bütün dava bundan ibarettir... Biz böyle yapmadığımız 
ve yapamadığımız mefhumlar üzerinde koşarak düşmanlarımızın adedini ve 
üzerimize olan tazyikatı tezyidetmekten ise haddi tabiîye, haddi meşrua rücu 
edelim. Haddimizi bilelim.”

Bu pasaj, Kemalist milliyetçiliğin ikinci belirgin özelliğini açığa çıkarır: 
Milliyetçilik, “yüksek mefkûreler”in peşinde koşan, gerçeklikten kopuk 
romantik bir ideoloji değil; uluslararası dengeleri gözeten, düşman sayısını 
ve baskıyı artırmaktan kaçınan, kendi “haddini” bilen bir siyasal rasyonalite 
olarak kurgulanmaktadır. Panislamizm ve Panturanizm, bu çerçevede tarihte 
başarıya ulaşmamış, ülkeyi gereksiz biçimde hedef haline getiren, dolayısıyla 
reddedilmesi gereken siyasetler olarak sunulur.

1923 yılında Eskişehir’de yapılan konuşmada ise bu çizgi, “mantıkî siyaset” 
vurgusu üzerinden yeniden formüle edilir:

“Takib olunması makul olan siyaset, milletin tabi’i kabiliyet ve ihtiyaciyle 
mütenasib olanıdır. Bizim için ne ittihad-ı İslâm ve ne de Turanizm mantıkî 
bir meslek-i siyaset olamaz itikadındayım. Artık Türkiye’nin devlet siyaseti, 
hudud-u millîyesi dahilinde hâkimiyetine istinâden müstakil yaşamaktır. 
Bugünkü millî hükûmetimizin düstur-ı hareketi budur.”679

Burada milliyetçilik, hem “milletin tabi’i kabiliyet ve ihtiyacı”yla uyumlu 
olması gereken bir siyaset tarzı olarak tanımlanmakta, hem de “hudud-u millîye 
dahilinde hâkimiyete istinat eden müstakil yaşama” hedefiyle eşleştirilmektedir. 
İttihad-ı İslâm ve Turanizm’in “mantıkî bir meslek-i siyaset” olarak reddedilmesi, 
Kemalist milliyetçiliğin hem Panislamist hem Pantürkçü projelerden bilinçli 
bir kopuş üzerine inşa edildiğini gösterir.

Cumhuriyetin ilanından sonra geçen dört yılın ardından da Mustafa Kemal 
aynı yönelimi sürdürmektedir. Nutuk’ta yer alan değerlendirmeleri, bu siyasal 
tercih doğrultusunda İttihatçı pantürkçü çizgiden kopuşu kuramsal düzeyde 
daha da tahkim eden bir çerçeve sunar. 

“Muhtelif milletleri, müşterek ve umumi bir unvan altında cemetmek ve bu 
muhtelif unsur kütlelerini aynı hukuk ve şerait altında bulundurarak kavi bir 
devlet tesis etmek, parlak ve cazip bir noktainazarı siyasidir. Fakat aldatıcıdır. 

679	 Mustafa Kemal, Eskişehir-İzmit Konuşmaları (1923), s. 60.



Nizam Önen  |  175

Hatta, hiçbir hudut tanımayarak, dünyada mevcut bütün Türkleri dahi bir devlet 
halinde birleştirmek, gayrikabili istihsal bir hedeftir. Bu, asırların ve asırlarca 
yaşamakta olan insanların çok acı, çok kanlı hâdisat ile meydana koyduğu 
bir hakikattir. Panislâmizm..panturanizm siyasetinin muvaffak olduğuna ve 
dünyayı sahai tatbik yapabildiğine tarihte tesadüf edilememektedir. ...Bizim 
vuzuh ve kabiliyeti tatbikıye gördüğümüz mesleki siyasi, millî siyasettir.”680

Bu pasajda, Panislamizm ve Panturanizm yalnızca pratikte başarısız örnekler 
olarak değil, bizzat “gayrikabili istihsal” hedefler olarak tanımlanır; buna 
karşılık “millî siyaset”, yani belirli sınırlar içinde ulusal egemenliği esas alan 
siyaset, hem “vuzuh” (açıklık) hem de “kabiliyeti tatbikiye” (uygulanabilirlik) 
açısından üstün görülür. Kemalist milliyetçilik bu anlamda, hem teorik hem 
pratik düzeyde “millî siyaset” başlığı altında kodlanmış, pan-milliyetçi birlik 
projelerinden kendini bilinçli olarak ayrıştırmıştır.

Kemalist milliyetçilik, Misak-ı Millî ile çerçevelenen sınırları belirli bir ulusal 
egemenlik anlayışına dayanır ve bu nedenle Panislamizm ile Panturanizm’i hem 
teorik hem de pratik gerekçelerle reddeden, yayılmacı hedeflerden uzak bir 
ufuk benimser. “Büyük hayaller” yerine uygulanabilir olana yönelen gerçekçi 
bir siyasal rasyonalitenin ürünü olarak, dış politikada sınır değiştirmeyi ve 
genişlemeyi değil, mevcut düzen içinde bağımsızlığı korumayı amaçlayan 
statükocu bir çizgiye yaslanır. Bu özellikleriyle Kemalist milliyetçilik, İttihatçı 
dönemin genişlemeci pantürkçü ve panislamist projelerinden söylem ve pratik 
düzeyde ayrışarak milliyetçiliği, sınırlı bir coğrafyada egemen bir ulus-devlet 
inşasının ideolojik çerçevesi olarak yeniden tanımlar.

Bu zihniyet dönüşümü, kurumsal düzeyde özellikle Türk Ocakları ve Türk 
Yurdu çevresinde izlenebilir. Geç Osmanlı ile erken Cumhuriyet arasındaki 
geçişte Türk Ocakları, bünyesinde belirgin pantürkçü eğilimleri barındıran, 
“dış Türkler”le kültürel ve duygusal dayanışmayı sürekli gündemde tutan bir 
milliyetçi odak olmayı sürdürmüş; ancak 1920’lerin başındaki kongrelerde bu 
pantürkçü damar ile Ocak faaliyetlerinin fiilen Türkiye Cumhuriyeti hudutlarıyla 
sınırlanması gerektiğini savunan çizgi arasında giderek belirginleşen bir gerilim 
ortaya çıkmıştır.681 1927’de tüzükte yapılan ve Ocakların “fiilen iştigal sahası”nı 
Türkiye topraklarıyla sınırlandıran değişiklik, pantürkçü eğilimlerin tümüyle 
ortadan kalkmasa da, kurumsal düzeyde Misak-ı Milli merkezli milliyetçilik 
anlayışının üstün geldiğinin göstergesi olarak okunabilir.682 (Önen, 2005: 

680	 Mustafa Kemal Atatürk, Nutuk, cilt II, 1920-1927, İstanbul, Türk Devrim Tarihi Enstitüsü, 
Milli Eğitim Basımevi, s. 436.

681	 Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık. Türk Ocakları için ayrıntılı ve özenli bir 
çalışma için bknz.: Füsun Üstel, İmparatorluktan Ulus-Devlete Türk Milliyetçiliği; Türk Ocakla-
rı (1912-1931), İstanbul, İletişim Yayınları, 1997. 

682	 Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, s.196.



176  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

196). 1920’li yıllar boyunca Ankara, bir yandan Türk Ocakları ve Türk 
Yurdu çevresinden gelen kadroları ve kültürel repertuarı kullanırken, diğer 
yandan Ocak içindeki pantürkçü/Turancı söylemi hem dış politika hem de 
iç dengeler açısından riskli gördüğü ölçüde sınırlamaya yönelmiş; 1931’de 
Türk Ocakları’nın kapatılarak CHF’ye katılması ve aynı yıl parti programında 
“vatan”ın Misak-ı Milli sınırları içindeki yurd olarak, “millet”in ise vatandaşlık 
temelinde tanımlanması683, genişlemeci pantürkçü ufuktan kurumsal ve 
ideolojik kopuşu tescillemiştir.684 (Önen, 2005: 249–250). Böylelikle Ocak 
geleneği içindeki pantürkçü eğilimler, Cumhuriyet döneminde siyasal pratik 
açısından marjinalleşmiş; İttihatçı kökenli Türkçülerin önemli bir kısmı, 
pantürkçülüğü olsa olsa “uzak mefkûre” düzeyinde muhafaza ederken, fiilen 
Misak-ı Milli temelli Kemalist milliyetçilik anlayışına eklemlenmiştir (Önen, 
2005: 183–187).

1920’li yıllar boyunca Ankara merkezli yeni iktidar, bir yandan Türk Ocakları 
ve Türk Yurdu çevresinden gelen kadroları ve kültürel repertuarı kullanmış, 
diğer yandan pantürkçü ve Turancı söylemi hem dış politikada riskli hem de iç 
politikada potansiyel olarak sorunlu gördüğü ölçüde sınırlamaya yönelmiştir 
(Önen, 2005: 249–253). 1931’de Türk Ocakları’nın kapatılarak CHF’ye 
katılması, bu mirasın doğrudan parti bünyesinde yeniden tanımlanmasının 
kurumsal bir eşiği olarak görülebilir (Önen, 2005: 249). Aynı yıl CHF 
Programı’nda “vatan”ın Misak-ı Milli sınırları içindeki yurda indirgenmesi 
ve “millet”in vatandaşlık temelinde tanımlanması, genişlemeci pantürkçü 
ufuktan kopuşu açık biçimde tescil etmektedir (Önen, 2005: 249–250).

1930 ve 1931 yıllarının Cumhuriyet Halk Fırkası tarihinde bir dönüm 
noktası oluşturduğu genel kabul görmektedir. Özellikle 1931 sonrasında, rejimi 
kurumsal olarak yerleştirme çabalarıyla paralel biçimde, güçlü ve homojen bir 
ulusal kimlik yaratma hedefinin belirginleştiği görülür. Bu bağlamda 1932’de 
Türk Tarih Tezi’nin, 1935’te ise Güneş-Dil Teorisi’nin ortaya konulması685  

683	 CHF Nizamnamesi ve Programı (1931), Ankara, T.B.M.M: Matbaası, 1931, s. 29.
684	 Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, s.249-250. 1931’de Cumhuriyet Halk 

Fırkası Genel Sekreteri Recep Bey, “dış Türkler” ile Türkiye Cumhuriyeti arasındaki ilişkiyi 
yalnızca kültürel bir düzleme indirgeyen şu değerlendirmeyi yapmıştır: “Fırka esaslarında mil-
let, (ancak vatandaşların teşkil ettiği siyasî sınırlarımız içindeki yurt) olarak tarif edilmesine 
göre fırkamızın anladığı milliyetçiliğin siyasî mukadderatları bizden ayrı olan kütlelerle müna-
sebeti yoktur. Ayrı ayrı dinlere sahip olan ve vatanımızın hudutlar haricinde yeryer ya müstakil 
devletler kurmuş ve yahut başka devletlerin tebaası vaziyetinde bulunmuş olan Türk’ler hak-
kında sıcak bir sevgi ile meşbu alâkamızı muhafaza ederiz. Ancak gittikçe inkişâf eden tarihî 
hakikatlerle aramızdaki kan karabetini ve tarih karabetini bugünkü siyasî iştigalimizin dışında 
bir ilim mevzuu telâkki ederiz.” “Recep Beyin Verdiği Konferans”, Cumhuriyet, 19 Teşriniev-
vel 1931, s. 5.

685	 Timur, “... bilimsel temelden yoksun bir takım dil ve tarih tezleri...” değerlendirmesini yap-
makta ve eklemektedir, “Ancak Atatürk, başından itibaren bu çalışmaları bilimsel bir yönteme 



Nizam Önen  |  177

tesadüfi değildir. Bilimsellikleri günümüzde büyük ölçüde tartışmalı, hatta 
reddedilmiş olmakla birlikte, bu kuramsal girişimlerin dönemsel işlevi, Türklere 
Osmanlı geçmişinden görece bağımsız, “kadim” bir tarih ve kimlik üzerinden 
bir övünç ve meşruiyet zemini sunmaktır.686 Türk kültürünün kökenlerini Orta 
Asya’ya bağlayan bu anlatılarda dahi, söz konusu köken arayışının Anadolu 
merkezli bir tarih şeması içinde yeniden kurgulandığı dikkati çeker.687

Bu ideolojik çerçeve, simgesel düzeyde de pekiştirilmiştir. Sümerbank ve 
Etibank gibi devlet bankalarına Anadolu uygarlıklarından esinlenen adlar 
verilmesi, Türk varlığının bu coğrafyada tarihsel ve “doğal” bir süreklilik 
içinde tasarlanması çabasının sembolik bir uzantısıdır. 1933 tarihli Onuncu Yıl 
Nutku’nda Türk ulusunun “büyük ve asil” bir millet olarak yüceltilmesi, nutkun 
“Ne mutlu Türküm diyene” ifadesiyle son bulması688 ve Gençliğe Hitabe’de 
“damarlarındaki asil kan” vurgusunun yapılması, Kemalist milliyetçiliğin hem 
kapsayıcı bir “üst kimlik” kurma, hem de bu kimliği duygusal ve simgesel 
düzeyde güçlendirme amacını ortaya koyar.689  Bu simgesel repertuar, Turancı 
Türkçülüğün ırkçı–dışlayıcı vurgu ve söylemleriyle karşılaştırıldığında, resmî 
ideolojinin kendisini nasıl konumlandırdığını anlamayı kolaylaştırır.

dayandırma konusunda titizlik göstermiştir.” (Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 159) “Ata-
türk’ün desteklediği, fakat imzalamadığı bu görüş...” (Timur, “Batı İdeolojisi, Irkçılık ve Ulu-
sal Kimlik Sorunumuz”,  s. 30); Türk Tarih Tezi’nin oluşması için Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti 
Yönetiminin Kurulması (1923-1931),  s. 300‑303’e bakılabilir.

686	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 277. Timur, “Tüm ırk ve ulusların kökenini Türk 
sayan yeni yaklaşım, yeni Cumhuriyeti yakın tarihinden de koparıyor ve Osmanlı devletine 
realist bir yöntemle eğilmeye olanak vermiyordu.” (Timur, “Batı İdeolojisi, Irkçılık ve Ulusal 
Kimlik Sorunumuz”, s. 30). Bu teorilerin bilim-dışılığını göstermek için aşağıdaki parçaya 
bakmak yeterli olacaktır. “... o yüksek hakikat şudur  ki, Türk medeniyettir, Türk tarihtir... 
Beşeriyetin en yüksek ve ilk medeni kavmi, vatanı Altaylar ve Orta Asya olan Türklerdir. Çin 
medeniyetinin esasını kuran Türklerdir. Mezopotamya’da, İran’da Milattan en aşağı 7 bin sene 
evvel beşeriyetin ilk medeniyetini kuran ve beşeriyette ilk tarih devrini açan Sümer, Elam, Akat 
isimleri verilmekte olan Türklerdir. Mısır’da deltanın otokton sakinleri, Mısır medeniyetinin 
kurucuları olan Türklerdir... Grek namını alan Doryenlerin, Anadolu’nun otokton ahalisi, ilk 
ve hakiki sahipleri, ataları Eti’leri başlarında olan Türklerdir... Latin medeniyetinin esasını ku-
ranlar Etrüsk denilen Türklerdir.” “Afet İnan’ın 23  Nisan 1930’da toplanan Türk Ocakları 
Kurultayı’ndaki konuşmasından bölümler,” Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi, 
Cilt 6, Ek, s. 447‑448).

Türk Tarih Tezi ve Halkevleri ilişkisi için Suavi Aydın, “Türk Tarih Tezi ve Halkevleri”, Kebikeç, 
Yıl:2, Sayı: 3, 1996, Dosya: Halkevleri, s. 107‑130’a bakılabilir. Aydın, bu makalesinde Türk 
Tarih Tezi’nin iki amacından biri olarak Osmanlı’nın ve İslâmın, toplumsal ve tarihsel kültür-
deki etkisini azaltmak İslâm öncesi ve ağırlıklı olarak Orta Asya kökenli Anadolu tarihiyle yeni 
Cumhuriyet’in kültürel ve tarihsel bağlarını ortaya koymayı göstermektedir (s. 107).

687	 Üstel, “Türk Milliyetçiliğinde Anadolu Metaforu, s. 55.
688	 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, Cilt II, s. 318-319. Onuncu Yıl Söylevi’nde yer alan “... Türk 

milletinin karakteri yüksektir. Türk milleti çalışkandır. Türk milleti zekidir... yüksek bir insan 
cemiyeti olan Türk milleti...” sözlerini bu bağlamda değerlendirmek gerekir.

689	 Taha Parla, Türkiye’de Siyasal Kültürün Resmi Kaynakları, Cilt 1; Atatürk’ün Nutku, İstanbul, 
İletişim, 1991, s. 49.



178  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Bu dönemde kurulan devlet bankalarına Sümerbank ve Etibank gibi 
Anadolu topraklarında yaşamış halklardan esinlenen isimlerin verilmesi hep 
aynı dönemdeki Türk varlığına meşruiyet kazandırma ve yeni bir kimlik 
yaratma amacı olarak algılanmalıdır. Yine bu dönemdeki Onuncu Yıl 
Nutku’nun (29.10.1933) Türk ulusuna bir övgü manzumesi şeklinde olmasını, 
“Ne Mutlu Türküm Diyene” biçiminde sonlanmasını; Gençliği Hitabedeki 
“damarlarındaki asil kan” sözünü, bir yeni kimlik yaratma ve özgüven aşılama 
çabası ile açıklamak olasıdır. Ancak burada dikkati çeken başka bir nokta vardır. 

Bu kimlik inşa sürecinin yalnızca tarihselleştirici ve bütünleştirici bir yönü 
değil, aynı zamanda Anadolu’daki etnik farklılıkları –özellikle Türk–Kürt 
ayrımını– “Türk kimliği” altında eritmeye dönük bir boyutu olduğu da 
ileri sürülebilir. 1924–1938 arasında gerçekleşen 18 ayaklanmadan 17’sinin 
Aralık 1930’a kadar meydana geldiği; bunlardan yalnızca Menemen’deki 
(1930) isyanın Batı’da, diğerlerinin ise –biri Nasturi ayaklanması olmak 
üzere– büyük ölçüde Kürt nüfusun yoğun olduğu Doğu ve Güneydoğu 
bölgelerinde ortaya çıktığı hatırlanmalıdır. Bu ayaklanmalarda etnik farkın 
belirli bir rol oynadığını kabul ettiğimizde, 1930’larda geliştirilen tarih ve 
dil tezlerinin yalnızca ulusal gurur üretmek için değil, aynı zamanda etnik 
farklılıkları “Türklük” içinde eritmek amacıyla da kullanıldığı söylenebilir. 
“Bütün dünya kültürlerinin kaynağı Türklerdir” iddiası, Anadolu’daki Kürtlerin 
kültürünü de Türk kültürünün bir varyantı olarak görmeye imkân sağlayarak, 
“aslında Kürt, Türk’ten farklı değildir” sonucuna kapı aralamaktadır. Taner 
Timur’un belirttiği üzere, 1930’larda şekillenen bu milliyetçilik giderek şoven 
bir görünüm kazanmakta690; 1934 tarihli İskân Kanunu’nda Anadolu’daki 
Türk–Kürt temelli etnik farklılığın “Türk kimliği” altında çözülmesinin 
hedeflendiği görülmektedir.691

1930’lu yıllarda ortaya çıkan bu milliyetçiliğin, Osmanlı İttihat ve Terakki 
Cemiyeti’nin Orta Asya vurgulu ulusalcılık anlayışlarından ne ölçüde etkilendiği 
sorusuna verilecek yanıt ise sınırlı bir sürekliliğe işaret etmektedir.692 Ortak 
dil ve köken vurgusu, Turan ve Orta Asya referansları bakımından belirli bir 

690	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 156.
691	 ”Ana dili Türkçe olmayan nüfus terakümlerinin menine ve mevcutlarının dağıtılması şekilleri-

ne ve bu suretle hars vahdetinin korunmasına ait tedbirlerin ittihaz ve tatbiki için Hükûmete 
kanunî selâhiyet alınması düşünülmüştür.” (Kanun’un Gerekçe Bölümü, aktaran, Timur, Türk 
Devrimi ve Sonrası, s. 156.) Timur, İskân Kanunu’nda 1935 yılında 2848 sayılı kanunla yapılan 
değişiklik sonucunda kanunun 7. maddesinin B fıkrasından “Türk ırkından olmayanlar” deyi-
minin “Türk kültürüne bağlı olmayanlar veya Türk kültürüne bağlı olup ta Türkçeden başka 
dil konuşanlar” formülü ile değiştirildiğini belirtmektedir (s. 156, dn. 12).

692	 “Türk Tarih Tezi,..., Anadolu halkının etnik devamlılığını ve sentezini savunan ilginç bir gö-
rüşe, İttihatçı Türkçülüğü kılıfı giydirmiş...” (Taner Timur, “Batı İdeolojisi, Irkçılık ve Ulusal 
Kimlik Sorunumuz”, s. 29). Üstel’de bu dönemde, Orta Asya’ya gönderme yapıldığını vurgu-
luyor. (“Türk Milliyetçiliğinde Anadolu Metaforu”,  s. 55).



Nizam Önen  |  179

ideolojik mirasın devralındığı açıktır; ancak Kemalist dönemde bu miras, 
irredantist ve savaşçı boyutlarından arındırılarak, Anadolu merkezli ve Misak-ı 
Milli sınırlarıyla kayıtlı bir ulus-devlet projesine eklemlenmiştir. Böylece 
İttihatçı pantürkçülükle ilişkide hem süreklilik hem de kopuş barındıran bir 
yapı ortaya çıkmış; Orta Asya vurgulu ulusalcılıklardan doğrudan etkilenme 
esasen sembolik ve söylemsel düzeyle sınırlı kalmıştır.

Bu noktada, resmî Kemalist milliyetçilik ile 1930’lu yılların Turancı Türkçü 
akımı arasındaki gerilim hattı özellikle görünür hâle gelmektedir.693 Turancı 
Türkçü düşünce, Türklüğü dar, ayrıcalıklı ve hiyerarşik bir ırk kategorisi olarak 
tanımlama eğilimindedir; bu yaklaşım, Kemalist milliyetçiliğin tarih ve kültür 
üzerinden genişletilmiş, görece kapsayıcı “Türklük” kategorisiyle açık bir 
çatışma içindedir. Söz konusu çatışma, en belirgin biçimde Türk Tarih Tezi 
etrafında kristalleşir. Türk Tarih Kongresi toplanmadan önce Atsız Mecmua’nın 
ilk sayısında yayımlanan “Türkler Hangi Irktandır?” başlıklı yazıda Nihal 
Atsız, Tez’i Türklüğü Aryan ırkına bağlama çabası nedeniyle sert biçimde 
eleştirir; bu yaklaşımın Türklüğü bir imtiyaz olmaktan çıkararak milliyet 
duygusunu zayıflattığını savunur.694 Ona göre Tez’in “herkesi Türkleştiren” 
evrenselci bakışı, milliyetçiliği anlamsızlaştırmaktadır. Zeki Velidi Togan’ın 
Türk tipini ne “Uzakdoğulu” ne de “Aryanî” sayıp, kendine özgü, özerk bir 
ırkî kategori olarak tanımlamas695ı, bu daraltıcı ve “özerk” Türk ırkı anlayışını 
tamamlar.696 Böylece Turancı Türkçülük, Türklüğü ırk üzerinden tanımlayan, 
“ırkça ve kanca Türk olmayanlara” yer bırakmayan bir model geliştirirken; 
resmî Kemalist milliyetçilik, ırk kategorisini bütünüyle dışlamasa da, onu tarih 
ve kültür temelli bütünleştirici bir çerçeve içine çekmeye yönelmektedir.697 Bu 
karşıtlık, Kemalist milliyetçiliğin “ırkçı mı, değil mi?” tartışmalarından ziyade, 
ırkı hangi amaçla ve nasıl işlevselleştirdiği üzerinden anlaşılması gerektiğini 
ortaya koyar.

693	 1930’lu yıllardaki Türkçü-Turancı hareketin ayrıntılı analizi için bknz.: Önen, İki Turan, Maca-
ristan ve Türkiye’de Turancılık, s.251 vd.

694	 H. Nihâl, “Türkler Hangi Irktandır?”, Atsız Mecmua, sayı 1 (15 Mayıs 1931), s. 6.
695	 Zeki Velidi Togan’ın “Türk tipi”nin ne “Uzakdoğulu” ne de “Aryanî” olduğu yönündeki vur-

gusu için bkz. Zeki Velidi Togan, Umumî Türk Tarihine Giriş, İstanbul, İsmail Akgün Matbaası, 
1946, s. 10.

696	 Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, s.311.
697	 Önen, İki Turan, Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, s.293-294. Türklüğü “ırk”a dayandıran 

Turancı yazarlar, Mustafa Kemal’in “Ne Mutlu Türküm Diyene” sözünü vatandaşlık temelinde 
tanımlanmış bir millet anlayışını reddedecek biçimde yeniden formüle etmişlerdir. Nitekim 
bu çevrelerde slogan, Reha Oğuz Türkkan’ın ifadesiyle “Türküm, ne mutlu bana” (R. Oğuz 
Türkkan, “Türk Anaları Sizden Bekliyoruz”, Bozkurt, yıl: 1, sayı 1, Mayıs 1939, s. 6) ya da 
Fethi Tevet’in “Ne Mutlu Türk Yaratılanlara” yorumu (Fethi Tevet, “İhsan Boran’ın Şiirleri”, 
Kopuz, sayı 7–8, 15 Birincikanun 1939, s. 252) biçiminde kullanılarak, “Türk”lüğün ırkî ve 
ontolojik bir ayrıcalık olarak kodlanmasına hizmet etmiştir.



180  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Turancı Türkçü düşünce, 1930’larda ve II. Dünya Savaşı koşullarında 
militarizm, anti-komünizm, Yahudi karşıtlığı ve otoriter–totaliter rejimlere 
sempati gibi unsurlarla birleşerek belirgin biçimde ırkçı bir bileşim almıştır698 
Buna rağmen, hareketin Türkiye sınırları içindeki bazı talepleri –dilin 
Türkçeleştirilmesi, yabancı okullara karşı tavır, millî iktisat politikaları, Varlık 
Vergisi’ne ve yerli malı kullanımına verilen destek– Cumhuriyet’in Türkçü 
ve devletçi çizgisiyle belirli noktalarda kesişmektedir.699 Bu süreç, Kemalist 
milliyetçiliğin güvenlik kaygılarıyla esneyebilen, fakat nihayetinde devletin 
egemenlik alanını tehdit eden ırkçı–irredantist yönelimleri tolere etmeyen 
devlet merkezli bir milliyetçilik olarak şekillendiğini göstermektedir.

Geç Osmanlı’dan erken Cumhuriyet’e uzanan dönemde Türk ulusalcılığının 
seyri, bu çerçevede hem süreklilik hem de kopuş unsurlarını eşzamanlı olarak 
içerir. Süreklilik bakımından, hem İttihatçı hem de Kemalist dönemde dil ve 
tarih üzerinden kurgulanan romantik/kültürel bir Türk kimliği vurgusunun 
belirginliği ve Türk Ocakları çevresindeki entelektüel kadronun her iki dönemde 
de milliyetçi düşüncenin taşıyıcısı rolünü üstlenmesi dikkat çekicidir. Pan-
milliyetçi miras bütünüyle terk edilmemiş, dönemin koşullarına uyarlanarak 
yeniden tanımlanmıştır. Kopuş açısından bakıldığında ise İttihatçı milliyetçilik, 
imparatorluğu kurtarma hedefiyle pantürkçü ve panislamist ufukları birlikte 
taşırken; Kemalist milliyetçilik Misak-ı Milli çerçevesinde sınırlandırılmış, 
irredantizmden bilinçli biçimde kaçınan bir ulus-devlet milliyetçiliğine 
yönelmiştir. İttihatçı dönemde Turancılık, iktidar bloğunun içinden beslenen 
bir “olasılık” iken, CHP döneminde resmî ideolojinin dışında konumlanan; 
bir yandan “kontrollü izin”le sınırlandırılan, diğer yandan yargı süreçleriyle 
denetlenen muhalif bir çizgiye dönüşmüştür. Türk Tarih Tezi ve antropolojik 
çalışmalar, ırk kategorisini bütünleştirici bir tarzda kullanmaya yönelirken, 
Turancı Türkçü hareket aynı dönemde Türklüğü daraltıcı ve dışlayıcı bir 

698	 Mehmet Ali Ağaoğulları, II. Dünya Savaşı koşullarında şekillenen Turancı Türkçü hareketin 
dört temel unsurunu Turancılık, ırkçılık, militarizm ve anti-komünizm olarak tespit etmektedir 
(Mehmet Ali Ağaoğulları, “Aşırı Milliyetci Sağ”, Geciş Surecinde Turkiye, der. İrvin Cemil Schi-
ck- Ertuğrul Ahmet Tonak, İst., Belge yayınlar, Aralık 1990,, s. 210–211). Orhan Gazi Ertekin 
ise aynı dönemin ideolojik bileşenlerini eşitsizlikçilik, militarizm, irredantizm, anti-komünizm, 
zenofobi ve ırkçılık–Turancılık şeklinde sınıflandırır (Orhan Gazi Ertekin, “Cumhuriyet Döne-
minde Türkçülüğün Çatallanan Yolları”, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce, cilt 4: Milliyetçilik, 
der. Tanıl Bora, İstanbul, İletişim, 2002, s. 371–379).

699	 Nihal Atsız, 1931’de yabancı okullara karşı kaleme aldığı bir yazıda bu okulların Türk milliyet-
çiliği açısından tehlikesini şu sözlerle ifade eder: “...Türk çocukları hıristiyan olmasa bile deh-
şetli bir insaniyetperver(?) olur. Ve artık onun için milliyet denilen şey lüzumsuz, çirkin, iptidaî 
bir telakkidir.” (Irkıl Ata [Nihal Atsız], “Ecnebi Mektepleri”, Atsız Mecmua, yıl: 1, sayı 4, 15 
Ağustos 1931, s. 8). Buna karşılık Atsız’ın 17 Haziran 1969 tarihli bir mektubunda oğlu için 
“Şu Alman veya Avusturya liselerinden birini kazansa ne güzel olacak” demesi, kendi söylemi 
ile kişisel tercihi arasındaki gerilimi göstermesi bakımından dikkat çekicidir (Yücel Hacaloğlu, 
Atsız’ın Mektupları, İstanbul, Orkun Yayınları, 2001, s. 113).



Nizam Önen  |  181

ırkçı tanım etrafında yeniden kurmuştur. Turancılık bu genel tablo içinde, 
Türk ulusalcılığının farklı evreleri için bir tür “stres testi” işlevi görmüş; 
ortaya çıkan resim, pan-milliyetçi mirasın tümden reddi değil, bu mirasın 
belirli unsurlarının dışarıda bırakılıp belirli unsurlarının kontrollü biçimde 
içeri alınarak “ehlileştirilmesi” yoluyla yeni ulus-devlet milliyetçiliğinin inşa 
edildiğini göstermektedir.

Ulusal Egemenlik ve Rejim Arayışları

Modern siyasal düşüncede ulusal egemenlik ilkesi, bir yandan mutlakiyetçi 
egemenlik anlayışına karşı geliştirilen kuramsal bir kopuşu, diğer yandan da 
temsilî kurumların meşruiyet temelini ifade eder. Osmanlı İmparatorluğu’nun 
son döneminde bu ilke, hem anayasal bir rejime geçiş arayışlarının hem 
de dağılma tehlikesi karşısında siyasal birliği koruma çabalarının kesişim 
noktasında yer almıştır. İttihat ve Terakki’nin siyasal söyleminde “hâkimiyet-i 
milliye” vurgusunun giderek belirginleşmesi de bu daha geniş dönüşümün, 
imparatorluk bağlamındaki özgül bir yansıması olarak görülebilir.

Ne var ki, ulusal egemenliğin İttihatçı düşünce dünyasında nasıl kavrandığını 
anlamak için yalnızca kavramsal düzeydeki teorik çerçeveye bakmak yeterli 
değildir; bu ilkenin hangi kurumsal düzenlemeler aracılığıyla somutlandığı, 
hangi siyasal tercihlerle sınırlandırıldığı ve pratikte nasıl işletildiği de en az 
kuramsal tanımlar kadar belirleyici olmaktadır. Bu nedenle, “hâkimiyet-i 
milliye” söyleminin program metinlerinde nasıl formüle edildiği kadar, bu 
söylemin anayasal tasarım, temsil mekanizmaları ve yürütme–yasama ilişkileri 
üzerindeki etkilerini de birlikte değerlendirmek gerekir.

Bununla birlikte, ulusal egemenlik söylemine rağmen ne Jön Türkler 
içinde ne de OİTC’de siyasal rejimi monarşik çerçevenin dışına taşıyacak, 
saltanatın ilgasına yönelen tutarlı bir eğilimden söz edilebilir. “Hâkimiyet-i 
milliye” vurgusu, egemenliğin hanedandan millete doğru kısmi devri ve 
padişahın yetkilerinin anayasal sınırlar içine çekilmesiyle sınırlı kalmış; monarşi 
kurumunun bizzat kendisini hedef alan radikal bir cumhuriyetçi program, bu 
çevrelerde dönüştürücü bir siyasal seçenek olarak şekillenmemiştir.

Ulusal egemenlik ilkesi, İttihatçı düşüncede hem mutlak monarşinin 
sınırlandırılmasının meşrulaştırıcı zemini hem de yeni bir siyasal birlik 
tasavvurunun kurucu kavramı olarak işlev görür. “Hâkimiyet-i milliye” vurgusu, 
egemenliğin kaynağını hanedandan milletin ortak iradesine doğru kaydırmayı 
hedeflerken, bir yandan da imparatorluk bünyesindeki farklı unsurları “millet” 
kategorisi altında yeniden tanımlama imkânı sunar. OİTC’nin belgelerinde 
bu ilke, somut kurumsal düzenlemelerle desteklenmesi gereken bir siyasal 
program maddesi olarak ele alınır.



182  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Cemiyet’in önde gelen isimlerinden Murat Bey’in padişaha açık biçimde 
karşı çıkma konusundaki çekinceleri, “saltanat” simgesinin yıpranmasını 
istememe kaygısıyla açıklanmaktadır.700 Pozitivist düşüncesiyle bilinen 
Ahmet Rıza Bey’in 1907 tarihli II. Jön Türk Kongresi’nde hilafet ve saltanat 
haklarının Kongre tarafından tanındığının ilan edilmesini istemesi701  de, 
İttihatçı zihniyette saltanatın hâlâ imparatorluğun siyasal birliğinin simgesel 
odağı olarak görüldüğünü ortaya koymaktadır. Bu tavır, imparatorluğun 
dağılmasını önleme arzusuyla, farklı unsurların birliğinin saltanat makamında 
cisimleştiği düşüncesine dayanmaktadır.702

Bu ideolojik çerçeveye rağmen, İttihatçı metinlerde ulusal egemenlik yahut 
halk egemenliği kavramlarına da sıkça başvurulduğu görülmektedir.

Şerif Mardin, 1898 gibi erken bir tarihte Osmanlı gazetesinin siyasal teorisi 
içinde “idare-i müstebide”nin karşıtı olarak “idare-i cumhuriye” kavramının 
kullanılmaya başlandığını ifade ederken703; Anıl Çeçen kavramın sadece tek bir 
boyutunu dikkate alarak İttihat ve Terakki’nin, otoriter yönetimi sınırlamaya 
ve ülkeyi parlamenter bir rejime sürüklemeye çalışan “halkçı” bir tutum 
benimsediğini ileri sürmektedir.704

Abdullah Cevdet ise, “... Meşru hükümet demek hâkimiyet-i hânedan değil, 
hâkimiyet-i millet demektir ve demek isterim ki bir millet, bir hânedanı kendisine 
hayat ve zimamdar tayin ettiği vakit değil, kendi menâfi-i müşterekelerini 
ve kendi esbâb-ı hâkimiyet ve saadetlerini temin ve yolunu tarîk-i feyz ve 
terakki ittihaz ettiği vakit büyük ve payidar olur...” diyerek, meşru hükûmetin 
dayanağının hanedan değil, millet olması gerektiğini savunmaktadır.705

700	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 87.
701	 Kuran, İnkılâp Tarihimiz ve Jön Türkler, s. 236.
702	 Bu düşünce için Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön 

Türklük, Cilt I: (1889-1902), s. 70-72.
703	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 163. Ayrıca Ahmet Rıza’nın İslâm, “Cumhuriyetçi 

rejime hiçbir şekilde düşman değildir.” biçimindeki bir ifadesini de Ahmet Rıza, Revue Occi-
den tale, Seri II, III (1891), s. 116’dan aktarmaktadır. (Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, 
s. 185). İttihatçılardan yaklaşık otuz yıl önce Namık Kemal “Halk’ın hâkimiyete hakkı tasdik 
olunduğu surette, cumhur yapmağa da istihkakı itiraf olunmak lâzım gelmez mi demek ne 
demek? O hakkı dünyada kim inkâr edebilir? İslâm, iptida‑i zuhurunda bir nevi cumhur de-
ğil mi idi? Bizde cumhur yapmak da kimsenin aklına gelmez. Fakat icrasında imkân olmamak-
la hak bâtıl olmuş demek değildir.” yazmaktadır. (Namık Kemal, Hürriyet Gazetesi, 14 Eylül 
1968’den aktaran Tökin, Türkiye’de Siyasi Partiler ve Siyasi Düşüncenin Gelişmesi, 1839-1965, 
s. 18), Namık Kemal, cumhuriyet idaresinin, Osmanlı Devleti için olanaksız olduğu görüşün-
dedir.

704	 Çeçen, Halkevleri, s. 47.
705	 Abdullah Cevdet, “Hânedan‑ı Osmanî, “İçtihad, s. 217’den aktaran Hanioğlu, Bir Siyasal Dü-

şünür Olarak Doktor Abdullah Cevdet ve Dönemi, s. 221‑222.



Nizam Önen  |  183

OİTC’nin 1908 Siyasi Programında706, ki bu program Meclis’teki OİTC 
mensubu mebusları için hazırlanmıştır, Cemiyetin en önemli amaçları arasında 
millî egemenlik ilkesini güçlendirmek ve millî birliği doğurup sağlamlaştırmak 
da yer almaktadır.707 Aynı programda, ayan üyelerinin bütünüyle padişah 
tarafından atanmasının millî egemenlik ilkesini tamamen değiştirip bozan 
bir uygulama olduğu belirtilir; bu nedenle Cemiyet’in, ayan üyelerinin millet 
iradesine dayanmasını esas alarak ayanın millet tarafından tayin ve seçimle 
belirlenmesini kabul ettiği; ancak monarşik yapıyı bütünüyle reddetmeyip bir 
orta yol formülü benimseyerek ayan üyelerinin üçte birinin padişah tarafından 
atanmasını, üçte ikisinin ise seçimle belirlenmesini istediği öngörülür.708 

Programın seçimler ile ilgili bölümü “Hâkimiyet-i milliye, hukuk-ı esasiyenin 
rekin-i azamıdır.” cümlesi ile başlamaktadır. İttihat ve Terakki Cemiyeti, siyasi 
programında egemenliğin millete ait olduğunu ilan etmekle birlikte, bunun 
doğal devamı sayılabilecek tek dereceli, doğrudan ve daha demokratik seçim 
sistemini, Osmanlı toplumunun eğitim ve kültür düzeyini gerekçe göstererek 
ertelemektedir. Bilim ve eğitim alanında geri kalmış bir ülkede tek dereceli 
seçime ani geçişin seçmenleri yerel nüfuz odaklarının etkisine daha açık hâle 
getireceğini ileri sürerek, iki dereceli sistemi “muvakkat” bir zorunluluk olarak 
meşrulaştırır. Öte yandan, medeni haklardan yoksun olanlar dışında, yirmi 
yaşını doldurmuş herkesin servet, emlak ya da vergi ödeme şartı aranmaksızın 
birinci derece seçmen olabileceğini kabul ederek seçmen kitlesini genişletmeyi 
vaat eder.709 Böylelikle Cemiyet, tek dereceli sistemi kuramsal bir ideal olarak 
benimserken, fiiliyatta merkezî denetimi muhafaza eden iki dereceli seçim 
usulünü belirsiz bir geleceğe ertelemektedir. 

Programda İttihat ve Terakki, insanın toplumsal bir varlık oluşundan ve 
tarihsel cemiyet biçimlerinin gelişiminden hareketle, ekonomik, kültürel ve 
siyasal örgütlenmeyi doğal bir hak olarak temellendirirken, Kanun-i Esasi’nin 
13. maddesini de bu hakkın hukuki dayanaklarından biri olarak yorumlar 
ve devlet müdahalesini yalnızca kamu düzeni ile bireysel hakları korumakla 
sınırlamayı savunur. İttihatçılar Kanun-i Esasi’nin 1. maddesinde yer alan 
Osmanlı Devleti’nin toprak bütünlüğüne vurgu yaparak bu ilkeye ve dolayısıyla 

706	 Bu programın detaylı incelemesi ve analizi için bknz.: Özer Özbozdağlı ve Nizam Önen, İtti-
hat ve Terakki Cemiyeti’nin 1908 Siyasi Programı İmparatorluk Nasıl Kurtulur?, Ankara, Detay 
Yayıncılık, Ekim 2020. 

707	 “İttihad ve Terakki Cemiyetinin Siyasi Programı ( 1 ),”  İttihad ve Terakki, Numero: 20, 24 
Şaban 1326 (Hicri), 7 Eylül 1324 (Rumi), 20 Eylül 1908 (Miladi), s.1. İttihad ve Terakki’de 
15 sayıda yayınlanan Siyasi programın tam metninin transkripsiyonu için bknz.: s.101-74.

708	 İttihad ve Terakki Cemiyetinin Siyasi Programı ( 3 ), İttihad ve Terakki, Numero: 22, 28 Şaban 
1326 (Hicri), 11 Eylül 1324 (Rumi), 24 Eylül 1908 (Miladi), s.1.

709	 İttihad ve Terakki Cemiyetinin Siyasi Programı ( 4 ), İttihad ve Terakki, Numero: 23, 2 Rama-
zan 1326 (Hicri), 14 Eylül 1324 (Rumi), 27 Eylül 1908 (Miladi), s.1. 



184  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

milletin beka ve korunma hakkına aykırı düşen, devletin birliğini ve vatanın 
bütünlüğünü ya da asayiş ve emniyeti tehdit edebilecek cemiyetlere izin 
verilmemesi gerektiğini savunmaktadırlar. Cemiyet, 1876 Kanun-i Esasisi’nin 
siyasi cemiyetleri açıkça tanımamasını eleştirerek, toprak bütünlüğü ve asayişi 
hedef almayan siyasi dernek ve partilerin serbestçe kurulmasını talep etmekte 
ve bu yönüyle dönemin koşulları içinde toplanma, örgütlenme ve ifade 
özgürlükleri bakımından görece liberal bir konuma yerleşmektedir.710

Programın Hürriyet-i Şahsiye ve Müsavat-ı Medeniye   ( kişisel özgürlük ve 
medeni (hukuksal) eşitlik) bölümünde 1789 Fransız Bildirgesi’ni çıkış noktası 
alan İttihatçılar, hürriyet ve müsavatı (medeni eşitlik) kişisel özgürlükler, 
mülkiyet, vicdan, basın, toplantı ve çalışma haklarını güvence altına alan 
modern hukuk düzeninin kurucu ilkeleri olarak konumlandırarak; buna karşılık 
esarete, sınıf temelli ayrımlara ve imtiyazlara dayanan eski toplumsal düzenlerin 
bu ilkelerle bağdaşmadığını ileri sürerler. Bu bölümde Osmanlı bağlamında bu 
ilkelerin, Kanun-i Esasi’nin çeşitli hükümleri aracılığıyla kısmen pozitif hukuka 
aktarıldığı ifade edilerek İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin programında da  cins 
ve mezhep ayrımı gözetilmeksizin bütün tebaanın aynı hak ve yükümlülüklere 
sahip olduğu yeniden vurgulanır; gayrimüslimlerin askerlik yükümlülüğüne 
dahil edilmesi de bu çerçevede medeni eşitliğin tamamlayıcı ve zorunlu bir 
unsuru olarak temellendirilir.711 Bu çerçeve, İttihat ve Terakki’nin hürriyet ve 
eşitlik söylemini yalnızca bireysel hakların genişletilmesi için değil, aynı zamanda 
askerlik üzerinden tanımlanan yeni bir “eşit vatandaşlık” ve güçlü bir merkezî 
devlet projesini meşrulaştırmak için de kullandığını göstermektedir. Modern 
haklar diline yapılan bu atıf hem Osmanlıcılık idealiyle uyumlu bütünleştirici 
bir zemin yaratmakta hem de hukukun üstünlüğü, kişisel özgürlükler ve eşit 
vatandaşlık vurguları üzerinden Cemiyet’in kendisini liberal bir siyasal düzenin 
kurucu aktörü olarak konumlandırmasına imkân tanımakta; böylelikle İttihat 
ve Terakki’nin eşitlik anlayışı, klasik liberalizmin hak ve yükümlülük dengesi 
içinde şekillenen bir çerçeveye oturmaktadır.

Gazete’nin 8 Ekim 1908 tarihli yazısında İttihatçılar, din ve vicdan 
özgürlüğünü modern dönemin temel kişisel haklarından biri olarak ele alır; 
inanç özgürlüğünü dokunulmaz, ibadet özgürlüğünü ise yalnızca kamu 
düzeni ve asayişle sınırlanabilir görürler. İslam ve Osmanlı tarihini bu açıdan 
özgürlükçü bir gelenek olarak sunar, Kanun-i Esasi ile fermanlara atıf yaparlar. 

710	 Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyetinin Siyasi Programı 5 Cemiyat-ı Siyasiye, İttihad ve Terak-
ki, Numero:24, 4 Ramazan 1326 (Hicri), 16 Eylül 1324 (Rumi), 29 Eylül 1908 (Miladi) , s.1.

711	 “Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyetinin Siyasi Programı, 8,  Hürriyet-i Şahsiye ve Müsavat-ı 
Medeniye,” İttihad ve Terakki, Numero:27, 11 Ramazan 1326 (Hicri), 23 Eylül 1324 (Rumi), 
6 Ekim 1908 (Miladi), s.1.



Nizam Önen  |  185

Programın 10. maddesini de gayrimüslimlere dinlerine saygı ve mevcut 
imtiyazların korunacağı yönünde bir siyasi güvence olarak formüle ederler.712

1908 Siyasi Programı, bu çerçevede okunduğunda, İttihat ve Terakki 
Cemiyeti’nin kendisini hem millî egemenlik ve millî birlik ilkesini savunan 
hem de klasik liberalizmin hak, özgürlük ve eşitlik söylemini benimseyen bir 
siyasal özne olarak konumlandırdığını göstermektedir. Program, bir yandan 
egemenliğin millete ait olduğunu ilan ederken ayan üyeliğinde padişaha kısmi 
tayin yetkisi tanıyarak monarşik yapıyla uzlaşan “ara formüller” üretmekte; 
seçim sisteminde doğrudan, tek dereceli ve daha demokratik usulü kuramsal 
ideal olarak benimseyip fiiliyatta iki dereceli sistemi “geçici” gerekçelerle 
koruyarak merkezî denetimi sürdürmektedir. Örgütlenme özgürlüğü, kişisel 
özgürlük ve medenî eşitlik alanlarında Kanun-i Esasi’ye ve 1789 Bildirgesi’ne 
yapılan atıflar, toplanma, dernek kurma, din ve vicdan özgürlüğü gibi temel 
hakların görece liberal bir çerçevede savunulduğunu ortaya koyarken; devletin 
toprak bütünlüğü, asayiş ve beka ilkeleri, hem siyasal cemiyetler hem de 
gayrimüslimlerin konumu söz konusu olduğunda bu özgürlüklerin sınırını 
çizen üst ilkeler hâline gelir. Böylece Program, Osmanlıcılık ve “eşit vatandaşlık” 
ideallerini klasik liberalizmin hak–yükümlülük dengesi içinde yeniden 
yorumlarken, aynı anda hem kapsayıcı bir siyasi birlik söylemi üretmekte hem 
de bu birliği güçlü ve merkezî bir devlet projesiyle tahkim etmeye yönelen 
ikili bir mantığı bünyesinde taşımaktadır.

1908 Siyasi Programı’nın liberal söylemi, Cemiyet–Fırka ayrımı ve 
Hizb-i Cedid muhalefetiyle birlikte 1911 Kongresi sürecinde ciddi biçimde 
sınanmış713; Merkez-i Umumi, Kongre’ye sunduğu raporda OİTC’yi açıkça 
“siyasi fırka” olarak tanımlayarak nihai karar ve yön tayin yetkisinin Meclis 
grubunda değil, Cemiyet’in merkezî organında olduğunu ilan etmiştir. 
Heyet-i Müntahibe–Heyet-i İntihabiye–Heyet-i Müntahabe şeması üzerinden, 
mebusları “millet ile Merkez-i Umumi arasında araç” konumuna indirgeyen bu 
model, Merkez-i Umumi’nin kendisini fiilen “milli iradenin gerçek temsilcisi” 
olarak konumlandırmasına ve parti içi muhalefeti gayrimeşru göstermesine 
hizmet etmiştir. Raporda İttihat ve Terakki, siyasi planda inkılapçı, toplumsal 
planda ise tedrici (tekâmülcü) bir çizgiye yerleştirilirken; feodal–aşiret 
yapılanmalarına yöneltilen eleştiriler ve birey temelli bir siyasal-toplumsal düzen 
tasavvuru, Cemiyet’in Batı liberalizmiyle kurduğu ideolojik ilişkiyi yansıtır. 

712	 Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyetinin Siyasi Programı, 9, Serbesti-i Mezahib, İttihad ve Te-
rakki, Numero:28, 13 Ramazan 1326 (Hicri), 25 Eylül 1324 (Rumi), 8 Ekim 1908 (Miladi), 
s.1.

713	 1911 Kongresi’nin geniş bir değerlendirilmesi için bknz. Özer Özbozdağlı-Nizam Önen, İt-
tihat ve Terakki Cemiyetinin 1911 Kongresi ve Siyasi Programı İttihat ve Terakki Cemiyetinin En 
Uzun Yılı, Ankara, Detay Yayıncılık, Aralık 2017.



186  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Buna karşılık Osmanlılık, hilafet, padişahlık ve merkeziyetçilik vurgularının 
birlikte korunması, hem adem-i merkeziyet korkusunu hem de Osmanlılık 
ve Müslüman çoğunluk merkezli bir egemenlik tasavvurunu açığa çıkararak, 
İttihatçı liberal söylemin merkezî otoriteyi güçlendiren ve parti–Cemiyet 
bütünlüğünü tahkim eden otoriter bir çerçeve içinde yeniden kurulduğunu 
göstermektedir.

Bu çerçevede İttihatçı liberalizmin sınırları oldukça belirginleşir. Her ne 
kadar bireysel haklar, hukukun üstünlüğü, eşit vatandaşlık ve örgütlenme 
özgürlüğü söylemsel düzeyde sahiplenilse de, bu haklar hiçbir zaman Cemiyet’in 
merkezî otoritesinin ve devletin bekasının üstüne yerleştirilmemiştir. Merkez-i 
Umumi’nin “millî irade”yi fiilen tek başına temsil eden konumu, mebusların 
bağımsız siyasal özne olmalarını engellemiş; parti içi çoğulculuk ile muhalefet, 
“düzen” ve “birlik” gerekçeleriyle daraltılmıştır. Adem-i merkeziyetçilik 
korkusu, cemaat ve aşiret yapılarının siyasal alanda tanınmasına karşı güçlü 
bir direnç üretmiş; Osmanlılık ideali dahi sonuçta merkezileşmiş, hiyerarşik 
bir egemenlik tasavvuruna tabi kılınmıştır. Dolayısıyla İttihatçı liberalizm, 
bireyi ve hakları önceleyen tutarlı bir özgürlük doktrinden ziyade, merkezî 
devlet projesini meşrulaştıran ve siyasal alanı Cemiyet’in rehberliğine tabi 
kılan sınırlı ve araçsal bir liberalizm olarak görünmektedir.

1913 sonrasında, gerek İttihat ve Terakki’nin kendi iç evrimi gerek Osmanlı 
siyasal rejiminin dönüşümü açısından yeni bir dönem açılır ve literatürde 
“İttihatçı diktatörlük” olarak adlandırılan yapı belirginleşir. Babıâli Baskını 
ile muhalif hükümet zorla tasfiye edilir; Cemiyet fiilen devlet iktidarını ele 
geçirirken, 1913 Nizamnamesi ve sonrasındaki uygulamalarla parti–devlet 
özdeşliği kurumsallaşır. Bu süreçte Mahmut Şevket Paşa’nın Haziran 1913’te 
uğradığı suikast, hem İttihatçı iktidar açısından bir kırılma anı hem de 
muhalefeti tasfiye etmek için kullanılan önemli bir fırsat olur; suikast, geniş 
çaplı tutuklamalar, sürgünler ve muhalif basının kapatılmasıyla sonuçlanan 
sert bir baskı dalgasını meşrulaştırmak üzere “devlet ve rejim düşmanlığı” 
söylemiyle ilişkilendirilir. 1914 seçimleri neredeyse plebisit niteliğinde, tek 
merkezden kontrol edilen bir süreç hâline gelir; muhalif partiler ve basın 
sistemli biçimde bastırılır, sıkıyönetim rejimi ve savaş koşulları “güvenlik” 
gerekçesiyle siyasal alanı daraltmanın meşru zemini olarak kullanılır.

Bu dönemde Merkez-i Umumi’nin kendisini “millî iradenin hakiki temsilcisi” 
olarak gören bakış açısı, artık yalnızca parti içi hiyerarşiyi düzenleyen bir 
söylem olmaktan çıkarak devlet aygıtının tamamına nüfuz eden bir egemenlik 
anlayışına dönüşür. Liberal hak ve özgürlük söylemi resmî retorikte varlığını 
sürdürse de, özellikle savaş yıllarında azınlıklara yönelik politikalar, basın 
ve dernek faaliyetleri üzerindeki baskılar, muhalefetin suikast gerekçesiyle 



Nizam Önen  |  187

susturulması ve seçim süreçlerinin sıkı denetimi, İttihatçı liberalizmin pratikte 
ne kadar dar ve araçsal bir çerçeveye hapsedildiğini gösterir. Böylece 1908’de 
“hürriyet” adına başlayan süreç, 1913 sonrasında güçlü, merkezî ve müdahaleci 
bir yürütme etrafında şekillenen, siyasal çoğulluğu büyük ölçüde tasfiye eden 
otoriter bir İttihatçı iktidar rejimiyle sonuçlanır. 

Millî Mücadele yıllarında ve özellikle savaşın kazanılmasını izleyen dönemde 
siyasal alana egemen olan ulusal egemenlik söylemi de büyük ölçüde bu mirasın 
üzerinde yükselmiş; ancak bu kez bir farkla, monarşinin kurumsal olarak tasfiye 
edildiği ve egemenliğin kaynağının resmen millete atfedildiği cumhuriyetçi 
bir çerçeve içinde, fiiliyatta tek partiye dayalı ve giderek tek adam merkezli 
bir iktidar yapısıyla iç içe geçmiş biçimde uygulanmıştır.

Ulusal Mücadele’nin ilk safhasında siyasal söylem, bir yandan “hâkimiyet-i 
milliye” ilkesini merkeze alırken, diğer yandan hilafet ve saltanatın kurtarılmasını 
da vazgeçilmez bir hedef olarak koruyan çelişkili bir yapı sergiler. Bu nedenle 
ulusal egemenlik vurgusu ile monarşik–dinsel meşruiyet anlayışı, aynı bildiri 
ve kararlarda yan yana gelerek hem savaş koşullarında geniş bir ittifak zemini 
yaratma ihtiyacını hem de henüz sonuçlanmamış bir egemenlik ve rejim 
tartışmasını görünür kılar.

Ulusal Mücadele dönemine gelindiğinde, Tarık Zafer Tunaya’nın ifadesiyle 
“muhafazakâr” ve “inkılapçı” iki telakki arasındaki çatışma714, artık aynı cephe 
içinde dahi gözlenebilir hâle gelir. 22 Haziran 1919 tarihli Amasya Tamimi’nde 
yer alan “milletin istiklâlini yine milletin azim ve kararı kurtaracaktır” hükmü715, 
yeni bir siyasal rejim arayışının dolaylı bir ifadesi olarak okunabilir. Bunu izleyen 
Sivas Kongresi kararları ve Büyük Millet Meclisi’nin kuruluş gerekçesinde, 
bir yandan hilafet ve saltanatı kurtarma, diğer yandan ulusal bağımsızlık ve 
ulusal egemenliği gerçekleştirme hedefleri yan yana yer alır.716 Bu ikili söylem, 
dönemin ideolojik çatışma ortamı dikkate alındığında anlam kazanmaktadır.

Mücadele içindeki bu iki ideolojiden muhafazakâr nitelikli “saltanatçı 
ve hilafetçi kurtuluş telakkisi”ni, önceki dönemde saltanat ve hilafetten 
vazgeçemeyen İttihatçı anlayıştan ayırmak gerekir. Ulusal Savaş sırasında 

714	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952,s. 472.
715	 Nutuk, Cilt:III Vesikalar, Türk Devrim Tarih Enstitüsü, İstanbul Maarif Basımevi, 1959, s. 

916.
716	 Ömür Sezgin, “Türk Kurtuluş Savaşı ve Dinsel İdeolojinin Siyasal Yenilgisi”, Sosyalizm ve Top-

lumsal Mücadeleler Ansiklopedisi, Cilt 6, s. 1864-1865. (Bu çerçeve yazısı Sezgin’in daha önce 
adı geçen kitabının bir özeti niteliğindedir). Sezgin, Türk Kurtuluş Savaşı ve Siyasal Rejim Soru-
nu, s. 15. A‑RMHC’nin Nizamnâmesi’nin 3. maddesinde de hilafet ve saltanat makamlarının 
korunacağından söz edilmekteydi. Ulusal Savaş sırasında yayınlanan bazı gazetelerin adlarının 
ulusal egemenlik kavramından esinlendiğini  de belirtmek gerekir. Sivas’ta İrade‑i Milliye ve 
Ankara’da Hakimiyet‑i Milliye gazeteleri yayınlanıyordu. (Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 
25, dn. 40).



188  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

hilafetçi ve saltanatçı kesimler açık biçimde dinsel ideolojinin sözcüleri 
konumundayken717, ulusal egemenlik yanlıları –eksik ve sorunlu da olsa– 
burjuva ideolojisine yaslanan ve bu yönleriyle İttihatçılara hem kadro hem 
de düşünce düzeyinde görece yakın duran bir çizgiyi temsil etmekteydiler.718

18 Eylül 1920’de Büyük Millet Meclisi’nde okunan ve bu çalışmada 
daha önce de zikredilen “Halkçılık Beyannamesi” olarak anılan Hükümet 
Programı, bu gerilimli durumu kurumsal düzeyde de yansıtır.719  Programın ilk 
maddelerinde T.B.M.M:’nin hem “hudud-u millî dâhilinde hayat ve istiklâlin 
temini” hem de “hilafet ve saltanat makamının tahlisi” amacıyla kurulduğu 
belirtilirken, devam eden maddelerde “hâkimiyet bilâ kaydü şart milletindir” 
ilkesi benimsenmekte ve “Türkiye Büyük Millet Meclisi Hükümeti” adıyla bir 
halk hükümetinden  söz edilmektedir. Bu hükümler birlikte okunduğunda, 
Saltanat ve Hilafetin sürdürülmesi ile kayıtsız şartsız millî egemenlik ilkesi 
arasında açık bir normatif gerilim bulunduğu ortaya çıkar.

Ömür Sezgin, özellikle 1920 tarihli programdaki hükümleri, yeni bir 
devletin kurulmakta olduğunun metin düzeyindeki işareti olarak yorumlar.720 
Nitekim hilafet ve saltanata ilişkin hükümler, encümenin hazırladığı Teşkilât-ı 
Esasiye Kanunu tasarısından çıkarılmış721 ve 20 Ocak 1921 tarihli Teşkilât-ı 
Esasiye Kanunu’nda yer almamıştır. Bu süreçte Sultan VI. Mehmet Vahdettin, 
Ulusal Mücadele’ye karşı tutumu nedeniyle “hain” olarak nitelendirilmekle 
birlikte, hilafet ve saltanat makamlarına yönelik sembolik bağlılık bir süre 
daha sürmüş722; fakat siyasal ağırlık merkezi giderek yeni bir devlet kurma 
yanlısı gruba kaymıştır. Mücadelenin bu grubun lideri Mustafa Kemal’in 
önderliğinde kazanılması, muhafazakâr telakkinin siyasal düzlemde yenilgisi 
anlamına gelmiş; 1 Kasım 1922’de Saltanatın kaldırılmasıyla “inkılapçı 
telakkinin galebesi” kurumsal bir sonuca bağlanmış723

Bu gelişmeler, Kemalist halkçılığın siyasal rejimle ilgili boyutunun 
belirginleşmesini de beraberinde getirmiştir. Halkçılık, bu bağlamda, “halkın 
halk tarafından ve halk için yönetimi” ilkesine dayalı bir rejimin teorik temeli 

717	 Sezgin, “Türk Kurtuluş Savaşı ve Dinsel İdeolojinin Siyasal Yenilgisi”, s. 1864.
718	 Sezgin, “Türk Kurtuluş Savaşı ve Dinsel İdeolojinin Siyasal Yenilgisi”, s. 1864.
719	 Anıl Çeçen, Halkçılık Beyannamesi’ni, Kemalist yönetimin halkçılık anlayışının en açık göster-

gesi saymaktadır (Çeçen, Halkevleri, s. 75).
720	 Sezgin, Türk Kurtuluş Savaşı ve Siyasal Rejim Sorunu, s. 59.
721	 Sezgin, Türk Kurtuluş Savaşı ve Siyasal Rejim Sorunu, s. 60.
722	 Sezgin, Türk Kurtuluş Savaşı ve Siyasal Rejim Sorunu, s. 62.
723	 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952, s. 473. Sezgin’e göre bu “dinsel ideolojinin siya-

sal yenilgisi” anlamına gelmiştir. Sezgin, “Türk Kurtuluş Savaşı ve Dinsel İdeolojinin Siyasal 
Yenilgisi”, s. 1964-1865.



Nizam Önen  |  189

olarak formüle edilir.724 Taner Timur’a göre halkçılık, Ulusal Savaş sürecinde 
bir yandan otoriter bürokrasiye karşı kullanılan bir siyasal araç, diğer yandan 
da saltanata karşı “halk hükümeti” düşüncesinin dayanağıdır.725

Tam bu noktada, halkçılığın içeriğini tek boyutlu olmayan bir kavram 
olarak ele almak gerekir. Daha önce de belirtildiği gibi, farklı boyutları olan 
halkçılığın belki de en belirgin vurgusu, halkın siyasal yaşama ve yönetime 
katılmasına ilişkindir. Özellikle Kurtuluş Savaşı sırasında, ülkenin yönetim 
sistemine dair yapılan tartışmaların ve geliştirilen düzenlemelerin – başta 1921 
Teşkilât-ı Esasiye Kanunu’nun ilgili hükümleri ve çeşitli yasa tasarıları – bu 
birinci boyut üzerinden şekillendiği görülmektedir. Meclis görüşmelerinde 
bazı mebuslar, güçlü bir adem-i merkeziyetçi yapıyı hararetle savunurken 
tam da bu katılımcı halkçılık anlayısına yaslanırlar: merkezin yetkilerini yerel 
düzeylere devrederek halka “bir an önce gitmek” gerektiğini savunurlar.726

Buna karşılık, bu denli kapsamlı bir adem-i merkeziyete sıcak bakmayanlar 
da kendilerini yine halkçılık içinde konumlandırmakta, fakat farklı bir boyutu 
öne çıkarmaktadırlar. Bu ikinci yaklaşım açısından öncelik, halkı baskı altında 
tutan mevcut sosyal yapının tasfiyesidir; bu yapı dönüştürülmeden “halka doğru 
gidiş”in gerçek bir anlam taşımayacağı ileri sürülür. Sosyal yapıyı değiştirme 
görevi ise, dönüştürücü bir merkezî iktidara verilmektedir. Dolayısıyla yerel 
düzeylerin güçlendirilmesinden ziyade, merkezin taşraya neredeyse tamamen 
hâkim olacağı bir model tasarlanır. 1924 Anayasası ile idari merkeziyetçiliğin 
kurumsallaşması, bu tartışmada fiilî üstünlüğün ikinci tür halkçılık anlayışı 
lehine sonuçlandığını göstermektedir. Bu ikiliğin, daha sonraki dönemlerde de 
farklı biçimlere bürünerek Türkiye siyasal düşüncesinde tam olarak kapanmamış 
bir tartışma olarak varlığını sürdürdüğü söylenebilir.

Literatürde sıkça vurgulanan bir diğer nokta, Cumhuriyet sonrasında 
Kemalist halkçılığın giderek dayanışmacı (korporatist) bir içerik kazanması ve 
bu anlamda OİTC’nin halkçılık anlayışına kısmen geri dönülmüş olmasıdır.727 
Süreç içerisinde halk egemenliği söylemi, siyasal katılımı genişletme yönündeki 

724	 Çeçen, Halkevleri, s. 36. Suna Kili de “Kemalist görüş hükümetin meşruiyetini kesinlikle halk 
egemenliğine bağlamaktaydı.” diye yazmaktadır (Suna Kili, Cumhuriyet Halk Partisi’nde Geliş-
meler, s. 36).

725	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 50. Mete Tunçay, “Halkçılık ilkesinin demokrasiye özdeş 
olmadığı, daha çok, Büyük Fransız Devrimi düşünüşüne özgü bir anti-monarşizm ve statü 
ayrıcalıklarına düşmanlık anlamına geldiklerini belirtmeliyim.” biçiminde bir değerlendirmede 
bulunmaktadır (Mete Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 209).

726	 I. T.B.M.M:’de gerçekleşen bu tartışmalar için Nizam Önen-Cenk Reyhan, Mülkten Ülkeye, 
Türkiye’de Taşra İdaresinin Dönüşümü (1839-1929), Beşinci Bölüm “Kurtuluş Savaşı Sırasın-
da Mülki İdare Düzenlemeleri başlığına” ( s.369 vd.) bakılabilir.

727	 Tekeli ve Şaylan, “Türkiye’de Halkçılık İdeolojisinin Evrimi”, s. 72.



190  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

burjuva-cumhuriyetçi ilkeyi de kapsayacak biçimde yorumlanırken728, aynı 
zamanda toplumsal sınıflar üstü, uyumcu bir “millî birlik” tasavvuru içinde 
yeniden tanımlanmıştır. Bu dayanışmacı yeniden yorum, halk egemenliği 
söylemini sınıfsal çelişkileri görünmezleştiren bir “millet” kurgusu içinde 
bütünleştirirken, ulusal egemenlik ilkesini de bu homojenleştirilmiş siyasal 
topluluğun kurucu ve meşrulaştırıcı ilkesi olarak konumlandırmıştır.

Ulusal egemenlik ilkesi729, 8 Nisan 1923 tarihli Seçim Hakkında 
Beyanname’de (Dokuz Umde) birinci madde olarak yerini alır. Saltanatın bu 
tarihten önce kaldırılmış olduğu hatırlandığında, Cumhuriyet rejimine yönelişin 
artık açık ve kurumsallaşmakta olan bir siyasal tercih hâline geldiği görülür. 
Beyanname’de “Hâkimiyet bilâ kaydü şart milletindir. İdare usulü, halkın 
mukadderatını bizzat ve bilfiil tedvir etmesi esasına müstenittir. Milletin hakikî 
ve yegâne mümessili Türkiye Büyük Millet Meclisi’dir. Türkiye Büyük Millet 
Meclisinin haricinde hiçbir fert, hiçbir kuvvet ve hiçbir makam mukadderat‑ı 
milliyeye hâkim olamaz.” hükmüyle egemenliğin kaynağına ilişkin tartışma 
kesin biçimde monarşi aleyhine ve millî irade lehine sonuçlandırılır.

Bu bağlamda 1923 tarihli CHF Nizamnâmesi’nin birinci maddesinde 
Fırka’nın amaçları arasında “millî hâkimiyetin halk tarafından ve halk için 
icrasına rehberlik etmek” ilkesine yer verilmesi, Cumhuriyet rejiminin siyasal 
ve ideolojik zeminini güçlendiren bir adım olarak okunabilir. 1927 tarihli 
Nizamnâme’de cumhuriyetçilik, halkçılık ve milliyetçilik Fırka’nın temel 
vasıfları olarak sayılmakta; ikinci maddede Cumhuriyet, “her türlü istibdat ve 
tagallüp idaresi imkânını kapayan” ve “hâkimiyet-i milliyenin aksa-yı tekâmülü” 
olan yegâne devlet şekli olarak tanımlanmaktadır. 1931 tarihli Nizamname’de 
de Cumhuriyetin, millî hâkimiyet ülküsünü en iyi ve en emin surette temsil 
eden devlet biçimi olduğu tekrarlanır.

1923 tarihini taşıyan CHF’nin ilk Nizamnâmesinin, 1. maddesinde, fırkanın 
amaçlarından ilki olarak, “... millî hâkimiyetin halk tarafından ve halk için 
icrasına rehberlik etmek...” hükmü de Cumhuriyet rejiminin bir habercisi olsa 
gerektir. Burada CHF’ye kısa bir ara vererek yeniden İttihatçılara dönelim.

CHF’nin 1927 tarihli Nizamnâmesi’nin birinci maddesinde cumhuriyetçilik, 
halkçılık ve milliyetçilik Fırka’nın temel nitelikleri olarak tanımlanmakta; ikinci 
maddede ise “her türlü istibdat ve tagallüp idaresi imkânını kapayan”, millî 

728	 Steinhaus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, s. 141. Steinhaus “.... bunların yorum ve uygulanışında 
teşkilatçı-devletçi görüşler ağır basmıştır.” yorumunu da ekliyor. (s. 141).

729	 Sezgin, Ulusal egemenlik (hakimiyet‑i milliye) kavramının Mustafa Kemal ve arkadaşları için 
öngördükleri yeni siyasal rejimin dayanağı; rakipleri muhafazakârlar için ise Hilâfet ve Sal-
tanat makamının korunmasının garantisi olarak iki farklı biçimde anlamlandırıldığını ortaya 
koymaktadır. (Sezgin, Türk Kurtuluş Savaşı ve Siyasal Rejim Sorunu, s. 18). Ayrıca Bilâ, CHP 
Tarihi 1919-1979, s. 40 ve devamına bakılabilir.



Nizam Önen  |  191

egemenliğin “aksayı tekâmülü olan” [en ileri merhalesi] Cumhuriyetin yegâne 
devlet şekli olduğu vurgulanmaktadır. 1931 tarihli Nizamname’nin İkinci 
Kısım 1/A maddesi de, Cumhuriyetin millî hâkimiyet ülküsünü en iyi ve en 
güvenilir biçimde temsil eden ve uygulayan devlet şekli olduğu görüşünü 
teyit etmektedir.

Bu iki nizamnâmenin halkçılık ilkesine ilişkin bölümlerinde, halkçılığın 
siyasal boyutu ve ulusal egemenlik anlayışı da ayrıca pekiştirilmektedir. 1924 
Nizamnâmesi’nin halkçılığı tanımlayan ikinci maddesi; 1927 Nizamnâmesi’nin 
dördüncü maddesinin ikinci cümlesi ve 1931 Programı’nın İkinci Kısım 
1/c maddesinin ikinci paragrafında halkçılık, açık bir dayanışmacı mantıkla 
ele alınır. 1923 Nizamnâmesi’nde halkçılığın siyasal boyutunu doğrudan 
ortaya koyan bir hüküm bulunmamakla birlikte, 1927 Nizamnâmesi’nin 
ikinci maddesinin ilk cümlesinde Fırka’nın, millî hâkimiyet ve idarenin ilişkin 
olduğu tüm alanlarda “halk tarafından ve halk için” ilkesini hâkim kılmayı 
amaçladığı belirtilir; 1931 Programı’nda ise “irade ve hâkimiyetin kaynağının 
millet” olduğu açıkça ifade edilir.

Şüphesiz, tüzük ve programlarda yer alan bu hükümlerin varlığı, tek başına 
halkın siyasal karar alma mekanizmalarına fiilî ve geniş katılımını garanti 
etmemektedir. Siyasal katılım kanallarının gerçek işleyişi ayrıca tartışılmayı 
gerektirir. Bununla birlikte, siyasal rejim düzeyinde Korkut Boratav’ın şu 
saptaması belirleyicidir: 1923, “geçmişle kesin bir kopuşu” ve bu anlamda 
“bir siyasî devrimi” temsil etmektedir.730

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti (OİTC) ile Cumhuriyet Halk Fırkası’nı 
(CHF) karşılaştıran çalışmalar, iki yapı arasındaki en temel ideolojik kopuşun 
siyasal rejim tercihi etrafında şekillendiğini göstermektedir. Jön Türk hareketi 
ve İttihatçılar, Genç Osmanlı geleneğini sürdürerek 1908 Devrimi’yle padişahın 
mutlak yetkisini anayasal çerçeve içinde sınırlamayı hedeflemiş731; ancak 
monarşik rejimi tasfiye ederek Cumhuriyet’e geçme yönünde bir program 
geliştirmemişlerdir. Buna karşılık 1 Kasım 1922’de Saltanatın kaldırılması ve 
29 Ekim 1923’te Cumhuriyet’in ilanıyla somutlaşan Kemalist tercih, siyasal 
rejim sorusuna niteliksel olarak farklı bir yanıt üretmiştir.

Jön Türkler ve İttihat ve Terakki’nin siyasal propagandalarının ağırlık 
noktasını anayasal ve parlamenter bir düzen arayışı oluştursa da, literatürde 
hâkim olan görüş, bu taleplerin devletin bekasını güvenceye alma hedefine 
tabi, araçsal nitelikte olduğu yönündedir 732 Bu çerçevede Jön Türkler için 

730	 Boratav, Türkiye İktisat Tarihi, 1908-1995, s. 28.
731	 Sezgin, Türk Kurtuluş Savaşı ve Siyasal Rejim Sorunu, Ankara, Birey ve Toplum Yayıncılık, 

Şubat 1984, s. 9.
732	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 301; Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 117; Stein-



192  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

asıl önemli olan, devletin güçlenmesi ve imparatorluğun dağılmasının 
önlenmesidir; demokrasi, meşrutiyetçilik ve ulusal egemenlik kavramları ise 
bu amaç doğrultusunda kullanılabilecek araçlar olarak görülmüştür.733

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti (OİTC) ile Cumhuriyet Halk 
Fırkası’nın (CHF), burjuva siyasal kurumlarını yerleştirme çabalarında bu 
kurumların özüne ve işleyiş mantığına ne ölçüde uygun davrandıkları sorusu, 
her iki örgütün düşünsel yapısını çözümleyebilmek açısından özel bir önem 
taşımaktadır. Böyle bir karşılaştırmanın sağlıklı biçimde yapılabilmesi için, 
OİTC’nin yalnızca “denetleme iktidarı” konumunda bulunduğu 1908–1913 
arası dönemden ziyade, 1913 sonrasında siyasal hayata tek başına egemen 
olduğu yılların; benzer şekilde CHF açısından da 1923 sonrasındaki iktidar 
dönemi sürecinin ele alınması gerekmektedir.

Parlamenter demokrasiye, yani burjuva demokrasisine uygun bir siyasal 
yapı oluşturmayı ne ölçüde başarabildikleri ya da böyle bir rejimi ne ölçüde 
arzuladıkları sorusuna geçmeden önce, bu iki siyasal örgütün toplumsal-siyasal 
yapı içindeki kendi konumlarını nasıl algıladıklarına kısaca değinmek yararlı 
olacaktır.

Hem OİTC’nin hem de CHF’nin siyasal ve yönetsel mekanizmanın başlıca 
taşıyıcı ve uygulayıcı unsurlarını oluşturan sivil ve asker aydın-bürokrat kesimi 
( küçük burjuvazi) ,yalnızca “Batıcı” ideolojik yönelimleriyle değil, içinde yer 
aldıkları sınıfsal blok itibariyle de benzeşen bir konuma sahipti. Bu kadrolar, bir 
yandan Müslüman-Türk eşrafı, büyük toprak sahipleri ve ticaret burjuvazisiyle; 
diğer yandan da filizlenmekte olan sanayi burjuvazisiyle eklemlenen, onların 
çıkarlarını formüle eden ve devlet aygıtı üzerinden siyasal düzene tercüme eden 
bir “bürokratik aydınlar zümresi” olarak işlev görüyorlardı. Aldıkları modern 
maarif ve askerî eğitimler sonucunda biçimlenen düşünsel dünyaları, hem 
Batı’ya öykünen bir modernleşme perspektifini hem de bu sınıfsal ittifakın 
iktisadî ve siyasal beklentilerini iç içe geçiriyor; bu durum onları, geleneksel 
kırsal yapı ve kent yoksulları başta olmak üzere, toplumun geniş kesimlerinden 
belirgin biçimde ayrıştırıyordu.

Mevcut sosyo-ekonomik yapının iç dinamikleri, köylülüğün ve kentli alt 
tabakaların bağımsız bir siyasal özne olarak örgütlenmesini ve geniş katılımlı 

haus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, s. 52-53. Hanioğlu, “Jön Türklerin esas amacı hiçbir zaman 
özgürlük olmamıştır. Anayasacılık, ..., Jön Türklerin böyle bir fikrin taraftarı olarak görün-
dükleri dönemde modernleşmenin ölçütü idi.” (Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı 
İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: (1889-1902), s. 69‑70) şeklinde bir değerlen-
dirme yapmaktadır.

733	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 252. “... Jön Türkler için sonuçta önemli olan dev-
letin güçlenmesi ve bekasıydı, demokrasi (“veya meşrutiyetçilik” ya da “ulusal egemenlik”) bu 
amaç için bir araçtı, amacın kendisi değildi.”



Nizam Önen  |  193

bir sosyal-siyasal “devrim” hareketine aktif biçimde dahil olmasını büyük 
ölçüde sınırlarken; bu tablo, sivil-asker bürokratik elitin gözünde “halk”ın 
siyasal kapasitesine duyulan kuşkuyu derinleştirmiştir.734 Sonuçta, burjuva 
nitelikli dönüşümleri taşıyan bu aydın-bürokrat kesim, dayandığı eşraf-
burjuvazi blokunun çıkarlarını gözeterek, toplumsal değişimi aşağıdan yukarıya 
bir seferberlikten çok, yukarıdan aşağıya “tanzim edilecek” bir süreç olarak 
kurgulamaya yönelmiştir. 

Yukarıda da andığımız Abdullah Cevdet’in, 1905 tarihli yazısında meşru 
hükümetin temelini hanedana değil millete dayandıran ve bir milletin kalıcı 
büyüklüğünü ortak menfaatlerini ve saadetinin şartlarını güvence altına alan 
bir egemenlik düzenine bağlayan yaklaşımı ile II. Meşrutiyet sonrası 1909 
tarihli “... rey-i avamda hikmet ve mantık aransa idi neler sorulmak, neler 
söylenmek mümkün olmazdı...” sözü birlikte değerlendirildiğinde –Şükrü 
Hanioğlu’nun  vurguladığı üzere– onun “halk”tan kastının geniş kitleler değil, 
kendileri gibi dar bir “elit” zümresi olduğu sonucuna varılabilir.735 Cevdet’in 
ifadelerinde billurlaşan bu “halk” tasavvuru, aslında yalnızca ona özgü bir 
istisna değil, muhalif aydın geleneğin bütünüyle geniş kitleleri değil, devlet 
içi seçkinleri başlıca muhatap alan siyasal tahayyülünün de karakteristik bir 
ifadesi olarak görülebilir.

Yeni Osmanlılardan itibaren muhalif hareketlerin temel çabası, halk kitlelerini 
seferber etmekten çok, bürokrasinin sivil ve asker kanatlarını ikna etmek 
ekseninde şekillenmiştir. 736 Jön Türkler ve İttihatçılar, Yeni Osmanlılardan 
bir ölçüde farklı olarak –ki bu fark, ikinci kuşağın bürokrasinin daha alt 
kademelerinde yer almış olmasından kaynaklanmış olabilir– alt tabakalara 
seslenme doğrultusunda görece daha fazla çaba göstermişlerdir.737 Ancak 

734	 Özellikle Jön Türklerde görülen bu durumun bir nedeni de, Jön Türklerde varolan elitist gö-
rüşler olabilir. Şerif Mardin “İnsanların “yönetenler” ve “yönetilenler” olarak iki kesin gruba 
ayrıldıkları bir sistemde, böyle bir “elit” (siyasi elit) kavramı tabii olarak ortaya çıkacaktı.” yo-
rumunu getirmektedir (Şerif Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 303). Daha önce İttihatçı-
ları “yönetenler” sınıfı içinde değerlendirmenin doğru bir yaklaşım olamayabileceğini belirtmiş 
olmakla birlikte, geniş halk yığınları ile de aynı kategori içinde değerlendirmek yanlısı da de-
ğilim. Bu kişiler aldıkları eğitim ve toplumda işgal ettikleri sosyal görevler bakımından büyük 
çoğunluğu toprağa bağlı bir hayat süren geniş halk katmanlarından farklıydılar ve dolayısıyla 
kendilerini, bir anlamda, onlardan üstün görmeleri bu özellikleriyle açıklanabilecek bir olgu 
olmaktadır.

735	 Abdullah Cevdet, İstanbul’da Köpekler, Matbaa‑i İçtihad, Mısır, 1909, s. 7’den aktaran Hanioğ-
lu, Bir Siyasal Düşünür Olarak Doktor Abdullah Cevdet ve Dönemi, s. 222.

736	 “Yeni Osmanlıların yazıları daha çok mesai arkadaşlarının oluşturduğu bir zümreye yönelmişti. 
İkna etmek istedikleri “âmme ve efkârı” Bâbıali bürokrasisinden ve Batı fikirlerine itibar etme-
ye başlamış küçük bir azınlıktan ibaretti. Yeni Osmanlılar Osmanlı toplumunda seçkinleri ikna 
etmek istiyorlardı.” (Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 145-146).

737	 “Osmanlı’yı yöneten Jön Türklere gelince, ..., seçkinler tabakasının altında bulunan bir tabaka-
yı harekete getirme çabası göze çarpıyordu.” (Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 146).



194  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

halkın geniş kesimlerinin bu çağrılara kayıtsız kalması, aydın kadrolarda halka 
yönelik bir tepki ve güvensizlik oluşmasına yol açmıştır.738 Abdullah Cevdet’in, 
“İstemezük demekten gayrı bir şey söylemek bilmeyen avamın değil, fazilet-i 
siyasileriyle mümtaz ve mahbubü’l-kulûb ve vükelâ-yı millet, hürriyet-i kavl, 
hürriyet-i vicdan, hürriyet-i matbuat ile pirâste, kavânîn-i âdilenin mahmileri 
olacak vükelâ-yı millet tarafından umûr-u milletin temşiyesine görmek 
isteriz.”739 sözleri ile Murat Bey’in daha erken bir tarihte dile getirdiği “Garpta 
olduğu gibi aşağıdan tazyik icrâsı bizde câiz değil i‘tikadındayım.”740 ifadesi, 
bu yaklaşımın tipik örnekleridir.

Bu bakış açısının ilerleyen yıllarda da sürdüğü görülmektedir. Akşin, (o 
zamanki adıyla) Terakki ve İttihat’ın 1907 II. Jön Türk Kongresi’nde ortaya 
koyduğu ihtilalci çizginin, esas olarak ordu ihtilaline, hatta bir tür ordu 
darbesine dayandığını vurgular.741  Tunaya da II. Meşrutiyet’in, halkın kayda 
değer bir katkısı olmaksızın, Osmanlı ordusunun girişimiyle gerçekleştirildiğini 
belirtir.742 1913’te İttihatçıların Bâbıâli Baskını ile hükümeti devirerek tamamen 
kendi denetimlerinde bir kabine kurmaları da, özü itibariyle bir “darbe” olarak 
değerlendirilebilir.743 Tunaya’nın “İttihatçılık, komitacılık–partizanlık karışımı 
bir olgudur. Bu durum tüm bir kuşağı, bir kültürü ve bir ‘kafa’yı simgeler.”744 
biçimindeki saptaması, yalnızca İttihatçıları değil, bazı boyutlarıyla CHF’yi 
de kapsayacak niteliktedir. Özellikle “halka rağmen halk için” ilkesinin, ana 
çizgileri itibariyle her iki siyasal örgüt açısından da geçerli olduğunu söylemek, 
kanaatimce abartılı bir yorum olmayacaktır.745

738	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 146.
739	 Abdullah Cevdet, “Teselsül‑ü Saltanat Meselesi” İçtihad (Mayıs 1905) s. 89’dan aktaran Mar-

din, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 246.
740	 Murat, Mücahede‑i Milliye, s. 20-21’den aktaran Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 126.
741	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 68.
742	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 611. Ancak Ahmad, Meşrutiyet Devrimi’nde or-

dunun rolünün abartıldığı, devrimi yapanın OİTC’ye mensup sivil halk olduğu görüşündedir 
(Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 179).

743	 Bu darbenin öyküsü için Esatlı, İttihat ve Terakki Tarihinde Esrar Perdesi ve Yakup Cemil Niçin 
Öldürüldü?, s. 289-309’a bakılabilir.

744	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 10.
745	 “İttihatçılar, ihtiyatlı bir deyimle, yukarıdan aşağıyacı, “halka rağmen devrim” yöntemine inan-

mış bir ekip olmuşlardır.” (Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 10). “Halka Rağmen 
Halk İçin” Düsturu; o tarihte, CHP tarafından benimsenin politikanın esaslı bir unsurunu 
teşkil ediyordu.” (Giritlioğlu, Türk Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt I, s. 65) 
Steinhaus, Jön Türklerin oligarşik ideolojisinin savunucularının yürütme organlarının, en azın-
dan bir süre için, halk hareketine dayanmadan kurulmasını istediklerini; Mustafa Kemal’in 
ise halkın genel istekleri ve egemenliğinin merkezi bir kuvvet tarafından temsilinden yana ol-
duğunu; ancak Meclis’in yapısının da gösterdiği gibi halkın onda dokuzundan çoğunun, bu 
demokratlaşma olayının dışında kaldığını belirtmektedir ve bunu Anadolu’nun sosyo-kültürel 
ve politik azgelişmişliği nedenine bağlamaktadır (Steinhaus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, s. 81).



Nizam Önen  |  195

Ulusal Mücadele sürecinde, geniş halk kitlelerinin savaşa ya mesafeli 
kaldıkları ya da özellikle toplumun alt katmanlarının sürece edilgin unsurlar 
olarak dâhil edildiği; katılımlarının bu edilgin konumla sınırlandırılmasının 
ise bilinçli bir tercih olarak şekillendiği görülmektedir.

Steinhaus’un aşağıda yer alan değerlendirmesi bu durumu çarpıcı biçimde 
ortaya koyar:

“Halkın yeniliklere katılmasını ve onlarla bağdaşmasını 
sağlayacak olan öznel ve nesnel koşulların ihmali, özellikle İsviçre 
Medeni Kanunu’nun alınması sırasında göze çarpar. Halkın 
toplumda meydana gelen değişikliklere aktif olarak katılmasını 
sağlayacak olan bilinç, Cumhuriyet Hükümeti tarafından 
yerleştirilememiştir; çünkü devlet, iktidarı ele geçirdikten sonra, 
köylüleri politik ve ideolojik yönden kendi tarafına çelmeye 
çalışmamış, köylerin denetimini mahalli ağalara bırakmıştır. 
Kemalistlerin değişme olaylarına köylerin de katılması alanında 
başarı sağlayamamaları, her şeyden önce Anadolu eşrafıyla 
anlaşmaya varmış olmalarının sonucudur. Ayrıca asker-bürokrat 
düşünüş ve görüşleri, onları öncelikle emirler, direktifler gibi bir 
takım etkisiz yenileşme araçlarından yararlanmaya itmiştir.”746

Bu değerlendirme, önemli ölçüde gerçeğe uygun görünmektedir. Bir 
anlamda Kemalistler de tıpkı İttihatçılar gibi halkın geniş tabakalarından 
umudu kesmekle kalmamış, aynı zamanda bu tabakaların sürece aktif ve özerk 
biçimde katılmasının, dönüşüm dinamiklerini kendi denetimleri dışına taşıma 
ihtimalini barındırması nedeniyle pek de arzu edilir olmadığını düşünmüşlerdir; 
bu nedenle değişimi, yukarıdan aşağıya işleyen emir ve direktifler yoluyla 
gerçekleştirmeye yönelmişlerdir.747

Zürcher’in İttihatçılar için yaptığı “Çoğu Jön Türk’e göre, bunlar bürokrat 
ve subay oldukları için, devlet, değişimi başarmanın akla uygun, gerçekte 

746	 Steinhaus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, s. 119-120.
747	 Mete Tunçay’a göre “Pozitivizmin halkın onayı diye bir sorunu yoktur.” (Tunçay, T.C.’nde 

Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 326). Dolayısıyla bu dönemde egemen olan 
pozitivist anlayışla, tepeden-inmeciliği bağdaştırmak kolay olmaktadır. Suat Sinanoğlu’nun ya-
bancı ülkelerde eğitim görmüş aydınlar için yaptığı değerlendirmeyi, kendi ülkelerinde Batılı 
eğitim alan bütün aydınlar için genişletirsek, yönetici konumuna gelmiş bulunan sivil ve as-
ker aydın-bürokratlarla halk tabakaları arasındaki kopukluğu daha iyi kavrama imkanına sahip 
olabiliriz. “Yıllar boyu zihinlerinde oluşturdukları tutamaklar vatandaşlarını etkileyecek güçte 
değildir, çünkü o tutamaklar başka bir mantığın, başka koşulların, bambaşka bir ruhun ürünü-
dürler. Sağduyu seslenmeleri de yankı uyandırmaz, çünkü..., sağduyu da Batıda başka, kendi 
ülkelerinde başka olan bir yaşam deneyiminden, bir dünya görüşünden kaynaklanmaktadır.” 
(Sinanoğlu, Türk Hümanizmi, s. 1).



196  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

de tek aracıydı.”748 saptaması, toplumsal kökenleri ve mesleki formasyonları 
bakımından benzer bir profile sahip, devlet aygıtına hâkim, iktidar bloğu içinde 
yer alan CHF’nin asker–sivil lider kadroları için de büyük ölçüde geçerlidir. 
Böylece siyasal iktidar, kendisini toplumsal ve ekonomik bir devrimi “devlet 
eliyle” gerçekleştirmekle görevli bir öncü güç olarak konumlandırmıştır. Üstelik 
böylesi bir değişim mekanizması, arkalarında yer alan sınıfsal güçler bakımından 
da tercih edilir nitelikteydi; zira büyük toprak sahipleri, Müslüman-Türk eşrafı 
ve filizlenmekte olan burjuvazi açısından, derin ve yaygın bir kitle seferberliğinin 
doğurabileceği alt sınıf talepleri ve çatışmaları, mevcut egemenlik konumlarını 
riske atma potansiyeli taşıyordu. Yukarıdan, bürokratik kanallar üzerinden ve 
kontrollü biçimde yürütülen bir dönüşüm ise, hem modernleşme hedeflerinin 
ilerletilmesine hem de bu sınıfsal blokun iktisadî ve siyasal üstünlüğünün ciddi 
sarsıntılar yaşamaksızın korunmasına imkân veriyordu.

Halktan uzak duran ve siyasal iktidarı bu şekilde yorumlayan OİTC ve CHF, 
kendilerini bir anlamda toplumun öncüsü ve kurtarıcısı olarak görmekteydiler. 
Bu bakış açısından hareketle, hem ideolojilerinin hem de örgütsel yapılarının 
devlet ve toplum için vazgeçilmez olduğu düşüncesine ulaşmaları zor 
olmamıştır. Nitekim OİTC, Osmanlı Devleti’nin Avrupa’nın yarı-sömürgesi 
konumuna sürüklendiği ve dağılma sürecine girdiği bir dönemde; CHF ise 
Anadolu’nun işgal altında bulunduğu, Osmanlı Devleti’nin fiilen çöktüğü 
koşullarda ortaya çıkan ulusal örgütlenmenin devamı biçiminde şekillenmişti. 
Bu tarihsel konumlanış, her iki örgütün de kendilerine “kutsallık” atfetmelerini 
ve bu algıyı topluma yansıtmalarını kolaylaştırmıştır.

“... İttihat ve Terakki yekdiğerinin lâzım ve melzumudur. 
Terakki istersek ittihat etmeliyiz; ittihat edersek terakkimiz de 
temin edilir. İttihat ve Terakki taraftarı olmamak vatanı 
sevmemektir. İttihat ve Terakki Kanunu Esasimizin birinci 
maddesinde tasvir olunan haldir ki ruh‑ı devlettir.”749 ya da 
“... muktedir zevattan mürekkep bir kabinenin teşkiline ihrazı 
muvaffakiyet olunmuş ve cemiyeti mukaddesemizin niyyat ve 
âmalinin...”750 

biçimli ifadeler ile Mustafa Kemal’in;

748	 Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s. 107.
749	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 30, dn. 40.
750	 Karabekir, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, s.  382. Çavdar, OİTC7nin 1908 Devrimi 

sonrasında bir gecede “Cemiyet‑i Mukaddese” konumuna geldiğini yazarken (Çavdar, İttihat 
ve Terakki, s.36); Tunaya’da OİTC’nin asıl özelliğinin “mukaddes” sayılması olduğunu belirt-
mektedir (Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 30).



Nizam Önen  |  197

“... Halk Fırkası, memleket ve millet her türlü istinattan 
mahrum bırakılarak felâkete atıldığı meş’um hengâmede bütün 
milleti kadrosu içine alarak kuvvet ve kudret yapan, harici 
düşmanlarını tart, dahili düşmanlarını imha eden, halka hürriyet 
ve hâkimiyet temin eden mukaddes bir cemiyettir.”751 

sözleri arasındaki paralellik açıktır.

Kendisine “kutsallık” atfeden bir siyasal iktidarın, karşısında konumlanan 
muhalif siyasal yapılara geniş bir hoşgörü tanıması beklenemez. Bununla birlikte 
bu noktada OİTC ile CHF arasında önemli bir ayrım olduğu da belirtilmelidir. 
OİTC, “iktidarda ya da muhalefette olsun, her zaman eylemlerinin hukuk ve 
yasa kuralları içinde cereyan etmesini gözetmiş bir parti” değildir.752 Buna 
karşılık Mustafa Kemal, Ulusal Hareket’in başından itibaren kongreler, Heyet-i 
Temsiliye, siyasi parti ve millet meclisinin varlığını gerekli görmüş753; genel 
hatlarıyla yasaya dayanmayı benimsemiştir. 754

Burjuva siyasal kurumlarını modern ve meşru siyasal örgütlenmenin 
esas modeli olarak kavrayışlarının, İttihatçılar ve Kemalistlerde bu tür bir 
rejimin hem içerik hem de biçimsel işleyişine yönelik bir ilgi uyandırmış 
olması beklenir. Ancak 1908 Devrimi ile önce denetleyici, 1913 sonrasında 
ise tam anlamıyla iktidar konumuna gelen İttihatçıların; keza 1919’dan 
itibaren Ulusal Mücadele’yi yürüterek iktidarı ele geçiren Mustafa Kemal ve 
arkadaşlarının önünde, toplumun sosyo-ekonomik yapısıyla kendi düşünsel 
konumlanışları arasında ciddi bir uçuruma dayanan bir açmaz bulunmaktaydı. 
Ya özlemini duydukları burjuva siyasal düzenini, siyasal özgürlükleriyle 
birlikte tam anlamıyla benimseyerek uygulamaya koyacaklar ve böylece 
kendi iktidarlarını riske edecekler, ya da hedefledikleri ekonomik ve toplumsal 
düzeni gerçekleştirebilmek için burjuva demokrasisini büyük ölçüde askıya 
alacaklardı.755

751	 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, Cilt II, s. 195.
752	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 141. “İttihatçılar siyasal iktidara âşıktırlar... Ka-

rizması gereği, İttihatçı muhalefete alternatif gözüyle bakmadığı için kendisini iktidarın doğal 
kullanıcısı olarak kabul eder”.

753	 Taha Parla, Türkiye’de Siyasal Kültürün Resmi Kaynakları. Cilt 1: Atatürk’ün Nutuk’u, İstanbul, 
İletişim, 1991, s. 61.

754	 Köker, Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi, s. 177; Kili de CHF’nin kanun üstü bir kuruluş 
niteliğine bürünmediği fikrindedir. (Kili, 1960-1975 Döneminde Cumhuriyet Halk Partisinde 
Gelişmeler-Siyaset Bilimi Açısından Bir İnceleme, s. 82). Goloğlu, “Mustafa Kemal Paşa, ne Erzu-
rum Kongresi’nde ne de Sivas Kongresi’nde tasarladığı hedeflere varabilmek için yürürlükteki 
usul ve yasaların dışına çıkmaya çalışmamış, tam tersine, her iki kongrede de bütün davranış-
larını usul ve mevzuatın sınırları içinde düzenlemeye gayret etmiştir.” yazmaktadır (Mahmut 
Goloğlu, Sivas Kongresi, Ankara, Başnur Matbaası, 1969, s. 63).

755	 Köker, yukarıda aktarılan görüşüne “... ancak, inkilâpların korunması amacıyla ve somut koşul-
ların gerekleri çerçevesinde hukuk devleti ilkesinin gözardı edilebileceğini de öngörmektedir.” 



198  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

İttihatçıların yönetim anlayışlarının keskin biçimde görünürlük kazandığı 
dönem, Bâbıâli Baskını ile hükümeti devirip tümüyle kendi denetimlerinde yeni 
bir kabine kurdukları 1913 sonrasıdır. 1913–1918 yılları arasında İttihatçıların 
tek partili, oligarşik bir yönetim kurdukları konusunda literatürde geniş bir 
uzlaşma mevcuttur.756 Daha 1908 Devrimi’nin hemen sonrasında özgürlükleri 
sınırlayıcı yöntemlere başvurmuş; basını denetim altında tutmak için Matbuat 
Kanunu’nu, işçi hareketleri ve grevleri sınırlamak için Tatil-i Eşgal Kanunu’nu 
çıkarmışlar757, sıkıyönetim uygulamasını yaklaşık dokuz yıl sürdürmüşlerdir.758 
Esnaf, işçi, spor, gençlik ve kültür derneklerini kendi patronajları altına alarak759  
toplumsal hareketleri denetim altına almaya çalışmışlardır. Muhaliflerine karşı 
başvurdukları iddia edilen yöntemlerden biri de suikastlar olmuştur.760

Akşin, bu dönemi “feodaliteden burjuva düzene geçişin sancıları içinde 
tipik sayılabilecek bir hastalık” olarak nitelediği “Bonapartizm” çerçevesinde 
değerlendirir; bunu, “bir yönüyle feodal (hükümdarlık hevesi ve ihtiyacı), bir 
yönüyle burjuva ve ilerici, askerî diktatörlük” olarak tanımlar.761

CHF’nin yönetim anlayışını değerlendirmek bakımından 1923–1931 
dönemi özellikle anlamlıdır. Bu dönemin ilk yıllarında, sonraki yıllara kıyasla 
daha görece “açık” bir siyasal ortamdan söz etmek mümkündür.762 1925’te 

saptamasını eklemektedir (Köker, Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi, s. 177).
756	 Tunaya, OİTC’nin, özgürlükçü ve plüralist bir rejim yanlısı olmadığını belirtmektedir (Tunaya, 

Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 252). Tunçay,  “1908 devrimiyle girilen kuramca liberal 
anayasacılık dönemi, uygulamada İttihat ve Terakki’nin oligarşik tek parti diktasına dönüşmüş-
tü.” yorumunu getirmektedir. (Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931, 
s. 71). Taha Parla da Jön Türklerin siyasal ideolojilerini anti-liberal, anti-parlamentarist olarak 
tanımlamaktadır (Parla, Ziya Gökalp, Kemalizm, Türkiye’de Korporatizm, 2. Baskı, İstanbul, İle-
tişim, Ocak 1993.s. 50). Bu görüşlerin karşısındaki bir görüş için Aykut Kansu, 1908 Devrimi, 
passim.

757	 Çavdar, İttihat ve Terakki, s. 100-101.
758	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 269.
759	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III; Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 138.
760	 Devrim öncesinde de siyasal suikastler gerçekleştiren İttihatçılar, bu dönemde Selânik Merkez 

Kumandanı Nazım Bey’i, Manastır Polis Müfettişi Sami Bey’i, Metroviçe 18. Nizamiye fırkası 
Komutanı Arnavut Şemsi Paşa’yı, Manastır Mıntıka Komutanı Osman Hidayet Paşa’yı öldür-
müşlerdi.

	 Devrim sonrasında ise kimlerin  yaptığı tam olarak açığa çıkmayan, ancak İttihatçıların ger-
çekleştirdiğinden hemen hemen emin olunan suikastler sonucunda 6 Nisan 1909’da Serbestî 
gazetesi başyazarı Hasan Fehmi, 9/10 Haziran 1910 gecesi Sada‑yı Millet gazetesinin başyazarı 
Ahmet Samim, 10 Temmuz 1911’de Şehrâh yazarı Zeki Bey’ler öldürüldüler. Kâzım Nami 
Duru’ya göre, ne devrim öncesi ne de devrim sonrası öldürme olaylarında OİTC sorumluları-
nın kararları ve emirleri yoktur (Duru, “İttihat ve Terakki” Hatıralarım, s. 61).

761	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 291.
762	 Tunçay, Takrir‑i Sükun Kanunu’ndan önce Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası’nın varlığının 

yanı sıra, iktidarın istememesine rağmen Nurettin Paşa’nın bir ara seçimde Bursa’dan millet-
vekili olmasını, demokrasinin ve hukuk kurallarının işleyebildiğini gösteren bir olay olarak 
değerlendirmektedir (Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 117).



Nizam Önen  |  199

patlak veren Şeyh Sait İsyanı sonrasında ilan edilen Takrir-i Sükûn döneminde 
ise siyasal özgürlüklerin önemli ölçüde kısıtlandığı görülmektedir. Bu süreçte 
çok sayıda gazete ve dergi kapatılmış, gazeteciler İstiklâl Mahkemeleri’nde 
yargılanmış763, Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası kapatılmıştır.764 CHF’nin 
yönetim anlayışını bütün boyutlarıyla değerlendirebilmek için gerçekte 
otoriterleşmenin daha da arttığı 1931 sonrasını da incelemeye dahil etmek 
gerekir; ancak 1931 sonrası, başlı başına ayrı bir çalışma gerektirecek ölçüde 
geniş bir alan oluşturduğundan, burada 1931’e kadarki dönemle yetinilecektir. 
Bu nedenle, aşağıda özetlenecek olan CHF–parlamenter demokrasi ilişkisine 
dair değerlendirmelerin de kaçınılmaz biçimde kısmi ve sınırlı kalacağı göz 
önünde tutulmalıdır.

Takrir-i Sükûn dönemi 1929’da sona ermiş; 1930’da güdümlü bir muhalefet 
partisi girişimi (Serbest Cumhuriyet Fırkası) denenmiş, ancak çok kısa sürede 
bu denemeye son verilmiştir. Daha önce değinilen açmaz, bu noktada yeniden 
belirginleşmektedir: Ya parlamenter demokrasi, yani burjuva demokrasisi, 
bütün boyutlarıyla işletilecek ve devrimlere karşı muhalefetin örgütlenmesine 
zemin tanınacak; ya da devrimlerin korunması adına çok partili siyasal hayat ve 
siyasal özgürlükler sınırlandırılacaktı. Kuşkusuz, Batılılaşmaya bütünsel olarak 
inanan Mustafa Kemal için çok partili siyasal yaşam, Batı siyasal düzeninin 
vazgeçilmez unsurlarından biri olarak Türkiye’de de uygulanması gereken bir 
modeldi.765 Nitekim 1930’da sarf ettiği “...bugünkü manzaramız aşağı yukarı 
bir ‘dictature’ manzarasıdır. Vâkıa bir meclis vardır. Fakat dâhilde ve hâriçte 
bize ‘dictature’ nazarıyla bakıyorlar.” sözleri, kendisinin de en azından mevcut 
siyasal görünümden rahatsızlık duyduğunu göstermektedir.766

763	 Sina Akşin, “Atatürk Döneminde Demokrasi”, A.Ü. Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, Cilt 47, 
Sayı 1‑2, Ocak-Haziran 1992, Prof. Dr. Gündüz Ökçün’e Armağan’dan Ayrı Baskı, s. 246. 
6 Mart 1925’de Tevhid‑i Efkâr, İstiklâl, Son Telgraf, Aydınlık, Orak Çekiç ve Sebilürreşad adlı 
gazeteler kapatıldı. (Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931),s.  142-
143. Basına yönelik bu tedbirlerin Şeyh Sait İsyanı’nın ötesinde, tüm muhalif basını susturmak 
gibi bir amacı vardır. Böyle olmasa Şeyh Sait İsyanı karşısında rejimi destekleyen, “irticanın 
başında Şeyh Sait değil, derebeylik duruyor; irticaa karşı mücadelesinde Halk Hükümetle-
dir.” diye yazan Orak-Çekiç haftalık gazetesi (Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması 
(1923-1931), s. 132-133 dn. 9) kapatılmazdı.

764	 Bir kısım Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası mensubu da 1926 İzmir Suikasti nedeniyle daha 
sonraki bir tarihte tutuklanmışlardır. Ümit Özdağ, bu tutuklamaların Teşkilat‑ı Esasiye Kanu-
nu’nun 17. Maddesine aykırı olduğunu yazmaktadır (Özdağ, Ordu-Siyaset İlişkisi (Atatürk ve 
İnönü Dönemleri), s. 78).

765	 “Bu demokrasinin, çok partili bir siyasi şekil alması, çok partili bir siyasi şekli benimsemesi de 
onun Batılı özünden gelen bir zorundur.” (Bahri Savcı, “Atatürk’te çok parti sistemi”, Cumhu-
riyet, 29 Temmuz 1963, s. 2) Emin Türk Eliçin, Savcı’nın hareket noktasından yola çıkmakta, 
ancak tersi bir sonucu ulaşmaktadır. “... Bir yandan kayıtsız şartsız batılılaşma kararı alınmış, 
bir yandan da daha ilk adımda Batının politik rejimi yadsınmış bulunuyordu.” (Eliçin, Kemalist 
Devrim İdeolojisi (Niteliği ve Tarihteki Yeri), s. 334).

766	 Ali Fethi Okyar, Serbest Cumhuriyet Fırkası Nasıl Doğdu, Nasıl Fesh Edildi, İstanbul, 1987, 



200  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Birçok yazar, bu dönemde CHP’yi “vesayetçi” bir parti olarak 
nitelendirmektedir. Ahmad’a göre “Kemalizmin tarihsel görevi, burjuvazinin 
gelişmesi ve aynı zamanda da çoğulcu politika açısından gerekli koşulları 
yaratmak ve böylece tek parti rejimini geçersiz kılmaktı.”767 Giritlioğlu768, 
Steinhaus769 ve Kili770 de benzer yönde yorumlar yapmaktadır. Sinanoğlu 
ise Kemalist rejimin de facto diktatoryal, ancak aynı zamanda demokratik 
ilkelere inandığını ilan eden ve toplumu “demokratik ideale” göre eğitmeyi 
amaçlayan bir rejim olduğunu savunur.771 Buna karşılık bazı yazarlar farklı 
değerlendirmeler getirir. Zürcher’e göre “Takrir-i Sükûn Kanunu’nun Mart 
1925’te ilanından itibaren Türkiye’nin yönetim biçimi, bir otoriter tek parti 
yönetimi, açıkçası bir diktatörlük idi.”772 Tartışmanın merkezinde esasen rejimin 
fiilî niteliğinden çok, Mustafa Kemal ve çevresinin uzun vadeli niyetlerine 
ilişkin farklı okumalar bulunmaktadır. Birinci grup yazarlar, demokratik bir 
düzenin nihai hedef olarak benimsendiğini öne sürerken; ikinci grup, rejimin 
tek partili ve baskıcı yönünü vurgulamaktadır. Ayşe Güneş Ayata, “Liderlerin 
siyasi parti anlayışı ne demokratik ne de çoğulcuydu.” değerlendirmesinde 
bulunur.773 Mahmut Goloğlu ise “Gazi’ye göre muhalefet yine olmalı, eleştiri 
yine yapılmalı idi ama bir parti kadrosu ya da bir örgüt ile değil, tek tek kişilerce 
ve de yine Halk Partililerce seçilmiş kimselerle yapılmalı idi.”774 diyerek, liderin 
muhalefet konusundaki yaklaşımını özetler.

Mustafa Kemal döneminin sicilinin kadın hakları ve çocukların fiziksel 
cezadan korunması gibi alanlarda görece olumlu olduğuna dikkat çeken 
Akşin, buna karşın siyasal düzende genel olarak “yetkeci tek parti yönetimi” 
özelliğinin ağır bastığını belirtir.775 Taner Timur da Cumhuriyet rejiminin 

s. 14’den aktaran Öz, Tek Parti Yönetimi ve Siyasal Katılım, s. 102.
767	 Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 222. Ahmad bu saptamasını “Kemalistlerin 1923’de kur-

dukları rejim, sözcüğün kabul edilmiş hiçbir anlamıyla demokratik değildi.” (s. 215) değerlen-
dirmesinden sonra dile getirmektedir.

768	 “Tek parti rejimi: Daima Demokrasiye doğru gitmek istidadında olan siyasi bir idare tarzı idi.” 
(Giritlioğlu, Türk Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, Cilt I, s. 59).

769	 “Hiçbir zaman parlamenter demokrasinin karşısında olmayan Mustafa Kemal daima çok par-
tili bir sistem öngörmüştür.” (Steinhaus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, s. 106).

770	 “Mustafa Kemal’in devrimi çoğulcu, özgürlükçü, demokratik bir siyasal sistemi amaçlamıştır. 
Başlangıçta benimsediği güçlü bir tek parti sistemidir.” (Kili, Atatürk Devrimi, Bir Çağdaşlaş-
ma Modeli, s. 267).

771	 Sinanoğlu, Türk Hümanizmi, s. 42. Bahri Savcı, “Kesin olarak söylenebilir ki, Atatürk, partiler 
rekabetine dayanan bir gelişmiş siyasi rejime ulaşma hususunda sabırsızlık göstermiştir.” (Sav-
cı, “Atatürk’te çok parti sistemi”, CHP (Örgüt ve İdeoloji), s. 2).

772	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 257.
773	 Ayata, CHP (Örgüt ve İdeoloji),s. 73.
774	 Goloğlu, Tek Partili Cumhuriyet (1931-1938), s. 10.
775	 Akşin, “Atatürk Döneminde Demokrasi”, s. 246. Akşin, bu yetkiciliğin sola açık bir yetkicilik 

olduğu görüşündedir (s. 246). Ayrıca başka bir makalesinde “Atatürk yönetimi yetkiciydi, ama 



Nizam Önen  |  201

giderek otoriterleşmesini, “demokratik diktatörlüğün” pekişmesi olarak 
yorumlar.776 Koloğlu’nun eserinde bir bölüm başlığı olarak kullandığı 
“Kemalizm: Demokratik Diktatörlük”777 ifadesine atıfla, Mustafa Kemal’in 
1920’lerde Avrupa’daki diktatörlerle birlikte anıldığını; ancak 1927’den itibaren 
daha farklı bir değerlendirme çerçevesine oturtulmaya başlandığını belirtir.

Siyasal özgürlükler ve çok partili hayat bakımından Steinhaus’un şu 
değerlendirmesi, incelenen dönemin sınırlarını ve olanaklarını açıklama gücü 
bakımından dikkat çekicidir:

“Burjuva toplumunun dayanabilecekleri sosyal tabakaların zayıflıkları 
nedeniyle, Avrupa parlamenterizminin Türkiye’de tam olarak yerleşmesi 
objektif olarak imkânsızdı. Bundan başka parlamenter demokrasiye kalan 
küçük faaliyet alanı, devrim ve karşı-devrim faaliyetleri yüzünden gittikçe 
daralıyordu.”778

Son olarak, İttihat ve Terakki ile Cumhuriyet Halk Fırkası’nı, siyasal 
anlayışlarının uygulama alanı olarak görülebilecek merkez–yerel ilişkilerini 
nasıl kurguladıkları üzerinden karşılaştırmalı biçimde ele alarak tartışmayı 
tamamlamak mümkündür.779

19.yüzyılın başlarından itibaren dünya kapitalist sistemiyle eklemlenme 
süreci derinleşirken, Osmanlı’da merkezî devlet inşasına yönelik eğilim de 
belirginleşmiş; özellikle Tanzimat döneminde mali, askerî ve idarî alanlarda 
atılan adımlar, taşrayı merkezî bir bürokratik hiyerarşi içinde yeniden düzenleme 
arayışının ilk sistematik halkalarını oluşturmuştur.

İkinci Meşrutiyet’e devredilen mülkî idare mirası, büyük ölçüde yarım 
kalmış, kısmen uygulanan ya da hiç işletilmeyen düzenlemelerin iç içe 
geçtiği dağınık bir yapıdan oluşuyordu. 19. yüzyıl boyunca çıkarılan vilayet 

bütüncül değildi.” (Sina Akşin, “Faşizm üzerine genel gözlemler”, İki Dünya Savaşı Arasında 
Avrupa ve Balkanlar-Murat Sarıca Anısına Sempozyum, İstanbul, Albay Hukuk Araştırmaları 
Vakfı, 1994, s. 22) saptamasını yapmaktadır. Akşin 1931 sonrasındaki gelişmelerin bazılarının 
(Mustafa Kemal’in “Daimi Umumi Reis” ilan edilmesi, “kafatasçılık”, Türk Ocakları ve Mason 
örgütlerinin kapatılmasını) bütüncül, hatta faşist bir etkilenme sonucunda olduğunu da belirt-
mektedir (“Faşizm üzerine genel gözlemler”, s. 22).

776	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 267.
777	 Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, s. 87-89.
778	 Steinhaus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, s. 109. Mete Tunçay, “Mustafa Kemal’in toplumsal istid-

data karşı, siyasal istibdattan yararlanmak gibi bir yöntemi benimsediği de anlaşılıyor. TC’nin 
o döneminde, siyasal istibdadın gerçekten toplumsal istibdadı kırıp kıramadığı sorusu açıkta 
kalmaktadır. Pek olumlu bir yanıt verilemez. Böyle olunca, girilen baskıcı yolun bağışlatıcı 
gerekçesi ortadan kalkmaktadır.” görüşündedir (Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurul-
ması (1923-1931), s. 182‑183).

779	 Aşağıda yer alan bölüm Nizam Önen-Cenk Reyhan, Mülk’ten Ülke’ye Türkiye’de Taşra İdaresi-
nin Dönüşümü (1839-1929) adlı çalışmamızdan yararlanılarak oluşturulmuştur.



202  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

nizamnameleri ve diğer yasal düzenlemeler, kâğıt üzerinde merkez–taşra 
ilişkilerini rasyonelleştirmeyi hedeflese de, sahadaki uygulama çoğu zaman 
parçalı, keyfî ve süreksizdi. Bir yandan mutlak monarşiye karşı seçim, temsil 
ve yerel katılım gibi düşünceler güç kazanırken; öte yandan dağılma sürecine 
girmiş bir imparatorluğu bir arada tutma kaygısı ağır basıyordu. Meşrutiyetçi 
Osmanlı aydınları bu ikili baskı altında, idari yapıyı nasıl kurgulayacakları 
konusunda net bir hattı tutturamamış; “adem-i merkeziyet”, “tevsi-i mezuniyet” 
ve “tefrik-i vezaif ” gibi kavramların içeriği konusunda ortak bir anlayışa 
ulaşamamışlardır. Bu belirsizlik, bir yanda federalizme meyleden ama bunu 
dolaylı ifadelerle dile getiren çevreler ile, diğer yanda seçim ve parlamento 
fikrini savunurken aynı anda güçlü bir merkezî idareden vazgeçmek istemeyen 
kesimler arasındaki düşünsel gerilimden beslenmiştir. Aynı zamanda “hantal” 
görülen mülkî yapının kademelerini azaltarak daha işler bir mekanizma kurma 
isteği de, bu arayışların arka planında belirleyici olmuştur.

İttihat ve Terakki döneminde çıkarılan 1913 tarihli İdare-i Umumiye-i Vilâyat 
Kanun-ı Muvakkati, 1864 ve 1871 vilayet nizamnamelerinin devamı olmakla 
birlikte, yerel düzeyde kısmen daha geniş bir hareket alanı tanıma iddiasını 
taşımaktaydı. Ancak bu “alan genişletme” söylemi, imparatorluğun yerel 
özerklik talep eden unsurlarının beklentilerini karşılayan bir serbestlik anlamına 
gelmiyordu. İttihatçılar, merkezîyetçi siyasal tasavvurdan vazgeçmeksizin, 
kademeleri azaltarak ve bazı livaları müstakil hâle getirerek taşrayı daha 
doğrudan merkeze bağlayan bir çizgi izlediler. Avrupalı devletlerin sürekli 
müdahalesi, gayrimüslim ve giderek Müslüman unsurların milliyetçilik etkisiyle 
“teferruata” ilişkin idari yetkilerle tatmin edilememesi, yerel meclislerde temsili 
geliştirme çabalarını sonuçsuz bıraktı. Sorun, yolların bakımı veya ilkokulların 
idaresinden çok, egemenliğin kim tarafından ve nasıl kullanılacağı sorusuna 
sıkışmıştı. Bu dönemde mülkî kademelerin azaltılması ve taşranın merkeze 
daha sıkı eklemlenmesi, Cumhuriyet döneminde aynen devralınacak bir idarî 
şema oluşturarak önemli bir süreklilik halkası yaratmıştır.

Kurtuluş Savaşı yıllarında ise, bir yandan işgale karşı askerî mücadele 
yürütülürken, diğer yandan mülkî yapı yeniden düzenlenmeye çalışılmış; bu 
süreçte son derece adem-i merkeziyetçi bir retoriğe sahip 1921 Teşkilât-ı Esasiye 
Kanunu ortaya çıkmıştır. Vilayet ve nahiye şûralarına dayalı bu metin, kâğıt 
üzerinde yerel özerkliği ve halkın yönetime doğrudan katılımını önceleyen bir 
tasarım sunar. Buna paralel olarak, mülkî kademelerin yeniden düzenlenmesi 
ve livaların müstakil hâle getirilmesi gibi adımlarla İttihatçıların başlattığı 
kademeleri azaltma eğilimi tamamlanmaya çalışılmıştır. Ancak yerel özerklikçi 
yasa tasarıları yasalaşmamış; Teşkilât-ı Esasiye’nin mülkî idareye ilişkin 
hükümleri fiilen uygulamaya sokulmamıştır. Adem-i merkeziyetçi söylemin 
üzerinde yükseldiği zemin, halkçılık ideolojisinin yanı sıra, merkezîleşmeden 



Nizam Önen  |  203

rahatsızlık duyan taşra egemenlerinin –özellikle Tanzimat’la birlikte statü 
kaybına uğramış Kürt aşiretlerinin ve yerel sermaye çevrelerinin– talepleriydi. 
Buna rağmen, taşra egemenlerine merkezî denetim dışına çıkabilecekleri gerçek 
bir güç aktarımı yapılmamış; yerel özerklik söylemi, hem bu kesimleri denetim 
altında tutmanın hem de savaş koşullarında geniş bir ittifakı elde tutmanın 
stratejik bir aracı olarak kullanılmıştır. Savaş sonrasında bu söylemden hızla 
vazgeçilmesi, yerel özerklik vurgusunun yapısal değil konjonktürel bir tercih 
olduğunu gösterir.

Cumhuriyet’in kuruluşuyla birlikte, savaş yıllarında gündeme gelen ve 
halkçılık doğrultusunda şekillenen adem-i merkeziyetçi tasarı, hızla geri 
çekilmiştir. Ne 1921 Anayasası’nın yerel özerkliği öngören hükümleri 
uygulanmış, ne de yerele geniş yetkiler tanıyan kanun tasarıları yürürlüğe 
girebilmiştir. Tam tersine, yerel düzeyde yetki devri bir yana, tevsi-i mezuniyet 
noktasında bile geriye gidiş söz konusudur. Bu kez koşullar, merkezîleşme 
lehine daha elverişli bir zemin sunmaktadır: Mekânsal olarak küçülmüş, 
dinsel ve etnik bakımdan Osmanlı’ya kıyasla daha homojenleşmiş bir ulusal 
çerçeve; büyük güçlerin doğrudan müdahale kapasitesinin zayıflaması; Birinci 
Dünya Savaşı ve Ulusal Mücadele’nin yarattığı “bağımsızlık” meşruiyeti, 
Cumhuriyet’in kurucu kadrosuna, Osmanlı sultanlarına ya da İttihatçılara 
nazaran çok daha rahat bir merkezîleşme imkânı sağlamıştır. Bu bağlamda, 
merkezî idare yalnızca idarî verimliliğin değil, aynı zamanda “ulus-devlet” ve 
“toplum” inşasının temel aracı olarak kurgulanmıştır. Kapitalizm öncesi yerel 
yapıların ve bunlara dayalı toplumsal grupların tasfiyesi; merkezin ülkenin her 
alanına nüfuz ettiği, topyekûn bir dönüşüm sürecinin işletilmesi, mülkî idare 
üzerinden yürütülmüştür.

Bu çerçevede, İttihat ve Terakki ile Cumhuriyet kadroları arasında mülkî 
idare bakımından hem güçlü bir süreklilik hem de önemli kopuş noktaları 
bulunmaktadır. Süreklilik, her iki dönemde de kademeleri azaltılmış, taşra 
üzerinde merkezî denetimi güçlendiren, yerel özerklik taleplerine karşı 
temkinli hatta kuşkulu yaklaşan bir idari mantığın hâkim olmasında somutlaşır. 
İttihatçıların başlattığı yeniden ölçeklendirme ve merkezîleştirme hamleleri, 
1929 Vilayet İdaresi Kanunu ile Cumhuriyet rejimi altında nihai biçimine 
kavuşturulmuş; böylece mülkî teşkilat, yürütme ağırlıklı merkezî bir devlet 
yapısının kurumsal temelini oluşturmuştur. Kopuş ise, bu merkezîleşmenin 
üzerinde yükseldiği meşruiyet zemininde ve tarihsel bağlamda ortaya çıkar: 
Osmanlılık ve imparatorluğun bekası fikrine yaslanan İttihatçı merkezîleşme, 
yerini ulusal egemenlik ve ulus-devlet inşasını önceleyen cumhuriyetçi bir 
merkezîleşmeye bırakmıştır. Bununla birlikte, her iki dönemde de yerele 
geniş özerklik tanıma fikrinin, gerek kapitalist modernleşmenin gerektirdiği 
idari bütünlük, gerekse imparatorluğun dağılma hafızasının bıraktığı derin 



204  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

kaygılar nedeniyle, söylemsel sınırları aşamayan bir imkân olarak kaldığını 
söylemek mümkündür.

İttihatçı ve Kemalist Laiklik Tasavvurları

Laik düşünce, Türk Devrimi’nin en çok tartışılan, en fazla tepki çeken ve 
günümüzde de görüldüğü gibi toplumu iki kampa bölebilen unsurlarından 
biridir. Cumhuriyet’in kuruluşundan itibaren hemen hemen “ilericilik” ve 
“gericilik” ayrımının başlıca ölçütü olarak işlev görmüş, siyasal ve ideolojik 
saflaşmaların merkezinde yer almıştır. Bu çalışmanın amacı, bu tartışmaların 
tüm ayrıntılarına girmek değil; laik düşüncenin, önce İttihatçı düşünce 
dünyasındaki yerini, ardından Kemalist siyasal proje içindeki konumunu 
irdelemektir.

Bu yapılırken laikleşme sürecine iki düzeyde yaklaşılacaktır. Birinci düzey, 
“devleti, eğitimi ve hukuku laikleştirmek, yani ulemaya, kurumlaşmış İslâm’ın 
geleneksel kalelerine saldırmak”780 biçiminde tanımlanabilecek kurumsal–
hukuksal laikleşme sürecidir ve bu bölümün esas konusu budur.781  İkinci 
düzey ise “toplumsal yaşamı laikleştirmek” olarak adlandırılabilecek782, 
tümden Batılılaşma ülküsüyle bağlantılı biçimde dinsel simgelerin yerine Batı 
uygarlığının simgelerini ikame etmeye yönelik kültürel dönüşüm adımlarıdır783; 
bu ikinci düzey, çalışmanın bir sonraki bölümünde “Kültürel Yönelimler” 
başlığı altında ele alınacaktır.

Daha önce de belirtildiği gibi, Osmanlı aydınları Batı’nın üstünlük kaynağını 
büyük ölçüde Batı bilimi ve tekniğinde görmüş; bu nedenle Batı bilimine ve 
onunla bağlantılı pozitivist düşünüşe güçlü bir ilgi duymuşlardır.784 Batı bilimine 

780	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 271-272.
781	 Mete Tunçay, Binnaz Toprak (Bingöllü/Sayarı), Religion and Political Development in Tur-

key, City University of New York, 1976, yayınlanmamış doktora tezi, s. 340-343’den akta-
rarak laikleşme sürecini dört düzeye bölmektedir. 1. Simgesel: Alfabe değişikliği, dilin özdeş-
leştirilmesi, rakamların ve metrik ölçülerin kabulü... 2. Kurumsal: Hilafetin, Şeyhülislamlığın, 
Şeriye ve Evkaf Vekaletinin kaldırılması... 3. İşlevsel: Eğitim ve yargı alanındaki değişiklikler. 
4. Temel Yasaların yalnız Batı ökkenli olması: (Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurul-
ması (1923-1931), s. 222). Zürcher ise, üç faaliyet alanı saptamaktadır. 1. Devleti, eğitimi ve 
hukuku laikleştirmek. 2. Dinsel simgelerin üstüne gitmek ve bunların yerine Avrupa uygarlı-
ğının simgelerini koymak 3. Toplumsal yaşamı laikleştirmek ve gerektiğinde popüler İslâmın 
üstüne gitmek (Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 271‑273.

782	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 272.
783	 Binnaz Toprak, “Dinci Sağ”, Nail Satlıgan (Çev.), Geçiş Sürecinde Türkiye, İrvin Cemil Schick 

ve Ertuğrul Ahmet Tonak (der.), Belge Yayınları, İstanbul, Aralık, 1990, s. 244; Zürcher, 
Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 272.

784	 Selahattin Hilav, “Doğmacı ve dinsel bir kültür dünyasında yetişmiş olan kişiler, Batı’nın bilimine 
ve düşüncesine de sanki bunlar kuşku duyulmayacak birer hakikatmış gibi yaklaştılar...” yoru-
munu yapmaktadır (Selahattin Hilav, “Düşünce Tarihi (1908-1980)”, Türkiye Tarihi 4, Çağdaş 
Türkiye 1908-1980, Sina Akşin (yayın yönetmeni), İstanbul, Cem Yayınevi, 1992, s. 357.)



Nizam Önen  |  205

ve rasyonel düşünceye duyulan bu güven, Osmanlı aydınlarının “kendilerine 
ve geleneksel bilgi referanslarına [bunların başında İslami bilgi referansları 
gelmektedir] olan güvenlerini ciddi bir şekilde” sarsmış785; İslami bilgiye 
ilişkin köklü şüphelerin doğmasına yol açmıştır. Ancak bu şüpheler, İslam’ın 
toplum ve siyaset üzerindeki tarihsel ağırlığını bir anda ortadan kaldırmamış; 
aksine, İslam ile Batılılaşmayı uzlaştırma çabaları, özellikle Tanzimat’tan II. 
Meşrutiyet’e uzanan dönemde belirginleşmiştir. 786 Bu genel çerçeve içinde, 
Jön Türk hareketi ve İttihat ve Terakki kadroları, bir yandan Batı bilimi ve 
pozitivist epistemolojiye yaslanarak dinsel bilgi alanından uzaklaşırken, diğer 
yandan siyasal ve toplumsal düzen tasarımlarında İslam öğesini tamamen 
dışlayamayan ikili bir konumda kalmışlardır. Bir başka ifadeyle, epistemolojik 
düzeyde laikleşme eğilimi ile siyasal–simgesel düzeyde İslam’a referans verme 
zorunluluğu yan yana varlığını sürdürmüştür.

İttihatçı düşünce dünyasında Abdullah Cevdet, laiklik, Batıcılık ve 
modernleşme kavramlarının en radikal biçimde dile getirildiği isimlerden 
biridir. Onun görüşlerine sıkça başvurulmasının nedeni, kendi döneminin 
en uç Batıcı çizgisini, dolayısıyla kimi açılardan Kemalist düşünceye en yakın 
pozisyonu temsil etmesidir.787 Abdullah Cevdet, düşünsel serüveninin ilk 
evrelerinde kısmen İslam dininin “olumlu” toplumsal içeriğinden yararlanmayı 
savunurken788, zaman içinde bu çizgiden uzaklaşmış ve toplumun her açıdan 
Batılılaşmasını savunan daha radikal bir program geliştirmiştir.789 Böylece 
İslam’ın toplumsal–ahlaki bir kaynak olarak araçsal kullanımını dahi sorunlu 
gören bir noktaya evrilmiştir.

Jön Türklerin ve OİTC’nin bir başka önemli ismi olan Ahmet Rıza ise, 
Şerif Mardin’in de belirttiği üzere, İslami dogmayı vahyedilmiş bir hakikat 
olarak neredeyse hiç ciddiye almamakla birlikte, dini “sosyal bir harç” olarak 
son derece önemli görmektedir.790 Onun için din, “tebayi-i beşeriyeyi ıslah ve 
tanzim etmek ve umumi bir nokta-i ittihada toplamak” açısından işlevseldir; 

785	 Nuray Mert, Laiklik Tartışmasına Kavramsal Bir Bakış - Cumhuriyet Kurulurken Laik Düşünce, 
Bağlam Yayıncılık, İstanbul, Kasım 1994, s. 54.

786	 Mert, Laiklik Tartışmasına Kavramsal Bir Bakış - Cumhuriyet Kurulurken Laik Düşünce, s. 65-
81; Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, passim.

787	 Mert, Laiklik Tartışmasına Kavramsal Bir Bakış - Cumhuriyet Kurulurken Laik Düşünce, s. 66. 
Taha Parla da “Abdullah Cevdet... Jön Türk hareketinin radikal devrimci, ateist ve pozitivist 
kanadının bir temsilcisi olmuştur.” diye yazmaktadır. (Taha Parla, Ziya Gökalp, Kemalizm, Tür-
kiye’de Korporatizm, s. 34).

788	 Hanioğlu, Bir Siyasal Düşünür Olarak Doktor Abdullah Cevdet ve Dönemi, s. 341. Mardin de 
Ahmed Rıza ile Abdullah Cevdet’in görüşlerindeki benzerliğe dikkat çekmekte ve İslâmın 
sosyal işlevi dolayısıyla bir kenara atılmasını kabul etmediklerini belirtmektedir (Mardin, Jön 
Türklerin Siyasi Fikirleri,

789	 Hanioğlu, Bir Siyasal Düşünür Olarak Doktor Abdullah Cevdet ve Dönemi, s. 362.
790	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 183.



206  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

dinin etkin olmadığı yerlerde dahi insanlar sosyalizm, anarşizm gibi ideolojiler 
aracılığıyla benzer bir birlik zemini aramaktadır.791 Mardin, Ahmet Rıza’nın, 
Yeni Osmanlıların kimi zaman şeriatla, kimi zaman akılla özdeşleştirdikleri 
doğal hukuk kavramı yerine “nesnel doğa kanunları”nı ikame etme yönelimini, 
düşüncesindeki laikleşme istikametinin göstergesi olarak yorumlar.792

Bu bağlamda Jön Türklerin ve İttihatçıların, Batılı bilime olan inançları 
sayesinde epistemolojik düzeyde dinsel bilgiden uzaklaştıkları; ancak siyasal 
ve toplumsal sistem kurgularında İslam öğesini tümüyle terk edemedikleri 
söylenebilir.793 Laikleşme burada, daha çok bilginin kaynağı ve yöntemi 
düzeyinde ortaya çıkmakta; devletin meşruiyet kaynağı ve toplumsal birliğin 
simgesel dili söz konusu olduğunda ise İslam ile bağlar korunaklı tutulmaktadır.

1908 sonrasında da dinsel düşünüşün siyasal hayat üzerindeki etkisi devam 
etmiş, aynı dönemde “İslamcılık” adı verilen yeni bir düşünce akımının ortaya 
çıktığı belirtilmiştir.794 Kuşkusuz, bu akımla İttihatçı görüşler arasında önemli 
farklılıklar vardır. Çok etnili ve çok dinli imparatorluk yapısı sürerken, dar 
anlamda bir “İslam devleti” savunusunun İttihatçı siyasal aklın ana hattı hâline 
gelmesi beklenemezdi. Bununla birlikte, İttihatçıların İslamcı düşünceyle 
aralarına koydukları mesafe, Batıcılık–gelenekselcilik ekseninde daha derin 
ve süreklilik gösteren bir gerilim hattına işaret etmektedir.

1912 Balkan Savaşları sonrasında OİTC’nin giderek Türk ulusçuluğuna 
yöneldiği daha önce vurgulanmıştı. Aynı dönemde, özellikle Arap vilayetlerini 
elde tutma kaygısıyla İslamcılık söylemine de daha fazla yaslanıldığı 
görülmektedir.795 Arap topraklarının henüz bütünüyle Osmanlı bünyesinden 

791	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, 
Cilt I: (1889-1902), s. 619.

792	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 181. Mardin, Osmanlı Gazetesi’nde görülen laik dü-
şünce başlangıçlarının en açık ifadesi olarak, Mısır’da hürriyetçi ulema tarafından çıkarılan 
Kanun‑u Esasi’ye yöneltilen “gevşeklik” ithamından söz etmektedir (a.g.e., s. 161). “Osman-
lı’da gördüğümüz önemli gelişmelerin birisi genç subayların arasında “ahlak‑ı içtimaiye” gibi, 
ümmet kavramının yerine geçmeye aday, laik bir toplum anlayışından esinlenen deyimlerin 
kullanılmaya başlamasıdır.” (s. 166).

793	 “Bu dönemin temel özelliği batılı/modern düşünceyi ayrı bir düşünce dünyası olarak görmek-
ten ziyade bilimsel bilgiyi ondan soyutlayarak İslami dogma ile uyuşturma çabasıydı.” (Mert, 
Laiklik Tartışmasına Kavramsal Bir Bakış - Cumhuriyet Kurulurken Laik Düşünce, s. 57).

794	 “Bir politik tutum niteliği taşıyan bu görüş, [İttihad‑ı İslam] II. Meşrutiyettten sonra bir dü-
şünce akımı olarak Sırat‑ı Müstakim dergisinin yerini 1908’de Sebilürreşad aldı.” (Hilav, “Dü-
şünce Tarihi (1908-1980)”,  s. 358).

795	 Ancak Tunaya’nın belirttiği gibi Türkçü‑ulusalcı akım ana doğrultudur. (Tunaya, Türkiye’de 
Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 308), Akşin, Cavit’in 2 Temmuz 1913 tarihli notunda, Hakkı’dan 
mektup aldığını ve İttihat ve Terakki’nin bundan sonra “İslam Siyaseti” izleyeceğini yazdığını 
bildirmektedir (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s 256).



Nizam Önen  |  207

ayrılmamış olması, bu eğilimi kısmen açıklamaktadır. Yine de İttihatçıların, 
gelenekçi İslamcılarla aynı siyasal–ideolojik çizgide olmadıkları açıktır.796

I. Dünya Savaşı’nın başında İttihatçı liderliğin, İslam âleminin halifesi 
sıfatıyla Osmanlı sultanının yapacağı cihat çağrısına büyük önem verdikleri, bu 
çağrının bütün Müslüman dünyada güçlü bir etki yaratacağına dair beklentiler 
taşıdıkları bilinmektedir. Ne var ki bu çağrı istenen sonucu doğurmamış; savaş 
sırasında Arapların İngiliz desteğiyle Osmanlı yönetimine karşı ayaklanmaları, 
hilafet kurumunun “ümmetin birleştirici otoritesi” olarak anlamını önemli 
ölçüde yitirdiğinin açık bir göstergesi olmuştur. 1916 yılında Mekke Emiri 
Hüseyin’in Osmanlı Devleti’ne karşı isyanı ile İslamiyet’in en kutsal şehirlerinden 
Mekke’nin elden çıkması, OİTC’nin İslamcılık politikasının fiilen iflası anlamına 
gelmektedir.

Bu iflasın hemen ardından 1916’da toplanan OİTC Kongresi’nde laiklik 
yönünde adımlar atılmaya başlanması dikkat çekicidir. Bu kongrede şer‘î 
mahkemelerin Adliye Nezareti’ne, Evkaf ’a bağlı okulların ise Maarif Nezareti’ne 
devredilmesi teklif edilerek, hukuk ve eğitim alanlarında laik uygulamalara geçiş 
doğrultusunda somut bir adım atılmıştır.797 Buna rağmen İttihatçıların, saltanatı 
kaldırmayı düşünemedikleri gibi, saltanata bağlı olan hilafeti kaldırmayı da 
gündemlerine alamadıkları görülmektedir.

Bu noktada Orhan Koloğlu’nun şu tespiti açıklayıcıdır: İttihatçıları en 
çok zorlayan ve “orijinal bir siyasi formül ya da düşüncelerini yönlendirecek 
bütünlüklü bir ideoloji” ortaya koymalarını engelleyen, devraldıkları Osmanlı 
mirasındaki İslami öğenin ağırlığıdır. İslam’a öncelik ve üstünlük tanımayan 
bir formül, hem kendi konumlarını reddetmek hem de toplumdan kopmak 
anlamı taşımaktadır.798

İslamiyet’in Anadolu toplumu üzerindeki bu derin etkisi, Türk Ulusal 
Savaşı’nın önderlerinin de savaşın başlangıcında ve ilerleyen aşamalarında dinsel 
ideolojinin birleştirici niteliğinden yararlanmaları sonucunu doğurmuştur.799 

796	 “Gelenekçi İslâmcıların yayın uzvu olan Sebilürreşat’a karşılık, 1914 yılında İslâm Mecmuası 
çıkarılmaya başlandı.” (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 257).

797	 Zafer Toprak, “70. Yıldönümünde İttihat ve Terakki’nin 1916 Kongresi”, Tarih ve Toplum, 
Cilt VI, Sayı 33 (Eylül 1986), s. 6; Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 237‑238.

798	 Koloğlu, İttihatçılar ve Masonlar, s. 353.
799	 Suna Kili, “Anadolu’daki 153 müftüyü ortak bir görüşte birleştirmiş karşı bir fetva ile “bir-

lik” sağlamayı, “otorite” kurmayı dinsel öğelerden de yararlanarak desteklemek zorunluluğunu 
duymuştur.” saptamasını yapmaktadır. (Suna Kili, Atatürk Devrimi, Bir Çağdaşlaşma Modeli, 
s. 137) İstanbul’daki hükümetin, Anadolu hükümetine karşı din adamlarına yayınlattığı fet-
vaya (fetvanın metni için Selek, Anadolu İhtilâli, Cilt 1, s. 82‑84’e bakılabilir) karşılık olmak 
üzere Rıfat Börekçi’nin hazırladığı ve 153 müftünün imzaladığı bir karşı fetva yayınlanmıştır 
(Bu fetvanın metni için de Selek, Anadolu İhtilâli, Cilt 1,s. 84‑85’e bakılabilir.) Sezgin de “... 
Anadolu Müdafaai Hukuk Cemiyeti toplumda egemen olan dinsel ideolojiyi birleştirici ide-



208  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Binnaz Toprak’ın belirttiği gibi, geleneksel toplumlarda din, çoğu kez halk 
kitleleri için soyut “ulus” kavramından çok daha somut ve anlaşılır bir kimlik 
kaynağıdır; bu nedenle din, ortak bir aidiyet düzlemi yaratma konusunda son 
derece etkilidir.800

Bu durum, Ulusal Mücadele’nin başlarında Halife–Sultan yönetimine 
karşı açık bir siyasal kopuşun ilan edilmemesini de açıklamaktadır. Ancak 
süreç ilerledikçe, Mustafa Kemal ve arkadaşlarının dinsel ideolojinin siyasal 
temsilcileriyle çatışmaya girdikleri; başlangıçta, en azından resmî düzeyde, 
Halife–Sultan yönetimine doğrudan karşı çıkmaktan kaçınırken801, zamanla 
ulusal egemenlik kavramını egemen siyasal ideoloji hâline getirdikleri görülür. 
Bu çerçevede saltanatın kaldırılması (1 Kasım 1922) ve Cumhuriyet’in ilanı (29 
Ekim 1923), yalnızca rejim değişikliği değil, aynı zamanda Batıcı düşünüşün ve 
laikleşme yöneliminin siyasal düzlemdeki zaferi olarak değerlendirilmelidir.802

1922’de saltanat kaldırılırken hilafetin saltanattan ayrılarak bir süre daha 
korunmasını, çoğu yorumcunun da belirttiği gibi, Mustafa Kemal’in muhtemel 
tepkileri hafifletmeye yönelik taktiksel bir tercih olarak değerlendirmek yerinde 
olacaktır. Hilafet makamı, Cumhuriyet’in 29 Ekim 1923’te ilanından sonra da 
3 Mart 1924’e kadar varlığını sürdürmüş; ancak bu ara dönemde siyasal yetkisi 
fiilen tasfiye edilmiş, esasen sembolik bir otorite niteliğine indirgenmiştir.

Hilafetin asıl gücünü oluşturan saltanatla organik bağının koparılması ve 
saltanatın kaldırılması, zaten bu kurumun bağımsız bir siyasal kudrete sahip 
olma imkânını yapısal olarak ortadan kaldırmıştı. Nitekim 8 Nisan 1923 tarihli 
Dokuz Umde Beyannamesi’nin 2. umdesinde hilafet makamının dayanağı 
(istinadgâhı) olarak Türkiye Büyük Millet Meclisi’nin gösterilmesi; hilafetin 
İslam’da yüce bir makam olduğu vurgulanmakla birlikte, meşruiyetinin ulusal 
egemenliğe bağlanması bu dönüşümü açıkça ortaya koymaktadır. Böylece 
hilafetin varlığı, ulusal egemenlik ilkesine tâbi kılınmakta ve giderek yalnızca 
sembolik bir düzeye çekilmektedir. 3 Mart 1924 tarihli ilga kararı ise, fiilen 
gerçekleşmiş bu siyasal işlev kaybının hukuksal düzeyde tamamlanması ve bu 
ikili duruma kesin biçimde son verilmesi anlamına gelmiştir.

Laikliğin siyasal boyutu, “dinsel olmayan öğelerle tanımlanmış bir millet 
kavramına dayalı millî hâkimiyet düşüncesi ve din ile devlet işlerinin ayrılması 
biçiminde formüle edilen bir laiklik ilkesi olmaksızın, Cumhuriyet’e geçişin 

oloji olarak benimsemiştir.” yorumunu getirmektedir (Sezgin, Türk Kurtuluş Savaşı ve Siyasal 
Rejim Sorunu, s. 13).

800	 Toprak, “Dinci Sağ”, s. 238.
801	 Sezgin, Türk Kurtuluş Savaşı ve Siyasal Rejim Sorunu, s. 13.
802	 Mert, Laiklik Tartışmasına Kavramsal Bir Bakış - Cumhuriyet Kurulurken Laik Düşünce, s. 63.



Nizam Önen  |  209

hemen hemen olanaksız olduğu”803 yönündeki değerlendirmeyle özetlenebilir. 
Ulusal egemenliği esas alan cumhuriyetçi rejim, egemenliğin kaynağını 
ilahî–hanedanî otoriteden millete taşırken, aynı zamanda hukukun ve kamu 
kurumlarının meşruiyetini de dinî temelden koparmayı zorunlu kılmıştır.

Bu çerçevede 1927 ve 1931 tarihli CHF Nizamnamelerinde din ve devlet 
işlerinin birbirinden ayrılması anlayışının giderek netleştiği görülmektedir. 
Laiklik ilkesi, 1927 Nizamnamesi’nde Fırka’yı niteleyen özellikler arasında 
açıkça sayılmamakla birlikte, 3. maddede yer alan şu hükümle adını anmadan 
tarif edilmektedir:

“Fırka; itikat ve vicdaniyatı siyasetten ve siyasetin mütenevvi ihtilâfından 
kurtararak milletin siyasi, içtimai, iktisadi bilcümle kavaninini, teşkilât ve 
ihtiyacını müsbet ve tecrübevi ilim ve fenlerin muasır medeniyete bakış ve 
temin ettiği esas ve eşkâle tevfikan tahakkuk ettirmeyi, yani devlet ve millet 
işlerinde din ile dünyayı tamamen birbirinden ayırmayı en mühim esaslarından 
addeyler.”804

1931 Programı’nda ise laiklik, CHF’nin vasıflarından biri olarak (İkinci 
Kısım, 1. madde) özel olarak zikredilmiş; verilen tanım da esasen 1927’deki 
formülasyonun benzeri olmuştur (İkinci Kısım, 1/D). Bu metinlerle birlikte 
laiklik, hem siyasal rejimin hem de parti kimliğinin kurucu ilkelerinden biri 
olarak tescil edilmiştir.

Bu partisel–ideolojik çerçeve, daha geniş bir kurumsal–hukuksal dönüşüm 
süreciyle desteklenmiştir. İttihatçılar, geç Osmanlı döneminde bu dönüşümün 
bir tür “ön eşiğini” oluşturmuş; 1916’da Şeyhülislâmı kabineden çıkararak 
yürütme içindeki konumunu zayıflatmış, 1917’de ise yetki alanını daraltarak dinî 
otoritenin siyasal karar süreçlerindeki etkisini sınırlamışlardır.805 Cumhuriyet 
döneminde din–devlet ilişkisi, bu miras üzerine inşa edilerek anayasal düzeyde 
aşamalı biçimde yeniden tanımlanmıştır. 1921 Teşkilât-ı Esasiye Kanunu’nda 
devlet dinine ilişkin herhangi bir hüküm yokken, 1923 değişikliğiyle “Türkiye 
Devleti’nin dini, din-i İslâm’dır” ibaresi metne eklenmiş, 1924 Anayasası’nda 
da bu hüküm aynen korunmuştur. 10 Nisan 1928 tarihli anayasa değişikliğiyle 
söz konusu ifade 2. maddeden çıkarılmış, ayrıca 26. maddede yer alan şer‘î 
hükümlerin T.B.M.M: tarafından düzenleneceğine ilişkin ibare kaldırılarak, 

803	 Levent Köker, Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi, s. 163‑164. Mete Tunçay, “Mustafa Ke-
mal, hilafetin kaldırılmasını, kendi gücünü topluma kabul ettirmek, onaylatmak anlamında bir 
kuvvet gösterisi diye düşünmüş olabilir.” yorumunu getirmektedir (Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti 
Yönetiminin Kurulması (1923-1931),  s. 71).

804	 Aynı kongrede (1927) kabul edilen Mustafa Kemal’in Program Beyannamesi’nin “Maarif Siya-
seti” bölümünde ise maarifin nitelikleri arasında “lâyik” sözcüğü de vardır.

805	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 177. Başka bir kaynakta bu bilgiye rastlayamadım.



210  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

anayasa metninden doğrudan dinî referanslar temizlenmiştir.806 1937 yılında 
yapılan yeni bir değişiklikle ise CHP’nin diğer temel ilkeleriyle birlikte laiklik de 
Anayasa’nın 2. maddesinde devletin nitelikleri arasında sayılmış; böylece ilke, 
hukuksal normlar hiyerarşisinde en üst düzeyde güvence altına alınmıştır. 807

Bununla birlikte, din ve devlet işlerinin ayrılması ilkesinin fiiliyatta dinin 
tamamen “özel alana” çekilmesinden çok, dinin devlet bürokrasisi aracılığıyla 
denetim altına alınması anlamına geldiğini belirtmek gerekir. 1924’te 
Başvekâlete bağlı bir kurum olarak kurulan Diyanet İşleri Reisliği aracılığıyla 
din adamları fiilen devlet memuru hâline getirilmiş ve din hizmetleri merkezi 
devlet denetimi altına alınmıştır. Hilafeti kaldıran 3 Mart 1924 tarihli yasanın 
yanı sıra Şeriye ve Evkaf Vekâleti’nin kaldırılması ve aynı yıl Şeyhülislamlık 
makamının ilgası, Osmanlı’nın klasik dinî–siyasal kurumlarının tasfiyesi 
açısından belirleyici adımlardır. Böylece, bir yandan anayasal ve partisel düzeyde 
laiklik ilkesi tanımlanırken, diğer yandan din alanı yeni bir kurumsal yapı 
içinde devletin gözetimi ve kontrolü altına alınarak Cumhuriyet’in laik siyasal 
sistemi kurumsallaştırılmıştır.

Hukuksal alanda laikleşmeye yönelik adımlar arasında, 1924’te İslam 
hukukuna dayalı dinî mahkemeler olan şer‘î mahkemelerin kaldırılması808 ve 
1926’da İsviçre Medenî Kanunu’nun benimsenmesi özellikle önemlidir.809 
Tunçay’ın da belirttiği gibi, 1926’nın ilk yarısında yalnızca Medenî Kanun 
değil; Borçlar Kanunu’nun İsviçre’den, Ceza Kanunu’nun İtalya’dan ve Ticaret 
Kanunu’nun Almanya’dan alınmasıyla hukuk düzeni, bütünüyle Batılı ve laik 
bir temele oturtulmaya çalışılmıştır.810 Böylece, hukukun kaynağı ilahî–şer‘î 
normlar olmaktan çıkarılmış, insan eliyle konan, rasyonel ve genel geçer 
kurallara dayandırılmıştır.

Bu noktada yeniden İttihatçılara dönmek yerinde olacaktır. 1913’te Alman 
yasasını temel alan yeni bir miras yasasını uygulamaya koyan İttihatçılar811, I. 
Dünya Savaşı döneminde kapitülasyonları kaldırdıktan sonra ticari ilişkileri 
düzenleyecek borçlar ve ticaret yasaları için komisyonlar kurmuşlardı.812  
25 Mart 1917’de tüm şer‘î mahkemeleri Şeyhülislamlıktan ayırıp Adliye 

806	 1222 sayılı yasa, resmi dinle birlikte, milletvekillerinin (madde 16) ve cumhurbaşkanının 
(madde 38) and içme metinlerindeki dinsel öğeleri de kaldırmıştı (Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti 
Yönetiminin Kurulması (1923-1931),  s. 226).

807	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931),  s. 226.
808	 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 264
809	 Toprak, “Dinci Sağ”, s. 244.
810	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931),  s. 172‑173.
811	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 177.
812	 Çavdar, İttihat ve Terakki, s. 84.



Nizam Önen  |  211

Nezareti’ne bağlamaları da, dinî yargı alanının kısmen laik devlet yargısı 
sistemi içine çekilmesi anlamına gelmektedir.813

Görüldüğü üzere İttihatçılar da hukuk düzeninde laikliği güçlendirecek 
düzenlemelere girişmişler814; ancak bu düzenlemeler, Cumhuriyet döneminde 
atılan adımlarla karşılaştırıldığında hem kapsam hem de derinlik bakımından 
sınırlı ve “silik” kalmıştır. Buna rağmen, söz konusu girişimlerin laik düşüncenin 
izlerini taşıdığı ve Cumhuriyet’in laiklik projesine, kurumsal ve düşünsel 
düzeyde belirli bir zemin hazırladığı kabul edilmelidir.

Bütün bu tablo birlikte düşünüldüğünde, İttihatçı ve Kemalist laiklik 
anlayışları arasında hem belirgin bir süreklilik hattı hem de açık bir kopuş 
çizgisi saptamak mümkündür. İttihatçılar düzeyinde laikleşme, daha çok bilgi 
alanında (epistemolojik) ve kısmen de kurumsal düzeyde –özellikle yargı ve 
bürokrasi içinde– “dinsel etkinin sınırlanması” biçiminde, çoğu zaman da 
devletin bekası kaygısına tâbi bir araç olarak kendini gösterirken; Kemalist 
dönemde laiklik, siyasal rejimin kurucu ilkesi ve ulusal egemenlikle doğrudan 
eklemlenen normatif bir ilke hâline gelmiştir. İttihatçı politikalar, saltanat ve 
hilafetin dokunulmazlığını veri alarak dinî otoriteyi çevrelemeye çalışan sınırlı 
bir sekülerleştirme hedeflerken, Cumhuriyet kadroları aynı mirası devralıp 
bu kez bizzat saltanatı ve hilafeti tasfiye eden, dinî kurumsallığı Diyanet 
ve laik hukuk düzeni içinde yeniden tanımlayan daha tutarlı ve radikal bir 
laiklik programı ortaya koymuşlardır. İttihatçıların girişimleri, bu anlamda, 
Cumhuriyet laikliğine hem pratik-teknik hem de zihniyet düzeyinde bir “ön 
laboratuvar” işlevi görmüş; ancak laikliğin ulusal egemenlik, cumhuriyetçilik ve 
yurttaşlık rejimiyle organik bağının kurulması, esas olarak Kemalist siyasal proje 
ile birlikte mümkün olmuştur. Bu nedenle İttihatçılık ile Kemalizm arasındaki 
ilişki, laiklik bakımından ne basit bir devamlılık anlatısına indirgenebilir ne 
de tamamen kopuk iki evre olarak görülebilir; daha çok aynı modernleşme 
çizgisi üzerinde, biri eşiği yoklayan, diğeri ise eşiğin ötesine geçen iki farklı 
siyasal moment olarak kavranmalıdır.

Toplumu Biçimlendirme Aracı Olarak Kültür ve Eğitim

Bu bölümde, yukarıdaki genel çerçeveyle bağlantılı olarak, önce Osmanlı 
İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin (OİTC) toplumsal hayata ve eğitime yönelik 
uygulamaları, ardından Kemalist dönemin kültürel dönüşüm anlayışı ele 
alınacaktır. Kuşkusuz bu alanlardaki politikalar, önceki bölümlerde tartışılan 

813	 Çavdar, İttihat ve Terakki, s. 84.
814	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 388. Ancak Tunaya İttihatçıların çoğunluğunun 

laikliği bir devlet ilkesi olarak benimsemekten uzak olduklarını da belirtir (s. 388).



212  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

siyasal yönelimlerden bağımsız değildir; tersine, bu yönelimler tarafından hem 
anlamlandırılmakta hem de içerik ve hedefleri bakımından biçimlendirilmektedir.

Kültüre bakış açısından Mustafa Kemal’i önceki dönemden ayıran 
başlıca nokta, “medeniyet” ve “hars” (uygarlık–kültür) arasında keskin bir 
ayrım yapmaksızın, Batılılaşmayı bütünlüklü bir uygarlık tercihi olarak 
kavramsallaştırmasıdır.815 Her ne kadar Abdullah Cevdet gibi, zaman içinde 
Batı’yı bir bütün olarak almak gerektiği sonucuna varan fikir adamları bulunsa 
da, İttihatçı dönemde asıl belirleyici olan, Ziya Gökalp’in hars–medeniyet 
ayrımı ekseninde geliştirdiği düşünce olmuştur.

Gökalp’in 1918’de yayımlanan Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak adlı 
eserinde formüle ettiği bu görüşe göre; nesnel bilimsel doğrular, matematik 
kavramları, teknik, sağlık kuralları, tarım ve ticaret teknolojisi “medeniyet” 
alanını; buna karşılık dinsel, ahlaksal, sanatsal değerler ile bireysel inanç ve 
idealler “hars”ı, yani milli kültürü oluşturur.816 Gökalp’e göre medeniyet 
beynelmileldir, hars ise millîdir; ikisi, işlevleri karıştırılmadığı sürece birbiriyle 
çelişmeden bir arada bulunabilir.817  Bu ilişkiyi kendisi, sıkça aktarılan şu 
dizelerle özetler:

“Medeniyet, beynelmilel yazılacak bir kitap; 
 Her faslını bir milletin harsı teşkil edecek.”818

Daha geç bir tarihte, 1923’te kaleme aldığı “Garba Doğru” başlıklı 
makalesinde Gökalp, bu kez Batı medeniyetinin “bir bütün olarak ve tamamıyla” 
alınmasını savunmakta; fakat bunun, millî harsın korunmasıyla birlikte 
gerçekleştirilmesini istemektedir. Ona göre, bilimlerde, sanayide, askerlikte, 
hukuk ve idare örgütlenmesinde kurtuluşun tek yolu, Avrupa uygarlığına 
bütünüyle girmektir. Tanzimatçıların “Doğu uygarlığı ile Batı uygarlığının 
bileşiminden bir karışım elde etme” çabasını yanlış bulur; iki karşıt uygarlığın 
bir arada yürütülmeye çalışılmasının, ülkede ikili yargı, ikili eğitim, ikili mali 
sistem gibi yapısal ikilikler yarattığını belirtir. Japonya örneğini vererek, din 
ve ulusal kimlik korunmak koşuluyla Batı uygarlığına girmenin mümkün ve 
gerekli olduğunu vurgular; “Türk ulusundanım, İslam inandaşlarındanım, 
Batı uygarlığındanım” formülü, bu üçlü aidiyetin birlikte düşünülebileceğini 
göstermeyi amaçlar.819

815	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 157.
816	 Hilav, “Düşünce Tarihi (1908-1980)”, s. 367.
817	 Parla, Ziya Gökalp, Kemalizm, Türkiye’de Korporatizm, s. 61.
818	 Parla, Ziya Gökalp ,Yeni Hayat, İstanbul, 1941, s. 20’den aktarıyor (Parla, Ziya Gökalp, Kema-

lizm, Türkiye’de Korporatizm, s. 61).
819	 Ziya Gökalp, “Garba Doğru”, s. 56-60.



Nizam Önen  |  213

Bu tartışmanın özünde, Gökalp’in Batı’nın teknolojisini ve bilimini 
“tamamıyla benimseme” yanlısı olduğu görülmektedir. Bilimin ve tekniğin 
içine iktisadi, adlî ve eğitim kurumlarını da dâhil etmekte; fizik ve kimya için 
geçerli olan “yeni–eski” ayrımını, yargı ve yasalar için de adeta birer teknik sorun 
gibi ele almaktadır. Ülkede hukuktan eğitime, idareden iktisada kadar bütün 
alanlarda “tek bir sistemin egemen olması” gerektiğini savunurken, Türklük 
ve İslamiyet’in bu bütünleşmeye engel teşkil etmeyeceğini ileri sürmektedir.820

1923 tarihli bir başka yazısında Gökalp, her uygarlığı “uluslararası bir çerçeve” 
olarak nitelendirir ve ulusal kültüre sahip olmanın, uluslararası bir uygarlığa 
mensup olmaya engel olmadığını belirtir. Avrupa uygarlığına girmenin, yalnızca 
uluslararası bir uygarlığı benimsemek anlamına gelmeyeceğini; aynı zamanda 
“uygardaş” ulusların özel kültürlerinden de yararlanma imkânı sunacağını 
vurgular.821 Böylece, Batı medeniyeti ile millî hars arasındaki ilişkinin yalnızca 
gerilim değil, aynı zamanda karşılıklı beslenme potansiyeli taşıdığı tezini 
güçlendirmeye çalışır.

Bu çerçevede değerlendirildiğinde, İttihatçı dönemin kültür anlayışı, Batı 
medeniyetini esasen bilim, teknik ve kurumsal rasyonalite düzeyinde içeri 
aktarmayı; buna karşılık, millî–dinsel kültürel öğeleri, yani “hars”ı koruyarak 
bir sentez oluşturmayı hedefleyen bir perspektife dayanır.

Mustafa Kemal’in yaklaşımı ise, bu düşünce çizgisini önemli ölçüde aşar. 
O, Gökalp’in Batı medeniyetinin bilim ve tekniğinin alınması gerektiğine 
ilişkin tezini başlangıç noktası olarak kabul etmekle birlikte, Batı’yı yalnızca 
teknik–bilimsel bir medeniyet olarak değil, simgeleri, yaşam biçimleri ve 
kamusal görünüşüyle birlikte bütünlüklü bir uygarlık tercihi olarak kavrar. Bu 
nedenle, yaptığı reformlarla yalnızca kurumları değil, aynı zamanda Osmanlı–

820	 Taha Parla, Gökalp’in bir uygarlık öğesinin mekanik bir şekilde kültürün içine sokulamayacağı 
görüşünde olduğunu belirtmektedir (Parla, Ziya Gökalp, Kemalizm, Türkiye’de Korporatizm, s. 
69-70).

821	 Ziya Gökalp, “Kültür ve Yetkinlik” (Has ve Tezhib), Türkçülüğün Esasları, s. 94. Ayrıca bu ya-
zıda Gökalp “İşte çağdaş topluluğumuz olan bu Batı uygarlığıyla, ona bağlı bütün kültürlerin 
payımızı almak içindir ki, Telif ve Tercüme Encümeni, Batı uygarlığının uluslararası nitelikte 
bütün temel yapılarını ve ulusal kültürlerin çiçekleri sayılan değeri üstün yapıtları çevirmeye 
karar verdi.”(Gökalp, s. 96) Böylesi bir yaklaşım benzerini Abdullah Cevdet’te, daha eski bir 
tarihte görebiliriz. 1900’de Paris Beynelmilel Sosyal Eğitim Kongresi’ne verdiği bir bildiride, 
Türklerin kültür düzeyinin yükseltilmesini memleketin ilerlemesinin en önemli etkeni saymış, 
bunun yolu olarak da bir dizi Batı klasiği ve Batı akımlarına açık bir dergi yayınlamayı öner-
mişti (Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 226). 

	 Hanioğlu’da, Abdullah Cevdet’in, Shakespeare, Schiller, Byron, Calderon, Goethe, Milton gibi 
Batı ve Ebu’l Ûlu el‑Maarri, Ömer Hayyam, Firdevsi, Saidi gibi Doğu yazarlarının Türkçe’ye 
çevrilmesi gerektiğini yazdığını belirtmektedir. (Abdullah Cevdet, İki Emel, s. 9‑10’dan akta-
ran Hanioğlu, Bir Siyasal Düşünür Olarak Doktor Abdullah Cevdet ve Dönemi, s. 185). Bu 
konuda ayrıca, Hanioğlu’nun adı geçen eserinin 367‑368 sayfalarına bakılabilir.



214  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

İslam uygarlığının görünür simgelerini de dönüştürmeyi hedefler.822 Böylece 
laiklik uygulamalarının önceki bölümde tartışılan siyasal–kurumsal boyutuna 
ek olarak, “toplumsal kültürün laikleştirilmesi” diyebileceğimiz ikinci boyut 
belirginleşmektedir.

Bu ikinci boyut kapsamındaki değişimlerin, siyasal iktidarın laik temeller 
üzerine oturtulmasından sonra, adım adım hayata geçirildiği görülür. Bir 
anlamda, İslamcı düşünüş siyasal iktidardan tasfiye edildikten sonra, sıra 
toplumsal kültürel alandaki simgesel hâkimiyetinin zayıflatılmasına gelmiştir. 
Bernard Lewis’in “Teokrasiye Taarruz” başlığı altında tasnif ettiği süreç823 tam da 
budur: 1924’te hilafetin kaldırılmasıyla başlayan siyasal nitelikli kopuş, 1925’te 
tekke ve zaviyelerin kapatılması ve tarikat örgütlenmelerinin yasaklanmasıyla 
tasavvufî–kurumsal alanı hedef almış824; 1924’te medreselerin kapatılmasıyla 
din temelli eğitim düzeni ortadan kaldırılmış; 1925 tarihli Şapka Kanunu 
ile fesin yasaklanıp şapkanın kabulü gibi simgesel nitelikli düzenlemelerle de 
gündelik hayatın görünümlerine müdahale edilmiştir.

Böylece, Gökalp’te daha çok teorik düzeyde formüle edilen “Batı medeniyetine 
girerken millî kültürü koruma” düşüncesi, Kemalist dönemde siyasal iktidarın 
laik temeller üzerinde konsolide edilmesinin ardından, toplumsal kültür ve 
gündelik yaşam düzeyinde köklü dönüşümleri hedefleyen bir reform programı 
içinde yeniden yorumlanmış; Osmanlı–İslam uygarlığının kamusal simgelerinin 
yerini, giderek Batı kaynaklı yeni simge, kurum ve pratikler almaya başlamıştır. 
Bu süreç, çalışmanın sonraki sayfalarında ayrıntılı olarak ele alınacak olan eğitim 
ve kültür politikalarıyla birlikte, laikliğin ikinci boyutunun –yani toplumsal 
kültürün dönüştürülmesinin– somut zeminini oluşturmuştur.

 “Kişilik Arayışında Başlık”825

Fes, Türk Devrimi açısından, yeni bir toplum yaratma sürecinde yalnızca 
bir başlık değil, geleneksel İslâmî değerleri simgeleyen ve bu nedenle aşılması 
gereken “doğrudan politik ve ideolojik bir engel” olarak kavranmıştır.826 

822	 Toprak, “Dinci Sağ”,s. 244. Steinhaus, “Hükümet, ulaşılmak istenilen yeniliklerle çelişki içinde 
Osmanlı gelenek ve simgelerini ortadan kaldırma amacı güttüğünü açıklıyordu.” (Steinhaus, 
Atatürk Devrimi Sosyolojisi, s. 111) yorumunda bulunuyor. Taha Parla, Mustafa Kemal’in laiklik 
anlayışınn dinin toplumsal yaşamdaki kültürel ve moral etkisinin kırılmasını da kapsadığını 
belirtiyor (Taha Parla, Türkiye’de Siyasal Kültürün Resmi Kaynakları, Cilt 1: Atatürk’ün Nutku, 
s. 150). Köker de laiklik konusunda benzer bir görüş ileri sürmektedir (Köker, Modernleşme, 
Kemalizm ve Demokrasi, s. 161 ve s. 168).

823	 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 261‑263.
824	 Murat Katoğlu, “Cumhuriyet Türkiyesinde Eğitim, Kültür, Sanat”, s. 395.
825	 Orhan Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, s. 199, “Bölüm 

VIII: Kişilik Arayışında Başlık”.
826	 Steinhaus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, s. 114.



Nizam Önen  |  215

Osmanlı döneminden itibaren kılık–kıyafet, özellikle de başlık meselesi, 
Batıcı düşünce ile gelenekselci bakış arasındaki gerilimin, daha genel olarak 
da “ilericilik–muhafazakârlık” eksenindeki tartışmaların somutlaştığı başlıca 
alanlardan biri olmuştur.

II. Mahmud döneminde gerçekleştirilen reformlar çerçevesinde, kılık–
kıyafette Avrupa’ya yakınlaşma yönünde adımlar atılırken, başlık olarak fes 
kabul edilmişti.827  Orhan Koloğlu’nun belirttiği üzere, ilk aşamada kendisi 
doğrudan dinî bir nitelik taşımamasına rağmen, fese karşı tepkiler ortaya 
çıkmış828; zamanla fes, toplumsal algıda İslâmiyet’in simgesi hâline gelmiştir. 
Bu dönüşüm öyle bir noktaya varmıştır ki, “fesi bırakmış, şapka giymiş” 
ifadesi, halk dilinde adeta “dinden çıkmak” ya da “İslâm’dan kopmak” anlamını 
çağrıştırır olmuştur.829  Böylece fes, Batıcılar ile İslamcılar arasındaki ideolojik 
çekişmenin sembolik zeminlerinden birine dönüşmüştür.

1897 tarihli bir belgede Ahmed Rıza Bey’e dair aktarılan ifadeler, fesin 
toplumsal yaşam içindeki bu simgesel yerini çarpıcı biçimde ortaya koyar. 
Fesin Osmanlı toplumundaki simgesel konumunu ve Batıcı aydınların ona 
yükledikleri anlamı daha somut biçimde ortaya koymak açısından, aşağıdaki 
anlatı oldukça yol göstericidir: 

“... Şapka indinde haşâ, pek mukaddes, pek mübârektir. Şefkati 
Bey’in cenazesinde umum Türkler gibi kendisinin de fes giymesini 
ısrar eden refiklerinden biri nail‑i emel olamayınca, “İstanbul’a 
giderseniz ne yapacaksınız diye sual etmiş” ve Rıza Bey’den, 
“Sirkeci garından silindir şapka ile serbestçe inilib gezilecek bir hâl 
olmayınca dönmem” cevabını almışdır... Elhasıl sersem Ahmed 
Rıza’nın fes giyersem (dindar) olacağım diye ödü kopuyor. Fesin 
yüzünü bile görmek istemiyor...”830

827	 Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, s. 201.
828	 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, s. 202. Lewis, Modern Türkiye’nin 

Doğuşu, III. Selim’e karşı 1808’de girişilen ayaklanmanın yeni orduya “Frenk” giysisi giydirme 
teşebbüsüyle ilgili olduğunu belirtmektedir ve “Eski zamanlardan beri, giysi ve her şeyden 
önce başlık, bir insanın dinini ve sosyal statüsünü belirttiği araçlardı.” yorumunu yapmaktadır 
(Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 100).

829	 Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, s. 203. Hatta, tutucu 
halkın kötülük yapan bir hristiyana «gâvur» dediği, çok kötüsüne ise “şapkalı gâvur” dediği de 
öne sürülmektedir. (“Buna Şapka Derler”, haz. Halit Kıvanç, Milliyet, 10 Kasım 1962, s. 5).

830	 Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, Cilt I: 
(1889-1902)s. 226-227. İsmet İnönü de, Cumhuriyet döneminde şapkanın kabulünden önce 
geçen bir olayı aktarmaktadır. Buna göre dönemin milletvekillerinden biri, İsmet Bey’e gele-
rek, Hükümet hakkındaki dedikodulardan söz eder. İsmet Bey’in meseleyi sorması ve ısrarları 
sonucunda “Bunlar adama şapka bile giydirirler, diye iftira ediyorlar. der. (“Buna Şapka Der-
ler”, haz: Halit Kıvanç, Milliyet, 21 Kasım 1962, s. 5. Halit Kıvanç’ın hazırladığı bu yazı dizisi 
10 Kasım-21 Kasım tarihleri arasında 11 gün Milleyet’te yayınlanmıştır.



216  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Bu anlatım, fesin yalnızca geleneksel Osmanlı başlığı değil, aynı zamanda 
dinî kimlik ve aidiyetin dışa vurumu olarak algılandığını göstermesi bakımından 
önemlidir.

Bu derece yoğun bir simgesel yük taşıyan fesin, Türkiye toplumunun “tümden 
Batılılaşmasını” hedefleyen Mustafa Kemal açısından ortadan kaldırılması 
gereken bir unsur olarak görülmesi son derece anlamlıdır. Başlık reformu, hem 
İslâmî gelenekle özdeşleşmiş bir görünümün tasfiyesini hem de Batılı yaşam 
biçimiyle özdeş bir simgenin –şapkanın– benimsetilmesini hedeflemekteydi. 
Dolayısıyla 1925’te fesi yasaklayan ve şapka kullanımını zorunlu kılan 
düzenleme, yalnızca kılık–kıyafet alanına ilişkin teknik bir düzenleme değil, 
Batıcı–laik kimlik inşasının ve geleneksel–dinsel direncin kırılması831 amacının 
da taşıyıcısı olan simgesel bir devrim olarak değerlendirilmelidir.

Zamanı Ulusallaştırmak: Takvim Reformu

Osmanlı–İslâm uygarlığına özgü simgesel alanlardan bir diğeri de takvim 
meselesidir. Bu nedenle takvimde yapılan değişiklikler, yalnızca teknik–idari 
düzenlemeler değil, aynı zamanda kültürel ve medeniyet yönelimini gösteren 
göstergeler olarak da okunmalıdır.

Osmanlı Devleti’nde 1678 yılına kadar bütün resmî işlemler Hicrî takvime 
göre yürütülmekteydi. Bu tarihten itibaren, yalnızca maliye alanında kullanılmak 
üzere Hicrî takvime paralel yeni bir sistem devreye sokuldu; söz konusu sistem, 
1839’da Rûmî takvim adıyla tüm resmî devlet işlerinde geçerli hâle geldi. 
Yılbaşını 1 Mart kabul eden Rûmî takvimin uygulandığı bu dönemde, 1870’e 
kadar resmî kayıtlarda Rûmî tarihin yanına Hicrî tarihin de yazılması kuralı 
yürürlükte kalmıştır.

Rûmî takvim, Batı dünyasında kullanılan Gregoryen (Miladî) takvime göre 
13 günlük bir gerilik içerdiğinden, özellikle dış ilişkiler ve ticari–mali işlemler 
açısından çeşitli aksaklıklara yol açmaktaydı. Bu nedenle Şubat 1917’de Rûmî 
ve Miladî takvimler arasındaki 13 günlük fark kaldırılmış; ancak yıl sayımı 
bakımından geleneksel sistem korunmuştur.832 Tevfik Çavdar’ın belirttiği üzere, 
Ayan’da yapılan görüşmelerde önemli değişikliklere gidilmemiş olsaydı, Miladî 
takvimin tam anlamıyla kabulü aslında 1917 Şubatında gerçekleşebilecekti. 833

831	 Ümit Özdağ, Ordu ve Siyaset İlişkisi, s. 77. Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, 1925 olayların 
gerici kuvvetlerin gücünü gösterdiğini, bundan dolayı Hilafetin kaldırılmasından daha kuvvetli 
bir şokun, “travmatik bir darbe”nin zorunlu olduğunu belirterek “Fes Müslüman özdeşliğinin 
ve ayrılığının son tabyasıydı. Fes gitmeliydi.” demektedir (Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, 
s. 267).

832	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 303.
833	 Çavdar, İttihat ve Terakki, s. 84.



Nizam Önen  |  217

Takvim meselesi, Cumhuriyet döneminde köklü biçimde çözümlenmiştir. 
26 Aralık 1925’te Miladî takvimin bütünüyle kabul edilmesiyle birlikte, uzun 
süredir süren ikili tarih kullanımından kaynaklanan karışıklıklar giderilmiş; 
Türkiye, zaman ölçüm sistemi bakımından da Batı dünyasıyla tam bir uyum 
içine girmiştir. Böylece takvim alanındaki dönüşüm, Osmanlı–İslâm mirasına 
dayalı zaman algısının yerini, Batı merkezli evrensel zaman standardına 
bırakmasının simgesel ifadesi hâline gelmiştir.

Arap Harflerinden Latin Alfabesine: Kopuş ve Süreklilik834

Dil ve onun yazıya geçirilmesini sağlayan alfabe, bir halkın kültürü ve 
kimlik inşası açısından son derece belirleyici unsurlardır. Nitekim CHF’nin 
1931 Programı’nda ulusu tanımlayan Birinci Kısım 2. maddede “Millet, dil, 
kültür ve mefkûre birliği ile birbirine bağlı vatandaşların teşkil ettiği bir siyasî 
ve içtimaî heyettir.” denilerek dil, ulusun kurucu unsurlarından biri olarak 
açıkça zikredilmektedir.835  Bu bölümde ise dil politikalarının bütününe değil, 
daha dar bir düzlemde, yazı/alfabe sorunsalına odaklanılacaktır.

Yazı/alfabe meselesi Tanzimat’tan itibaren Osmanlı’nın gündemine girmiş, 
bu konuda giderek yoğunlaşan tartışmalar yaşanmıştır. Son dönem literatür, harf 
tartışmalarının kökenini Tanzimat yıllarına kadar götürmekte ve ilk aşamada 
meselenin, Arap harflerinin Türkçenin dil yapısına uyarlanmasında yaşanan 
güçlükler etrafında şekillendiğini vurgulamaktadır.836 Osmanlı aydınları, 
bir yandan imlâ sorunlarına çözüm bulmaya dönük çeşitli teknik öneriler 
geliştirirken, diğer yandan Arap harflerine bağlı kalmayı savunanlar da “ilmî” 
gerekçelerle kendi tezlerini ortaya koymuşlardır. 837

Arap harfleri yerine Latin harflerini benimsemeyi savunanların temel 
argümanlarından biri, Türkçenin Arap harfleriyle yazılmasının dilin ses 
yapısı bakımından ciddi uyumsuzluklar yaratmasıydı. Özellikle ünlülerin 

834	 Bu konu üzerinde Türkçe literatürde çok sayıda çalışma ( kitap, makale, tez) bulunmaktadır. 
Ne yazık ki son yıllarda kaleme alınan özellikle makaleler ve tezlerden önemli bir kısmı konuya 
yeni bir bakış açısı veya bilgi eklemeden daha önce yazılmış konu ile ilgili makale ve kitapları 
tekrardan öteye gidememektedir.

835	 1927 Nizamnâmesi’nin 5. maddesi de “Fırka; vatandaşlar arasında en kavi rabıtanın dil birliği, 
his birliği, fikir birliği kani olarak Türk dilini ve Türk kültürünü bihakkın tamim ve inkişaf 
ettirmeği...” hükmü yer almaktaydı.

836	 Emine Kısıklı, “Harf İnkılabı’nın Türk ve Dünya Basınındaki Yankıları”, Erdem, sy. 56, 2010, 
s118; Ercan Uyanık – İrfan Davut Çam, “Arap Elifbası’ndan Latin Alfabesine Geçiş Sürecinde 
Garpçı Söylemler”, Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, c. 14, sy. 29, Güz 2014, s. 
190; Fatih Özkafa, “Harf İnkılâbı Ekseninde Türk Aydınının Arap Harflerine ve Hat Sanatına 
Bakışı,” İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 8 (3), 1877. 

837	 Arap alfabesinin korunmasından, bir takım revizyonlar ile sürdürülmesinden yana olanlar ile 
Latin alfabesine geçilmesini savunan değişik görüş sahipleri için bknz.: Fatih Özkafa, “Harf 
İnkılâbı Ekseninde Türk Aydınının Arap Harflerine ve Hat Sanatına Bakışı”, 1875-1905. 



218  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

(sesli harflerin) yeterince ve tutarlı biçimde gösterilememesi, okuma–yazmayı 
hem öğrenme hem de uygulama düzeyinde zorlaştırıyordu.838 Kısıklı, Türklerin 
İslâmiyeti kabulünden sonra kullanılan yazı sistemleri içinde Arap harflerinin 
Türkçeye ve Türkçenin ses yapısına tam olarak uymadığını; yazımının zorluğu 
nedeniyle “Türk toplumu tarafından yeterince benimsenemediğini” ileri 
sürmektedir. 839 

Bu teknik zorluk, yalnızca “estetik” ya da dar anlamda “teknik” bir mesele 
olmayıp, doğrudan eğitim ve okuryazarlık yapısıyla iç içe geçmiştir. Osmanlı’da 
okur-yazar oranlarının uzun süre son derece düşük kalmasının nedenleri elbette 
yalnızca alfabe ile açıklanamaz; eğitim kurumlarının yaygınlığı, toplumsal 
cinsiyet ilişkileri, kırsal–kentsel farklar, sınıfsal eşitsizlikler gibi pek çok etken 
rol oynamaktadır. Bununla birlikte, Arap alfabesinin Türkçeye uyumsuzluğu 
ve yazının karmaşık öğrenilirliği, geniş halk kesimlerinin yazıyla ilişkisinin 
zayıf kalmasında yapısal bir engel olarak işlemiş; alfabe fiilen “okur-yazarlığın 
dar bir ulema/aydın zümresinin tekelinde kalmasını kolaylaştıran” bir filtre 
işlevi görmüştür. 

Batı ile temas ve etkileşimin artmasıyla Latin harfleriyle okur-yazar olmanın 
görece daha kolay olduğunun fark edilmesi, Osmanlı aydınlarına Arap ve 
Latin alfabelerini bu bakımdan karşılaştırma imkânı sağlamış; Arap alfabesinin 
Latin alfabesine kıyasla uzun ve zahmetli bir öğrenme süreci gerektirdiğinin 
anlaşılması ise bu alfabeyi ya ıslah etme ya da tamamen terk etme yönündeki 
tartışmaları tetiklemiştir.840

Modernleşme süreci açısından bakıldığında ise yazı/alfabe yalnızca 
sembolik bir kimlik göstergesi değil, eğitim, bürokrasi, basın–yayın ve iktisadî 
denetim alanlarında modern devletin işleyişini mümkün kılan “temel teknik 
altyapı”lardan biridir. Latin harflerinin kabulünü tartışan Garpçı metinlerin 
önemli bir kısmında yazı, modern eğitimin yaygınlaştırılması, bürokratik 
işleyişin hızlandırılması ve dünya ile bilgi alışverişinin kolaylaştırılması 
bakımından kurucu bir işlev yüklenmiş başlıca “teknik aygıt” olarak tasvir 
edilir. Bu bakış açısından değerlendirildiğinde, alfabe sorunu yalnızca “kültürel 
tercih” değil, aynı zamanda modernleşen devletin rasyonel işleyiş kapasitesini 
belirleyen pratik bir altyapı meselesi hâline gelmektedir.

838	 Bu uygunsuzluğun büyük kısmı da Türk dilinin sesli harflere sahip olmasına karşın Arap alfa-
besinin sesli harflere sahip olmamasıydı. (Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki 
İslamdan Tepki, s. 173). Bu uyumsuzluğun örnekler yardımı ile gösterimi için bknz. Geoffrey 
Lewis, The Turkish Language Reform: A Catastrophic Success, Oxford: Oxford University Press, 
1999. s.27-28.

839	 Emine Kısıklı, “Harf İnkılabı’nın Türk ve Dünya Basınındaki Yankıları”, s118-119.
840	 Ercan Uyanık – İrfan Davut Çam, “Arap Elifbası’ndan Latin Alfabesine Geçiş Sürecinde Garp-

çı Söylemler”, s. 190.



Nizam Önen  |  219

Tanzimat döneminde alfabe meselesi, özellikle Arap harflerinin okuryazarlığı 
zorlaştırdığı ve cehaletin yaygınlaşmasına katkıda bulunduğu iddiası etrafında 
yoğunlaşan bir reform tartışmasına konu olmuştur. 1851 yılında Ahmed 
Cevdet, Arap-Fars alfabesinin değiştirilmesi gerektiğini ilk kez dile getirdi. 
Bunu, ilerleyen yıllarda aynı mesele üzerinde duran başka isimler izledi. 
1860’lı yıllarda Şinasi’nin harf birleşmelerini basitleştirme girişimleri841, Münif 
Paşa’nın “bilimin ilerlemesi ve yayılmasına zorunlu bir başlangıç olarak alfabede 
reform”842  önerisi bu çerçevede anlam kazanır. Münif Paşa, kurucusu olduğu 
Cemiyet-i İlmiyye-i Osmaniyye’de yaptığı konuşmada, okuryazar oranının 
düşüklüğünü doğrudan alfabenin yetersizliğiyle ilişkilendirdi.843

Azerbaycanlı aydın Ahundzâde Mirza Feth-Ali, Sadaret’e sunduğu tasarıda 
Arap harflerinin her kelimeyi birkaç farklı biçimde okumaya elverişli olması 
nedeniyle okur-yazarlık oranını düşürdüğünü belirtmiş; noktaların kaldırılması, 
yeni harekelerin eklenmesi ve harflerin Batı dillerinde olduğu gibi ayrı yazılması 
yönünde tekliflerde bulunmuştur. 844  Toplantılarda alfabenin Türkçeyi yazmaya 
elverişli olmadığı ve ıslaha ihtiyaç duyduğu kabul edilmekle birlikte, ıslahın 
büyük güçlükler taşıdığı ve “eski İslâmî eserlerin unutulmasına yol açacağı” 
gerekçesiyle projenin uygulanmasından vazgeçilmiş ve Sadaret’e olumsuz 
görüşle iade edilmiştir. Buna rağmen Feth-Ali’nin gayretleri takdir edilmiş, 
kendisine Mecidiye Nişanı verilmiş ve gönderilen yazılardan onun da bu 
sakıncaları sonunda benimsediği anlaşılmaktadır.845

Melkum Han, Hürriyet’e gönderdiği mektupta Osmanlı’daki eğitimin geri 
kalmışlığını doğrudan Arap alfabesinin güçlüğüne bağlayarak, bu alfabe ıslah 
edilmedikçe Müslümanların Avrupa medeniyeti seviyesine yükselemeyeceğini 
savunur. Namık Kemal ise ona cevaben, asıl problemin harflerden değil eğitim 
sisteminden ve cehaletten kaynaklandığını, zor imlâya sahip İngilizce ve 
Fransızcanın bile yüksek bir kültür ve eğitim düzeyine ulaşabildiğini söyleyerek, 

841	 Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, s. 173.
842	 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 422.
843	 Mecmua-i fünun, Nu. 14, Safer 1280, S. 74 v.d.’dan aktaran Fevziye Abdullah Tansel, “Arap 

Harflerinin Islahı ve Değiştirilmesi Hakkında İlk Teşebbüsler ve Neticeleri (1862 — 1884)”, 
BELLETEN, Yıl: 1953, Cilt: 17 Sayı: 66, 224 -225 (Münif Paşa’nın konuşmasının uzun bir 
bölümü bu makalede yer almaktadır) ; Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki 
İslamdan Tepki, s. 173.

844	 Fevziye Abdullah Tansel, “Arap Harflerinin Islahı ve Değiştirilmesi Hakkında İlk Teşebbüsler 
ve Neticeleri (1862 — 1884)”, s.226. 

845	 Geoffrey Lewis ise, Ülkütaşır’dan ( M. Şakir Ülkütaşır, Atatürk ve Harf Devrimi, 2. Baskı, An-
kara, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Türk Dil Kurumu Yayınları:384, [1973] 
s.19)  aktararak yüzyıllardır kullanılan bir yazının kısa sürede değiştirilmesinin zorluğu ve İs-
lâmî eserlerin unutulacağı endişesiyle kabul edilmediğini ve  Ahundzâde ise sembolik biçimde 
taltif edilmekle yetinildiğini yazmaktadır. (Lewis, The Turkish Language Reform: A Catastrophic 
Success,s.28) 



220  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

alfabenin tümden değiştirilmesi yerine sınırlı bir ıslah ve köklü bir eğitim 
reformu gerektiğini ileri sürer.846

Bu dönemde harflerin ıslahı ve değiştirilmesi tartışması, Terakki’de 
Hayreddin Bey’in Arap harflerinin öğrenmeyi zorlaştırdığı ve terakkiyi 
engellediği yönündeki yazısı ile, buna Ebüzziya Tevfik’in, asıl sorunun alfabenin 
kendisinde değil tahsil usulünde yattığını savunan cevabı etrafında devam 
etmiştir. Devamında Terakki ile Ruznâme-i Ceride-i Havadis arasında yürüyen 
polemikte, bir tarafta Arap harflerinin eğitim, telgraf ve matbaa bakımından 
“tabiaten” külfetli olduğu, diğer tarafta ise İslâmî yazılı miras, Arapça gramerin 
bütünlüğü ve Arap harfleriyle de yüksek bir ilim geleneğinin mümkün olduğu 
argümanları karşı karşıya gelmiştir.847 

Namık Kemal, basın hayatı boyunca Arap harflerinin ıslahını savunmuş, 
buna karşılık harflerin tamamen değiştirilmesine ve özellikle Latin alfabesinin 
kabulüne karşı çıkmıştır. Kur’an’ı okuyabilmenin ve doğru yazabilmek için Arapça 
sarfını bilmenin zorunlu olduğunu, bu yüzden Arap harflerinin öğrenilmesinin 
kaçınılmaz bir ihtiyaç teşkil ettiğini belirtmiştir. Okuma yazmadaki güçlüğü 
alfabenin yapısına değil, imlâ ve öğretim usullerine bağlayarak, zor imlânın 
tek başına maarifin geri kalmasının nedeni sayılamayacağını vurgulamıştır.848

Aynı dönemde Şinasi de, harflerin dizimi ve döküm maliyeti gibi teknik 
sorunlara dikkat çekerek, Arap harflerinin matbaa açısından doğurduğu 
güçlükleri azaltmak amacıyla harf adedinin tenkisini (azaltılmasını) tartışmaya 
açmıştır.849

Koloğlu da Ahmet Vefik Paşa’nın Lehce-i Osmanî’sinde, Şemsettin Sami’nin 
Kamus-ı Türkî’sinde Arap alfabesinde bulunmayan Türkçe ünlü sesleri 
göstermek üzere özel işaretler kullandıklarını belirtir. 850

Bütün bu tartışmalar Osmanlı aydınları arasında yazı sorununa dair 
farkındalığın erken tarihlerden itibaren mevcut olduğunu göstermektedir. 

846	 Bu tartışmanın seyri için bknz.: Fevziye Abdullah Tansel, “Arap Harflerinin Islahı ve Değişti-
rilmesi Hakkında İlk Teşebbüsler ve Neticeleri (1862 — 1884)”, s.227-233.

847	 Bu tartışmanın seyri için bknz.: Fevziye Abdullah Tansel, “Arap Harflerinin Islahı ve Değişti-
rilmesi Hakkında İlk Teşebbüsler ve Neticeleri (1862 — 1884)”, s.234-238.

848	 Fevziye Abdullah Tansel, “Arap Harflerinin Islahı ve Değiştirilmesi Hakkında İlk Teşebbüsler 
ve Neticeleri (1862 — 1884)”, s.238-239. Namık Kemal’in bu konuda görüşlerinin daha 
detaylı bir incelenmesi de Tansel’in makalesinin ilerleyen sayfalarında yer almaktadır. Bernard 
Lewis, Namık Kemal’in Türkçenin Latin harfleriyle yazılmasına ilişkin bazı düşünceler geliş-
tirdiğini aktarmakla birlikte, Namık Kemal’in teknik gerekçeler öne sürerek Arap harflerinin 
tümüyle terkini değil, ıslahını savunduğunu vurgular. Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 
422 ve s.424.

849	 Fevziye Abdullah Tansel, “Arap Harflerinin Islahı ve Değiştirilmesi Hakkında İlk Teşebbüsler 
ve Neticeleri (1862 — 1884)”, s.238.

850	 Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, s. 174.



Nizam Önen  |  221

Pekçok aydının katıldığı söz konusuu tartışmalar 1860–1870 aralığında yoğun 
bir fikrî hareketlilik yaratmış, ancak büyük ölçüde teorik düzlemde kalmış ve 
ilerleyen yıllarda derinleşecek olan “ıslah mı, tebdil mi?” ikileminin entelektüel 
zeminini hazırlayan bir tartışma birikimine dönüşmüştür.

Tanzimat dönemindeki alfabe tartışmaları, İttihat ve Terakki’nin harf 
meselesine bakışını hem sınırlayan hem de besleyen bir miras oluşturmuştur. 
Ahmed Cevdet, Münif Paşa, Ahundzâde Feth Ali, Melkum Han, Namık Kemal 
ve Ebüzziya çizgisinde yürüyen tartışmalarda temel hedef, Arap harflerini 
bütünüyle terk etmekten ziyade, bunları okuma-yazmayı kolaylaştıracak şekilde 
“ıslah” etmek ve maarifin yaygınlaşmasını sağlamak olmuş, harf değişikliği ise 
hem dinî hassasiyetler hem de İslâmî yazılı mirasın kaybı endişesi nedeniyle 
marjinal bir öneri olarak kalmıştır. Namık Kemal ve Ebüzziya’nın, güçlüğü 
harflerin kendisinde değil usûl-i tedriste arayan, Latin harflerini ise hem pratik 
hem de sembolik gerekçelerle reddeden yaklaşımı, Tanzimat’tan II. Meşrutiyet’e 
uzanan hat boyunca adeta “makul orta yol” olarak kabul görmüş; İttihat ve 
Terakki’nin resmî çizgisi de bu muhafazakâr-ıslahatçı çerçevenin dışına bilinçli 
olarak taşmamıştır. Buna karşılık Tanzimat yıllarında dile getirilen imlâdaki 
karışıklık, sesli harflerin yetersizliği, matbaa ve telgraf gibi yeni teknik alanlarda 
Arap yazısının doğurduğu sıkıntılar, II. Meşrutiyet kuşağındaki Garpçı aydınlar 
için Latin alfabesini savunmanın hazır gerekçeleri hâline gelmiş; böylece İttihat 
ve Terakki dönemi, Tanzimat’ın “ıslah” birikimi ile yeni kuşağın “radikal 
değişim” taleplerinin iç içe geçtiği, ama siyasal karar düzeyinde hâlâ Tanzimat 
reflekslerinin ağır bastığı bir geçiş halkası olarak şekillenmiştir.

II. Meşrutiyet döneminde yazının ıslahı, ülkedeki bütün aydınların yakından 
ilgilendiği bir mesele hâline gelmiş; bu konudaki görüşler, Arapça ve Farsça 
kelimelerin yazımını kendi dillerindeki biçimiyle koruyup yalnızca Türkçe 
kelimeleri düzenlemek isteyenlerle, her üç dildeki kelimelerin yazımını ortak 
bir kurala bağlamayı savunanlar şeklinde iki grupta toplanmıştır.851

II. Meşrutiyet döneminde Hüseyin Cahit, Dr. Abdullah Cevdet, Celâl Nuri 
ve Kılıçzade Hakkı gibi aydınlar, ıslah-ı hurûf ve hurûf-ı munfasıla önerilerinin 
ötesine geçerek Latin harflerine dayalı yeni bir Türk alfabesinin oluşturulmasını 
açıkça savunmuşlardır. Arap harflerinin adeta ilahî bir kökeni olduğu ve Latin 
harflerinin kabulüyle İslâmî ilim ve kültür mirasının yok olacağı yönündeki 
yaygın kanaat düşünüldüğünde, bu tür yazılar kaleme almak o dönemde 
ciddi bir “medenî cesaret” gerektiriyordu. Bu dört düşünürden Celâl Nuri, 

851	 M. Şakir Ülkütaşır, Atatürk ve Harf Devrimi, s.23. Bu görüşlerin detayı için Ülkütaşır’ın eserinin 
s.23 vd. bakılabilir.



222  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

özellikle Tarih-i İstikbal adlı eserinde Latin harfleri meselesini siyasal ve kültürel 
boyutlarıyla ele alarak tartışmayı derinleştiren ilk isimlerden biri olmuştur.852

Kılıçzade Hakkı ve Giritli Ahmet Sâki’nin çıkardığı Hürriyet-i Fikriyye 
dergisinde 1914’te yayımlanan imzasız “Latin Harfleri” dizisi, mevcut Arap 
harfli elifbanın toplumsal fayda bakımından “iflas ettiğini”, imlâ güçlüklerinin 
herkesçe kabul edildiğini ve çözümün Latin alfabesinin kabulü olduğunu 
savunur. Yazılarda Latin harflerinin beynelmilel niteliği, Türkleştirilebilir oluşu, 
Rum ve Ermeni unsurların ilerlemesinde alfabenin rolü ve farklı ülkelerdeki 
alfabe–terakki ilişkileri tartışılır; ayrıca Şeyhülislâm’a yöneltilen farazî bir 
soruyla, İslâm’a girmek için mutlaka Arap harfleriyle yazmanın şart olup 
olmadığı üzerinden dinî itirazlar sorgulanır. Yazar, “Kur’an meselesi elifba 
meselesiyle alâkadar değildir” diyerek kutsal metnin yazımı ile Türkçenin 
yazımı arasına sınır çizer, Latin harflerinin kabulüyle Arapça Kur’an’ın zaten 
değişmeyeceğini, asıl meselenin Türkçenin yazımı olduğunu vurgular ve Latin 
harflerinin sonunda “her şeye rağmen galebe edeceğini” ileri sürer. Bu radikal 
savunular nedeniyle Hürriyet-i Fikriyye hükümetçe süresiz tatil edilir; Kılıçzade 
Hakkı, 1923’te yazdığı yazılarda, diziyi aslında “Mustafa” adlı bir arkadaşının 
kaleme aldığını ve Talat Paşa’nın kendisine yazıların durdurulmaması hâlinde 
dergiyi “ilga” etmekle tehdit ettiğini belirtir.853 

Bu dönemde Arap alfabesinin terk edilmesine karşı çıkan isimlerin en 
önemlilerinden biri de İttihat ve Terakki’nin ideoloğu Ziya Gökalp olmuştur. 
Taha Parla’nın aktardığına göre Ziya Gökalp de ulusal kültürün sürekliliğinin 
kesintiye uğrayacağı gerekçesiyle Latin alfabesine geçişe sıcak bakmamıştır.854

Enver Paşa’nın savaş yazışmalarında sesli harflerin yazımını zorunlu kılan 
bir düzenleme getirdiği bilinmektedir. 855 İttihatçıların alfabe konusundaki en 
belirgin bu resmî girişimde Enver Paşa’nın Arap harflerini bitişik yazımdan 
çıkarıp Latin yazısına benzer biçimde ayrık ve seslilerle takviye eden “ordu 
elifbası”/ “Enveri yazı denemesi pratikte daha da zor bulunduğu için kısa 
sürede terk edilmiştir.

852	 Ülkütaşır, Atatürk ve Harf Devrimi, s.28. Koloğlu1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki 
İslamdan Tepki, s. 174’de Musullu Davut Dostlar’ı da bu çerçevede değerlendirirken, Zürcher, 
Hüseyin Cahit ile birlikte Abdullah Cevdet ve Celal Nuri isimlerini de saymaktadır. (Zürcher, 
Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 274).

853	 Ülkütaşır, Atatürk ve Harf Devrimi, s. 39-41.
854	 Parla, Ziya Gökalp, Kemalizm, Türkiye’de Korporatizm, s. 59.
855	 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 424; Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 303; Ko-

loğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, s. 174; Osman Nuri Ergin 
Enver Paşa’nın yeni harf şekilleriyle bastırılmış bir hayli askeri kanun, nizam ve talimatlardan 
bir de askeri salnameden söz etmektedir (Ergin, c. 4, s. 129).



Nizam Önen  |  223

Bu dönemde İttihat ve Terakki yönetiminin genel eğilimi, Latin alfabesine 
geçişe mesafeli kalmak olmuş856; Arap alfabesi, imparatorluğun sona erdiği ana 
kadar resmî yazı sistemi olarak fiilen rakipsizliğini korumuştur.857 Yazı meselesi, 
İttihatçı yıllarda bilinen ve tartışılan bir sorun olmakla birlikte, alfabenin 
yalnızca teknik ve pedagojiye ilişkin bir araç değil, aynı zamanda Kur’an’la ve 
İslâm dünyasıyla kurulan tarihsel-siyasal bağların sembolü olarak görülmesi 
sebebiyle radikal bir alfabe değişimi yönünde siyasal irade oluşmamıştır. 
Bu dönemdeki  tartışmalarda, Arap harflerinin terk edilmesinin Osmanlı’yı 
İslâm ümmeti içinde yalnızlaştıracağı ve İslâmî ilim-kültür mirasıyla irtibatı 
koparacağı yönündeki kaygılar belirleyici olurken, İttihat ve Terakki bir yandan 
hurûf-ı munfasıla ve “ıslah-ı hurûf ” türü sınırlı deneylere alan açmış, öte 
yandan Latin harflerinin bağımsız ve kapsamlı bir siyasal proje hâline gelmesini 
sistematik biçimde engellemiştir.

Bu dönem  İttihat ve Terakki yönetiminin genel eğilimi Latin alfabesine 
geçişe mesafeli olmuş; Arap alfabesi, imparatorluğun sona erdiği ana kadar 
resmî yazı sistemi olarak fiilen rakipsiz kalmıştır. Dolayısıyla, İttihatçı dönemde 
yazı meselesi bilinen ve tartışılan bir sorun olmakla birlikte, radikal bir alfabe 
değişimi yönünde siyasî irade oluşmamıştır.

Oysa ki, eski geleneklerle ilişkiyi koparmayı, yeni bir toplumsal kültür 
yaratmayı amaçlayan Mustafa Kemal içinse, bu sorun hayati bir öneme sahipti. 
Millî Mücadele’nin daha ilk safhasında, 7–8 Temmuz 1919 gecesi Mazhar 
Müfit’e yazdırdığı notlarda “Latin harflerinin kabulü”ne özellikle yer vermesi 
ve 1922’de Garp Cephesi’nde Dr. Adnan Adıvar’la sohbetinde de aynı konuyu 
yeniden gündeme getirmesi, Atatürk’ün yazı meselesini erken tarihten itibaren 
stratejik bir dönüşüm alanı olarak düşündüğünü gösterir.858 Buna karşılık, 
Millî Mücadele zaferle sonuçlandıktan sonra 21 Şubat 1923’te toplanan İzmir 
İktisat Kongresi’nde işçi delegelerden Nazmi Bey ve arkadaşlarının Latin 
harflerinin kabulü yönündeki önergesi, Kongre Başkanı Kâzım Karabekir Paşa 
tarafından “İslâm birliğini bozacağı” gerekçesiyle genel kurulda okutulmadan 
reddedilmiş; Karabekir, 5 Mart 1923 tarihli demeçlerinde de Latin harflerine 
açıkça karşı çıkmıştır.859 (Ülkütaşır, s. 43 vd.). 

856	 Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, s. 174.
857	 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 424.
858	 Mazhar Müfit Kansu, Frzurum’dan Ölümüne Kadar Atatürk’le Beraber, Cilt: I, Ankara, 1966, 

s.131’den aktaran Mustafa Albayrak, “Yeni Türk Harfleri’nin Kabulü Öncesinde, Halk Eğitimi 
ve Yazı Değişimi Konusunda Türk Kamuoyunda Bazı Tartışmalar ve Millet Mektepleri’nin 
Açılması (1862–1928).” Atatürk Yolu Dergisi, Ankara Üniversitesi Türk İnkılâp Tarihi Ensti-
tüsü, sayı 4, 1989, s. 477.

859	 M. Şakir Ülkütaşır, Atatürk ve Harf Devrimi, s.43 vd. Katoğlu, oylamaya sunulmadan Kongre 
Başkanı Kazım Paşa ve Başkanlık Divan tarafından reddedildiğini belirtmektedir (Katoğlu, 
“Cumhuriyet Türkiye’sinde Eğitim, Kültür, Sanat”, s. 414).



224  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Bu tablo, bir yanda Latin alfabesini geleceğin kaçınılmaz adımı olarak gören 
reformcu bir liderlik tasavvurunu, diğer yanda ise İslâm dünyasıyla sembolik 
bağların kopacağı endişesiyle statükoyu korumaya çalışan askerî-siyasal elit 
arasındaki gerilimi net biçimde ortaya koymaktadır. 

25 Şubat 1924’te İzmir Mebusu Şükrü Saraçoğlu, Bütçe görüşmeleri 
sırasında T.B.M.M:’de yaptığı konuşmada 

“….bu memleket halkı hâlâ okuyup, yazmak öğrenmedi ise 
bunu yalnız usulde aramak, yalnız maarifçilerin tarzı tedrisi ve 
idareyi bilmediğini iddia atmek doğru olmaz. Benim kanaatimce 
bu büyük derdin vahîm noktası harflerdir. Efendiler; bunun 
yegâne kabahati harflerdir. Benim kanaatimce buna sebep 
doğrudan doğruya harflerdir. Maarif Vekâleti bu hususta me 
düşündüğünü ve pek az bir zaman zarfında ne yapabileceğini, 
bu derde deva olarak söylemek mecburiyetindedir”860 

sözleri ile konuyu T.B.M.M: gündemine taşımışsa da bu dönemde bu 
doğrultuda bir düzenleme yoluna gidilmemiştir.

Bu çıkışın hemen ardından Hüseyin Cahit (Yalçın), Tanin gazetesinde 
“Necat Yolu” başlıklı bir yazı kaleme alarak Latin harflerine geçişi bir “kurtuluş 
yolu” olarak savundu.861

1926’da Akşam gazetesinin Latin harfleri anketine katılan içlerinde Halit 
Ziya Uşaklıgil, Necip Asım (Yazıksız), Veled Çelebi (İzbudak), Ali Canip 
(Yöntem) ve İbrahim Alâaddin (Gövsa)pek çok tanınmış yazar ve akademisyen, 
Arap harflerinin korunması gerektiğini savunurken; 1926 tartışmalarında 
Mehmet Fuat Köprülü (“Harf Meselesi”, Millî Mecmua, 1 Kânunuevvel 1926, 
sy. 75), Zeki Velidi Togan (“Türklerde Hars Buhranı”, Türk Yurdu, c. 4, sy. 
24, Kânunuevvel 1926) ve Avni Başman (“Latin Harfleri Meselesi”, Hayat, 
30 Kânunuevvel 1926, sy. 5), Latin harflerine geçişin Batı medeniyetine 
uyumu kendiliğinden sağlayamayacağını, hatta Türkçeye uygulanmasının 
pratik ve ilmî bakımdan sakıncalı olduğunu savunarak, ancak mevcut Arap 
harfleri üzerinde sınırlı ıslahatı mümkün ve doğru görmüşlerdir. Ali Şeydi, 
Cenap Şehabeddin, Avram Galanti, Abdullah Battal (Taymas) ve Halil 
Halid de çeşitli gazete ve dergilerde Arap harflerinin kalmasını savundular. 
Bütün bu  isimlerin temel kaygılarının, Latin harfleri kabul edilirse “eski 
millî ve dinî kültür hazinesinin” sahipsiz kalacağı ve unutulacağı düşüncesi 
olduğunu söylemek yanlış olmasa gerektir. Aynı dönemde karşı cephede, 

860	 T.B.M.M. Zabıt Ceridesi, Devre: II, Cilt:6, İçtima Senesi:1, Yüz Onbirinci İçtima, 25.2.1340, 
s.335-336.

861	 M. Şakir Ülkütaşır, Atatürk ve Harf Devrimi, s.53.



Nizam Önen  |  225

Latin harflerine geçişi açıkça destekleyen güçlü bir aydın grubu da vardı. 
Başta Dr. Abdullah Cevdet, Yunus Nadi (Cumhuriyet), Falih Rıfkı Atay 
(Milliyet, Hâkimiyet-i Milliye) ve özellikle Hüseyin Cahit Yalçın (Tanin), 
Latin alfabesini savunan en ısrarlı kalemler olarak öne çıktılar. 862

Bu çevre, Latin harflerini okuryazarlığı hızla artıracak, Türkiye’yi Batı 
dünyasıyla aynı “yazı dili” düzlemine taşıyacak ve modernleşme/uluslaşma 
sürecinin temel araçlarından biri hâline gelecek bir reform olarak görüyordu; 
böylece Arap harflerine dayalı “eski düzen”e karşı, basın üzerinden sürekli ve 
örgülü bir propaganda yürüttüler.863

Mustafa Kemal ise, saltanat ve hilafetin kaldırılması, takvim ve saat 
düzenlemeleri, kılık-kıyafet değişiklikleri gibi adımlarla zaten sürdürdüğü 
“geleneksel simgeleri dönüştürme” programının bir parçası olarak alfabe 
sorununu ele alıyor; hem cehaletle mücadeleyi hızlandırmak hem de Osmanlı-
İslâm yazı geleneğiyle kurumsal-simgesel bağı kırarak Cumhuriyet’e özgü 
yeni bir kültürel kimlik inşa etmek amacıyla bu tartışmayı kökten ve devlet 
iradesiyle çözmeyi hedefliyordu.

1928’de önce 27 Mayıs’ta Latin rakamları kabul edildi;864 bunu 2 Ağustos’ta 
Mustafa Kemal’in latin harfleri hakkında yaptığı Sarayburnu konuşması izledi865 
ve nihayet 1 Kasım 1928’de yeni alfabe kabul edildi.866 Latin harflerinin 
benimsenmesinin temel amacı, çoğu yorumcu tarafından Osmanlı mirasıyla 
kültürel ve zihinsel bağları gevşetmek olarak değerlendirilmiştir.867 Steinhaus, 
bu değişiklikle hem eski yazının doğurduğu anlama güçlüklerinin giderilmesinin 
hem de yeni, ulusal bir kültür inşasının hedeflendiğini vurgularken868; Koloğlu 
ise asıl meselenin, alfabenin değişen dünya şartlarına uyum sağlayabilme 
kapasitesi olduğunu, dolayısıyla “yazıdaki reform”a nasıl yaklaşıldığının esas 
tartışma zemini hâline geldiğini belirtir.869

Alfabe ile birlikte değerlendirilmesi gereken bir başka sorun da, dilin 
Türkçeleştirilmesi idi. Aslında bu meselede uzun yıllardan beri Osmanlı 

862	 M. Şakir Ülkütaşır, Atatürk ve Harf Devrimi, s.54-56. Bu dönemdeki tartışmalar adı geçen eserden 
özetlenmiştir.

863	 1926 ve 1927’deki tartışmalar için bir başka kaynak Katoğlu, “Cumhuriyet Türkiye’sinde Eği-
tim, Kültür, Sanat”, s. 415.

864	 Katoğlu, “Cumhuriyet Türkiye’sinde Eğitim, Kültür, Sanat”, s. 395.
865	 Bu konuşmanın tarihini Katoğlu 2 Ağustos olarak verirken (Katoğlu, “Cumhuriyet Türki-

ye’sinde Eğitim, Kültür, Sanat”, s. 395). Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, Cilt II, s. 272’de 9‑10 
Ağustos gecesi verilmektedir.

866	 Katoğlu, “Cumhuriyet Türkiye’sinde Eğitim, Kültür, Sanat”, s. 395.
867	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 275; Öz, s. 99.
868	 Steinhaus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, s. 113.
869	 Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, s. 169.



226  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

aydınlarının da gündeminde kalmıştı.870 1932 yılında oluşturulan Türk Dili 
Tetkik Cemiyeti ile, Steinhaus’un yukarıda belirttiği amacın bir başka boyutuyla 
ilgili sorunlar giderilmeye, halkın genelinin konuştuğu Türkçe ile aydınlarınki 
arasında yaklaşma sağlanması, çalışıldı. İlk Dil Kongresi, 1932’de Mustafa 
Kemal’in başkanlığında toplandı. Bu dönemde dilin öz-Türkçeleştirilmesinin 
abartıya vardığını da belirtmek gerekir.871 Uygulamaların istenen sonucu 
varmaktan uzak kaldığı görüldüğünde, 1935’te verilen yeni bir direktifle “yeni 
sözcüklerin uydurulup zorla kullandırılması (uygulanması) durduruldu; alışkın 
olunan ve vazgeçilmez bir Arapça ve Farsça sözcüğün daha bir süre kalmasına 
ve millileşmesine izin verildi”.872

İmparatorluktan Cumhuriyet’e Kadın Yurttaşın Doğuşu

Bir Batılı toplum yaratmayı, burjuva kültürünü topluma egemen kılmayı 
hedefleyen modernleşme tasarımlarında, kadınların erkeklerle –en azından 
hukuksal düzeyde– eşitlenmesi son derece doğal bir sonuçtur. Bu yönelim, 
kadını peçe ve kafesin ardına hapseden geleneksel/İslâmî pratiklere bir 
tepki olduğu kadar, kapitalist üretim ilişkilerinin kadın emeğini de sisteme 
dâhil etme ihtiyacıyla da bağlantılıdır; kadının üretim sürecinde erkeğin 
yanında yer almaya başlaması, düşünsel düzlemde kadın–erkek eşitliği fikrini 
güçlendirmiştir. Osmanlı bağlamında ise kapitalist üretim ilişkileri, XIX. yüzyıl 
boyunca daha çok gayrimüslim unsurların yoğunlaştığı dar ticaret çevrelerinde 
etkili olduğundan, Tanzimat dönemi kadın politikalarını esas olarak Batı 
düşüncesinden esinlenen bir zihniyet dönüşümünün ürünü saymak gerekir. 
Koloğlu’nun işaret ettiği gibi 1863’te Kız Öğretmen Okulu’nun, 1869’da Kız 
Sanayi Mektebi’nin açılması; 1869’da basında ilk kadın ekinin, 1874’te kadın 

870	 Bu konu için Agâh Sırrı Levend, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Evreleri. Ankara: Türk Dil 
Kurumu Yayınları, adlı eserinin değişik baskılarına bakılabilir.

871	 Mustafa Kemal’in İsveç Kralı onuruna Çankaya Köşkü’nde verilen ziyafetteki konuşmasından 
bölümler:

	 “... Bu gece, ulu konuklarımıza, Türkiye’ye uğur getirdiklerini söylerken, duyduğum, tükel 
özgü bir kıvançtır... Süerdemliği, önü, bu iki ulus, ünlü sanlı sözlerinin derinliğinde sonsuz 
tutmaktadır. Ancak, daha başka bir alanda da onlar erdemlerini o denlü yatırıklı yöndemle 
göstermişlerdir. Bu yolda kazandıkları utkular, gerçekten daha az özençe değer değildir. Av-
rupa’nın iki bitim ucunda yerlerini bertiken uluslarımız, ataç özlüklerinin tüm ıssıları olarak 
baysak, önürme, uygunluk kıldacıları olmuş bulunuyorlar; onlar bugün en güzel utkuyu ka-
zanmaya anıklanıyorlar: baysal utkusu...” (Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, Cilt II, s. 320-321).

	 Hemen şunu  da eklemek gerekir  ki, bugünün Türkçesi ile anlaşılması son derece zor olan 
metin, tespit edebiliğim kadarıyla, en uç bir örneği teşkil etmektedir. Bu dönemde fırka yerine 
parti sözcüğü geçirilmiş, CHP tüzük ve programlarıda bu öz-Türkçe akımına uygun olarak 
yazılmıştır. CHP tüzüğünün sonunu bir Türkçe Osmanlıca sözlük eklenmiştir (C.H.P. Tüzü-
ğü, Partinin Dördüncü Büyük Kurultayı Onaylamıştır, Ankara, Ulus Basımevi, Mayıs 1935, 
s. 40‑45) Aynı tip bir sözlükte Program’ın sonuna eklenmiştir (C.H.P. Programı, Partinin Dör-
düncü Büyük Kurultayı Onaylanmıştır, Ankara, Ulus Basımevi, Mayıs 1935, s. 20‑24).

872	 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 429‑430.



Nizam Önen  |  227

figürlü karikatürlerin yayımlanması; 1880’lerden itibaren kadın yazarların 
ortaya çıkması ve 1890’larda özel bir kadın dergisinin neşri, bu zihniyet 
değişiminin kilometre taşlarıdır.873

Bu genel modernleşme çizgisinin bir adım ileri taşındığı dönem, İkinci 
Meşrutiyet ve İttihat ve Terakki yönetimidir. Meşrutiyet’le birlikte “kadın 
meselesi” Jön Türkler ve özellikle İttihatçılar için ülkenin ekonomik ve kültürel 
dönüşümünün asli bir boyutu hâline gelmiş; kadınların toplumsal hayata dâhil 
edilmesi modernleşme programının vazgeçilmez unsuru olarak görülmüştür.874 
Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin (OİTC) kadın sorununa yaklaşımı, 
Tanzimat’ta başlayan bu Batıcı düşüncenin daha sistematik ve siyasal bir 
biçimde sahiplenilmesi olarak okunabilir.

Cemiyet, daha kuruluş aşamasında kadın–erkek eşitliğini en azından kâğıt 
üzerinde tanıyan hükümler benimsemiştir. 1895 tarihli ilk Nizamnâme’nin 
1. maddesinde “kadın ve erkek bilcümle Osmanlılardan mürekkep, Osmanlı 
İttihat ve Terakki Cemiyeti teşekkül etmiştir” denilmesi; 37. maddede ise 
“Cemiyette bulunan kadınlar alelumum erkekler gibi aynı hukuka malik ve aynı 
vezaifle mükelleftirler” hükmünün yer alması, dönemin egemen zihniyetiyle 
kıyaslandığında son derece cüretkâr ve çağdaş bir tavırdır.875 Aynı çizgi, Paris’te 
Ahmed Rıza etrafında örgütlenen grubun 1906 tarihli Osmanlı Terakki ve 
İttihat Cemiyeti Nizamnâmesi’nde de sürdürülür; 6. madde “bilâtefrik-i cins 
ve mezhep, kadın ve erkek bilcümle Osmanlılar Cemiyete aza olabilirler” 
diyerek üyeliği ilkesel olarak kadınlara da açar. 

İttihat ve Terakki’nin “kadın meselesi”ne bakışı tartışılırken, çıkış noktası 
olarak cemiyet içindeki “kadın üyeliği” meselesini almak gerekir; zira kadınların 
örgüte hangi hukuki statüyle, hangi kanallar üzerinden ve hangi sayısal 
sınırlılıklar içinde dâhil edildikleri, hem İttihatçı modernleşme söyleminin 
sınırlarını hem de kadınların siyasal özne olarak nasıl konumlandırıldığını 
görünür kılar. 

Akşin, söz konusu dönemde Cemiyet’in fiilen kadın üyesi bulunmadığını, 
dolayısıyla ilgili hükümlerin büyük ölçüde bir “çağdaşlık taslaması”ndan 
ibaret olduğunu ileri sürerken876; Mete Çetik, daha İttihad-ı Osmanî’den 

873	 Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, s. 222.
874	 Ahmet Özkiraz- M. Nazan Arslanel, “ İkinci Meşrutiyet Döneminde Kadın Olmak,” Sosyal ve 

Beşeri Bilimler Dergisi, Cilt 3, No 1, 2011, s.4-5’de kadının toplumsal hayatın değişik boyutla-
rına katılmasının örnekleri verilmektedir.

875	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 28. Petrosyan’da Nizamnâme’nin 37. maddesinin 
kadının toplumdaki yerine ilişkin müslüman-Türk toplumda kökleşmiş düşüncelerin yıkılmaya 
başladığını yansıttığı görüşündedir (Petrosyan, Sovyet Gözüyle Jön Türkler, s. 186).

876	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 57.



228  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

itibaren kadın üyeliğinin en azından prensip düzeyinde mümkün kılındığını 
hatırlatarak bu hükümlerin bütünüyle sembolik olarak değerlendirilmemesi 
gerektiğini savunur. 877  Her durumda, İttihat ve Terakki’nin “kadın sorunu”nu 
örgüt içi hukuk metinlerine dâhil etmiş olması, Tanzimatçı bürokrasiye kıyasla 
daha ileri bir söylemsel düzeye işaret etmektedir. Bu tartışmayı somutlaştıran 
veriler, kadın üyeliğinin yalnızca kâğıt üzerinde kalmadığını göstermesi 
bakımından önemlidir. Bahaeddin Şakir’in evrakına dayanan bir yazı dizisinde, 
II. Meşrutiyet sonrasında Abdülhamid dönemi jurnal ve hafiye ağının açığa 
çıkmasıyla birlikte Cemiyet’in yaklaşık kırk kadın üyesinin bulunduğunun 
ortaya çıktığı belirtilmekte878; bu durum, kadın üyeliğinin yalnızca nizamnâme 
düzeyinde kalmadığını göstermesi bakımından dikkat çekici bulunmaktadır. 
Ayrıca Selma Rıza879 ve Emine Semiye880 gibi isimlerin yanı sıra, Tahsin Uzer’in 
annesi Hatice Hanım’ın da Cemiyet’e kaydedildiği ve kendisiyle birlikte düzenli 
aidat ödediği ifade edilmektedir.881 Keza Hanioğlu, Prenses Nazlı Hanım’ın 
da Cemiyet’e üye olduğunu, Paris merkezince kendisine 6/17 numarasının 
verildiğini ve Cemiyet’e düzenli mali katkıda bulunduğunu belirtmektedir.882 

877	 Çetik, Tahsin Uzer’den aktararak Tahsin Uzer’in annesi Hatice Hanım’ın ve Hanioğlu’ndan 
aktararak Prenses Nazlı Hanım’ın üye oldukları belirtmektedir (Mete Çetik, OİTC’nin 1906-
1908 Örgütü, (Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Ankara Üniversitesi, SBE, s. 118).

878	 “Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyetinde kırk kadın aza bulunduğu, gazete ve mektup tevziin-
de bunların çok işe yaradıkları anlaşılmış idi.” A.C., “TARiHi TEFRiKA: 2 İttihat ve Terak-
ki! (Bahaeddin Şakir Beyin Bıraktığı Vesikalara Göre) İkinci Meşrutiyetten Sonra Meşrutiyeti 
Takip Eden Aylarda Bir Çok Hadiselere Dair Rivayetler Çoğaldı,”  Milliyet, 11 Teşrinisani 
[Kasım] 1934, s.2. ve Bahaeddin Şakir Bey’in Bıraktığı Vesikalara Göre İttihat ve Terakki, Haz.: 
Erdal Aydoğan-İsmail Eyyüboğlu, Ankara, Alternatif Yayınları, Şubat 2004, s. 523.

879	 Serpil Çakır, Osmanlı’da Kadın Hareketi, Beşinci Basım, İstanbul, Metis yayınları, 1994, s.72. 
Ahmet Rıza Bey’in kızkardeşi olan Selma Rıza üzerine çok sayıda çalışma bulunmaktadır. Bazı 
çalışmalarda Selma Rıza İttihat ve Terakki’nin tek kadın üyesi olarak gösterilmektedir ki, bu 
bilginin, literatürde sıkça yinelenen ancak kaynağı belirsiz bir aktarımdan ibaret olduğu ve 
dolayısıyla sağlam bir tarihsel temele dayanmadığı ve hatta Özge Aydın’ın da gösterdiği üzere, 
yanlış sayılması gerektiği anlaşılmaktadır. ( Özge Aydın, Jön Türklerin kadın öncülerinden Selma 
Rıza Feraceli (1872-1931), Türkiye Günlüğü 141 / Kış 2020, s.134, dn.:3)

880	 Serpil Çakır Sabah gazetesi, 9 Ağustos 1908, no. 6779’dan aktararak İttihat ve Terakki Cemi-
yeti’nin Selanik’teki kadınlar şubesinin başkan yardımcısı olan Emine Semiye’nin, II. Meşru-
tiyet’in ilanı üzerine Hürriyet Meydanı’nda yaptığı konuşmada “Yaşasın vatan, yaşasın millet, 
yaşasın hürriyet!” diye haykırarak coşkulu bir nutuk irad [ ettiğini] belirtmektedir (Serpil Ça-
kır, Osmanlı’da Kadın Hareketi, s.105). Serpil Çakır’ın ve Ömer Sami Coşar Emine Semiye 
Hanım’ı başkan yardımcısı olarak göstermelerine itiraz eden Şahika Karaca Emine Semiye 
Hanımın Selanik Kadınlar Şubesi Başkanı olduğunu ifade etmektedir. ( Şahika Karaca, Emi-
ne Semiye Hayatı-Fikir Dünyası-Sanatı-Eserleri, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Türk Edebiyatı Bilim Dalı Yayınlanmamış Doktora Te-
zi,Temmuz-2010, s.40) Karaca’ya göre başkan yardımcısı ismi çok benzer olan Emine Seniye 
Hanım’dır. Ahmed Cevdet Paşa’nın kızı olan Emine Semiye Hanım için ayrıca Şefika Kur-
naz, “Osmanlı Kadın Hareketi’nin Öncü İsimlerinden Emine Semiye’nin Siyasal Portresi”, 
38. Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi (ICANAS) Bildirileri, c. IV, Ankara, 
Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Yay., 2012, s. 1993–2006.

881	 Tahsin Uzer, Makedonya Eşkiyalık Tarihi ve Son Osmanlı Yönetimi, s. 11
882	 M. Şükrü Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türk-



Nizam Önen  |  229

Gülistan İsmet’in de eşi ile birlikte 1905 yılında İttihat ve Terakki’ye katıldıkları, 
pekçok gizli toplantının evlerinde yapıldığı, yeni üyelerin bu evde Cemiyete 
alındıkları da belirtilmektedir.883

 Bunun dışında, Cemiyet’in çeperinde yer alan –çoğunlukla İttihatçıların 
anneleri ve eşleri gibi– başka kadın figürlerin de bulunduğu anlaşılmaktadır. 
Bununla birlikte İttihat ve Terakki’nin içerisinde kadın üye sayısının onu 
bile bulmadığı, İttihatçı politikaların belirlenmesinde ve uygulama sahasına 
geçirilmesinde kadınların önemli roller884 üstlenmedikleri rahatlıkla 
söylenebilir.885

1908 yılında Meşrutiyet’in yeniden ilanının kadın hareketinin başlamasına 
yol açtığı belirtilmelidir.886 İkinci Meşrutiyet dönemi kadın örgütlenmesi, hem 

lük, Cilt I: (1889-1902), s. 204-205.
883	 Mary Mills Patrick, A Bosphorus Adventure, Istanbul (Constantinople) Woman’s College 1871-

1924, California, Stanford University Press,, [1934],  s.228-229. Serpil Çakır, Osmanlı’da 
Kadın Hareketi, s.72. Gülistan İsmet için bknz.: Melike Karabacak, “Osmanlı’da Politik ve 
Edebi Bir Kadın: Gülistan İsmet,” Türk-İslam Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi, Sayı 
7/Kış 2009, s.161-175. Bu bilginin ana kaynağı ise muhtemelen Gülistan İsmet’in İkinci Meş-
rutiyetten hemen sonra Jelena Dimitriyeviç’e verdiği mülakattır. Hanioğlu’nun aktardığına 
göre Sırp feminist yazar Dimitrijević, 1908 Ağustos’unda Selanik’e gelerek Gülistan İsmet’le 
bir mülakat yapar ve bu görüşmeyi daha sonra yayımladığı yazılarında ayrıntılı biçimde anlatır. 
Bu metinlerde Gülistan İsmet, kendisini yalnızca cemiyetin kadın şubesinde çalışan bir üye 
olarak değil, aynı zamanda çevirmen ve sekreter sıfatıyla tanıtır; İttihat ve Terakki’nin Avrupa 
ve Amerika kamuoyuna göndermek istediği bildirileri İngilizceye çevirdiğini, yabancı dillerde-
ki yazıları da cemiyet için Türkçeye aktardığını söyler. (Şükrü Hanioğlu, “Nizâmnamelerdeki 
Sanal Kadınlardan İttihad ve Terakki Kadın Şubesine Jön Türklük ve “Kadın”,” Derin Tarih, 
sayı:48 Mart 2016, s.79.)

884	 Edwin Pears’a göre kadınlar, İttihat ve Terakki hareketinin gelişiminde önemli bir rol oyna-
mıştır. Mektup ve mesaj taşımak için erkeklerin sahip olmadığı pek çok imkâna sahip olan 
kadınlar, Türk kamuoyunun ne casusların ne de sıradan polis memurlarının onları aramasına 
izin vermemesi sayesinde bu avantajı kullanabilmekteydi. Kocaları ve kardeşlerinden çok daha 
açık sözlü davranan bu kadınların çoğunun varlıklı ailelere mensup olduklarını, birçoğunun 
Fransızca ve İngilizce eğitimi alarak okuduklarından etkilendiklerini ve fikirlerinin bu doğrul-
tuda şekillendiğini belirtir. Pears, bu nedenle onları ihtilalci partinin adeta habercileri olarak 
görür; bir haremden diğerine mektuplar ve sözlü mesajlar taşıyarak başkentteki hemcinsleri 
kadar Makedonya’da da son derece etkin bir faaliyet yürüttüklerini vurgular. ( Edwin Pears, 
Forty Years In Constantinople the Recollections of Sir Edwin Pears 1873-1915 with 16 Illustrations, 
London,  Herbert Jenkins Limited, 1916, s.228.) Burada sayılan faaliyetlerin Cemiyet’in ana 
faaliyetinin yanında oldukça tali hizmetler oldukları açıktır.

885	 Hanioğlu Jön Türk hareketinin ayırt edici yanlarından birinin, 1889–1908 arasında “kadın”ın 
neredeyse görünmez oluşu olduğunu yazmaktadır. ( M. Şükrü Hanioğlu, “Nizâmnamelerdeki 
Sanal Kadınlardan İttihad ve Terakki Kadın Şubesine Jön Türklük ve “Kadın”, s.76.) Hanioğ-
lu, Jön Türk yayınlarında da kadınlara ilişkin yazıların parmakla sayılacak kadar az olduğunu 
kadın hareketi ve feminizme ilginin ise daha da sınırlı olduğunu da belirtir. (s.76-77)

886	 Çavdar, İttihat ve Terakki, s. 39. Devrim sonrası kadın hareketleri ve bunlara karşı tepki için Ak-
şin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 94‑97 arasına bakılabilir. Bu konuda Ahmad, “1908 yılı, 
Jön Türk basınının, “Kadınlar geleneğin prangalarından kurtarılmalıdırlar.” demesiyle birlikte 
radikal reform umutlarına yol açtı.” (Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s. 123) yazmakta-
dır.



230  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

İttihat ve Terakki’nin siyasal projesiyle iç içe geçen hem de kadınların kamusal 
alana çıkışını mümkün kılan çok katmanlı bir alan olarak belirir. İlk kez bir 
kadın, Meşrutiyet’in ilanı üzerine yapılan sokak gösterilerinde, peçesiz olarak 
nutuk vermiştir.887 İttihatçıların kadın örgütlenmeleri, bir yandan doğrudan 
Cemiyet bünyesinde kurulan kadın şubeleri ve yardım heyetleri, diğer yandan 
ise İttihat ve Terakki çevresinde şekillenen veya Cemiyet’in himayesinde faaliyet 
gösteren dernekler üzerinden izlenebilmektedir (Göktaş, 2019, s. 521; Toprak, 
1989, s. 184).

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin kadınlar şubesi888, hem Osmanlı kadın 
hareketiyle İttihatçı siyasetin kesiştiği yer, hem de sonraki kadın dernekçiliği 
için bir tür “siyasi okul” işlevi görür. 

Genç Türkler için “siyasi inkılap” sadece bir başlangıçtır; asıl amaç, Gökalp’in 
“yeni hayat” perspektifiyle toplumsal dönüşümü gerçekleştirmek ve bunun en 
önemli ayağı olarak kadının geleneksel yaşamı terk edip toplumsallaşmasını 
ve özgürleşmesini sağlamaktır. II. Meşrutiyet’in özgürlük ortamında Osmanlı 
kadınları Batı’daki feminist harekete benzer bir kadın hareketi başlatmış, pek çok 
kadın derneği kurarak hem kadın haklarını savunmuş hem de savaş yıllarında 
cephe gerisinde ve yoksul ailelere yardım alanında etkin roller üstlenmişlerdir.889

Kadınlar şubesi, bu dönemde yalnızca İttihatçı propagandayı yaymakla 
kalmamış,  başka örgütlenmelerin ortaya çıkmasında pay sahibi de olmuş 
görünmektedir. Bu açıdan İttihat ve Terakki Kadınlar Şubesi, Meşrutiyet 
dönemindeki kadın örgütlenmelerini sadece “hayırseverlik” sınırında 
bırakmayan, onları siyasallaştıran ve partiyle organik bağ kuran bir merkez 
ve hatta daha radikal kadın örgütlerine kadro, deneyim ve dil sağlayan bir ara 
basamak işlevi görmüştür (Çakır, 2016; Ok, 2012) olarak okunabilir

İttihat ve Terakki kulüplerinin nezareti altında kurulan Teali-i Vatan Osmanlı 
Hanımlar Cemiyeti890; savaş yıllarında Harbiye Nazırı ve Başkumandan Vekili 

887	 Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, s. 222.
888	 Hanioğlu, Kadın Şubesi’nin, muhtemelen harekete çeşitli biçimlerde destek veren kadınların, 

özellikle de cemiyet üyesi subayların eş ve akrabalarının, ihtilalden kısa süre önce gayriresmî 
biçimde bir araya getirilmesiyle oluştuğunu belirterek  batı basınında çıkan ve Osmanlı ka-
dınlarının bizzat ihtilale katılıp belirleyici roller oynadığını anlatan yazıların, gerçeklik payı 
bulunsa bile, rolleri olduğundan çok büyüttüğünü vurgulamaktadır. ( M. Şükrü Hanioğlu, 
“Nizâmnamelerdeki Sanal Kadınlardan İttihad ve Terakki Kadın Şubesine Jön Türklük ve “Ka-
dın”, s.78.

889	 Zafer Toprak, Osmanlı Kadınları Çalıştırma Cemiyeti Kadın Askerler ve Milli Aile, Tarih ve 
Toplum, Cilt:9, Sayı:51 ( Mart 1988 ),  s.162.

890	 Zafer Toprak, “İttihat Terakki ve Teali-i Vatan Osmanlı Hanımlar Cemiyeti”. Toplum ve Bilim, 
43–44 (Güz 1988-Kış 1989), s. 183-190; Çakır, 1994, s. 88–90 . Cemiyet programı “Seki-
zinci madde: Selanik’te İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin Beşinci Kulübü delâletiyle sair külüp-
lerdeki aza-i cemiyetten ve ânasır-ı muhtelifeden mürekkeb olarak teşekkül eden ve her sene 



Nizam Önen  |  231

Enver Paşa’nın girişimiyle, eşi Naciye Sultan’ın himayesinde kurulan Osmanlı 
Kadınları Çalıştırma Cemiyet-i İslamiyyesi, 1913 yılında İttihad ve Terakki 
Kız Sanayi Mektebi’ne maddi ve manevi destek vermek, şehit ve muhacir 
yetimi kızlara Darüssınai’de kadın sanatlarını öğretmek ve Osmanlı’nın iktisadi 
gelişimine katkıda bulunmak amaçları ile kurulan  “Osmanlı Türk Hanımları 
Esirgeme Derneği”891 ile İttihat ve Terakki Kız Sanayi Mektebi’ne destek 
amacıyla örgütlenen Kadınları Esirgeme Cemiyeti gibi dernekler İttihat ve 
Terakki’nin kadınları yalnızca “taraftar” ve “seçmen kitlesi” olarak değil, belirli 
ölçüde örgütlü siyasal faaliyetin öznesi olarak da konumlandırmaya yöneldiğini; 
ancak bu açılımın, hem ideolojik sınırlar hem de patriyarkal toplumsal yapı 
nedeniyle sınırlı ve kırılgan bir nitelik taşıdığını göstermektedir.892

Böylece Meşrutiyet dönemi kadın dernekleri, bir yandan hayır ve “vatan 
hizmeti” söylemiyle meşruiyet kazanırken, öte yandan aile hukuku reformu, 
çok eşlilik, boşanma, çalışma hayatı ve kıyafet gibi başlıklarda patriyarkal düzeni 
sorgulayan, 1917 Hukuk-ı Aile Kararnamesi tartışmalarına da eklemlenen bir 
deneyim biriktirerek Cumhuriyet’in kadın siyasetinin zeminini güçlendirir. 

Bu dönemde kadın hakları konusunda atılan, asıl önemli adım, 1917’de 
kabul edilen Hukuk‑u Aile Kararnamesi’dir.893 Bu kararname, kadınlara, 
evlenme akdine, boşanma ve tek karılılık hakkı da dahil olmak üzere, bazı 
şartlar koydurmak ve uygulatmak hakkını veriyordu.894

merkez-i umuminin her muamelesine nezâret ve vesâtetiyle beraber hesabât-ı kuyudiyyenin 
temin-i intizamına sarf-ı gayret edecektir. Diğer mahallerde bu komisyona ait vazife yine İtti-
hat ve Terakki Cemiyeti’nin şubeleri tarafından görülecektir.” ( Zafer Toprak, Toplum ve Bilim, 
s.187 ve Serpil Çakır, Osmanlı’da Kadın Hareketi, s.422)

891	 Serpil Çakır, Osmanlı’da Kadın Hareketi, s.92.
892	 Bu dönemde kurulan kadın dernekleri bunlarla sınırlı değildir. Çakır’ın ayrıntılı dökümünde, 

Şefkat-i Nisvan ve Osmanlı Kadınları Şefkat Cemiyet-i Hayriyesi gibi yardım derneklerinden, 
Cemiyet-i Hayriye-i Nisvaniye, Osmanlı Türk Hanımları Esirgeme Derneği ve Kadınları Ça-
lıştırma Cemiyet-i İslâmiyesi gibi kadın emeğini ücretli işe ve sanayiye taşıyan yapılara; Teali-i 
Nisvan, Kırmızı-Beyaz Kulübü ve Asri Kadın Cemiyeti gibi kültürel derneklerden, Mamulât-ı 
Dâhiliyye İstihlâk Kadınlar Cemiyeti gibi millî iktisatçı girişimlere; Hilal-i Ahmer Hanımlar 
Merkezi, Müdafaa-i Milliye ve Anadolu Kadınları Müdafaa-i Vatan gibi savunma odaklı ce-
miyetlerden, Çerkez Kadınları Teavün ve Kürt Kadınları Teali cemiyetleri gibi etnik temelli 
yapılara ve nihayet Osmanlı Müdafaa-i Hukuk-ı Nisvan Cemiyeti gibi açık feminist bir hatta 
uzanan geniş bir spektrum görülür (Çakır, Osmanlı’da Kadın Hareketi, s. 88–99, 104–109). 
1908–1920 arasında 103 kadın derneği kurulmuş; bunların büyük çoğunluğu Müslüman-Türk 
kadınlara ait olmakla birlikte, gayrimüslim cemaatlerin ve yabancı kadınların dernekleri de dik-
kate değer bir yer tutmuştur ( M.Ö. Alkan, “İstanbul’da Sivil Toplum Kurumları,” A. N. Yü-
cekök, İ. Turan ve M. Ö. Alkan (Eds.), Tanzimat’tan Günümüze İstanbul’da STK’lar. İstanbul: 
Tarih Vakfı, 1998, s. 135’den aktaran Harun Aydın, “Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Türkiye’de 
Kadın”, Current Research in Social Sciences (Curr Res Soc Sci), c. 1, sy. 3 (2015), s. 89.

893	 Çavdar, İttihat ve Terakki, s. 136; Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: I,s. 476-479.
894	 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 229.



232  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Bununla birlikte İttihat ve Terakki’nin kadınlara yaklaşımı belirgin biçimde 
ikirciklidir. İttihat ve Terakki, 1908 sonrasında görünürleşen kadın aktivizmini 
kendi siyasal hedefleri açısından değerlendirilecek bir imkân olarak görmüş; 
Selânik’te Kadın dergisi çevresindeki kadınların Hareket Ordusu’na katılma 
arzusunu bu nedenle olumlu karşılamıştır. Ancak aynı kadınların, Meclis-i 
Mebusan açılışına alınmamaları hâlinde İngiliz süfrajetlerine benzer bir protesto 
düzenleme ihtimalini, çizdiği sınırları zorlayan ve dolayısıyla siyaseten sakıncalı 
bir eğilim olarak değerlendirmiştir.895

Dolayısıyla Osmanlı çözülürken kadın mücadelesi bir yandan çelişkilerle 
(milli aile, zorunlu evlilik, devletçi nüfus politikaları vb.) örülüydü, ama öte 
yandan Cumhuriyet’in kadınlara dair reformlarının üzerine oturacağı toplumsal 
zemini de hazırladı. Başka bir deyişle, imparatorluk biterken kadınlar hem 
rejimin son tanıkları hem de yeni rejimin –eşitlik iddiası eksik ve tartışmalı 
da olsa–aktörleri olarak tarih sahnesine çoktan çıkmışlardı. Bu birikimin de 
etkisiyle, Türk Ulusal Savaşı’nda kadınlar dernekler kurarak, cepheye silah 
taşıyarak ve üretimdeki boşluğu (erkeklerin savaşçı olmalarından dolayı) 
doldurarak ön planda yer aldılar.896

Cumhuriyet’in ilk yıllarında kadın hakları meselesi, bir yandan geç 
Osmanlı kadın hareketinin birikimini taşırken, öte yandan bu birikimi kendi 
modernleşme ve ulus-inşa stratejisinin araçsallaştırılmış bir unsuru haline 
getiren yeni rejimle gerilimli bir çerçevede şekillendi.

Savaş yılları ve hemen sonrasındaki dönem, bu zeminin toplumsal arka 
planını oluşturur. I. Dünya Savaşı ve Türk Ulusal Mücadelesi sırasında erkek 
nüfusun büyük kısmı cephedeyken, ortaya çıkan işgücü açığını kapatmak 
üzere kadınların üretim sürecine girmesi fiilî bir zorunluluk haline geldi.897 
Geç Osmanlı’da başlayan bu süreç, Cumhuriyet’in kuruluşuyla birlikte daha 
sistematik bir nitelik kazandı; hem savaş ekonomisinin gerektirdiği istihdam 
açığının doldurulması, hem de yeni ulusun inşasında kadınların “erkeğin 
yanında” yer almasının simgesel anlamı, kadınların kamusal alana çekilmesini 
teşvik etti. Mustafa Kemal’in bizzat yaptığı konuşmalarda “kadının erkeğin 
ortağı” olarak tanımlanması ve onu yalnızca aile içinde değil, üretim ve 
yurttaşlık alanında da görmek istemesi, İttihatçıların kadın politikalarını aşan 
bir vizyonun ifadesi olarak görülmüştür (Abadan-Unat, 1986, s.76–78).

895	 Hanioğlu, , “Nizâmnamelerdeki Sanal Kadınlardan İttihad ve Terakki Kadın Şubesine Jön 
Türklük ve “Kadın”, s.79-80.

896	 Sivas, Bursa, Amasya, Erzincan, Kayseri ve Bolu’da kadınların dernekler kurarak Ulusal Savaşa 
destek verdikleri belirtilmektedir (Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslam-
dan Tepki, s. 222-223).

897	 Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, s. 223.



Nizam Önen  |  233

 Bu çerçevede Cumhuriyet döneminde kadınları toplumsal hayata 
katılmaktan alıkoyan geleneksel ve hukuksal engellere yönelmek, rejimin 
öncelikli hedeflerinden biri oldu.898  Bu çabaların en önemlisi, 17.2.1926’da 
İsviçre Medenî Kanunu esas alınarak hazırlanan Türk Medeni Kanunu’nun 
kabul edilmesidir.899 4 Ekim 1926’da yürürlüğe giren bu kanun, aile hukukunda 
şer‘î temeli tümüyle terk ederek çok eşliliği yasakladı, evlilik akdini resmî 
nikâha ve bizzat gelinin huzurda bulunması şartına bağladı; kadın ve erkek 
için boşanmada benzer sebepler ve eşit haklar tanıdı; çocukların velayeti ve 
vesayeti konusunda karar yetkisini mahkemeye bıraktı; mirasta kadın-erkek 
eşitliğini kabul etti ve evlenme yaşını yükselterek çocuk evliliklerini sınırlamaya 
çalıştı.900 Bununla birlikte “aile reisi”nin koca olarak tanımlanması, kadının 
kocanın seçtiği ikametgâha uyma zorunluluğu ve dışarıda ücretli çalışmak için 
kocanın açık ya da zımnî rızasına ihtiyaç duyması gibi hükümler, yeni rejimin 
hukuki eşitliği ataerkil aile hiyerarşisiyle uzlaştırdığını gösterir.901 (Abadan-
Unat, 1986, s.79).

Siyasal haklar alanında da benzer bir ikili dinamik söz konusudur. Nezihe 
Muhiddin ve arkadaşlarının 1923’te kurmaya çalıştığı Kadınlar Halk Fırkası, 
erken Cumhuriyet feminizminin en örgütlü ve iddialı girişimidir. Yaprak 
Zihnioğlu’nun ayrıntılı incelemesine göre Kadınlar Halk Fırkası, Meşrutiyet 
dönemindeki kadın hareketinin birikimi üzerinde şekilleniyor ve  kadınların 
siyasal, toplumsal ve iktisadî haklar temelinde tam vatandaşlık talebini parti 

898	 1924 yılında kadınlara erkekleri birbirinden ayıran tramvaylardaki perdelerle vapurlardaki 
ayrı yerler kaldırıldı. (Goloğlu, Türkiye Cumhuriyeti-1923, s. 317) Taha Parla bu değişiklikleri 
“kozmetik bir yenilikçilik” olarak değerlendirmektedir. / Taha Parla, Türkiye’de Siyasal Kültü-
rün Resmi Kaynakları: Atatürk’ ün Söylev ve Demeçleri II, 1991, İstanbul, İletişim Yayınları, 
s.236’dan ·aktaran Yaprak Zihnioğlu, Kadınsız İnkılap: Nezihe Muhiddin, Kadınlar Halk Fırkası, 
Kadın Birliği, Yay. haz. Müge Gürsoy Sökmen. İstanbul: Metis Yayınları, Kadın Araştırmaları 
Dizisi, s.167.) Cumhuriyet sonrası kadınlarla ilgili değişiklikler, zaman-dizinsel olarak Koloğlu 
tarafından verilmiştir (Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, 
s. 223-224). Kili, 1960-1975 Döneminde Cumhuriyet Halk Partisinde Gelişmeler-Siyaset Bilimi 
Açısından Bir İnceleme, s. 68’de Mustafa Kemal’in kadın hakları konusunda ısrarcı olmasının 
nedenini modern halkçılık anlayışının bütün halkın “katılma” olanaklarına sahip olması düşün-
cesinde bulmaktadır.

899	 Medeni Kanun, bütün kanun yapıcılığı içinde en önemli olanıydı (Lewis, Modern Türkiye’nin 
Doğuşu, s. 273)

900	 Nermin Abadan-Unat, “The Legal Status of Turkish Women”, Turkish Review Ouartrely Digest 
,Winter 1986, s.79

901	 Nermin Abadan Unat, “The Legal Status of Turkish Women”, s.79-80. Zihnioğlu da Mede-
ni Kanunu’nun 52. Madde: Koca birliğin reisidir. Evin intihabı, karı ve çocukların münasip 
veçhile iaşesi, ona aittir. 53. Madde: Karı, kocasının aile ismini taşır. Kadın, müşterek saadeti 
temin hususunda gücü yettiği kadar kocasının muavin ve müşaviridir. Eve, kadın bakar. 54. 
Madde: Birliği, koca temsil eder. Mallarını idare hususunda kan koca hangi usulü kabul etmiş 
olursa olsun, koca tasarruflarından şahsen mesul olur. 59. Madde: Kan koca mallarını idare 
için hangi usulü kabul etmiş olursa olsun karı, kocanın sarahaten ve zımnen müsaadesi ile bir 
iş veya sanat ile iştigal edebilir. Hükümlerini “cinsiyet hiyerarşisi” kurmakla açıklamaktadır. 
(Zihnioğlu, Kadınsız İnkılap: Nezihe Muhiddin, Kadınlar Halk Fırkası, Kadın Birliği, 183.)



234  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

formunda dile getirmeyi hedefliyordu.902 Ancak fırkanın tüzel kişilik kazanması 
İçişleri tarafından engellendi; bu engellemenin ardından kadınlar 1924’te 
Türk Kadınlar Birliği adıyla bir dernek çatısı altında örgütlenmeye zorlandılar. 

Devletin kadınlara siyasal hak tanıması ise parçalı fakat hızlı bir takvim 
izledi. 3.4.1930’da kabul edilen düzenlemeyle kadınlara belediye seçimlerinde 
seçme ve seçilme hakkı verildi; 1933’te köy ihtiyar heyetleri ve muhtarlık 
seçimlerine katılım açıldı. 1931 CHF Programı’nın Birinci Kısım 4. madde 
3. paragrafında yer alan kadınların mebus seçilmeleri hakkı üç sene sonra 5 
Aralık 1934’te Anayasa ve Seçim Kanunu’nda yapılan değişiklikle tanındı ve 
1935 seçimlerinde çok sayıda kadın milletvekili Meclis’e girdi.903

Buraya kadar ortaya konan çözümleme, hem kadın haklarını ilerletme 
iddiasını taşıyan reformcu bir söylemin, hem de kadınları siyasal ve toplumsal 
özneler olarak sınırlandıran devletçi–patriyarkal pratiklerin yan yana varlığının, 
son derece çelişik bir tutuma işaret ettiğini göstermektedir.904

Bu çelişkili yapı, hem “Batı’yı da aşan” hukuki düzenlemeleri, hem de bu 
düzenlemelerin sınırlandırdığı kadın özneliklerini birlikte kavramayı gerektirir.

Bu nedenle erken Cumhuriyet’in kadın hakları mirası, iki yönlü bir dinamikle 
okunmalıdır: Bir tarafta Kadınlar Halk Fırkası ve Türk Kadınlar Birliği gibi 
örgütler etrafında somutlaşan, geç Osmanlı feminizminin mirasını taşıyan 
ve eşit vatandaşlık talebini radikal biçimde formüle eden bir kadın hareketi; 
diğer tarafta ise Medeni Kanun ve siyasal haklar alanında önemli ve erken 
reformlar yapan, ama bu reformları “kadınsız inkılap” mantığıyla, kadınları 
birer özne değil modernleşmenin simgesel taşıyıcıları olarak gören otoriter 
bir devlet projesi durmaktadır. Zihnioğlu’na göre Cumhuriyet, kadınlara 
önemli haklar tanıyan bir “kadın inkılabı” yapmış gibi görünse de, bunu 
kadınsız gerçekleştirdi. Kurucu Kemalist kadro, kadınları siyasetin öznesi 
değil, rejimin dışındaki edilgen destekçileri olarak konumlandırdı; kadınların 

902	 Yaprak Zihnioğlu, Kadınsız İnkılap: Nezihe Muhiddin, Kadınlar Halk Fırkası, Kadın Birliği, Zih-
nioğlu’nun verdiği bilgiye göre Fırkanın idare heyeti Nezihe Muhiddin (başkan), Nimet Ru-
meyde (ikinci başkan), Şükufe Nihal (genel sekreter), Latife Bekir (sayman), Seniyye İzzeddin 
(muhasebeci), Muhsine Salih (sekreter), Matlube Ömer (veznedar) isimlerinden oluşurken; 
yeni fırkanın kurucu üyeleri ise Nesime İbrahim, Tuğrul Bedri, Zeliha Ziya ve Faize Emrul-
lah olarak şekillenmişti. II. Meşrutiyet dönemindeki kadın dernekleri olan Esirgeme Derneği, 
Hilal-i Ahmer ve Donanma Cemiyeti Kadınlar Şubesi ile (Selanik) Teali-i Vatan Cemiyeti’nin 
kurucu ve faal üyelerinin de bu grupta yer almışlardı. (s.130)

903	 Abadan-Unat, “The Legal Status of Turkish Women”, s.82–83
904	 Zürcher’e göre ise Cumhuriyet, kadınları yalnızca biçimsel özgürlükler tanıyarak değil, aynı 

zamanda meslek kadınları, pilotlar, opera sanatçıları ve güzellik kraliçeleri gibi kamusal figürler 
üzerinden de Türk toplumunda etkin kılmaya çalışmıştır. (Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin 
Tarihi, s. 273) Bu konuda Avrupalı yazarların yorumları için Koloğlu, 1919-1938 Türk Çağ-
daşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, s. 225‑233 arasındaki “Avrupa’nın Önüne Geçen Adım” 
bölümüne bakılabilir.



Nizam Önen  |  235

toplumsal rolünü daraltarak “vatana asker/evlat yetiştiren anne”ye indirgedi. 
Cumhuriyet Halk Fırkası, kamu–özel alan ayrımını kadınlar aleyhine kurarken, 
kadın haklarının sınırlarını da bizzat kendisi çizdi ve bu sınırları sorgulayan 
öncü kadınlar ile örgütler üzerinde baskı kurdu. Kadınlara ilişkin reformlar, 
feminist mücadelenin ürünü olarak değil, “ulu önder”in lütfu gibi sunuldu; 
“kadınlara haklarını biz verdik” söylemi bu şekilde yerleşti.905 

Sonuç olarak, İttihat ve Terakki ile Cumhuriyet Halk Partisi’nin (CHP) 
kadın meselesine yaklaşımı, birbirini tamamlayan ama aynı zamanda farklılaşan 
yönler taşır. İttihat ve Terakki, II. Meşrutiyet döneminde kadınları toplumsal 
hayata dâhil etmeye yönelik Batıcı ve modernleşmeci bir söylem benimsemiş, 
kadınların dernekler ve yardım cemiyetleri aracılığıyla örgütlenmesini 
desteklemiş ancak kadınların örgüt içi karar mekanizmalarına katılımı sınırlı 
kalmıştır. CHP döneminde ise, özellikle Cumhuriyet’in ilk yıllarında, kadın 
hakları daha sistematik ve yasal reformlarla desteklenmiş; 1926 Medeni 
Kanunu, kadınlara hukuki alanda önemli haklar tanımış, 1930’lu yıllarda 
ise kadınlara siyasal haklar verilerek kadınlar kamusal hayata daha görünür 
şekilde dâhil edilmiştir. Her iki dönemde de kadın hakları, modernleşme 
projesinin bir parçası olarak ele alınmış ve devletin öngördüğü sınırlar içinde 
ilerlemiştir. İttihat ve Terakki döneminde kadınların örgütsel katılımı daha 
çok söylemsel düzeyde kalırken, CHP döneminde hukuki ve siyasal haklar 
alanında daha somut adımlar atılmıştır. Ancak her iki dönemde de kadınların 
tam anlamıyla bağımsız siyasal özneler haline gelmesi sınırlı kalmış, kadın 
hakları büyük oranda devlet eliyle ve Batıcı modernleşme vizyonu çerçevesinde 
şekillendirilmiştir.

Tek Tip Yurttaş Yaratma Aracı Olarak Eğitim

Eğitim konusunun, düzeyleri farklı olsa da, yeni bir toplum yaratmayı 
amaçlayan hem İttihatçılar hem de Kemalistler için merkezi bir önem 
taşıdığı vurgulanmalıdır. İttihat ve Terakki kadrolarının eğitimleri sırasında 
içselleştirdikleri Batılı burjuva düşüncesi ve “devrimcilik” anlayışları, eğitimi 
toplumu dönüştürmenin başlıca aracı haline getirmiştir. Ayrıca, kurulmak 
istenen yeni toplumun ihtiyaç duyduğu nitelikte insan gücünün eski toplum 
yapısı içinde sayıca son derece sınırlı olması, eğitime atfedilen işlevi daha da 
artırmıştır. 

905	 Yaprak Zihnioğlu, Kadınsız İnkılap: Nezihe Muhiddin, Kadınlar Halk Fırkası, Kadın Birliği, 
s.23-24. Nermin Abadan Unat “…. Türk kadınlarına tanınan başlıca hakların tümü, büyük 
ölçekte kadın nüfusunun taleplerinin ürünü olmaktan ziyade, küçük bir erkek “devrimci seç-
kin” grubunun yılmak bilmeyen çabalarının sonucu olmuştur.” ifadesi ile “lütuf ” anlayışını 
dillendirmektedir. ( Nermin Abadan-Unat, “The Legal Status of Turkish Women”,s.76).



236  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Şerif Mardin’in Ahmet Rıza’dan aktardığı “Millette böyle duygular 
ancak talim ve terbiye ile uyanır.”906  sözü, İttihatçıların eğitime yükledikleri 
rolü özlü biçimde özetler. Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin (OİTC) 
daha ilk Nizamnâmesi’nde (1895) amaçları belirleyen 3. maddede “maarif-i 
umumiyenin terakkisine çalışmak” cemiyetin hedefleri arasında sayılmıştır. 
1906 Nizamnâmesi’nin 2. maddesinde ise “ahlâk-ı hasene-i milliyeyi takviye, 
ulûm u maarif ve terakkiyat-ı medeniyye-i hazırayı, âdât-ı kavmiye ve ihtiyacat-ı 
mevkiyemize tatbiken memalik-i Osmaniye’de neşr ü tamime çalışmak” hedefi 
açıkça belirtilmiştir. Böylece OİTC, daha illegal bir örgüt konumundayken 
dahi eğitimi, vatanseverlik, adalet ve siyasal özgürlük düşüncesinin yayılması 
için en etkili araç olarak tanımlamıştır.

1906 Nizamnâmesi’nin 26. maddesi bu yaklaşımı en açık biçimde ortaya 
koyar: Cemiyet, ahlâk-ı hasenenin güçlenmesi, adaletin tesis edilmesi ve siyasal 
hürriyet fikrinin yayılması için “ulûm ve maarifin tevsiini en emin ve müessir 
tarik” saymakta; bu nedenle her bir üyesini, imkânları ölçüsünde mektepler, 
kütüphaneler, matbaalar kurmaya, gazete, dergi ve kitap yayımlamaya, mevcut 
okullara öğretmen kazandırmaya ve çocuklarını Avrupa’ya tahsile göndermeye 
teşvik edecektir. Bu çerçeve, İttihat ve Terakki’nin eğitime yüklediği işlevin 
yalnızca programatik bir hedef olarak kalmayıp, özellikle 1908 sonrasında 
somut kurumsal ve mali düzenlemelere dönüştürülmesinin de zeminini 
hazırlamıştır.

1908 Devrimi sonrasında OİTC, eğitime verdiği bu önceliği hem kulüpleri 
aracılığıyla, hem de resmî maarif politikasını etkileme çabalarıyla somutlaştırmış; 
geniş halk kitlelerinin eğitim ve bilgi açığını kapatmaya girişmiştir.1904–1908 
yılları arasındaki Maarif bütçesi 200.000 lira civarındayken, bu rakam 1909’da 
660.000, 1910’da 940.000 ve 1914’te 1.230.000 liraya yükselmiştir.907 Osman 
Ergin’in bu bilgileri aktardığı Satı Bey, 1914 Maarif bütçesinin 1908 bütçesinin 
yaklaşık on–on iki katına ulaştığını hesaplamaktadır. 908

II. Meşrutiyet sonrasının, önceki dönemden belirgin farklarından biri de 
öğrenci ve öğretmen sayılarındaki büyük artıştır. Beyrut ve Bağdat Hukuk 
Mektepleri dışında yeni bir yüksekokul açılmamış olmakla birlikte, yalnızca 
muallim sayısı 220’den 446’ya çıkmıştır. Darülmuallimin sayısı 1324’te 23 
iken 1330’da 16’ya düşmesine karşın, bu okullardaki öğrenci sayısı 54’ten 

906	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 191. Ayrıca Mardin, Murat Bey’in Ahmet Rıza’yı be-
ğenmesinin nedeni olarak her ikisinin de reform hareketini; genel eğitim düzeyinin yükseltil-
mesine bağlı görmelerinde aramaktadır, s. 88.

907	 Osman, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif Tarihi, 
Cilt 4, İstanbul, Eser Matbaası, 1977, s. 1331.

908	 Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif Tarihi, 
Cilt 4, s. 1332.



Nizam Önen  |  237

1550’ye, öğretmen sayısı ise 60’tan 220’ye yükselmiştir. Böylece 1324’te her 
Darülmuallimine yaklaşık iki buçuk öğretmen düşerken, 1330’da bu sayı 14’e 
kadar çıkmıştır.909 Benzer biçimde, yükseköğretimde de Mülkiye ve Hukuk 
Mekteplerindeki öğrenci sayıları dikkat çekici şekilde artmıştır; Mülkiye’ye 
her yıl alınan öğrenci sayısı 40’tan 300’e, Hukuk öğrencilerinin toplamı ise 
260’tan 2000’in üzerine çıkmıştır.910

1908 sonrasında OİTC, kendi örgütsel yapısı içerisinde de halkı eğitmeye 
dönük faaliyetler yürütmüştür. Kulüplerde okuma–yazma, yabancı dil ve belirli 
alanlarda mesleki uzmanlık kazandırmayı hedefleyen gece dersleri açılmış911; 
özellikle Fransızca, hesap ve banka işlemleri gibi alanlara talepolmuştur.912  
Ahmet Şerif, cemiyetin Anadolu’daki hemen tüm kulüplerinin bu tür gece 
dersleri düzenlediğini kaydeder.913 OİTC, bu derslere katılımı artırmak 
için başarılı olanlara ödüller vaat etmekten de geri durmamıştır.914  1908 
Kongresi kararlarının 13. maddesinde “maarifin tevsi ve terakkisi” en önemli 
“teşebbüsat-ı nafia”dan biri olarak gösterilmekte; gece dersleri açmak, ücra 
yerlerde özel okullar kurmak ve özellikle sanayi mektepleri için nitelikli 
öğretmenler sağlamak, yerel yönetim organlarının kalıcı görevleri arasında 
sayılmaktadır. Cemiyetin 1908 tarihli siyasal programında da 16. ve özellikle 
en uzun madde olan 17. madde eğitime ayrılmış, ilköğretimin parasız olması 
ve öğretim dilinin Türkçe olması gibi ilkeler vurgulanmıştır.

1909 tarihli OİTC Nizamnâmesi’nde kulüplerin görevleri arasında da 
eğitime ilişkin maddeler ön plandadır. İktisat, ziraat, sağlık, çocuk eğitimi, 
ahlak, hukuk ve askerlik gibi konularda konferanslar düzenlenmesi; gece dersleri 
açılması; bir okulun himaye altına alınarak yönetim ve öğretim düzeyinin 
yükseltilmesi gibi görevler detaylandırılmıştır. Özellikle 44. madde, şehir ve 
kasabalardaki kulüplerin köylerdeki okulları da himaye edebileceklerini hükme 
bağlayarak, eğitim faaliyetlerinin taşraya yayılmasını hedeflemiştir. Osman 
Ergin, İstanbul ile Rumeli ve Anadolu’nun büyük şehirlerinde, masrafları 

909	 Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif Tarihi, 
Cilt 4, s. 1332.

910	 Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif Tarihi, 
Cilt 4, s. 1333.

911	 Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif Tarihi, 
Cilt 4, s. 1487-1489.

912	 Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif Tarihi, 
Cilt 4, s. 1486.

913	 Ahmed Şerif, Anadolu’da Tanin (Birinci Gezi), Çetin Börekçi (Baskıya Hazırlayan) İstanbul, 
Kavram Yayınları, Haziran 1977, s. 287. Ayrıca s. 110-111’e bakılabilir. Buxton’da, İttihatçıla-
rın eğitime verdiği önemi vurgulamakta, Devrim sonrasında Selânik’te çeşitli konularda eğitim 
veren gece okulları açıldığını bildirmektedir (Buxton, Turkey in Revolution, s. 132).

914	 Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif Tarihi, 
Cilt 4, s. 1487.



238  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

cemiyete ait olmak üzere iptidaiden Sultaniye’ye kadar okullar açıldığını; 
örneğin Beşiktaş’ta bir “İttihat ve Terakki Sultanisi” bulunduğunu belirtir.915

Bu dönemin iktisadi anlayışıyla uyumlu biçimde, ticarete yönelik okulların 
ve kursların açılması da gündeme gelmiştir. 1908 siyasal programının 17. 
maddesinde “memleketin terakkiyat-ı iktisadiyesine hizmet edecek ticaret, 
ziraat ve sanayi mekteplerinin açılacağı” belirtilmiş; 1913’te Maarif Nazırı olan 
Şükrü Bey de 1914 tarihli bir konuşmasında Samsun, Sinop ve İnebolu’da üç 
ticaret mektebinin açıldığını, yeterli ödenek sağlandığında ticaret öğretimine 
gereken önemin verileceğini ifade etmiştir.916 Böylece OİTC, eğitimin yalnızca 
kültürel değil, iktisadi kalkınmanın da temel aracıdır anlayışını benimsemiştir.

Eğitim konusu, OİTC’nin neredeyse tüm belgelerinde yer almıştır. Yalnızca 
1908 tarihli Nizamnâme’de eğitime ilişkin açık bir hüküm bulunmamaktadır. 
1909 tarihli Fırka’nın Siyasal Programı’nın 9. ve 10. maddeleri doğrudan 
eğitime ayrılmıştır. 9. maddede “hürriyet-i tedris” cemiyetin temel ilkesi 
olarak ilan edilmiş ve her Osmanlı’nın özel okul açabileceği belirtilmiştir. 10. 
maddede ise ilk öğretimin zorunlu ve parasız olduğu, ilköğretim düzeyinde 
her kavmin kendi dilinin öğretim dili olacağı, ancak sübyan sınıfları dışındaki 
sınıflarda Türkçe’nin de zorunlu ders sayılacağı; lise ve yükseköğrenimde ise 
öğretim dilinin Türkçe olacağı, bununla birlikte liselerde mahalli dillerin de 
öğretileceği hükme bağlanmıştır.

1909 tarihli Fırka’nın Siyasi Programı’nın 9. ve 10. maddeleri eğitim 
konusuna ayrılmıştır. 9. maddede “Hürriyet‑i tedris fırkamızın umdesidir.” 
hükmünün ardından her Osmanlı’nın özel okullar açabileceği belirtilmektedir. 
10. maddede ilk öğrenimin zorunlu ve parasız olduğu, ilköğrenim lisansının 
her kavmin kendi dili olacağı, sübyan sınıfları dışındaki sınıflarda Türkçe’nin de 
zorunlu ders olacağı; lise ve yükseköğrenimde öğretim lisanının Türkçe olacağı; 
bununla beraber liselerde mahalli dillerin de öğretileceği yazılıdır.

915	 Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif Tari-
hi, Cilt 4, s. 1280. Ahmet Şerif ’in kitabında da Tarsus anlatırken “Yalnız yeni açılan İttihat 
ve Terakki Okulu’nda biraz hayat var. Okul Rüşdiyye’nin ilk sınıfı ile ibtidaiyi içine alıyor. 
Selânik’ten getirtilmiş olan bir müdür ile dört, beş öğretmen tarafından idare ediliyor ve ders 
veriliyor. Şu an yüzon öğrencisi var.” biçiminde bir bölüm vardır (Ahmet Şerif, Anadolu’da Ta-
nin (Birinci Gezi), s. 177). Tunaya’nın bildirdiğine göre, 1910 Kongresi’nde İttihat ve Terakki 
adını taşıyan okul sayısının arttırılması; “yeni kuşak”ın yanısıra “eski kuşağa”da gece dersleri 
verilmesi kararlaştırılmıştır (Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 230). Kâzım Nami 
Duru, Cemiyetin, Meşrutiyetin ilanıyla beraber maarife büyük ilgi gösterdiğini, her Cemiyet 
klubünün bir okulu himayesine aldığını belirtmektedir (Duru, “İttihat ve Terakki” Hatıralarım, 
s. 36).

916	 Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif Tarihi, 
Cilt 4, s. 1238.



Nizam Önen  |  239

1911 Nizamnâmesi’nin 3. maddesi, İttihat ve Terakki’yi “teşkilat-ı 
içtimaiyesi itibariyle bir kuvve-i müteşebbise” olarak tanımlarken, nesl-i 
hâzır için gece dersleri açmak, nesl-i âti için okullar kurmak ve gazete ile 
faydalı kitaplar yayınlamayı cemiyetin temel görevleri arasında sayar. Kulüpleri 
düzenleyen maddelerde de gece dersleri, konferanslar ve okul himayesi gibi 
önceki nizamnâmede yer alan eğitim görevleri korunmuştur. 

1913 tarihli Nizamnâme doğrudan eğitime yer vermese de, aynı yıl kabul 
edilen siyasal programın “Kısm-ı Maarif ” başlıklı bölümünde bu konu etraflıca 
ele alınmıştır. Programın 41–47. maddeleri öğretmen yetiştirmenin önemi, 
Encümen-i Dâniş (bir tür akademi) kurulması, Evkaf Nezareti bünyesinde 
bir maarif şubesi oluşturulması ve yükseköğretim için yabancı uzmanların 
getirtilmesi gibi yeni açılımlar içermektedir.

II. Meşrutiyet döneminde memurluğa ve teknik alanlara yönelik okulların 
yanında sanat eğitimi veren kurumlar da açılmıştır. 1909’da Dişçi Mektebi ve 
Rüsûmat Memurları Mektebi, 1910’da Maliye Memurları ve Evkaf Memurları 
Mektepleri, 1914’te çırak mektepleri, 1915’te Dârüleytamlar, tabip muavinliği 
mektebi ve şimendifer memurları mektebi faaliyete geçmiştir.917 Sanat alanında 
ise 1910’da Muzika Mektebi, 1914’te Darülbedayi (Tiyatro Mektebi) ve 
1916’da Darülelhan (konservatuvar) açılmıştır.918 Bu kurumların kuruluşunda 
Batıcı zihniyetin etkisi açıkça görülmektedir. Bununla birlikte maarif alanındaki 
en önemli değişikliklerden biri, kadınların yükseköğretime katılımlarının 
sağlanması olmuştur.919

Balkan Savaşları sonrasında Darülfünun içinde kadınlara yönelik dersler 
gündeme gelmiş920, “hanımlara mahsus serbest dersler” adıyla haftanın dört 
günü konferanslar biçiminde kurslar açılmıştır.921 Bu derslerde kadın hukuku, 
heyet ilmi (kozmoğrafya), sağlık bilgisi, el işleri, tarih, ev idaresi, pedagoji, fizik 
ve matematik gibi konular ele alınmıştır.922 1915’te Darülfünun bünyesinde 
“İnas Darülfünunu” adıyla bir bölüm açılarak ilk kez kadınlara sistemli bir 

917	 Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif Tarihi, 
Cilt 4, s. 1496 ve sonrası.

918	 Bu okullar için geniş bilgi Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Do-
layısıyle-Türk Maarif Tarihi, Cilt 4, (Muzika Mektebi s. 1509-1510; Darülbedayi için, s. 1531-
1541; Darülelhan için, s. 1579-1590 )

919	 Katoğlu, “Cumhuriyet Türkiye’sinde Eğitim, Kültür, Sanat”, s. 399.
920	 Ergin, Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif 

Tarihi, Cilt 4, s. 1553.
921	 Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif Tarihi, 

Cilt 4, s. 1553-1554.
922	 Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif Tarihi, 

Cilt 4, s. 1555.



240  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

yükseköğrenim yolu tanınmış923; 1917’de Sıhhiye Meclisi Umumiyesi’nin aldığı 
kararla kadınların doktorluk yapmasına izin verilmesi sonucunda kadınlar Tıp 
Fakültesi’ne de devam edebilme hakkını kazanmışlardır.

Bütün bu çabalara karşın OİTC, eğitim alanında arzulanan sonuçlara 
ulaşamamıştır. Cumhuriyet Türkiyesi, eğitim bakımından son derece geri bir 
ülke devralmıştır. Resmî rakamlara göre okur-yazar oranı yüzde onun altındadır; 
nitelikli insan gücü bir yana, basit anlamda okuma–yazma bilenlerin sayısı bile 
son derece sınırlıdır.924 Buna, Ermeni ve Rum azınlıkların göçe zorlanmasıyla, 
Osmanlı Devleti’nin en eğitimli unsurlarının önemli bir bölümünün ülke 
dışına çıkmasının yarattığı boşluk da eklenmiştir. Böylece eğitim, ülkenin ve 
toplumun yeniden kuruluşunda üzerinde özellikle durulması gereken temel 
bir sorun haline gelmiştir.925

Mustafa Kemal’in temel eğitim politikaları, eğitim birliği ve laiklik ilkelerine 
dayanacaktır. Eğitim birliği (Tevhid-i Tedrisat), daha Cumhuriyet Halk Fırkası 
kurulmadan önce yayımlanan Dokuz Umde Beyannamesi’nin 5. umdesinin 8. 
bendinde “tahsil-i iptidâide tedrisatın tevhidi… temin edilecektir” ifadesiyle yer 
almıştır. Aslında eğitim birliği meselesi, İttihatçıların da gündemindedir. 1916 
Kongresi’ne sunulan raporda, “terbiye-i iptidaiyyede temin-i vahdet” ilkesinden 
hareketle Evkaf Nezareti tarafından açılan okulların Maarif Nezareti’ne devri 
teklif edilmiştir.926 Ancak aynı çevreler, “bilumum mekâtibin programları 
terbiye-i diniyye ve milliyye esası üzerine tensik” edildiğini vurgulayarak927, 
eğitim birliği konusunda tutarlı ve radikal bir adım atma kapasitesine sahip 
olmadıklarını göstermişlerdir.928

Mustafa Kemal ise “Maarifin millî, lâik ve tek mektep esasına müstenit 
olması umdemizdir.” diyerek çok daha net ve tutarlı bir çizgi ortaya koyar.929  
O da İttihatçılar gibi ilköğretimin parasız ve zorunlu olmasını savunur; ayrıca 
mesleki kursların açılmasını ve halk dershaneleri aracılığıyla ilköğretim alamamış 

923	 Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif Tarihi, 
Cilt 4, s. 1555.

924	 Katoğlu, “Cumhuriyet Türkiye’sinde Eğitim, Kültür, Sanat”, s. 404.
925	 Katoğlu, “Cumhuriyet Türkiye’sinde Eğitim, Kültür, Sanat”, s. 404.
926	 “1323 Senesi Kongre Raporu-İttihat ve Terakki Fırkası”, Muazzez Tunçay (çevrim yazı) içinde 

Zafer Toprak, “70. Yıldönümünde,  İttihad ve Terakki’nin 1916 Kongresi”, Tarih ve Toplum, 
Cilt VI, sayı 33 Eylül 1986, s. 10.

927	 Toprak, “70. Yıldönümünde,  İttihad ve Terakki’nin 1916 Kongresi”, s. 9.
928	 Osmanlı Ergin, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri-Dolayısıyle-Türk Maarif 

Tarihi, Cilt 4, s. 1339-1341 arasında bölüm “Hem Tefrik, Hem Tevhidi Tedrisata Doğru Birer 
Adım” başlığını taşımaktadır.

929	 1927 CHF Kongresi’nde kabul edilen Mustafa Kemal’in Program Beyannamesi, s. 37 (CHF 
Nizamnamesine eklidir).



Nizam Önen  |  241

gençlere eğitim verilmesini maarif programının parçası olarak görür.930 1928’de 
Arap harfleri yerine Latin harflerinin benimsenmesinden sonra, bu değişimi 
halka benimsetmek ve okur-yazar oranını artırmak amacıyla Millet Mektepleri 
açılmış ve adeta bir eğitim seferberliği başlatılmıştır.931

Cumhuriyet Halk Fırkası’nın 1931 Programı’nda en geniş bölümlerden 
birini “Beşinci Kısım: Millî Talim ve Terbiye” oluşturur. Bu bölümde maarifin 
millî ve lâik özellikleri özellikle vurgulanmakta; okulların yanı sıra meslek 
ve sanat okulları ile çeşitli kursların açılması öngörülmektedir. Programda 
yer alan “Güzel sanatlara bilhassa musikiye, inkılabımızın yüksek tecellisi ile 
mütenasip bir surette ehemmiyet vereceğiz.” hükmü, sanat eğitiminin –özellikle 
müziğin– Kemalist ideoloji açısından taşıdığı sembolik önemi göstermektedir.

Sanat eğitimi veren kurumlar, Mustafa Kemal’in her alanda Batı’ya yönelme 
düşüncesinin somutlaştığı alanlardan biridir. 1926’da Darülelhan’ın adının 
“konservatuvar” olarak değiştirilmesiyle Batı musikisine ağırlık verilmiş; 
böylece bir zihniyet dönüşümü gözlenmiştir.932 Kasım 1924’te Ankara’da 
açılan Musiki Muallim Mektebi, Kemalist ideolojinin müzik alanındaki en 
önemli kurumu haline gelmiştir.933 Batı musikisi yöntemlerini uygulamak 
amacıyla kurulan bu okul, kültür politikalarının simgesel kurumlarından biri 
olmuştur. 25 Haziran 1934’te çıkarılan Milli Musiki ve Temsil Akademisi 
Teşkilât Kanunu ile sanat eğitimi daha kurumsal bir çerçeveye kavuşturulmuş; 
1930’lu yılların ikinci yarısında Ankara Devlet Konservatuvarı’nın oluşumu 
tamamlanmıştır.934

1924’te, kökü 1826’da kurulan Muzika-yı Hümayun’a dayanan ve bir 
bando ile orkestradan oluşan topluluğun orkestra kısmı Ankara’ya nakledilerek 
“Riyaset-i Cumhur Filarmoni Orkestra Heyeti” adıyla Milli Eğitim Bakanlığı’na 
bağlanmıştır. Bu adım, müzik alanında da Batılı formlara erişme hedefinin 
kurumsal bir ifadesi niteliğindedir.935

Son olarak, Halkevlerinin OİTC kulüplerine benzer biçimde yürüttüğü 
eğitim faaliyetleri üzerinde durulmalıdır. Halkevlerinin dokuz faaliyet alanından 
ikisi “Halk Dersaneleri ve Kurslar” ile “Kütüphane ve Neşriyat”tır936 ve her 
biri birer şube olarak örgütlenmiştir.937 CHF Halkevleri Talimatnamesi’nin 

930	 a.g.e., s. 37.
931	 Kili, Atatürk Devrimi, s. 196.
932	 “Cumhuriyet Türkiye’sinde Eğitim, Kültür, Sanat”, s. 425.
933	 “Cumhuriyet Türkiye’sinde Eğitim, Kültür, Sanat”, s. 426.
934	 “Cumhuriyet Türkiye’sinde Eğitim, Kültür, Sanat”, s. 429.
935	 “Cumhuriyet Türkiye’sinde Eğitim, Kültür, Sanat”, s. 423.
936	 CHF, Halkevleri Talimatnamesi, 1932, s. 10-11.
937	 Halkevleri Talimatnamesi, s. 10-11.



242  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

“Halk Dersaneleri ve Kurslar Şubesi”ne ilişkin bölümünün 1. maddesinde, 
halkın seviyesini yükseltecek her türlü okutma, yazdırma ve yetiştirme 
faaliyetlerinin yaygınlaştırılmasının amaçlandığı belirtilerek  her Halkevinde 
bir (Halkdersanesi ve Kurslar şubesi)nin açılması kararlaştırılmıştır.938  Bu 
şubenin açtığı ders ve kurslarda okuma–yazma, tarih, medeni bilgiler, yabancı 
dil, hesap, muhasebe ve daktilo gibi “hayatı kazanmak için faydalı” konular 
işlenmektedir.939 

Eğitim, modern çağda milliyetçiliğin, ulus-devlet inşasının ve kapitalist 
toplumsal düzenin kesiştiği başlıca alanlardan biridir; hatta denebilir ki ulus-
devlet, yurttaşını büyük ölçüde okul üzerinden “icat eder”. Kitlelerin yerel, 
dinsel, cemaatçi aidiyetlerden koparılarak “ulus” denen daha soyut ama güçlü 
bir üst kimlik altında birleştirilmesi, ortak bir tarih anlatısı, ortak bir dil, 
ortak semboller ve “doğal” kabul ettirilen bir vatan tasavvurunu gerektirir; 
bunların tümü, en sistemli biçimde eğitim kurumları aracılığıyla yayılır ve 
içselleştirilir. Bu bağlamda eğitim, yalnızca bilgi aktaran teknik bir mekanizma 
değil, aynı zamanda millî kimliği kuran, meşrulaştıran ve yeniden üreten 
ideolojik bir aygıt işlevi görür. Öte yandan kapitalizmin yükselişiyle birlikte 
eğitim, hem nitelikli işgücü yetiştirme hem de piyasa toplumunun gerektirdiği 
davranış kalıplarını yerleştirme bakımından vazgeçilmez hale gelir; zamanı 
dakikleştiren, bedeni disipline eden, hiyerarşiyi doğal gösteren okul düzeni, 
fabrikadaki, bürokrasideki ve piyasadaki işbölümünün kültürel provası 
gibidir. Ulus-devlet bu süreci, bir yandan “fırsat eşitliği” ve “yukarıya doğru 
hareketlilik” vaat ederek meşrulaştırırken, diğer yandan eğitimi merkezileştirme, 
müfredatı tekleştirme ve “millî” kıldığı bir resmi ideoloji çerçevesine hapsetme 
eğilimindedir. Böylece eğitim, kapitalist üretim tarzının ihtiyaç duyduğu teknik 
uzmanlıkları ve rasyonel-bürokratik kadroları üretirken; milliyetçilik de bu 
uzmanlıkları, “millete hizmet”, “vatan borcu” gibi söylemlerle anlamlandırır. 
Sonuçta okul, hem kapitalist piyasanın hem ulus-devletin ihtiyaçlarını aynı 
anda karşılayan bir laboratuvar gibi çalışır: bireyi emek piyasasının öngördüğü 
rekabetçi, disiplinli ve verimli özneye dönüştürürken, onu aynı zamanda 
“doğuştan” bir ulusal kimliğin taşıyıcısı ve savunucusu olarak biçimlendirir. 
Bu çerçeveden bakıldığında, İttihatçıların ve Kemalistlerin eğitim politikaları 
arasında güçlü bir süreklilik yanında belirgin bir kopuş çizgisi de görülür: 
İttihatçılar, imparatorluk çerçevesini ve dinî referansları tümüyle terk etmeden 
eğitimi merkezileştirmeye, modern bürokratik ve iktisadi ihtiyaçlara uygun 
bir insan tipi yetiştirmeye çalışırken; Kemalistler aynı yönelimi çok daha 
radikalleştirerek Tevhid-i Tedrisat, laikleşme ve alfabe devrimiyle eğitimi tekçi, 

938	 Halkevleri Talimatnamesi, s. 10. Ayrıca Çeçen, Halkevleri, s. 158.
939	 Halkevleri Talimatnamesi, 1932, s. 10.



Nizam Önen  |  243

millî ve seküler bir ulus-devlet projesinin omurgasına yerleştirmiş, kapitalist 
kalkınma hedefleriyle uyumlu, teknik uzmanlıkları yüksek ama aynı zamanda 
homojenleştirilmiş bir “Türk yurttaşı” inşa etmeye yönelmişlerdir.

İktisat Politikalarında Süreklilik ve Kırılmalar

Yeni bir sosyo-politik düzen kurmayı hedefleyen siyasal hareketler açısından 
ekonomik yapının yeniden düzenlenmesi meselesi her zaman merkezi bir 
önem taşımıştır. Bu saptama, ilk bakışta altyapının son tahlilde üstyapıyı 
belirlediğini savunan klasik yaklaşımla çelişiyor gibi görünse de, altyapı–üstyapı 
ilişkisini tek yönlü nedenselliğe indirgemek doğru değildir; zira üstyapısal 
kurumların da belirli tarihsel koşullarda ekonomik altyapı üzerinde etkide 
bulunabildiği, ekonomik dönüşümlere ivme kazandırabildiği veya onları 
yavaşlatabildiği unutulmamalıdır. Bu bağlamda Osmanlı İttihat ve Terakki 
Cemiyeti ile Cumhuriyet Halk Partisi’nin iktisadî tercihlerinin seyrini izlemek 
açıklayıcıdır: 1908 Meşrutiyeti’nin yeniden ilânını izleyen dönemde, Zafer 
Toprak’ın isabetle vurguladığı üzere, siyasal yaşamdaki hürriyet–istibdat ikilemi 
iktisadî düşünceye de yansımış; “serbesti” ve “teşebbüs-i şahsî”nin yanı sıra 
“serbestî-i ticaret” ve “serbestî-i rekabet” kavramları ekonomik yaşamda temel 
yönlendirici ilkeler haline gelmiştir.940 Ancak İttihat ve Terakki’nin bu liberal 
eksenli başlangıç tercihleri ile Cumhuriyet Halk Partisi’nin erken dönemdeki 
iktisadî yönelimi, savaşların yıkıcı etkisi, iktisadî bağımlılık ilişkileri, millî 
iktisat ve kalkınma ihtiyacı, toplumsal seferberlik hedefleri gibi etkenlerin 
baskısı altında giderek daha güçlü bir devlet müdahalesine dayalı bir çizgiye 
evrilmiş; böylece siyasal projenin ekonomik alanı dönüştürücü kapasitesi somut 
biçimde görünür olmuştur. Bu bölümde “tepeden devrim–aşağıdan devrim” 
tartışmasına ayrıntılı biçimde girilmeyecek, söz konusu tartışmanın daha 
geniş çerçevesi “Değerlendirme” bölümüne bırakılacaktır. İzleyen kısımlarda 
ise İttihat ve Terakki ile CHP’nin liberalizmden devlet müdahalesine yönelen 
iktisadî tercihleri, “iktisadî bağımsızlık”, “millî iktisat – millî burjuvazi”, 
“iktisadî kalkınma”, “tarım politikaları” ve “emek–sermaye ilişkisi” başlıkları 
altında incelenmeye çalışılacaktır.

Kapitülasyonlardan Tam Bağımsızlığa: İktisadi Egemenlik

Daha önce sözü edildiği üzere, Osmanlı Devleti’nin giderek derinleşen 
biçimde Avrupa’ya ekonomik açıdan bağımlı hale gelmesi ve bunun başlıca 
araçlarından birisi konumundaki kapitülasyonlar, devleti ve toplumu yeni 
bir yola sokma çabasında olan İttihatçıların ve Kemalistlerin karşısına 
ciddi bir engel olarak çıkmıştır. Akşin’in, “1908 burjuva ihtilâlinin iktisadi 

940	 Toprak, Türkiye’de  “Milli İktisat” (1908-1918), s.23.



244  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

programını uygulamasının önüne dikilen en büyük engel, emperyalizmin 
Osmanlı Devleti’ne takmış olduğu hırızmaydı”941 şeklindeki değerlendirmesi, 
bu bağımlılığın engelleyici boyutlarını görünür kılmaktadır. Unutulmamalıdır 
ki Jön Türk ve İttihat ve Terakki hareketlerinin oluşumunda, devletin ekonomik 
açıdan sömürge benzeri bir konuma itilmesine duyulan tepki önemli bir itici 
rol oynamıştır.

Özellikle 1912 Balkan Savaşları yenilgisi sonrasında girilen yeni yolda 
iktisadi bağımsızlık daha güçlü bir vurguyla dile getirilmeye başlanmıştır. 1913 
yılındaki OİTC Kongresi’nde kabul edilen siyasal programın 2. maddesinde, 
“İttihat ve Terakki Fırkası, siyaseti iktisadiye-i milliyenin istiklâlini müşkülâta 
koyan ve ecnebilere taallûk eden imtiyazat ve istisnaatı maliye ve iktisadiyeyi 
ref ’e çalışacağı gibi, alelûmum kapitülasyonların dahi kaldırılması esbabını 
istikmal etmeyi en mukaddes gaye addeder”942 hükmü yer almakta, bu ifadeyle 
yabancılara tanınan ekonomik hak ve imtiyazlara karşı açık bir siyasal tutum 
ortaya konmaktadır.

I. Dünya Savaşı’nın patlak vermesinden ve Osmanlı Devleti’nin savaşa 
girmesinden sonra hükümet, 5 Eylül 1914’te kapitülasyonların kaldırılmasını 
kararlaştırmış, 9 Eylül 1914 tarihli irade ile kapitülasyonların 1 Ekim’den 
itibaren kaldırıldığı ilan edilmiştir.943 Batılı devletler tarafında yoğun 
protestolara yol açan bu kararın devamında, 15 Ekim 1914 tarihli geçici 
bir yasa ile kapitülasyonlardan kaynaklanan bütün hükümlerin geçerliliğini 
yitirdiği açıklanmış; 8 Mart 1915 tarihli geçici yasa ile de yabancıların Osmanlı 
ülkesindeki statüleri yeniden tanımlanmıştır.944 Eylül 1914’te gümrük rüsumu 

941	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 241.
942	 Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 170. 17 Ocak 1913’de, Büyük devletlerin, Balkan 

Savaşı dolayısıyla Babıâli’ye verdikleri notaya verilen 30 Ocak’taki yanıtta iktisadi bağımsızlık 
yolunda talepler yer almaktaydı (Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 229).

	 Ayrıca Akşin, Hakkı Paşa’nın 1 ve 24 Mayıs 1913’de verdiği iki muhtırayla, Osmanlı gümrük-
lerinin % 15’e çıkmasını, İngiliz uyruklarının da Osmanlılar gibi temettü vergisi ödemesini, 
İngiliz postanelerinin kaldırılmasını ve kapitülasyonlara son verilmesini görüşmek üzere, İn-
gilizleri sadece hukukçulardan kurulu bir komisyona katılmaya çağırdığını da bildirmektedir 
(Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, s. 232).

	 Tunaya, OİTC’nin 1911 Kongresi’nde kapitülasyonların kaldırılması sorunun gündeme geldi-
ğini belirtmektedir (Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 231) Mardin, daha 1880’li 
yıllarda kapitülasyonlara karşı olunduğunu Meşveret’teki temalardan birinin kapitülasyonlar 
olduğunu yazmaktadır (Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 194-195). “Ecnebi şirketlerin 
giriştikleri işlerden ‑ki bunların hemen hemen hepsinin memleketin sosyal ve iktisadi çıkar-
larına zararlı oldukları ve onlardan yalnız bazı finans sendikalarının faydalandıkları söylene-
bilir.‑ Padişah’a ne gibi bir şeref payı düşebileceğini anlamıyorum.” (Ahmet Rıza, “A probos 
du Jubilé,” Mechverat, 1 Ekim 1990, s. 1’den aktaran Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, 
s. 207).

943	 Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 71.
944	 Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 72.



Nizam Önen  |  245

%15’e çıkarılmış945, Haziran 1915’te savaş süresince ithalata uygulanacak 
gümrük resmi %30’a yükseltilmiştir.946 1916 Mart’ında dış ticaret politikası 
kökten bir dönüşüme uğramış; ad valorem yöntemi yerine spesifik vergi 
esası getirilmiştir.947 Zafer Toprak, “Yeni Gümrük Tarifesi iktisadi bağımsızlık 
doğrultusunda atılmış önemli bir adımdı” değerlendirmesiyle bu değişimin 
anlamını vurgular.948

Osmanlı Devleti savaşta Almanya ve Avusturya-Macaristan İmparatorluğu’nun 
da yer aldığı galipler kampında bulunsaydı dahi, kapitülasyonların kaldırılması 
bu devletlerce muhtemelen kabul edilmeyecek; savaşın yenik tarafında yer 
alacak İngiltere ve Fransa’nın Osmanlı üzerindeki ayrıcalıkları, Almanya ve 
Avusturya-Macaristan’ın zaten sahip oldukları haklara eklenerek sürdürülmek 
istenecekti. Ancak bu tür spekülatif varsayımlar, söz konusu yaklaşım hakkında 
kesin bir yargıya varmamıza imkân tanımaz; zira tarihsel gerçeklik, Osmanlı 
Devleti’nin savaştan yenik ayrıldığına işaret etmektedir. 

Ulusal Kurtuluş Savaşı’nı başarıyla sonuçlandıran Mustafa Kemal ve 
arkadaşları için bu sorun da çözülmesi gereken temel meselelerden biri olarak 
ortada duruyordu. Dokuz Umde Beyannamesi’nin “Sultan Hakkındaki Nokta-i 
Nazarımız” bölümünde ulusal ve idari bağımsızlığın yanı sıra iktisadi bağımsızlık 
da açıkça anılmış; “Millî, iktisadî, idarî istiklalimizi behemehal temin etmek 
şartıyla sulhun iadesine çalışmaktır” denilmiştir. Lozan görüşmeleri sırasında 
da bu konu üzerinde yoğun tartışmalar yaşanmış949, nihayet kapitülasyon 
meselesi bütünüyle çözülerek ortadan kaldırılmıştır.

 “Milli İktisat - Milli Burjuvazi”950

İktisadi egemenliğin yabancı denetiminden kurtarılmasının ikinci ayağı, millî 
bir ekonominin inşasıdır.951 Osmanlı Devleti içindeki gayrimüslim unsurların, 
imparatorluğun kapitalist ilişkiler içine çekilmesi süreciyle birlikte “komprador” 
bir nitelik kazanarak Osmanlı topraklarındaki üretim ve ticaret süreçlerine 

945	 Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 114.
946	 Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 114.
947	 Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 114.
948	 Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 128.
949	 Mecliste Lozan görüşmelerini anlatan Başvekil Rauf Bey: “... Kapitülasyonlar sorununda; ada-

let işlerinde bizden bâzı teminat ve Medeni Kanunda değişiklik istiyorlar. Maliye ve Ekonomi 
işlerinde, bizim sadece kapitülasyon adına itiraz ettiğimizi sanıyorlar. Oysaki, Türk milleti, 
kapitülasyonun adına değil, kendisine karşıdır.” (Aktaran Goloğlu, Türkiye Cumhuriyeti, 1923, 
s. 24).

950	 Bu başlık Zafer Toprak’ın Türkiye’de “Milli İktisat” kitabının genişletilmiş yeniden basımının 
dört ciltlik serisinin ilk kitabının adından alınmıştır. Toprak, Milli İktisat - Milli Burjuvazi, 
İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Eylül 1995.

951	 Ahmad, İttihat ve Terakki, s. 258.



246  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

hâkim hale geldikleri bilinmektedir. Bu unsurların Osmanlı Devleti’ni “kendi 
devletleri” olarak benimsemedikleri; gelişen kapitalist ilişkilerin sonucunda 
giderek artan oranlarda ayrılıkçı eğilimler içine girdikleri görülmüştür. 
Dolayısıyla devlete bağlı bir tüccar sınıfı yaratmak, “devleti kurtarma” saikiyle 
hareket edenler açısından hayati önem taşıyan bir hedef haline gelmiştir. Bu 
“sınıf yaratma” eylemi kuşkusuz yoktan var etme anlamına gelmemekte; var 
olan fakat yabancı rekabetine dayanamayarak gerileyen Müslüman-Türk ticaret 
burjuvazisinin niteliksel bir dönüşüm geçirmesini sağlayarak yeniden iktisadi 
hayata egemen kılınması çabasına işaret etmektedir.952

1914’te başlayan I. Dünya Savaşı yılları, İttihatçılara piyasanın millileştirilmesi 
hedefleri bakımından oldukça elverişli bir zemin sunmuştur. Daha önce 
belirtildiği gibi, Balkan Savaşları sonrasında OİTC, İslamcı söylemi tümüyle 
terk etmeden milliyetçiliği giderek artan ölçüde vurgulamaya başlamış, dünya 
savaşı sırasında Osmanlı Devleti’nin Arap topraklarında da isyanların çıkması 
bu milliyetçi politikalara güçlendirici yönde etki yapmıştır.

Dönemin yazarları, Osmanlı Devleti için tek çözüm yolunu Müslüman-
Türk unsurun ticaret, bankacılık ve sanayiyle uğraşmasında görüyorlardı.953  
Bu dönemde “millî iktisat” görüşü İttihatçılar arasında yayılmaktaydı954; Ziya 
Gökalp, Yusuf Akçura ve Tekin Alp [Moiz Cohen] gibi isimler bu fikrin önde 
gelen temsilcileri konumuna yükselmişlerdi.955 I. Dünya Savaşı’nın koşulları 
da böyle bir politikanın izlenmesini bir yandan adeta zorunlu kılıyor956; diğer 
yandan uygulanmasını kolaylaştıran bir zemin oluşturuyordu. 8 Şubat 1331 

952	 “Hükümet, taşra kentlerindeki Müslüman tüccarlar, esnaf, hatta bürokratlar arasında bulmaya 
çalıştıkları adaylardan girişimci kadrolar oluşturmak suretiyle, güçlü bir ulusal burjuvazi kur-
maya çalışıyordu.” (Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 183).

953	 Yusuf Akçura, İmparatorluk’un ayakta kalmasını milli burjuvazisini geliştirmesine bağlıyor-
du. (İhsan Keser, Türkiye’de Siyaset ve Devletçilik, Gündoğan Yayınları, Ankara, Nisan 1993, 
s. 51). Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918) s. 33. Ayrıca milli Banka sorunu da 1908 
Devrimi ile birlikte, gündeme gelmişti. (Toprak, Türkiye’de Milli İktisat, s. 130) 1909-1918 
arasında altısı yabancılar tarafından, biri azınlıklar, sekizi Türkler tarafından, onbeş banka İs-
tanbul’da; sekiz banka da Anadolu’da kurulmuştur. (A. Gündüz Ökçün, “1909-1930 Yılları 
Arasında A.Ş. Olarak Kurulan Bankalar”, Türkiye İktisat Tarihi Semineri; Metinler/Tartışmalar, 
8‑10 Haziran 1973, Der. Osman Okyar ve H. Ünal Nalbantoğlu, Ankara, Hacettepe Üniver-
sitesi Yayınları, 1975, s. 412-458. Bu metin Turkish Politics and the Economy, 1908-1946: From 
the Revolution of 1908 to the end of the One-Party Era, Volume I, der. Aykut Kansu, içinde yer 
almaktadır). Ayrıca Toprak, Türkiye’de Milli İktisat, s. 152‑163 arasına bakılabilir.

954	 II. Meşrutiyet’in ilk yıllarında liberal iktisadi düşünce egemendi. İttihatçıların önde gelenlerin-
den Mehmet Cavit Bey, klasik iktisat öğretisini benimsemişti ve çıkardığı Ulum‑u İktisadiyye 
ve İctimaiyye Mecmuası ile görüşlerini yaymaya çalışıyordu. (Toprak, Türkiye’de  “Milli İktisat” 
(1908-1918) , s. 23). Zamanla liberal görüşler popülerliklerini yitirdiler ve “Milli İktisat” gö-
rüşü egemen hale geldi.

955	 Boratav, Türkiye İktisat Tarihi, 1908-1995, s. 17‑18.
956	 Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 25.



Nizam Önen  |  247

(1915) tarihinde, “millî iktisat” görüşünün yayın organı olan İktisadiyyat 
Mecmuası yayımlanmaya başlamıştı.957

Bu yaklaşım doğrultusunda yürütülen uygulamalar sonucunda Müslüman-
Türk unsurlar, gayrimüslimlerin yerlerini almaya başlamış; Heyet-i Mahsusa-i 
Ticariye958, Merkez ve Taşra İaşe Heyetleri, Men’-i İhtikâr Heyeti gibi savaş 
kurumları Müslüman-Türk tüccarı, gayrimüslim rakipleri karşısında avantajlı 
kılmıştır. Bu dönemde “Millî İktisat”ın kurumsal ayaklarını kurulan şirketler ve 
bankalar oluşturmuştur.959 Kara Kemal Bey’in önderliğinde kurulan Anadolu 
Millî Mahsulât Osmanlı Anonim Şirketi, Millî İthalat Kantariye Anonim 
Şirketi, Millî Ekmekçi Anonim Şirketi bu bağlamda anılabilir.960

Anlaşılacağı üzere, bu dönemde devlet ekonomiyi düzenleme işini açıkça 
üstlenmiştir. Bu anlamda “Millî İktisat” politikası, devletin ekonomiye 
müdahalesinin teorik çerçevesi olarak görülebilir.961  Böylece “... savaş 
yıllarında uygulanan “milli iktisat” politikası Müslüman-Türk unsura bu (gayri-
müslimlerin yerlerini alacakları) ortamı hazırlamış, devlet iktisadiyyatıyla 
gayri-müslim unsur ve yabancılar piyasadan tasfiye edilerken milli anonim 
şirketler giderek ekonomiye egemen olmuşlardı”.962

Ulusal Kurtuluş Savaşı’nı kazanan Kemalistler, millî bir burjuvazi açısından 
İttihatçılara oranla daha gelişmiş, ancak hâlâ oldukça sınırlı bir ekonomik 
düzen devralmışlardır. İttihatçıların Müslüman-Türk unsurları ekonomik hayata 
egemen kılma yönündeki çabaları belli sonuçlar doğurmuş; I. Dünya Savaşı 
sırasında Ermenilere ve savaş sonrasında Rumlara yönelik tehcir uygulamaları 
da büyük ölçüde bu amaca hizmet ederek Anadolu’nun gayrimüslim unsurlarını 
neredeyse bütünüyle ortadan kaldırmıştır. Buna karşın, Kemalistlerin 

957	 “Milli İktisat” görüşü, List, Carey, Rae, Cauwès gibi iktisatçılardan etkilenerek ortaya kon-
muştu (Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918) s. 20). İhsan Keser de “Gökalp’in iki 
kaynağa dayandığı açıktı; bunlardan biri Alman Milli İktisat Sistemi, öteki ise Fransız Solida-
rizmi’ydi.” (Keser, Türkiye’de Siyaset ve Devletçilik, s. 39) yorumunu yapmaktadır.

	 8 Şubat 1331’de ilk sayısı yayınlanan İktisadiyyat dergisinin yazı kurulunda Cavit Bey’in de 
adı geçiyordu (Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918) s. 26) Derginin başyazarı Tekin 
Alp’ti ( s. 27) 

958	 Kara Kemal Bey’in girişimiyle kurulan bu şirket, savaş yıllarında İstanbul’un iaşesini üstlenmiş-
ti (Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918) s. 58).

959	 Ahmad, ticaret şirketlerinin kurulmasını, İttihatçıların Türk burjuvazisi yaratma yolundaki en 
önemli adım saymaktadır. (Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 66).

960	 Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler, Cilt: III, s. 337; Toprak, Türkiye’de  “Milli İktisat” (1908-
1918), s. 58.

961	 Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 303.
962	 Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 21. Tevfik Çavdar, Kara Kemal Bey’in örgüt-

lediği mahalle tüketim kooperatiflerini, Milli Sultanahmet Kooperatif Şirketi, Milli Boğaziçi 
Kooperatif Şirketi, Milli Fatih Kooperatif Şirketi ve Milli Şehzadebaşı Kooperatif Şirketi olarak 
saymaktadır (Tevfik Çavdar, İttihat ve Terakki, s. 85).



248  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

devraldıkları ekonomik yapı içinde burjuvazinin oldukça cılız, ekonomik 
yapının ise feodal özelliklerinin belirgin olduğu görülmelidir.

Bu koşullar altında yeniden bir Müslüman-Türk burjuvazisi yapılandırma 
ve güçlendirme sürecinin gündeme gelmesi kaçınılmaz hâle gelmiş, bunun 
da yine devlet eliyle yürütülmesi öngörülmüştür.

Nitekim daha 1923 Şubat’ında İzmir İktisat Kongresi toplanmış963; 
Kongre’de gündeme gelen önlemlerin ve kabul edilen “İktisadi Esaslar”ın, 
“Millî İktisat” görüşünün temel unsurlarıyla yakın bir benzerlik taşıdığı 
görülmüştür. 964 Ulusal bir ekonominin kuruluşunu ve dolayısıyla yeni 
devletin sosyo-ekonomik temelini kısa sürede oluşturacak ekonomik güçlerin 
geliştirilmesi hedeflenmiştir. 965 Korkut Boratav, 1908–1922 dönemi ile 1923–
1929 dönemi arasında “çarpıcı bir süreklilik” olduğunu belirtmekte966; 1908 
Devrimi sonrasında İttihatçıların ve 1923 İzmir İktisat Kongresi sonrasında 
Kemalistlerin kapitalist üretim ilişkilerini sosyo-ekonomik yapıda belirleyici hale 
getirme çabalarının temel mekanizmasını, devletin bireylerin sermaye birikimini 
gerçekleştirebilecekleri ortamı ve desteği sağlaması; böylece oluşan yeni 
burjuvazinin yabancı sermaye ile eşit koşullarda işbirliği yaparak sanayileşmeyi 
gerçekleştirmesi olarak tanımlamaktadır.967 Bu çerçevede Kemalist devrim, 
gayrimüslimlerce işgal edilen ekonomik konumların Müslümanlar tarafından 
ele geçirilmesi sürecini tamamlamıştır.968

963	 Taner Timur, bu Kongre’nin toplanmasında İstanbul tüccarının rolü olduğunu belirtmektedir 
(Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 39).

	 Boratav’da Kongre’nin İstanbul ve İzmir’in Türk-müslüman sermaye çevrelerinin siyasi ikti-
darla kaynaşmalarında önemli bir adım olduğu görüşündedir (Boratav, Türkiye İktisat Tarihi, 
1908-1995, s. 34)

964	 Boratav, Türkiye İktisat Tarihi, 1908-1995, s. 34.
965	 Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 248. II. Meşrutiyet döneminde olduğu gibi, bu dönem-

de de bankacılık faaliyetlerine büyük önem verilmiştir. Bu dönemdeki bankaların önemlileri 
1924’de kurulan İş Bankası, 1925’de Sanayi ve Maadin Bankası’dır. Ayrıca pekçok yerel banka 
da kurulmuştur (Bu yerel bankalar için Ökçün, “1909-1930 Yılları Arasında A.Ş. Olarak Ku-
rulan Bankalar”, s. 420‑458’e bakılabilir).

966	 Boratav, Türkiye İktisat Tarihi, 1908-1995, s. 37-46.
967	 Boratav, Türkiye İktisat Tarihi, 1908-1995, s. 46-47. “Devlet desteğiyle yerli sermayedar “ye-

tiştirme” girişimlerinin en etkili ve yaygın yöntemlerinin başında, devlet tekellerinin imtiyaz-
lı özel şahıs ve şirketlerce işletilmesi gelir.” (Boratav, Türkiye İktisat Tarihi, 1908-1995,s. 29) 
İhsan Keser  de “Devlet gücünün ve olanaklarının çeşitli yollarla kişilerin zenginleştirilmesi 
uğruna kullanılması İttihat ve Terakki dönemiyle birlikte Kemalist yönetici kadro içinde ulusal 
ekonominin geliştirilmesi için zorunlu görülmüştür.” biçiminde görüş bildirmektedir.

968	 Gülalp, “Kapitalizm ve Modern Ulus-Devlet: Türkiye Cumhuriyetinin Kuruluşu Üzerine Dü-
şünceler”, s. 6. Ayata da, milliyetçiliğin azınlıklar yerine Türklerin yabancılarla işbirliği yapma-
sı anlamına geldiğini yazmaktadır (Ayata, CHP (Örgüt ve İdeoloji), s. 68). “Devlet desteğinin, 
bireylerin zenginleşmesinde etkin bir yol olduğu ortaya çıkmıştır: Müslüman-Türk ticaret bur-
juvazisi ile siyasi kadroların ve yüksek bürokrasinin işbirliğinden, geleneksel (ve gayri müslim) 
komprador ticaret burjuvazisinin işlevlerini kısmen de olsa devralabilen, bazı hallerde yabancı 
sermaye ile işbirliği halinde kurulan imtiyazlı şirketlerin tekelci kazançlarından nemalan bir 



Nizam Önen  |  249

Geri Kalmışlıktan Çıkış Stratejileri: İktisadi Kalkınma

Batı’ya yönelen ve kendisini Batı uygarlığı çerçevesinde konumlandırmaya 
çalışan siyasal hareketler açısından, Batı’nın iktisadî örgütlenme tarzına kayıtsız 
kalmak mümkün değildir. Nitekim Jön Türkler, İttihatçılar ve Kemalistler 
açısından ekonomik kalkınma meselesinin daima ön planda oluşu, öykünülen 
Batı uygarlığının iktisadî yapılanmasıyla birlikte, arkalarında yer alan Müslüman-
Türk eşrafı, ticaret burjuvazisi ve filizlenmekte olan sanayi burjuvazisi gibi 
sınıfsal güçlerin kapitalist dünya ekonomisine eklemlenme ihtiyacıyla da 
yakından bağlantılıdır.

Ahmet Rıza Bey, 1890’larda, Osmanlıların içinde bulundukları koşullar 
bakımından yapılması gerekenin ziraat ve sanayinin geliştirilmesi olduğunu 
vurguluyordu. 969 7 Haziran 1902’de Şura-yı Ümmet’te yayımlanan bir yazıda 
“Ticaret, milletlerin cismaniyetidir. Türk tacirleri, rub’u asırlık rukud-u müteaffini 
tamir ve tarîka-ı ticaretle de muhtaç olduğumuz münakale-i medeniyeyi husule 
getirebilmek için neler okuyorlar, neler öğreniyorlar?” denilmekte; aynı sayıda 
yayımlanan başmakalede Osmanlı’nın karşılaştığı sorunların temelinde “devlet 
kapısından bir şey beklemeye alışmış olmak” ve “sanat ve ticaret sayesinde 
geçinmek lüzumunu anlamamak” yattığı belirtilmekteydi.970  Abdullah Cevdet 
de, “Beyhude lâyiha ve arzuhal vermekle vakit geçirmeyin kardeşlerimiz! İlim 
ve para kazanın. İlimsiz para kazanmak ve parasız ilim kazanmak ve bunlarsız 
istihsal ve muhafaza-i hürriyet ü hukuk mümkün değildir...” diyerek iktisadi 
gelişmenin önemini vurgulamaktaydı.971  Şerif Mardin, Abdullah Cevdet’in 
“para”dan kastının iktisadi gelişme olduğunu belirtir.

1908 Devrimi’nden sonra ticaret ve sanayinin geliştirilmesi için yoğun 
çabalar yürütülmüştür. Özel bir komisyon kurularak Almanya, İtalya, İspanya, 
Portekiz, Romanya gibi ülkelerin ticaret kanunlarından yararlanmak suretiyle 
yeni bir ticaret kanunu hazırlanmıştır.972 Osmanlı İttihat ve Terakki Fırkası’nın 
1909 tarihli siyasal programının 13. maddesinde “Memleketimizde ziraat ve 
ticaret ve sanayiin terakki ve inbisatına mâni olan ahvalin ref ’ ü izalesiyle esbab-ı 
intizamı davanın teminine bezl-i sây ü gayret edilecektir” hükmü yer almaktadır. 
Gerçekten de gece dersleri ve ticaret okulları gibi kurumlar oluşturulmuş; 

yeni zenginler tabakası oluşmuş idi.” (Boratav, Türkiye İktisat Tarihi, 1908-1995, 47). Bu süreç 
Varlık Vergisi ve 6-7 Eylül Olayları ile tamamlanacak; geriye kalan gayri-müslim unsurların da 
büyük bölümü tasfiye edilecektir. 

969	 Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, s. 182.
970	 Başmakale, Şura‑yı Ümmet, 7 Haziran 1902, s. 1’den aktaran, Mardin, Jön Türklerin Siyasi 

Fikirleri, s. 257.
971	 “Rusya’da Müslümanlar”, İçtihad, Mart 1903, s. 6’dan aktaran, Mardin, Jön Türklerin Siyasi 

Fikirleri, s. 247.
972	 Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 47.



250  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Cemiyet-i Müteşebbihe973 ve Ticaret ve Ziraat ve Sanayi Cemiyet-i Milliyesi 
1909 yılında kurulmuştur.974

1913 tarihli siyasal programda ise en uzun bölüm “Kısm-ı İktisadî” 
başlığı altında ekonomiye ayrılmıştır. İktisadi kalkınma için yeni hukuksal 
düzenlemelerin getirileceği (madde 19), bankaların kurulacağı (madde 18), 
borsa, ticaret, ziraat ve sanayi odalarının yeniden düzenleneceği (madde 31) 
bildirilmektedir. 1913 yılının Aralık ayında Teşvik-i Sanayi Kanun-ı Muvakkatı, 
1914 başlarında Teşvik-i Sanayi Talimatnamesi ve 1 Ocak 1917’de Teşvik-i 
Sanayi Kanun-ı Muvakkatı’nın Suret-i Tatbiki Hakkında Nizamname yürürlüğe 
girmiştir.975 Sanayileşmenin sözcülüğünü yapacak olan Sanayi Dergisi ise 
Müslüman-Türk girişimciler tarafından 30 Nisan 1914’te yayımlanmaya 
başlamıştır.976

İttihatçıların bütün bu çabaları, uzun savaş yılları nedeniyle istenilen sonucu 
yaratmaktan uzak kalmıştır. 1920 yılında Anadolu’da yalnızca 76 anonim 
şirket faaliyet göstermekte977, Anadolu’nun üretim kapasitesi son derece düşük 
bir düzeyde bulunmaktadır. Dolayısıyla Kemalistlerin önündeki en büyük 
hedeflerden biri de bu geri yapının kırılması olmuştur.

Mustafa Kemal ve arkadaşları için “uygarlık” hedefine ulaşmada sanayileşme 
belirleyici önemdedir.978 Cumhuriyet henüz ilan edilmeden önce İzmir’de 
bir İktisat Kongresi toplanmış, bu Kongre’ye mesleki temsil ilkesine göre 
katılım sağlanmıştır.979 Ele alınması tasarlanan başlıca konular kredi, üretimin 
düzenlenmesi ve artırılması, gümrük, vergi ve ulaştırmadır.980 Dokuz Umde 
Beyannamesi’nde de 5. umde on fıkra halinde düzenlenmiş olup bunların 
çoğu iktisadi tedbirlerle ilgilidir.

1927 yılındaki CHF Kongresi’nde kabul edilen Mustafa Kemal’in Program 
Beyannamesi’nin “İktisadiyat” bölümünde, ticaret ve sanayinin gelişebilmesi 
için liman ve demiryolları yapımı; kredi bankaları ve kooperatiflerin 

973	 Cemiyet‑i Müteşebbise’nin kuruluş gerekçesi için Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), 
s. 381-383, Belge 19.

974	 Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 205-207.
975	 Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 175-180.
976	 Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 192. Sanayi dergisinin önerdiği sanayileşme progra-

mı için Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 378, Belge 16.
977	 Türkiye’de “Milli İktisat” (1908-1918), s. 62.
978	 Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s. 134-135. Taha Parla, bu konuda, “Kemalizm’in en 

önemli özelliklerinden biri (iktisadı) kalkınmacı bir ideoloji olmasıdır.” (Parla, Türkiye’de Siya-
sal Kültürün Resmi Kaynakları, Cilt 2: Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, İletişim, İstanbul, 1991, 
s. 133) demektedir.

979	 Çeçen, Halkevleri, s. 76.
980	 Goloğlu, Türkiye Cumhuriyeti-1923, s. 94.



Nizam Önen  |  251

oluşturulması; bir Devlet Bankası’nın kurulması; başta mensucat olmak üzere 
sanayinin geliştirilmesi ve gerekli yasal düzenlemelerin yapılması gibi önlemler 
sıralanmaktadır. Taner Timur, burjuva programının sanayide de uygulanması 
amacıyla bir dizi tedbir alındığını; bu tedbirlerin vergi gelirleri ve iç borçlanma 
yoluyla yabancı şirketleri millileştirmek, kredi ve tekeller oluşturarak özel ve 
devlet kapitalizmini geliştirmeye çalışmak, imtiyaz kanunları ile özel sanayiyi 
desteklemek biçiminde şekillendiğini belirtir.981 1927 Mayıs’ında çıkarılan 
Teşvik-i Sanayi Kanunu’nda vergi muafiyeti, toprak bağışı, yatırım mallarının 
gümrüksüz ithal izni, taşıma ücretlerinde indirim, devlet kurumlarının teşvik 
edilen firma ürünlerini %10’a kadar fiyat farkı olması durumunda dahi satın 
alması gibi hükümler yer almaktadır.982

1931 Programı’nda ise CHF’nin vasıfları arasına devletçiliğin girdiği 
görülmektedir (1931 Programı, İkinci Kısım / 1-Ç). Programın en uzun 
bölümünü oluşturan Üçüncü Kısım “İktisat – Ziraat ve Sanayi, Madenler ve 
Ormanlar, Ticaret, Nafia İşleri” başlığını taşımakta; kredi, çiftçi kooperatifleri, 
Ziraat Bankası, Sanayi ve Maadin Bankası, dış ticaret, limanlar, demiryolları, 
su işleri, balıkçılık ve süngercilik gibi pek çok konuyu kapsamaktadır. Bu 
bölümün 13. maddesinde yer alan “...devlet işlerinin, millî iktisat nokta-i 
nazarından, mutlak kârlı ve faideli olması kaidesini umumiyetle esas tutarız” 
hükmü, OİTC döneminden beri etkili olan “Millî İktisat” düşüncesinin izlerini 
taşımaktadır.983

Bundan sonraki dönem, Boratav’a göre, önceki dönemden bir kopuş 
(ancak devrimci bir dönüşüm değil) anlamına gelmektedir.984 Bunun nedeni, 
korumacılık–devletçilik sentezi olarak ortaya çıkan iktisat politikası araçlarının, 
yarı-sömürge mirasının tüm unsurlarını taşıyan azgelişmiş bir ekonomide millî 
bir kapitalizmin gelişebilmesinin mümkün olup olmadığını sınayacak araçlar 
olarak ilk kez birlikte ve etkin biçimde kullanılmalarıdır.985

Tarımda Kapitalistleşme ve Toprak Düzeni

1908 tarihli siyasal programın 14. maddesinde, “Ashab-ı arazinin kanunen 
mer’î ve mahfuz bulunan hukuk-u tasarrufiyesi ihlâl edilmemek şartıyla 
köylülerin arazi sahibi olmaları esbâbının istihzâr edilmesi teklif ve bunlar 
hakkında cüz’î faiz ile akçe tedarik edebilmeleri için teshilât iltizam olunacaktır” 

981	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 85.
982	 Keyder, Dünya Ekonomisi İçinde Türkiye (1923-1929), s. 77.
983	 Taha Parla, Türkiye’de Siyasal Kültürün Resmi Kaynakları, Cilt 3: Kemalist Tek Parti İdeolojisi ve 

CHP’nin Altı Ok’u, s. 67.
984	 Boratav, Türkiye İktisat Tarihi, 1908-1995, s. 46.
985	 Boratav, Türkiye İktisat Tarihi, 1908-1995, s. 46.



252  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

hükmü yer almaktadır. Sonraki bölümde değerlendireceğim işçi–sermayedar 
meselesinde olduğu gibi, toprak sorunu bağlamında da İttihat ve Terakki’nin 
önceliğinin sermaye ve mülkiyet sahiplerinin haklarının güvence altına alınması 
olduğu açıktır. Program metninde köylülerin topraklandırılması ve cüz’î 
faizli kredi imkânlarının sağlanmasına ilişkin bu hükümler ilk bakışta ileri 
sayılabilecek düzenlemeler olarak görünmekle birlikte, bu maddeleri tefsir eden 
program şerhinde kullanılan dil ve yapılan vurgular, İttihatçı kadronun gerçek 
zihniyet dünyasını ve önceliklerini –özellikle de büyük toprak sahiplerinin 
hak ve çıkarlarının korunması yönündeki hassasiyetini– açık biçimde ele 
vermektedir.986

Programı şerh eden gazete yazılarında987 tartışmanın ağırlık merkezi, 
topraksız köylünün hangi somut mekanizmalarla arazi sahibi olacağından 
ziyade, “ashab-ı arazinin (…) mahfuz bulunan hukuk-u tasarrufiyesi”nin 
ihlâl edilmeyeceğinin vurgulanmasına kaymakta; mülkiyet hakkı toplumun 
bekâsı, ilerlemesi ve medenileşmesiyle özdeşleştirilerek, yüksek vergiler dahi 
fiilî bir “mülkiyete tecavüz” olarak kodlanmaktadır. Topraksız köylünün toprak 
sahibi olması teorik olarak arzu edilir bir hedef olarak telaffuz edilmekle 
birlikte, bu hedefin gerçekleşme yolu toprak sahiplerinin arazi satarken kendi 
maiyetlerindeki tarım işçilerine “aynı bedel” üzerinden satış yapmaları ve 
ziraat tasarruf sandıkları aracılığıyla kredi temini gibi piyasa içi enstrümanlara 
bağlanmakta; pratikte bu yollardan yararlanmanın köylü açısından son derece 
sınırlı olacağı bizzat metinlerde de zımnen kabul edilmektedir. Kapitalist 
ilişkileri sosyo-ekonomik yapıda egemen kılma amacında olan İttihatçıların 
–ve devamında Kemalist kadroların– tarımda da kapitalizmi teşvik etmeleri bu 
bakımdan beklenebilir bir yönelimdir. Feroz Ahmad, İttihatçıların bedeli ne 
olursa olsun kapitalist tarımı mümkün olabilecek en hızlı biçimde Anadolu’ya 
sokma amacında olduklarını belirtmekte988; ancak bunu yaparken Osmanlı 
klasik toprak düzeninin başlıca öğesi olan küçük toprak sahiplerine değil, büyük 
toprak sahiplerine dayandıklarını vurgulamaktadır.989  Bu çerçevede İttihatçı 
yaklaşım, toprağa erişim sorununu radikal bir yeniden dağıtım meselesi olarak 
değil, özel mülkiyetin dokunulmazlığını esas alan ve büyük arazi sahiplerini 
tedirgin etmeyecek tedricî ıslahat başlıkları altında ele almaktadır.

986	 Tarımla ilgili maddelerin yorumlanması ve değerlendirilmesi için bknz. Özer Özbozdağlı-Ni-
zam Önen, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 1908 Siyasi Programı İmparatorluk Nasıl Kurtulur?,  
Ankara, Detay Yayınevi, Ekim 2020, s.80-85.

987	 “Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyetinin Siyasi Programı,12, Arazi Meselesi,” İttihad ve Te-
rakki, Numero:33, 24 Ramazan 1326 (Hicri), 7 Teşrin-i evvel 1324 (Rumi) , 20 Ekim 1908 
(Miladi), s.1. Transkripsiyon metin için Özer Özbozdağlı-Nizam Önen, İttihat ve Terakki Ce-
miyeti’nin 1908 Siyasi Programı İmparatorluk Nasıl Kurtulur?,  s.156-159. 

988	 Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 107.
989	 İttihatçılıktan Kemalizme., s. 74.



Nizam Önen  |  253

Programın 15. maddesi de tarım alanındaki bu önceliklerle uyumlu bir 
çerçeve çizmektedir: “Âşar için şimdilik ‘tahmis’ usulü bir esâs-ı selîme binâ 
ettirilerek kabul ettirilecek ve derhal kabili tatbik olan yerler için hemen icrâ 
ve bilâhare ‘kadastro’ usûlünün tedricen tatbiki teklif olunacaktır.” İttihat ve 
Terakki’nin hem program metninde hem de İttihad ve Terakki gazetesinde 
yayımlanan tefsir yazılarında990, aşarın feodal nitelikli, modern tarımsal 
üretim maliyetleriyle ve kapitalist iktisadî ilişkilerle bağdaşmayan bir vergi 
biçimi olduğu açıkça teslim edilmekte; arazinin değeri ve geliri üzerinden 
alınan, “daha medenî” vergi usullerine geçişin zorunluluğu vurgulanmaktadır. 
Bununla birlikte, yüzyıllardır yürürlükte olan bir sistemin ani biçimde 
tasfiyesi yerine “tahmis” usulüyle aşarın istikrara kavuşturulması, ardından 
kadastro çalışmalarının ve yeni düzenlemelerin tedricen hayata geçirilmesi 
savunulmaktadır. Aşarın yeniden düzenlenmesi ve kadastronun tatbik edilmek 
istenmesi, bu bakımdan, kapitalist tarıma giden yolun kurumsal ve malî 
altyapısını kurmaya dönük adımlar olarak okunmalıdır. Son tahlilde, İttihat ve 
Terakki’nin tarım politikası, bir yandan feodal kalıntıları tasfiye ederek kapitalist 
ilişkileri hâkim kılmayı hedefleyen, diğer yandan ise özel mülkiyetin kutsallığı 
ve büyük toprak sahiplerinin çıkarlarını titizlikle koruyan ikili bir mantık 
üzerine inşa edilmekte; bu ikili mantık, Cumhuriyet döneminde Kemalist 
tarım politikalarında gözlemlenen süreklilikleri kavramak bakımından da 
önemli bir referans noktası sunmaktadır.

OİTC’nin 1911  Siyâsî Programı’nın 23. maddesinde aşarın kadastral esaslara 
dayalı bir arazi vergisine dönüştürülmesi hedeflenmekte, 24. maddesinde 
devletin mâli durumu elverdiğinde aşar oranının yüzde ona indirilmesi 
öngörülmekte, 26. maddesinde çiftçilerle orakçılar, aylıkçılar ve yarıcılar 
arasındaki ilişkilerin kanunla düzenlenmesi vaat edilmekte, 27. maddesinde 
Ziraat Bankası’nın sermayesinin artırılarak köylüye kredi sağlayacak biçimde 
yeniden yapılandırılması, 28. maddesinde hayvan hastalıklarıyla mücadele 
ve hayvan ırklarının ıslahı, 29. maddesinde ağnam vergisinin iklim ve yerel 
koşullara göre “adil” bir esasa bağlanması ve 30. maddesinde arazi tasarrufu 
ve intikaline dair hükümlerin fıkıh esasları çerçevesinde, köylüleri ve çiftlikleri 
sıkıntıya sokmayacak şekilde yeniden düzenlenmesi öngörülmekte991; tüm bu 

990	 “Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyetinin Siyasi Programı,13, Aşar Meselesi,” İttihad ve Te-
rakki, Numero:39, 11 Şevval 1326 (Hicri), 23 Teşrin-i evvel 1324 (Rumi ), 5 Kasım 1908 
(Miladi), s. 1. Transkripsiyon metin için Özer Özbozdağlı-Nizam Önen, İttihat ve Terakki 
Cemiyeti’nin 1908 Siyasi Programı İmparatorluk Nasıl Kurtulur?,  s.160-163. Gazetede yer alan 
yorumun değerlendirilmesi için s.83-85.

991	 Osmanlı İttihâd ve Terakki Cem‘İyyetinin 1327 Senesi Siyâsî Programı, Şehzade Başında İttihâd 
ve Terakki İkinci Kûlübü Tarafından Tab‘ ve Neşr Olunmuştur, İstanbul, Tanin Matbaası, 
1327. Metnin Transkripsiyonu için bknz.: Özer Özbozdağlı ve Nizam Önen, İttihat ve Terakki 
Cemiyetinin 1911 Kongresi ve Siyasi Programı İttihat ve Terakki Cemiyetinin En Uzun Yılı, An-
kara, Detay Yayıncılık, Aralık 2017, s.79-87.



254  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

hükümler tarımsal yapının rasyonelleştirilmesi ve kapitalist üretim ilişkilerine 
uyarlanması amacına hizmet etmektedir.

1908 tarihli siyasal programın 14. maddesinde, “Ashab-ı arazinin kanunen 
mer’î ve mahfuz bulunan hukuk-u tasarrufiyesi ihlâl edilmemek şartıyla 
köylülerin arazi sahibi olmaları esbabının istihzar edilmesi teklif ve bunlar 
hakkında cüz’î faiz ile akçe tedarik edebilmeleri için teshilât iltizam olunacaktır” 
hükmü yer almaktadır. 

İttihatçılar 1913 yılında, devlet hazinesinin durumu uygun olduğu 
takdirde aşarı yarıya indirmekten ve aşar tahsilini kadastroya uygun biçimde 
ıslah etmekten söz etmeye başlamışlardır.992 1913 Siyasal Programı’nın 24. 
maddesinde “Âşarın kadastro usulünün taksimi suretiyle arazi vergisi şekline 
kalb ve ifrâğı zamanına kadar tahmisi veya sair suretle usûl-i cibâyetteki 
mehâzir-i hâzıranın izalesi ve mükellefin bu bâbdaki şikâyetlerinin ref ’i talep 
edilecektir” hükmü yer almaktadır. Aynı programın 28. maddesinde “çiftçiler, 
orakçılar, aylıkçılar ve yarıcılar arasındaki münasebeti tanzim ve tayin edecek bir 
kanun neşri teklif edilecektir” ifadesiyle tarımda çalışan kesimlerin ilişkilerini 
düzenlemeye yönelik bir irade ortaya konmuştur.

İttihatçılar ile benzer iktisadi tercih ve yönelimlere sahip olan Kapitalizmi 
ülkenin sosyo-ekonomik yapısına egemen kılmak amacındaki CHF de tarımda 
kapitalizmi geliştirmeyi hedeflemiştir.993 1923 yılında çıkarılan bir yasayla 
Ziraat Bankası kanalıyla ziraî makinelerin ithali ve çiftçiye gümrüksüz olarak 
dağıtılması kararlaştırılmış; aynı yıl içinde çıkarılan bir başka yasayla hayvan 
ithalinin iki yıl süreyle gümrükten muaf tutulması öngörülmüştür.994 Dokuz 
Umde Beyannamesi’nin 5. umdesinin 4. fıkrasında, “Ziraat Bankası’nın 
sermayesi tezyit olunacak, çiftçilere daha kolay ve vasi yardım edilebilmesi temin 
edilecektir”; 5. fıkrasında ise “memleketimiz çiftçilerine ziraat makineleri vasi 
mikyasta ithal olunacak ve çiftçilerimizin âlât ve edevat-ı ziraîyeden kolaylıkla 
istifade etmeleri temin kılınacaktır” hükümleri yer almaktadır.

Tarımsal kredi mekanizmaları da önem kazanmış, Cumhuriyet’in ilk 
yıllarında bu mekanizmalar süratle genişletilmiştir.995 Cumhuriyet döneminde 
tarımın kapitalist ilişkiler temelinde yeniden yapılandırılması amacıyla gündeme 
gelen uygulamalardan biri de aşarın kaldırılması olmuştur. Daha 1923 İzmir 
İktisat Kongresi’nde aşarın kaldırılması meselesi ele alınmış ve bu doğrultuda 

992	 Ahmad, İttihatçılıktan Kemalizme, s. 91. 1918 Siyasal Programının 23. maddesinde “Devletin 
ahvali maliyesi müsaade bahşolununca âşarın yüzde ona tenziline çalışılacaktır.” hükmü vardır. 
27. maddesinde de  ağnam vergisinde düzenlemeye gidilmesi isteği dile getirilmektedir.

993	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 73.
994	 Türk Devrimi ve Sonrası, s. 82.
995	 Türk Devrimi ve Sonrası, s. 82.



Nizam Önen  |  255

karar alınmıştır.996 17 Şubat 1925’te aşar vergisinin kaldırılması, kırsal alanların 
kapitalist ekonomiye açılması anlamında kritik bir dönüm noktasıdır.997

Taner Timur, tarımda kapitalistleşme sürecinin incelenmesi sırasında asıl 
üzerinde durulması gerekenin mülkiyet ilişkilerini yeniden düzenleyen Medeni 
Kanun olduğunu belirtir.998 Medeni Kanun, bir yandan toprak mülkiyetini 
açıklığa kavuştururken, öte yandan Türk kadınını hukuksal düzeyde prekapitalist 
tabiyet bağlarından önemli ölçüde koparmıştır.999

Bununla birlikte, Cumhuriyet dönemi Türkiye’sinde toprak ağalığı gibi 
feodal sayılabilecek kurumlar tasfiye edilememiştir.1000 Mete Tunçay, “Tek 
parti yönetiminin kurulması döneminde bir toprak reformu yapılamaması, 
elbette her şeyden önce genel siyasal tutumun sonucudur” değerlendirmesini 
yapmaktadır.1001  Daha önce CHF’nin sınıfsal yapısı incelenirken de vurgulandığı 
üzere, toprak ağaları siyasal iktidarın önemli bir müttefikidir. Batı Anadolu’daki 
toprak ağaları belli ölçüde kapitalist tarımla bağlantılıyken, Doğu illerindeki 
toprak ilişkilerinin tam anlamıyla feodal özelliklerini sürdürdüğünü de 
kaydetmek gerekir.

Sınıfsızlık Söylemi ve Emeğe Karşı Sermaye

Kapitalist ilişkileri sosyo-ekonomik zeminde yerleştirme çabası içinde 
olan İttihatçıların ve Kemalistlerin, bırakın sınıf çatışmasını, hatta sınıfların 
varlığını bile reddeden anlayışları doğrultusunda işçi hareketlerine olumlu 
yaklaşmayacakları açıktır. 1908 Devrimi sonrasında çeşitli ekonomik birimlerde, 
özellikle Anadolu ve Rumeli Demiryolları’nda ortaya çıkan grevler karşısında 
hükümetin tavrı, bir dizi sınırlayıcı düzenleme ve yasak getirmek biçiminde 
olmuştur.1002

996	 Kongre’de kabul edilen esasların Çiftçi Grubunun İktisadi Esasları Bölümü’nde Âşar meselesi 
kısmının 1.  maddesinde “Âşarın lağvı” hükmü ve 2.  maddesinde yeni bir vergi konulması 
hükümleri bulunmaktadır (Türkiye İktisat Kongresi, 1923-İzmir, Haberler-Belgeler-Yorumlar, 
A. Gündüz Ökçün (yayına hazırlayan), A.Ü. SBF Yayınları, 471, Ankara, 1981, s. 394‑395).

997	 Gevgilili, Türkiye’de Kapitalizmin Gelişmesi ve Sosyal Sınıflar, s. 46.
998	 Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 83.
999	 Türk Devrimi ve Sonrası, s. 83. Timur, tarımda kapitalistleşme eğiliminin bu kanunun kabü-

lünde etkili olduğunu, kanunun kabülünde önemli rol oynayan Adalet Bakanı Mahmut Esat 
(Bozkurt)’un aynı zamanda Ege’li bir büyük toprak sahibi olmasının rastlantı olmadığını be-
lirtmektedir (s. 84).

1000	 Suna Kili, Atatürk Devrimi, Bir Çağdaşlaşma Modeli, s. 257; Bilâ, CHP Tarihi 1919-1979, 
s. 99. Ahmad, bu konuda İttihatçılar ve Kemalistler arasında paralellik kurmaktadır. (Ahmad, 
İttihatçılıktan Kemalizme, s. 88).

1001	 Tunçay, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1931), s. 191.
1002	 A. Gündüz Ökçün, Ta’til‑i Eşgal Kanunu, 1909, Belgeler-Yorumlar, A.Ü SBF Yayınları: 503, 

Ankara, 1982, s. xi. 1908’den sonraki grevler için Dimitır Şişmanov, Türkiye İşçi ve Sosyalist 
Hareketi Kısa Tarih (1908-1965), Ayşe ve Ragıp Zarakolu (Hazırlayan), Belge Yayınları, Ocak 



256  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Devrimden yaklaşık iki buçuk ay sonra Ta’til-i Eşgal Cemiyetleri Hakkında 
Kanun-ı Muvakkat çıkarılmış1003; 1909 yılında Meclis-i Mebusan ve Meclis-i 
Ayan’da yapılan görüşmeler sonucunda Tatil-i Eşgal Kanunu yürürlüğe 
girmiştir.1004

Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 1908 tarihli siyasî programının 13. 
maddesinde “amelelerle patronların hukuk ve vezaif-i mütekabilelerini tayin 
edecek kanunlar vaz’ı teklif edilecektir” hükmü yer almaktadır. Cemiyetin resmî 
yayın organı İttihad ve Terakki gazetesinde “İttihad ve Terakki Cemiyetinin Siyasi 
Programı” başlığı altında neşredilen, programı tafsilatlı biçimde tahlil eden, 
İttihat ve Terakki Cemiyeti Merkez-i Umumîsi’nin kaleminden çıktığı anlaşılan 
ve on beş tefrikadan müteşekkil yazı dizisinin on birinci tefrikasında “Patronlar 
ve Ameleler” başlığı altında, söz konusu hükmün İttihatçılar tarafından nasıl 
kavrandığı ayrıntılı biçimde açıklanmaktadır.1005 Bu metin, Cemiyet’in sermaye–
emek ilişkilerine dair iktisadî tasavvurunu somutlaştırmakta ve İttihat ve 
Terakki’nin liberalizm–sosyalizm karşıtlığında kendisini açık biçimde klasik 
liberal paradigma doğrultusunda konumlandırdığını göstermektedir. On 
üçüncü maddeye getirilen yorum çerçevesinde sermaye–emek ilişkilerinde 
devlet müdahalesinin asgarî düzeyde tutulması gerektiği savunulmakta; çalışma 
saatleri, asgarî ücret, tatil hakkı gibi alanlarda ayrıntılı yasal düzenlemeler 
“serbest teşebbüs”e müdahale olarak nitelenerek reddedilmektedir. İşçilerin 
korunması meselesi, “umumî ahlâk”ta meydana geldiği iddia edilen değişim ve 
işveren vicdanı üzerinden gerekçelendirilmekte; sendikal örgütlenme sayesinde 
işçilerin zaten güçlü bir aktör haline geldikleri iddia edilerek devletin düzenleyici 
ve koruyucu rolünün sınırlandırılması meşrulaştırılmaktadır. Bu bağlamda 
sosyalist düşüncede merkezi bir yer işgal eden sınıflar arası uzlaşmaz çelişki 
tezi reddedilmekte ve sermayedar–işçi ilişkilerinin karşılıklı hak ve vecibeleri 
tanımlayan genel nitelikli kanunlarla “uzlaştırılabileceği” ileri sürülmektedir; 
ancak grevler ve sendikal hareketler karşısında metinde açıkça hissedilen 

1990, İkinci Baskı, s. 36-41.
1003	 Ökçün, Ta’til‑i Eşgal Kanunu, s. xi. Bu Kanun‑u Muvakkat, Ökçün, Ta’til‑i Eşgal Kanunu, 

1909, Belgeler-Yorumlar, s. 2-4 arasındadır.
1004	 Ökçün, Ta’til‑i Eşgal Kanunu, s. xi. Ta’til‑i Eşgal Kanunu metni, Ökçün, Ta’til‑i Eşgal Kanunu, 

s.  133‑135’de bulunmaktadır. Bu kanun hakkında Boratav şöylesi bir yorum yapmaktadır: 
“Sermaye-emek ilişkilerini yok sayan istibdat döneminin yasaklamalarının aksine bu kanun, 
sınıf mücadelesi gerçeğini gözledikten sonra, sorunu sermaye lehine kısıtlamalarla çözmeye 
çalışan modern, yani kapitalistçe, bir düzenleme sayılmalıdır.” (Boratav, Türkiye İktisat Tarihi, 
1908-1995,  s. 21).

1005	 “İttihad ve Terakki Cemiyetinin Siyasi Programı”, İttihad ve Terakki, No: 32, 5 Teşrin-i Evvel 
1324 (18 Ekim 1908), s.1. Söz konusu yazı dizisinin analizi ve transkripsiyon metni için 
bknz.: Özer Özbozdağlı-Nizam Önen, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 1908 Siyasi Programı İm-
paratorluk Nasıl Kurtulur?,  İlgili maddenin yorumu için  s.75-80; transkripsiyonu için s.153-
154.



Nizam Önen  |  257

rahatsızlık, bu uzlaştırma söyleminin fiiliyatta sermaye lehine asimetrik bir 
denge arayışına tekabül ettiğini göstermektedir. Yazının sonunda “müfrit” 
bir siyasetin sermayedarı ürküteceği vurgusu, güvenli yatırım ortamının 
muhafazası söylemi üzerinden emek taleplerinin sınırlandırılmasını hedefleyen 
bir iktisadî-siyasî çizgiye işaret etmektedir.

1908 tarihli siyasal programının 13. maddesinde yer alan “amelelerle 
patronların hukuk ve vezaif-i mütekabilelerini tayin edecek kanunlar vaz’ı teklif 
edilecektir” hükmü, 1909 tarihli Fırka Siyasal Programı’nın 11. maddesinde de 
benzer biçimde tekrarlanmıştır. Buna rağmen esaslı bir düzenleme yapılmamış; 
1913 siyasal programında bu yönde bir hükme yer verilmemiştir.

1923’de toplanan İzmir İktisat Kongresi’nde işçilerle ilgili kararlar da 
alınmış, bazı düzenlemeler yapılmıştır.1006

Bu Kongre’de kabul edilen esasların işçilere ait bölümünde, bundan böyle 
“amele” tabiri yerine “işçi” sözcüğünün kullanılacağı (madde 1), sendika 
hakkının tanınacağı ve Tatil‑i Eşgal Kanununda yeniden işçilerin hakkını 
tanımak üzere düzenleme yapılacağı (madde 4), çalışma saatinin 8 saat 
olması (madde 5), 1 Mayıs’ın Türkiye işçileri bayramı olarak kanunen kabulü 
(madde 14) gibi hükümler yer almıştır.1007

Dokuz Umde Beyannamesi’nin 5. Umdesi’nin 9. Fıkrası’nda “... sây‑ü ameli 
erbabını himaye edici kanunlar yapılacaktır.” hükmü yer almıştır. Bütün bu 
hükümlere rağmen, Ta’til‑i Eşgal Kanunu 1936’ya kadar yürürlükte kalmış, 
1936’da Faşist İtalya’dan esinlenerek hazırlanmış olan İş Kanunu Meclis’te 
kabul edilmiştir.1008 1925’te Şeyh Sait Ayaklanması sonrası, gündeme gelen 
sertleşme işçi sınıfının haklarına da yönelmiş, sendika hakları kısıtlanmış, 
Amele Teali Cemiyeti kapatılmıştır.1009

1931 Programı’nın Üçüncü Kısım 5. madde 2. paragrafında “Milliyetçi 
Türk amelesi ve işçilerinin hayat ve haklarını ve menfaatlerini göz önünde 
tutacağız. Sây ile sermaye arasında ahenk tesisi ve bir iş kanunu ile ihtiyaca 
kâfi hükümlerin vaz’ı Fırka’nın mühim işleri arasında görülür” hükmü yer 
almaktadır.1010 Ancak bu söyleme rağmen, işçi sınıfı lehine köklü düzenlemelere 

1006	 Timur, bu kongredeki işçi sınıfı isteklerinin dahi bir burjuva devriminin istekleri olduğunu 
bildirmektedir (Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, s. 63).

1007	 Türkiye İktisat Kongresi, s. 430-432.
1008	 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 291. Zürcher, bu yasanın sanayideki işçilere bazı 

güvenceler getirmiş ve işçi sigortasının bazı biçimleri için söz vermiş olmasına rağmen, işçi 
sendikalarının kurulmasını ve grevi yasakladığını yazmaktadır (Zürcher, Modernleşen Türki-
ye’nin Tarihi, s. 291).

1009	 Şişmanov, Türkiye İşçi ve Sosyalist Hareketi Kısa Tarih (1908-1965), s. 131.
1010	 Burada yapılan “milliyetçi” vurgusunun, işçi sınıfının enternasyonalist olduğunu söyleyen sos-

yalist ideolojiye karşı olduğu düşünülebilir.



258  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

1931 sonrasında da gidildiğini söylemek zordur. 1936 tarihli İş Kanunu da 
işçi sınıfı lehine kapsamlı çözümler getirmekten uzaktır. Erik Jan Zürcher bu 
noktada Jön Türk geleneği ile bağlantı kurmakta ve Kemalistlerin “yeni ve 
modern bir toplumun sancaktarı” olarak gördükleri tüccar ve girişimcilerin 
yanında yer aldıklarını vurgulamaktadır.1011

Değerlendirme: Süreklilikler, Kırılmalar, Çelişkiler

Bu bölüm bütünlüğü içinde ele alındığında, karşımıza yalnızca OİTC ile 
CHF arasındaki farklar değil, Tanzimat’tan itibaren Osmanlı–Cumhuriyet 
hattı boyunca ilerlemiş daha geniş bir burjuva dönüşüm süreci çıkmış 
görünmektedir. Osmanlı Devleti’nin Avrupa karşısında askerî, iktisadî ve siyasal 
bakımdan gerilemesi, özellikle XIX. yüzyılda imparatorluğun kapitalist dünya 
ekonomisine giderek daha sıkı ama son derece eşitsiz koşullarda eklemlenmesiyle 
sonuçlanmış; kapitülasyonların genişlemesi, dış borçlanmanın yoğunlaşması ve 
dış ticaretin Avrupa sermayesinin denetimine açılması, Osmanlı ekonomisini 
dış dinamiklere bağımlı hale getirmiştir. Merkezî bürokrasi de bu çözülüş 
eğilimini frenlemek ve devletin bekasını güvence altına almak için kapsamlı bir 
reform programı arayışına yönelmiş, böylece Tanzimat, yalnızca hukuksal/idarî 
bir “liberal açılım” olmaktan çıkıp, imparatorluğun kapitalist dünya sistemiyle 
zorunlu bütünleşmesini “devlet eliyle modernleşme” başlığı altında denetim 
altına alma girişimi olarak okunabilecek bir dönemeç halini almış görünmüştür.

Bu dönüşüm, toplumun iç yapısında da yeni bir tablo üretmiş; ticaret ve 
finans alanlarında Avrupa sermayesiyle sıkı bağlar kurmuş gayrimüslim bir 
ticaret burjuvazisi (komprador kesimler) giderek güçlenmiş, mali ve idarî 
reformlar sürecinde merkezî bürokrasi bağımsız ağırlığı artan bir bürokratik 
aydınlar zümresi olarak sivrilmiştir. Müslüman-Türk eşrafının, büyük toprak 
sahiplerinin ve zamanla filizlenmiş Müslüman ticaret ve sanayi burjuvazisinin 
bu bürokratik kadrolarla farklı yoğunluklarda ittifak ilişkileri kurduğu; böylece 
Tanzimat’tan İttihatçılığa, oradan erken Cumhuriyet’e uzanan devlet merkezli 
modernleşme blokunun toplumsal dayanaklarının kademeli biçimde şekillenmiş 
olduğu görülmüştür. İttihat ve Terakki’nin ve ardından CHF’nin kadroları, 
tam da bu tarihsel zemin üzerinde yükselmiş; salt “fikrî öncüler” olarak değil, 
belirli fraksiyonların çıkarlarını taşıyan bir egemen blokun bileşenleri olarak 
ortaya çıkmışlardır.

Bu çerçevede, bölümde tartışılmış ideolojik yönelimler –Batıcılık, 
pozitivizm, halkçılık ve ulusalcılık– yalnızca soyut bir “zihniyet dünyası”nın 

1011	 “Kemalist devlet Jön Türk geleneğine uygun şekilde, yeni ve modern bir toplumun sancaktarı 
gibi gördüğü tüccar ve girişimcilerin yanında yer aldı ve işçi hareketini baskı altında tuttu.” 
(Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 291).



Nizam Önen  |  259

unsurları değil, yükselen millî burjuvazinin ve ona eklemlenmiş asker–sivil 
bürokratik fraksiyonların ihtiyaçlarını ifade eden söylemler olarak belirginleşmiş 
görünmüştür. Tanzimat’la başlayan “Batı’ya açılma” ve “medeniyet” vurgusu, 
İttihat ve Terakki döneminde pozitivist-toplum mühendisliği çizgisine 
bürünmüş, CHF döneminde ise daha sert bir ulus-devlet ideolojisi formu 
kazanmıştır; ancak tüm bu evrelerde geri kalmışlığın nedeni olarak mülkiyet ve 
üretim ilişkilerindeki yapı değil, esasen “bilim ve teknik”te geri kalmışlık öne 
çıkarılmıştır. Böylece kapitalist üretim tarzının yerleşmesi için gerekli hukuki, 
kültürel ve kurumsal düzenlemeler, “çağdaşlaşma” ve “ulusun kurtuluşu” 
söylemleri üzerinden meşrulaştırılmıştır.

Halkçılık ve ulusalcılık söylemleri, aynı süreçte ortaya çıkan karşıtlıkları 
görünmez kılan bir ideolojik çimento işlevi kazanmış; Tanzimat’la güçlenmiş 
gayrimüslim komprador burjuvazinin I. Dünya Savaşı ve sonrasında tasfiyesi, 
savaş ekonomisi, tehcir, el koymalar ve mübadele yoluyla devasa bir sermaye 
transferi üretmiş, OİTC ve CHF dönemlerinde inşa edilen “millî iktisat” 
konsepti bu aktarımı ve Müslüman-Türk bir burjuvazisinin yaratılmasını “ulusun 
kendi ayakları üzerinde durması” söylemiyle örtmüştür. Emek ile sermaye 
arasındaki gerilimler “sınıfsız, kaynaşmış millet” formülü içinde eritilmiş; işçi 
kesimlerinin, yoksul köylülüğün ve ezilen ulusal/dinsel toplulukların özgül 
çıkarları “bölücülük”, “irtica” veya “cehalet” etiketleriyle kriminalize edilmiş 
görünmüştür.

Toplumsal kültür ve eğitim politikaları bağlamında bölümde ayrıntılı 
biçimde ele alınmış kıyafet, takvim, yazı, kadın hakları ve eğitim anlayışları 
da aynı burjuva dönüşümün üstyapı boyutunda belirleyici araçlar olarak 
öne çıkmıştır. Tanzimat’la başlamış hukukî yeniden düzenlemeler, İttihatçı 
dönemde milliyetçi-militarist bir çerçeve kazanmış, CHF döneminde ise 
gündelik yaşamın her hücresine nüfuz eden “inkılaplar”a dönüşmüştür. 
Takvimin miladîleştirilmesi, alfabenin değiştirilmesi, kıyafet düzenlemeleri, 
kadınların hukuksal statüsündeki değişiklikler ve eğitimin laikleştirilmesi, bir 
yandan eski zümrelerin (ulema, eski bürokrasi, geleneksel esnaf örgütlenmeleri) 
ağırlığını kırmış; öte yandan kapitalist piyasanın ihtiyaç duyduğu disiplinli, 
ulus-devlete sadık ve homojenleştirilmiş bir işgücünü üretmeyi hedeflemiştir. 
Okul, bu bağlamda yalnızca bilgi aktarılan bir kurum olmaktan çıkmış; emek 
gücünün belirli bir biçimde yeniden üretildiği temel ideolojik aygıtlardan biri 
haline gelmiş görünmüştür.

İktisadi politikalar bölümü, bu uzun vadeli dönüşümün hangi toplumsal 
güçler lehine işlediğini en açık biçimde göstermiştir. Tanzimat’tan itibaren 
Osmanlı ekonomisinin dışa bağımlı kapitalist entegrasyonu, OİTC döneminde 
“millî iktisat” sloganıyla, CHF döneminde ise devletçilik ve kalkınmacı 



260  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

politikalarla yeniden çerçevelenmiş; ancak her iki evrede de amaç kapitalist 
üretim tarzını terk etmekten çok, onun uluslararası işbölümündeki konumunu 
değiştirmek, bağımlılığı yönetilebilir kılmak şeklinde belirmiştir. Gayrimüslim 
ticaret ve sanayi burjuvazisinin tasfiyesi ve Müslüman-Türk bir burjuvazisinin 
yükselişi, savaş ve kriz ortamının sunduğu imkânlarla hız kazanmış; devlet bu 
yeni sermaye fraksiyonu için hem “zor aygıtı” hem de kredi, imtiyaz, ihale 
ve korumacı politikalar yoluyla birikimi kolaylaştıran kolektif bir özne olarak 
işlev görmüş görünmüştür.

Tarım politikaları ve emek–sermaye ilişkileri ise bu iktisadi çerçevenin 
emekçi kesimler açısından neye tekabül ettiğini açığa çıkarmıştır. Köylülük, 
Tanzimat’tan Cumhuriyet’e uzanan çizgide vergi ve asker kaynağı olma rolünü 
korumuş; toprak mülkiyetini kökten dönüştürecek bir reform gündeme 
gelmemiş, büyük toprak sahipleri ve yerel egemenler merkezi devletle kurdukları 
ittifaklar sayesinde konumlarını büyük ölçüde muhafaza etmişlerdir. Köylünün 
vergi yükünü hafifleten düzenlemeler, artı-ürün üzerindeki denetimi köylü 
lehine çevirecek bir kopuş yaratmamış; köylülük kapitalist tarım ilişkilerinin 
yayılması için geniş bir proleterleşme havuzu olarak varlığını sürdürmüş 
görünmüştür. Emek–sermaye cephesinde ise gerek İttihatçı gerek Cumhuriyetçi 
dönem boyunca grevler, sendikal örgütlenme girişimleri ve bağımsız işçi siyaseti 
adımları sıkı biçimde bastırılmış; “millî kalkınma” ve “fedakârlık” söylemleri 
eşliğinde artı-değer sömürüsü güvence altına alınmış, emek talepleri siyasal 
alanın dışına itilmiştir.

İktidar anlayışları açısından bakıldığında, bölümün ortaya koyduğu 
temel nokta, devletin “tarafsız bir modernleşme aracı” değil, toplumdaki 
güç ve mülkiyet ilişkilerinin yoğunlaşmış ifadesi olmuş olduğudur. Tanzimat 
bürokrasisinden İttihatçı komiteci kadrolara, oradan CHF’nin parti–devlet 
seçkinlerine uzanan çizgi, kompozisyonu değişmiş ama işlevi değişmemiş bir 
egemen blokun farklı evrelerini temsil etmiştir. Bu blok, bir yandan hanedan, 
saray çevresi, ulema ve bazı yerel güç odakları gibi eski egemen fraksiyonlarla 
hesaplaşmış; öte yandan emekçi kesimlerin ve ezilen toplulukların özerk 
örgütlenmesini sistematik biçimde bastırmıştır. Tek parti rejimi, olağanüstü hal 
hukuku ve muhalefetin “irticacı”, “bölücü” ya da “hain” olarak tanımlanması, 
bu tasarımın siyasal üstyapıdaki başlıca tezahürleri olarak belirginleşmiştir.

Bu bütünlük içinde süreklilikler, kırılmalar ve çelişkiler iç içe geçmiş bir 
görünüm kazanmıştır. Tanzimat’tan OİTC’ye ve CHF’ye uzanan hatta esas 
süreklilik, kapitalist dünya sistemiyle bütünleşmeye yönelmiş, devlet merkezli 
bir burjuva dönüşüm projesinde düğümlenmiş; kullanılan araçlar, söylemler ve 
kurumlar değişmiş olsa da genel yönelim aynı eksen üzerinde ilerlemiştir. Buna 
karşılık, imparatorluktan ulus-devlete geçiş, egemenliğin hanedandan “millet” 



Nizam Önen  |  261

adına konuşan yeni siyasal öznelere devri, hukuk düzeninin yeniden kurulması 
ve bazı kültürel kodların radikal biçimde değiştirilmesi, belirgin bir kırılma 
etkisi yaratmış; ancak bu kırılma, mülkiyet yapısında ve artı-değerin el konulma 
tarzında sosyalist bir kopuşa karşılık gelmemiş, aynı birikim sürecinin yeni 
biçimlerle sürdürülmesi anlamını taşımıştır. Çelişkiler ise tam da bu noktada 
yoğunlaşmış; halkçılık söylemiyle “sınıfsız millet” resmi çizilirken eş zamanlı 
olarak millî burjuvazi yaratma politikaları yürütülmüş, özgürleştirici bir laiklik 
ve bireysel özerklik vaadi dile getirilirken devletin ideolojik aygıtları aracılığıyla 
gündelik yaşam sıkı biçimde denetlenmiş, ulusal kalkınma adına toplumdan 
fedakârlık talep edilirken artı-değerin paylaşımında emek kesimi sistematik 
olarak geri planda tutulmuş görünmüştür. Böylece süreklilik, kırılma ve çelişki, 
aynı tarihsel sürecin farklı ama ayrılmaz yüzleri halini almış; Tanzimat–İttihat–
Cumhuriyet çizgisi, tek tek liderlerin tercihlerinden çok, emperyalist sistemle 
eşitsiz eklemlenme koşullarında şekillenmiş bir burjuva dönüşümünün tarihsel 
seyri olarak okunur hale gelmiştir.





263

Sonuç Yerine: Pasif Devrimin İktidar Bloğu

Osmanlı İmparatorluğu’ndan Cumhuriyet’e geçişi açıklama girişimleri 
literatürde genellikle iki ana eğilim etrafında kümelenmiştir: Bir yanda rejim 
biçimi, ideoloji ve kurumsal mimarideki dönüşümleri merkeze alarak “kopuş”u 
vurgulayan yaklaşımlar; diğer yanda ise idarî gelenek, kadro devamlılığı, devlet 
aklı ve modernleşmenin taşıyıcıları üzerinden “süreklilik” hatlarını öne çıkaran 
okumalar. Bu çalışmada kopuş ve süreklilik, birbirini dışlayan iki seçenek gibi 
değil; aynı tarihsel seyrin içinde birlikte işleyen dinamikler olarak ele alınmış; 
böylece geç Osmanlı’dan erken Cumhuriyet’e uzanan dönüşümün çok katmanlı 
niteliği, tek bir açıklama anahtarına indirgenmeden tartışılmaya çalışılmıştır.

Bu çerçevede OİTC ile CHF, birbirinden tamamen kopuk iki siyasal evren 
olarak değil; çevre kapitalizmlerinin eşitsiz eklemlenme koşulları içinde, devlet 
merkezli modernleşme ve birikim siyasetinin farklı konjonktürlerde aldığı 
iki siyasal biçim olarak değerlendirilmiştir. OİTC’nin savaş ve olağanüstü 
hâl koşullarında belirginleşen örgütlenme tarzı ile CHF’nin parti-devlet 
bütünleşmesine dayalı kurumsallaşması arasında önemli farklar bulunsa da, 
her iki dönemde de modernleşmenin “devlet kapasitesini büyütme”, toplumu 
yeniden düzenleme ve iktisadî alanı siyasal hedeflerle uyumlu biçimde 
biçimlendirme üzerinden yürütüldüğü görülmektedir. Bu nedenle tartışma, 
kişilere ve tekil kırılma anlarına yaslanmadan, devlet aygıtı ile sınıfsal ittifaklar 
arasındaki karşılıklı bağlar üzerinden ilerletilmiştir.

İktisat politikaları bakımından izlenen hat da benzer bir ikili hareketi 
düşündürmektedir. OİTC dönemindeki “millî iktisat” yönelimi ile CHF 
dönemindeki devletçilik ve kalkınmacı uygulamalar, farklı araçlarla da 
olsa, sermaye birikiminin devletin yönlendirici kapasitesi altında yeniden 
düzenlenmesi eğilimini paylaşmaktadır. Burada belirleyici soru, “devletin 
ekonomiye müdahalesi”nin varlığı değil; müdahalenin hangi sınıfsal dengeler 
içinde, hangi maliyetlerle ve hangi toplumsal kesimleri dışarıda bırakarak 
işlediğidir. “Ulusal kalkınma” ve “bağımsızlık” söylemi ile eşitsiz uluslararası 



264  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

işbölümü arasındaki gerilim, bu başlık altında özellikle önemli bir tartışma 
alanı olarak ortaya çıkmıştır.

Bu tablonun en kritik boyutlarından biri, mülkiyet ilişkilerinin yeniden 
kuruluşunun etno-dinsel ve siyasal zor biçimleriyle iç içe geçmiş olmasıdır. 
Sermaye birikiminin yalnızca “piyasa dinamikleri”yle açıklanamayacak 
ölçüde, tasfiyeler, el koymalar, yerinden etmeler ve nüfus mühendisliğiyle 
bağlantılı yeniden tahsis süreçleriyle ilerlediği; dolayısıyla “millî iktisat” ve 
onu izleyen kalkınmacı düzenlemelerin teknik-iktisadî tercihler olmanın 
ötesinde sınıfsal bileşimi kuran siyasal süreçler olarak da düşünülmesi gerektiği 
tartışılmıştır. Bu yaklaşım, Türkiye’de çoğu zaman “devlet” ve “kurucu 
kadro” düzeyinde anlatılan dönüşümün aynı zamanda sınıflar düzeyinde 
yaşanan bir yeniden kuruluş olduğunu; sınıfların kimi anlatılarda geri plana 
itildiğini, görünmezleşebildiğini ve belirli dönemlerde unutturulmaya açık 
hâle gelebildiğini yeniden hatırlatmaktadır.

CHF döneminde güç kazanan “halkçılık”, “ulusal birlik” ve “sınıfsız, 
kaynaşmış millet” söylemi, birleştirici bir siyasal dil üretirken, sınıf gerilimlerinin 
meşru ifade kanallarını daraltabilen bir işleve de sahip olabilmektedir. Bu 
noktada “halk adına konuşma” iddiasıyla toplumsal taleplerin siyasal alana 
hangi koşullarda taşınabildiği, hangi koşullarda bastırıldığı; emekçi sınıfların, 
taşra kesimlerinin ve farklı toplumsal katmanların sürece nasıl dâhil olduğu 
(ya da nasıl dışarıda kaldığı) soruları, metnin genel izleğinde belirleyici bir 
arka plan oluşturmuştur.

Buraya kadar çizilen çerçeve, kaçınılmaz biçimde “sivil-asker bürokrasi”, 
“tepeden devrim” ve “öncül sınıf/öncü zümre” tartışmalarına bağlanmaktadır. 
Türkiye’de hem akademik literatürde hem de siyasal tartışmalarda, modernleşme 
hamlelerinin taşıyıcısı olarak sivil-asker bürokratların ve aydınların rolü sıklıkla 
merkezî bir yere yerleştirilmiş; kimi okumalar bu kadroları “kurucu özne” 
olarak idealize ederken, kimi okumalar da otoriterleşmenin asıl kaynağı 
olarak tekil bir fail düzeyinde konumlandırmıştır. Bu çalışmada sivil-asker 
bürokratların ve aydınların rolü bütünüyle reddedilmemiş; ancak bu rolün, iki 
farklı indirgemeciliği besleyebildiği vurgulanmıştır. İlkinde açıklama, toplumsal 
sınıfları, mülkiyet ilişkilerini ve birikim dinamiklerini tali bir arka plana iterek 
dönüşümü “kadro-merkezli” bir tarih anlatısına indirger. İkincisinde ise kadrolar, 
tarihsel süreci neredeyse tek başına kuran, “her şeye muktedir” bir özne gibi 
sunulur; böylece yapısal kısıtlar, uluslararası eklemlenme biçimleri ve sınıfsal 
çıkar dengeleri görünmezleşme eğilimi kazanır. Oysa sivil-asker bürokrat-aydın 
zümresinin etkisini daha ikna edici biçimde kavramak, bu zümreyi sınıflar-
üstü bir iradenin temsilcisi olarak değil; belirli sınıfsal ittifakların imkân ve 
sınırları içinde hareket eden, özellikle burjuvazinin görece zayıf ya da dağınık 



Nizam Önen  |  265

olduğu koşullarda devlet aygıtının birikimi örgütleme kapasitesine yaslanarak 
ağırlık kazanabilen bir siyasal-entelektüel katman olarak düşünmeyi gerektirir.

Bu bakış açısı, “her şeye muktedir özne” varsayımının açıklamakta zorlandığı 
uzun süreli bir sürekliliği de daha anlaşılır kılar: Osmanlı’dan Cumhuriyet’e 
uzanan yaklaşık iki yüzyıllık zaman diliminde siyasal projelerin büyük 
ölçüde kapitalizme doğru yönelmesi, kapitalizmin farklı tarihsel versiyonları 
arasında gidip gelmesi (liberal entegrasyon, korumacı-millî iktisat, devletçilik/
kalkınmacılık vb.) ve bu çerçevenin dışına kalıcı biçimde çıkılamaması, yalnızca 
kadroların iradî “tercihlerine” bağlanamaz. Daha ziyade, dünya kapitalist sistemi 
içinde çevre/yarı-çevre konumunun dayattığı dış finansman, pazar, teknoloji ve 
güvenlik bağımlılıkları; içeride ise mülkiyet ilişkileri etrafında kurulan iktidar 
bloğunun niteliği ve yeniden üretim mekanizmaları belirleyici olmuştur. Bu 
iktidar bloğu, bir yandan birikimin sürekliliğini sağlayacak sınıfsal uzlaşmaları 
ve devlet kapasitesini tahkim ederken, diğer yandan mülkiyet rejimini radikal 
biçimde dönüştürebilecek alternatif siyasal-iktisadî ufukların kurumsallaşmasını 
sınırlayan bir denge üretmiştir. Bu çerçevede emekçi sınıfların taleplerinin 
siyasal alana hangi kanallar üzerinden, hangi sınırlar içinde taşınabildiği; hangi 
durumlarda ise “ulusal birlik”, “kalkınma zorunluluğu” veya “kamu düzeni” 
söylemleriyle daraltıldığı, alternatif bir iktisadî sistem denemesinin maddi-
siyasal koşullarını zayıflatan başlıca etmenlerden biri olarak ele alınmalıdır. 
Dolayısıyla bürokratik-aydın öncülük, “tarihi istediği yöne çeviren” mutlak 
bir güçten çok, kapitalistleşme yönelimini yeniden üretirken onu yönetilebilir 
kılmaya çalışan; kimi anlarda hızlandırıcı, kimi anlarda disipline edici ve çoğu 
zaman da seçenekleri daraltıcı bir işlev üstlenen tarihsel bir ara yüz olarak 
konumlanmaktadır.

Bu bağlamda “tepeden devrim” kavramı, belirli bir modernleşme tarzını 
betimlemek bakımından işe yarasa da, analitik değerini koruyabilmesi için 
dikkatle kurulması gerekir. Kavram, geniş halk kesimlerinin örgütlü ve özerk 
siyasal özneleşmesinin sınırlı kaldığı; kurucu reformların ve yeniden düzenleme 
hamlelerinin ağırlıkla devlet aygıtı içinden ve merkezî karar mekanizmaları 
aracılığıyla yürütüldüğü bir dönüşüm tipine işaret eder. Ancak “devlet eliyle 
değişim”i yalnızca bürokratik kadroların tasarım ve tercihleriyle açıklamak 
eksik kalır; bu tür dönüşümler çoğu zaman mülkiyet ilişkileri etrafında kurulan 
iktidar bloğunun—yani egemen sınıflar ile devlet aygıtı arasındaki tarihsel 
eklemlenmenin—ihtiyaç ve yönelimleriyle de uyumlu bir hat üzerinden ilerler. 
Dolayısıyla “tepeden inmecilik”, yalnız kararların nereden alındığını değil, bu 
kararların hangi sınıfsal dengeler içinde üretildiğini ve hangi birikim düzenini 
güvence altına aldığını da düşündürmelidir.



266  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Kavramın tek başına ve bağlamdan kopuk biçimde kullanılması iki tür 
indirgemeciliğe kapı aralayabilir. İlkinde modernleşme, “yönetici elitin 
iradesi”ne indirgenir; sınıfsal ittifaklar, iktidar bloğunun niteliği ve dünya 
kapitalist sistemiyle kurulan eşitsiz eklemlenme ilişkileri tali bir arka plana itilir. 
İkincisinde ise “yukarıdanlık” vurgusu normatif bir yargıya dönüşür ve süreç, 
ya bütünüyle “ilerletici” ya da bütünüyle “baskıcı” bir şemayla okunur; böylece 
aynı anda hem kurucu-dönüştürücü hamleler üretebilen hem de siyasal katılımı 
sınırlandırabilen çelişkili karakteri analitik olarak birlikte kavramak zorlaşır.

Bu nedenle burada “tepeden devrim” tartışması, salt adlandırıcı bir kategori 
olarak kullanılmakla yetinilmemiş; devlet–sınıf ilişkileri ve hegemonya kurma 
süreçleriyle birlikte değerlendirilmiştir. Sorunun odağı, “reformlar yukarıdan mı 
geldi?” gibi dar bir sorudan ziyade, “bu kurucu hamleler hangi sınıfsal dengeler 
üzerinde yükseldi, hangi kesimlerle uzlaşmalar kurdu ve hangi toplumsal 
talepleri hangi araçlarla sınırlandırdı?” sorusudur. Bu çerçevede geniş halk 
yığınlarının bağımsız siyasal mobilizasyonunun, mülkiyet ilişkilerini ve iktidar 
dengelerini sarsabilecek talepleri gündeme taşıma ihtimali, egemen kesimler 
açısından yönetilmesi gereken bir risk alanı olarak belirebilmektedir. “Tepeden” 
yürüyen dönüşüm, bir yandan devlet kapasitesini tahkim ederken, diğer 
yandan toplumsal enerjinin kontrollü kanallara yönlendirilmesini ve sınıfsal 
çatışma ihtimallerinin “ulusal birlik” dili içinde soğurulmasını kolaylaştıran 
bir mekanizma olarak da işleyebilir.

Bu bakımdan “halkçılık”, “ulusal birlik” ve “sınıfsız, kaynaşmış millet” gibi 
söylem setleri, yalnızca bütünleşmeyi sağlayan ideolojik çerçeveler değil; aynı 
zamanda meşruiyet üretimiyle siyasal alanın sınırlarını birlikte kuran araçlar 
olarak ele alınmalıdır. Böylelikle “tepeden devrim” kavramı, yalnız reformların 
kaynağını (merkezî devlet) gösteren betimleyici bir terim olmanın ötesine 
taşınarak, modernleşmenin sınıfsal maliyetlerini, dışlama mekanizmalarını ve 
hegemonya stratejilerini tartışmaya elveren daha tutarlı bir analitik çerçeve 
içinde kullanılabilir hale gelir.

“Sivil-asker bürokrat-aydınların devrimlerde öncülüğü” ya da “küçük 
burjuvazinin devrimci öncülüğü” meselesi, salt doğru/yanlış ikilemi içinde 
kapatılamayacak bir tartışma alanı sunmaktadır. Çevre kapitalizmlerinde 
burjuvazinin geç oluşması, zayıf kurumsallaşması veya fraksiyonlara bölünmesi; 
buna karşılık devlet aygıtının modernleşme ve birikim sürecinde merkezî bir rol 
üstlenmesi, “öncü” işlevin eğitimli ara katmanlarda (subaylar, sivil bürokratlar, 
öğretmenler, hekimler, avukatlar, gazeteci-yazarlar vb.) yoğunlaşabildiği 
tarihsel koşullar yaratabilmektedir. Bu bağlamda devrimci/kurucu hamlelerin 
örgütlenmesi çoğu kez küçük burjuva kökenli kadroların omuzlarında yükselse 
de, sürecin genel yönünün bütünüyle bu kadroların “özerk iradesiyle” 



Nizam Önen  |  267

belirlendiği varsayımı ikna edici değildir. Zira yön ve sınırlar, çoğu durumda 
mülkiyet ilişkileri etrafında şekillenen iktidar bloklarının ihtiyaçlarıyla, egemen 
sınıf fraksiyonlarının uzlaşma ve çatışma çizgileriyle, ayrıca iç-dış kısıtların 
açtığı manevra alanıyla birlikte oluşur. Bu nedenle “küçük burjuvazi öncülüğü” 
tespiti, devrimci hamlenin taşıyıcılarını görünür kılarken; yönün ve sınırların 
hangi sınıfsal dengeler içinde çizildiğini ayrıca tartışmayı gerektirir.

Bu çerçevede öncülük tartışması, “önderlik kimdeydi?” sorusundan 
çok, “hangi sınıfsal koalisyonlar içinde ve hangi maliyetlerle?” sorusuna 
bağlanmaktadır: Öncü kadroların dayandığı ittifakların bileşimi nedir? 
Taşrada eşrafın, ticaret burjuvazisinin ve yerel güç odaklarının ağırlığı nasıl 
kurulmuştur? Emekçi sınıfların siyasal temsil ve örgütlenme kanalları hangi 
mekanizmalarla genişlemiş ya da daralmıştır? Bu sorular göz ardı edildiğinde, 
“öncü kadro” vurgusu kolaylıkla yeni bir öznecilik üretme riski taşır; oysa 
sınıfsal koalisyonların niteliği hesaba katıldığında, küçük burjuva öncülüğün 
kimi zaman düzen kurucu bir hatta bağlanabildiği, kimi zaman da daha radikal 
kırılmalar üretebildiği—ama her durumda belirli sınırlar içinde hareket ettiği—
daha tutarlı biçimde görülebilir.

Pasif devrim kavramı, dönüşümün çoğu kez “yukarıdan” yürütülen 
kurucu hamlelerle ilerlerken, geniş halk kesimlerinin örgütlü ve özerk siyasal 
özneleşmesinin belirli sınırlar içinde tutulabildiğini; buna karşılık devletin 
eğitim, hukuk, kültür ve kurumlar aracılığıyla toplumu yeniden biçimlendirme 
kapasitesinin genişleyebildiğini düşündürür. Bu çerçevede “tepeden inmecilik”, 
yalnızca reformların kaynağını değil; aynı zamanda mülkiyet ilişkileri etrafında 
kurulan iktidar bloğunun, geniş kitle mobilizasyonunun iktidar dengelerini 
sarsabilecek risklerini yönetme arzusunu da içeren bir düzenleme mantığı 
olarak okunabilir. Dolayısıyla “öncülük” meselesi, öncü işlevin hangi eğitimli 
ara katmanlarda yoğunlaştığını göstermekle sınırlı kalmaz; bu öncülüğün hangi 
tarihsel blok içinde, hangi sınıfsal uzlaşmaların üzerine oturduğu ve hangi 
maliyetler pahasına sürdürülebildiği sorularını da zorunlu olarak gündeme 
getirir.

Tam da bu noktada, “pasif devrim” ile “tarihsel blok” kavramlarının birlikte 
işletilmesi, süreklilik–kırılma ikiliğini daha sağlam bir mantıksal zemine yerleştirir. 
Zira pasif devrim, kurucu hamlelerin yukarıdan yürütülmesiyle ortaya çıkan 
dönüşüm tarzını görünür kılarken; tarihsel blok, bu dönüşümün hangi sınıfsal 
bileşimler ve hegemonya düzenekleri üzerinden taşındığını, dolayısıyla hangi 
alanlarda sürekliliklerin yeniden üretildiğini izlemeyi mümkün kılar. Böylece 
kurumsal mimari, ideolojik dil ve hukuksal düzenlemeler düzeyinde belirgin 
kırılmaların üretilebildiği; buna karşılık mülkiyet ilişkileri etrafında kurulan 



268  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

iktidar bileşimleri ve birikim siyaseti düzeyinde sürekliliklerin ve yeniden 
üretim mekanizmalarının korunabildiği daha tutarlı biçimde tartışılabilir.

Metin boyunca literatürdeki farklı açıklama çizgileri mümkün olduğunca 
yan yana getirilmiş; kopuşu öne çıkaran yorumların güçlü yanları ile 
süreklilik vurgusunu önceleyen yaklaşımların açıklayıcı kapasitesi birlikte 
değerlendirilmiştir. İktisat-merkezli okumalarla ideoloji-kültür eksenli 
yorumların, devlet-merkezli açıklamalarla sınıf ilişkilerini önceleyen analizlerin 
kimi noktalarda birbirini tamamlayabildiği; kimi noktalarda ise farklı sorular 
sordukları için farklı sonuçlara ulaştıkları görülmüştür. Bu çerçeve, tek bir 
büyük anlatıya kapanmadan, farklı kuramsal merceklerin aynı olguları nasıl 
farklı biçimlerde anlamlandırabildiğini de göstermektedir.

Sonuç olarak OİTC ile CHF arasındaki ilişki ne bütünüyle “devam” ne de 
bütünüyle “kopuş” olarak kapatılmıştır. Devlet merkezli modernleşmenin ve 
kapitalistleşme siyasetinin süreklilikleri ile ulus-devlet inşası, kurumsallaşma 
ve ideolojik dilin ürettiği kırılmalar birlikte ele alınmıştır. Bu birlikte ele 
alış, Türkiye’de modernleşmenin toplumsal maliyetlerini—özellikle emekçi 
sınıflar ve dışarıda bırakılan kesimler açısından—yeniden düşünmeyi 
kolaylaştırmaktadır. Aynı çerçeve, taşra-toplum ilişkileri, emek rejimleri, 
cinsiyet boyutu, azınlıkların gündelik deneyimleri ve yerel arşiv malzemeleriyle 
genişletildiğinde, “devletin yaptıkları” kadar “toplumun nasıl dönüştüğü”nü 
de sınıfları yeniden hatırlayarak tartışmak mümkün görünmektedir.



269

Kaynakça

Abadan-Unat, Nermin, “The Legal Status of Turkish Women”, Turkish Review 
Quarterly Digest, Winter 1986, s.13-27.

A.C., “TARiHi TEFRiKA: 2 İttihat ve Terakki! (Bahaeddin Şakir Beyin 
Bıraktığı Vesikalara Göre) İkinci Meşrutiyetten Sonra Meşrutiyeti Takip 
Eden Aylarda Bir Çok Hadiselere Dair Rivayetler Çoğaldı,”  Milliyet, 11 
Teşrinisani [Kasım] 1934, s.2

Adanır, Fikret, “The Macedonians in the Ottoman Empire, 1878–1912”, 
The Formation of National Elites: Comparative Studies on Governments 
and Non-Dominant Ethnic Groups in Europe, 1850–1940, c. VI, der. A. 
Kappeler vd., London ve New York, 1992, ss.161-191.

Adanır, Fikret, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Ulusal Sorun ile Sosyalizmin 
Oluşması ve Gelişmesi: Makedonya Örneği”, Osmanlı İmparatorluğu’nda 
Sosyalizm ve Milliyetçilik (1876–1923), der. Mete Tunçay ve Erik Jan 
Zürcher, çev. Mete Tunçay, İstanbul, İletişim Yayınları, 1995, ss. 33‑72.

“Afet İnan’ın 23 Nisan 1930’da toplanan Türk Ocakları Kurultayı’ndaki 
konuşmasından bölümler”, Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler 
Ansiklopedisi, Cilt 6, Ek.

Ağaoğlu, Ahmed, “Kurultay Münasebetiyle”, Türk Yurdu, Cilt XVII (3), Sayı 
179 (18), Mayıs–Haziran 1926; [Çevrimyazı: Türk Yurdu, Tutibay 
Yayınları, Cilt 10, s. 287].

Ağaoğulları, Mehmet Ali, “Aşırı Milliyetçi Sağ”, Geçiş Sürecinde Türkiye, der. 
İrvin Cemil Schick – Ertuğrul Ahmet Tonak, İstanbul, Belge Yayınları, 
Aralık 1990.

Ahmad, Feroz, İttihatçılıktan Kemalizme, çev. Fatmagül Berktay, İstanbul, Kaynak 
Yayınları, 1985.

Ahmad, Feroz, İttihat ve Terakki (1908–1914), çev. Nuran Yavuz, İstanbul, 
Kaynak Yayınları, 1986.

Ahmad, Feroz, Modern Türkiye’nin Oluşumu, çev. Yavuz Alogan, İstanbul, Sarmal 
Yayınevi, 1995.



270  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Ahmed Şerif, Anadolu’da Tanin (Birinci Gezi), haz. Çetin Börekçi, İstanbul, 
Kavram Yayınları, Haziran 1977.

Akçura, Yusuf, Üç Tarz-ı Siyaset, 2. Baskı, Ankara, TTK, Basımevi, 1987.
Akşin, Sina, Ana Çizgileriyle Türkiye’nin Yakın Tarihi, Ankara, İmaj Yayınevi, 

1996.
Akşin, Sina, İstanbul Hükümetleri ve Milli Mücadele: Mutlakiyete Dönüş (1918–

1919), İstanbul, Cem Yayınevi, 1991.
Akşin, Sina, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki, İstanbul, Remzi Kitabevi, 1987. 
Akşin, Sina, “Atatürk Döneminde Demokrasi”, Ankara Üniversitesi Siyasal 

Bilgiler Fakültesi Dergisi, c. 47, sy. 1–2 (Ocak–Haziran 1992), ss. 
245‑252.

Akşin, Sina, “İttihat ve Terakki Üzerine”, A.Ü. SBF Dergisi, Cilt: XXVI, 
Sayı: 1’den Ayrı Baskı, Ankara, Sevinç Matbaası, 1971, s. 153-182.

Akşin, Sina, “Osmanlı-Türk Toplumundaki Sınıf Yapısı Üzerine Bir Deneme”, 
Toplum ve Bilim, sy. 2 (Yaz 1977), s. 31-46.

Akşin, Sina, “Mustafa Kemal Atatürk’ün İktidar Yolu”, Çağdaş Düşüncenin 
Işığında Atatürk, Dr. Nejat F.  Eczacıbaşı Vakfı Yayınları, Ayrıbası, 
İstanbul, 1983, s. 51‑80.

Akşin, Sina, “Cumhuriyet Halk Partisi’nin Siyasal, Toplumsal ve İdeolojik 
Kökenleri” Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt  8, İstanbul, 
İletişim, s. 2037‑2042.

Akşin, Sina, “Faşizm Üzerine Genel Gözlemler”, İki Dünya Savaşı Arasında 
Avrupa ve Balkanlar - Murat Sarıca Anısına Sempozyum, İstanbul, Aybay 
Hukuk Araştırmaları Vakfı, 1994, s. 15‑23.

Albayrak, Mustafa, “Yeni Türk Harfleri’nin Kabulü Öncesinde, Halk Eğitimi ve 
Yazı Değişimi Konusunda Türk Kamuoyunda Bazı Tartışmalar ve Millet 
Mektepleri’nin Açılması (1862–1928)”, Atatürk Yolu Dergisi, Ankara 
Üniversitesi Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü, sayı 4, 1989, s. 463–499

Apak, Kemalettin, Ana Çizgileriyle Türkiye’deki Masonluk Tarihi, İstanbul, 
Türkiye Mason Derneği Yayınları, 1958.

Armaoğlu, Fahir, 20. Yüzyıl Siyasi Tarihi 1914–1980, Ankara, Türkiye İş Bankası 
Kültür Yayınları, 1988.

Atatürk (Mustafa Kemal), Nutuk, c. II (1920–1927), İstanbul, Türk Devrim 
Tarihi Enstitüsü / Millî Eğitim Basımevi, 1952. 

Atatürk, Mustafa Kemal, Nutuk, Cilt III: Vesikalar, Türk Devrim Tarih Enstitüsü, 
İstanbul, Maarif Basımevi, 1959.

Atatürk (Mustafa Kemal), Eskişehir–İzmit Konuşmaları (1923), İstanbul, Kaynak 
Yayınları, 1993.

Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri–I, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, 
1989.



Nizam Önen  |  271

Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, c. II, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurulu 
– Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara, Atatürk Araştırma Merkezi, 1989.

Atatürk’ün Tamim, Telgraf ve Beyannameleri, Atatürk’ün Tamim, Telgraf ve 
Beyannameleri, Ankara, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1991.

Atatürk’ün Tamim, Telgraf ve Beyannameleri, Cilt IV, Ankara, Atatürk Kültür, Dil 
ve Tarih Yüksek Kurumu – Atatürk Araştırma Merkezi, 1991,

Aktan, Coşkun Can; Dileyici, Dilek; Saraç, Özgür, “Osmanlı Tarihinde Vergi 
İsyanları I”, Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 
Fakültesi Dergisi, c. 7, sy. 2 (2002), ss. 1–20.

Aktan, Coşkun Can; Dileyici, Dilek; Saraç, Özgür, “Osmanlı Tarihinde Vergi 
İsyanları II”, Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 
Fakültesi Dergisi, c. 8, sy. 1 (2003), ss. 1–25.

Aktar, Yücel, İkinci Meşrutiyet Dönemi Öğrenci Olayları (1908–1918), İstanbul, 
İletişim Yayınları, 1990.

Altun, Aslı, Türkiye’de Tek Parti Döneminde Cumhuriyet Halk Partisi’nin 
Örgütlenmesi, (Yayınlanmamış YL Tezi), Hatay Mustafa Kemal 
Üniversitesi SBE, 2006.

Amca, Hasan, Doğmayan Hürriyet: Bir Devrin İçyüzü 1908–1918, İstanbul, Arba 
Yayınları, 1989.

Atsız, H. Nihâl, “Türkler Hangi Irktandır?”, Atsız Mecmua, Sayı 1, 5 Mayıs 
1931, s.4-5.

Irkıl Ata [Nihal Atsız], “Ecnebi Mektepleri,” Atsız Mecmua, Yıl: 1, Sayı: 4, 15 
Ağustos 1931, s.8-9.

Ayata, Ayşe Güneş, CHP (Örgüt ve İdeoloji), çev. Belkıs Tarhan ve Nüvit Tarhan, 
Ankara, Gündoğan Yayınları, 1992.

Aybars, Ergün, İstiklal Mahkemeleri, c. I–II (1920–1927), İzmir, İleri Kitabevi, 
1995.

Aydemir, Şevket Süreyya, Makedonya’dan Orta Asya’ya Enver Paşa, c. I (1860–
1908), İstanbul, Remzi Kitabevi, 1970.

Aydın, Harun, “Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Türkiye’de Kadın”, Current 
Research in Social Sciences (Curr Res Soc Sci), c. 1, sy. 3, 2015, s. 84-96.

Özge Aydın, “Jön Türklerin kadın öncülerinden Selma Rıza Feraceli (1872–
1931)”, Türkiye Günlüğü, 141 / Kış 2020, s. 133-143.

Aydın, Süavi, “Türk Tarih Tezi ve Halkevleri”, Kebikeç, Yıl: 2, Sayı: 3, (1996), 
s. 107-130.

Bahaeddin Şakir Bey’in Bıraktığı Vesikalara Göre İttihat ve Terakki, Haz.: Erdal 
Aydoğan – İsmail Eyyüboğlu, Ankara, Alternatif Yayınları, Şubat 2004.

Benhür, Çağatay, “1920’li Yıllarda Türk-Sovyet İlişkileri: Kronolojik Bir 
Çalışma”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, sy. 24 (2008), 
s. 279–286.



272  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Beşikçi, İsmail, Cumhuriyet Halk Fırkası’nın Tüzüğü (1927) ve Kürt Sorunu (Bilim 
Yöntemi, Türkiye’deki Uygulama 3), Ankara, Yurt Yayınları, 1991.

Bektaş, Arsev, “Tarihsel Süreç İçinde CHP ve Örgüt Yapısının Nitelikleri”, Tarih 
ve Toplum, c. 24, sayı 141 (Eylül 1995), ss. 24‑34.

Bilâ, Hikmet, CHP Tarihi 1919–1979, Ankara, Doruk Matbaacılık Sanayi, 1979.
Birinci, Ali, “İttihad ve Terakki Cemiyeti: Kuruluşu ve İlk Nizamnâmesi”, Tarih 

ve Toplum, sayı 52 (Nisan 1988), ss. 17‑23.
Birinci, Ali, “İttihad ve Terakki’nin İlk Risâlesi: ‘Vatan Tehlikede’”, Tarih ve 

Toplum, sayı 54 (Haziran 1988), ss. 24‑34.
Birinci, Ali, “İttihat ve Terakki’nin İlk Risâlesi: “Vatan Tehlikede” “, Tarih ve 

Toplum, Cilt: IX, Sayı: 14 (Eylül 1995), Özel Sayı CHP, s. 24-34.
Bleda, Mithat Şükrü, İmparatorluğun Çöküşü, İstanbul, Remzi Kitabevi, 1979.
Boratav, Korkut, Türkiye İktisat Tarihi 1908–1995, İstanbul, Gerçek Yayınevi, 

1990. 
Bozkurt, Celal, Siyaset Tarihimizde CHP: Dünü, Bugünü, İdeolojisi (Siyaset 

İlmi Açısından Bir İnceleme), [basım yeri belirtilmemiş], [yayınevi 
belirtilmemiş], [tarih belirtilmemiş]. 

 “Buna Şapka Derler” (yazı dizisi), Kıvanç, Halit (haz.), Milliyet, 21  Kasım 
1962, 1962, s. 5.

Buxton, Charles Roden, Turkey in Revolution, London, T. Fisher Unwin, 1909.
C.H.F. Halkevleri Talimatnemesi, Hakimiyeti Milliye Matbaası, 1932.
C.H.F. Nizamnamesi ve Programı (1931), Ankara, T.B.M.M: Matbaası, 1931.
C.H.P. 25. Yıl, Ankara, Ulus Basımevi. (Künye eksik: yıl).
Cumhuriyet Halk Fırkası Nizamnâmesi, 1927, Hakimiyeti Milliyet Matbaası, 

1931.
Cumhuriyet Halk Fırkası 931 Büyük Kongresi, 10 Mayıs İçtimaı, Ankara, T.B.M.M: 

Matbaası, 1931.
Çakır, Serpil, Osmanlı’da Kadın Hareketi, Beşinci Basım, İstanbul, Metis 

Yayınları, 1994.
Çalışkan, Ülkü, “Türk Kurtuluş Savaşında Sovyet Rusya’nın Malî ve Askerî 

Yardımları”, Karadeniz Araştırmaları, c. 3, sy. 9 (2006), ss. 35–54.
Çavdar, Tevfik, İttihat ve Terakki, İstanbul, İletişim Yayınları, 1994.
Çavdar, Necati, “Selanik’in Yükselişi”, Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, c. 

11, sy. 1 (2016), ss. 331-339.
Çeçen, Anıl, Halkevleri, Ankara, Gündoğan Yayınları, 1990.
Cüceoğlu, İbrahim, “Kuruluşunun 41’nci yılında, Milli Mücadele ve Müdafaaî 

Hukuktan doğan parti: CHP”, Ulus, 9 Eylül 1964, s. 3. 
Cumhuriyet Halk Fırkası 931 Büyük Kongresi: 10 Mayıs İçtimaı, Ankara, T.B.M.M: 

Matbaası, 1931.



Nizam Önen  |  273

Cumhuriyet Halk Partisi’nin Tarihçesi, Cumhuriyet Halk Partisi İstanbul İl İdare 
Kurulu, İstanbul, Şevket Ünal Matbaası, 1962.

C.H.P. Tüzüğü (Partinin Dördüncü Büyük Kurultayı onaylamıştır), Ankara, Ulus 
Basımevi, 1935.

C.H.F. Katibi Umumiliğinin Fırka Teşkilatına Umumi Tebligatı, Cilt 1: Mayıs 
1931’den Birinci Kanun 1932 nihayetine kadar, Hakimiyeti Milliye 
Matbaası, 1933. Cilt 3: Temmuz 1933’ten Birinci Kanun 1933 sonuna 
kadar, Hakimiyeti Milliye Matbaası, 1934.

C.H.F. Kâtib-i Umumîliğinin Fırka Teşkilâtına Umumî Tebligatı, c. 3 (Temmuz 
1933–Birinci Kânun 1933 sonuna kadar), [basım yeri belirtilmemiş], 
Hakimiyet-i Milliye Matbaası, 1934. Künye eksik: basım yeri.

Çetik, Mete. “Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin (1906–1908) Örgütü.” 
Yayınlanmamış yüksek lisans tezi, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, 1995.

Demirbaş, Serkan, “The Treaty of Balta Limani’s Role in Anglo-Ottoman 
Relations during the Mehmet Ali Problem”, Tarih Okulu Dergisi / Journal 
of History School, c. 8, sy. 24 (Aralık 2015), ss. 233–251.

Duru, Kazım Nami, “İttihat ve Terakki”, Hatıralarım, İstanbul, Sucuoğlu 
Matbaası, 1957.

Eldem, Vedat, “Cihan Harbinin ve İstiklal Savaşının Ekonomik Sorunları”, 
Türkiye İktisat Tarihi Semineri: Metinler ve Tartışmalar (8–10 Haziran 
1973), der. Osman Okyar ve H. Ünal Nalbantoğlu, Ankara, Hacettepe 
Üniversitesi Yayınları, 1975, ss. 373–408. (Bu metin Turkish Politics and 
the Economy, 1908-1914: From the revolution of 1908 to the end of the One-
Party Era, Volume I, der. Aykut Kansu, 1992 içinde yer almaktadır).

Eldem, Vedat, Osmanlı İmparatorluğu’nun İktisadi Şartları Hakkında Bir Tetkik, 
İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 1970.

Eliçin, Emin Türk, Kemalist Devrim İdeolojisi (Niteliği ve Tarihteki Yeri), İstanbul, 
Anıt Yayınları, 1970.

Ergin, Osman, İstanbul Mektepleri ve İlim, Terbiye ve San’at Müesseseleri 
(Dolayısiyle Türk Maarif Tarihi), c. 4, İstanbul, Eser Matbaası, 1977.

Ertekin, Orhan Gazi, “Cumhuriyet Döneminde Türkçülüğün Çatallanan 
Yolları”, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce, Cilt 4: Milliyetçilik, der. Tanıl 
Bora, İstanbul, İletişim, 2002, s.345-387.

Ertman, Thomas, “Democracy and Dictatorship in Interwar Western Europe 
Revisited”, World Politics, c. 50, no. 3 (1998), ss. 475-505.

Ertürk, Hüsamettin, İki Devrin Perde Arkası, haz.: Samih Nafiz Kansu, İstanbul, 
Nurgök Matbaası, 1957.

Eryaman, Ayşe, “Selanik Vilayeti’nde 1908 Genel Seçimleri”, History Studies, c. 
9, sy. 3 (2017), ss. 45-63.



274  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Esatlı, Mustafa Ragıp, İttihat ve Terakki Tarihinde Esrar Perdesi ve Yakup Cemil 
Niçin Öldürüldü?, İstanbul, Hürriyet Yayınları, 1975.

Georgeon, François, Türk Milliyetçiliğinin Kökenleri – Yusuf Akçura (1876–1935), 
çev.: Alev Er, Ankara, Yurt Yayınları, 1986.

Gevgilili, Ali, Türkiye’de Kapitalizmin Gelişmesi ve Sosyal Sınıflar, İstanbul, 
Baylam Yayınları, 1989.

Giritlioğlu, Fahir, Türk Siyasî Tarihinde Cumhuriyet Halk Partisinin Mevkii, c. I, 
Ankara, Ayyıldız Matbaası, 1965. 

Goloğlu, Mahmut, Türkiye Cumhuriyeti: 1923, Ankara, Başnur Matbaası, 1971.
Goloğlu, Mahmut, Sivas Kongresi, Ankara, Başnur Matbaası, 1969.
Goloğlu, Mahmut, Erzurum Kongresi, Ankara, Nüve Matbaası, 1968.
Goloğlu, Mahmut, Tek Partili Cumhuriyet (1931-1938), Ankara, Kalite Matbaası, 

1974.
Gökalp, Ziya, Makaleler IX, haz.: Şevket Beysanoğlu, Ankara, Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1980, s. 33; (Gökalp, “Türk Kimdir?”, Yeni Gün, 16 Mayıs 
1339, sayı 1179–1802).

Gökalp, Ziya, Türkçülüğün Esasları (Günümüz Türkçesiyle), Haz: Mahir Ünlü 
ve Yusuf Çotuksöken, 2. Baskı, İstanbul, İnkilâp ve Aka, 1978.

Gökay, Bülent, “Communist Party of Turkey and Soviet Foreign Policy”, Journal 
of Global Faultlines, c. 4, sy. 2 (2018), s. 138-149.

Gülalp, Haldun, “Kapitalizm ve Modern Ulus-Devlet: Türkiye Cumhuriyetinin 
Kuruluşu Üzerine Düşünceler”, Mürekkep, Sayı: 5 (Güz 1995), s. 6-15.

Hacaloğlu, Yücel, Atsız’ın Mektupları, İstanbul, Orkun Yayınları, 2001.
Hanioğlu, M. Şükrü, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti 

ve Jön Türklük, c. I (1889–1902), İstanbul, İletişim Yayınları, 1989.
Hanioğlu, M. Şükrü, “Notes on the Young Turks and the Freemasons, 1875–

1908”, Middle Eastern Studies, c. 25, no. 2 (Nisan 1989), ss. 186‑197.
Hanioğlu, M. Şükrü, Preparation for a Revolution: The Young Turks, 1902–1908, 

Oxford, Oxford University Press, 2001.
Hanioğlu, M. Şükrü, Bir Siyasal Düşünür Olarak Doktor Abdullah Cevdet ve 

Dönemi, [basım yeri belirtilmemiş], Üçdal Neşriyat, [tarih belirtilmemiş]. 
Hanioğlu, Şükrü, “Genesis of the Young Turk Revolution of 1908” Osmanlı 

Araştırmaları, III, (1982), İstanbul, s. 277-300.
Hanioğlu, Şükrü, “Nizâmnamelerdeki Sanal Kadınlardan İttihad ve Terakki 

Kadın Şubesine Jön Türklük ve ‘Kadın’”, Derin Tarih, sayı 48, Mart 
2016, s. 76-80.

Hilav, Selahattin, “Düşünce Tarihi (1908-1980)”, Türkiye Tarihi 4. Çağdaş 
Türkiye 1908-1980, Yayın Yönetmeni: Sina Akşin, İstanbul, Cem Yayınevi, 
1992, s. 357-390.



Nizam Önen  |  275

Hobsbawm, Eric, The Age of Extremes: The Short Twentieth Century, 1914–1991, 
London, Michael Joseph, 1994.

Hutin, Serge, Gizli Cemiyetler, çev. Mehmet Arık, İstanbul, Anıl Yayınevi, 1965.
Jelavich, Charles; Jelavich, Barbara, The Balkans, Englewood Cliffs, NJ, Prentice-

Hall, 1965.
Kabasakal, Mehmet, Türkiye’de Siyasal Parti Örgütlenmesi (1908–1960), İstanbul, 

Tekin Yayınevi, 1991.
Kansu, Aykut, 1908 Devrimi, İstanbul, İletişim Yayınları, 1995.
Kansu, Aykut, “The Tax Revolts of 1906–07: Prelude To The Revolution of 

1908”, Turkish Politics and The Economy, 1908–1946: From the Revolution 
of 1908 to the End of the One-Party Era, c. I, der. Aykut Kansu, [basım yeri 
belirtilmemiş], [yayınevi belirtilmemiş], 1992.

Karabacak, Melike, “Osmanlı’da Politik ve Edebi Bir Kadın: Gülistan İsmet”, 
Türk-İslam Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi, Sayı 7/Kış 2009, 
s. 161–175.

Karabekir, Kâzım, İttihat ve Terakki Cemiyeti 1896–1909, İstanbul, Emre 
Yayınları, 1993.

Karaca, Şahika, “Emine Semiye Hayatı–Fikir Dünyası–Sanatı–Eserleri”, Erciyes 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı ABD, Türk 
Edebiyatı BD, Yayımlanmamış doktora tezi, Temmuz 2010.

Karakaş, Mehmet, Türk Ulusçuluğunun İnşası, Ankara, Vadi Yayınları, Şubat 
2000. 

Karpat, Kemal H., Ottoman Population, 1830–1914: Demographic and Social 
Characteristics, Madison, WI, The University of Wisconsin Press, 1985.

Karpat, Kemal, “The People’s Houses in Turkey”, The Middle East Journal, Cilt. 
XVII, Sayı: 1-2, (Winter-Spring 1963), s. 55-67.

Kars, H. Zafer, Belgelerle 1908 Devrimi Öncesinde Anadolu, Ankara, Kaynak 
Yayınları, 1984.

Kasaba, Reşat, Osmanlı İmparatorluğu ve Dünya Ekonomisi: Ondokuzuncu Yüzyıl, 
çev. Kudret Emiroğlu, İstanbul, Belge Yayınları, 1993.

Katoğlu, Murat, “Cumhuriyet Türkiye’sinde Eğitim, Kültür, Sanat, “ Türkiye 
Tarihi 4: Çağdaş Türkiye 1908-1980, Yayın Yönetmeni: Sina Akşin, 
İstanbul, Cem Yayınevi, 1992, s. 393-502.

Kayalı, Kurtuluş, “Milli Mücadele Sırasındaki Muhalefet ve İkinci Grup”, 
Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi, Cilt 6, İstanbul, İletişim, 
1988, s. 1862-1863.

Kaygusuz, Bezmi Nusret, Bir Roman Gibi, İzmir, İhsan Gümüşayak Matbaası, 
1955.

Kaymaz, Nejat, “Türk Kurtuluş Savaşı’nın Tarihsel Konumu ve Niteliği”, 
Belleten, c. XL, sy. 160 (Ekim 1976), s. 599-616.



276  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Keser, İhsan, Türkiye’de Siyaset ve Devletçilik, Ankara, Gündoğan Yayınları, 
1993.

Keyder, Çağlar, Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, çev. Sabri Tekay, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 1989.

Keyder, Çağlar, Dünya Ekonomisi İçinde Türkiye (1923–1929), İstanbul, Tarih 
Vakfı Yurt Yayınları, 1993.

Kısıklı, Emine, “Harf İnkılabı’nın Türk ve Dünya Basınındaki Yankıları”, Erdem, 
sy. 56, 2010, s. 115–160

Kızıldoğan, Hüsrev Sami, “Vatan ve Hürriyet “İttihat ve Terakki”, Belleten, Cilt 
I, (1937), s. 619-625.

Kili, Suna, 1960–1975 Döneminde Cumhuriyet Halk Partisinde Gelişmeler: Siyaset 
Bilimi Açısından Bir İnceleme, İstanbul, Boğaziçi Üniversitesi Yayınları, 
1976.

Kili, Suna, Atatürk Devrimi, Bir Çağdaşlaşma Modeli, 4. Baskı, Ankara, Türkiye 
İş Bankası Kültür Yayınları (Tarih belirtilmemiştir).

Koçak, Cemil, “Siyasal Tarih (1923-1950),” Türkiye Tarihi 4: Çağdaş Türkiye 
1908-1980, Yayın Yönetmeni: Sina Akşin, İstanbul, Cem Yayınevi, 1992, 
s. 85-173.

Koloğlu, Orhan, İttihatçılar ve Masonlar, İstanbul, Gür Yayınları, 1991.
Koloğlu, Orhan, 1919-1938 Türk Çağdaşlaşması, İslama Etki İslamdan Tepki, 

İstanbul, Boyut Kitapları, Eylül 1995.
Koraltürk, Murat, “Sivas Kongresi’nden 12 Eylül 1980’e CHP Kronolojisi”, 

Tarih ve Toplum, c. 24, sayı 141 (Eylül 1995), ss. 42–51.
Korlaelçi, Murtaza, “Pozitivist Düşüncenin İthali”, Modern Türkiye’de Siyasî 

Düşünce, c. 1: Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası – Tanzimat ve 
Meşrutiyetin Birikimi, 2. bs., İstanbul, İletişim Yayınları, 2001, s. 214–222.

Köker, Levent, Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi, İstanbul, İletişim Yayınları, 
1993.

Kurat, Akdes Nimet, “Brest-Litovsk Müzakereleri ve Barışı (20 Aralık 1917 – 3 
Mart 1918)”, Belleten, c. 31, sy. 123 (1967), ss. 375–413.

Kuran, Ahmed Bedevi, İnkılâp Tarihimiz ve Jön Türkler, İstanbul, Tan Matbaası, 
1945.

Kuran, Ahmed Bedevi, İnkılâp Tarihimiz ve İttihad ve Terakki, İstanbul, Tan 
Matbaası, 1948.

Kurnaz, Şefika, “Osmanlı Kadın Hareketi’nin Öncü İsimlerinden Emine 
Semiye’nin Siyasal Portresi”, 38. Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika 
Çalışmaları Kongresi (ICANAS) Bildirileri, c. IV, Ankara, Atatürk Kültür, 
Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Yay., 2012, s. 1993–2006.

Kütükoğlu, Mübahat S., “Baltalimanı Muahedesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi, c. 5, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 1992, ss. 38–40.



Nizam Önen  |  277

Landau, Jacob M., Pan-Turkism: From Irredentism to Cooperation, Bloomington–
Indianapolis, Indiana University Press, 1995 (2. gözden geçirilmiş baskı),

Leskovikli Mehmet Rauf, İttihat ve Terakki Ne İdi?, İstanbul, Arba Yayınları, 
1991.

Levend, Agâh Sırrı, “İttihat ve Terakki Kongreleri”, Memleket, 16 Kasım 1947, 
s. 2. 

Levend, Agâh Sırrı, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Evreleri, Ankara, Türk Dil 
Kurumu Yayınları, 1960.

Lewis, Geoffrey, The Turkish Language Reform: A Catastrophic Success, Oxford, 
Oxford University Press, 1999.

Lewis, Bernard, “Duyûn-i Umumiyye”, Encyclopaedia of Islam, c. II, Leiden, 
Brill, 1965, s. 677. 

Lewis Bernard, Modern Türkiye’nin Doğuşu, Çev. Metin Kıratlı, 6. Baskı, Ankara, 
TTK Basımevi, 1996.

Mardin, Şerif, “İslamcılık”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt 7, 
İstanbul, İletişim, s. 1936-1940.

Mardin, Şerif, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri 1895–1908, İstanbul, İletişim 
Yayınları,1994.

Mardin, Şerif, İdeoloji, 2. Baskı, İstanbul, İletişim, Haziran 1993.
McCarthy, Justin, “Foundations of the Turkish Republic: Social and Economic 

Change”, Middle Eastern Studies, c. 19, sy. 2 (1993), ss. 144–148.
(Meclis-i Mebusan ve Ayân Resi) Ahmed Rıza Bey’in Anıları, İstanbul, Arba 

Yayınları, Temmuz 1988.
Mert, Nuray, Laiklik Tartışmasına Kavramsal Bir Bakış, Cumhuriyet Kurulurken 

Laik Düşünce, İstanbul, Bağlam Yayıncılık, Kasım 1994.
Millet Hizmetinde 40 Yıl CHP, Ankara, 1964.
Nehir, Nurullah, “Mehmed Ata Bey’in Erzurum Valiliği (1906)”, KAÜSBED – 

Kafkas Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, c. 12, sy. 28 (2021), 
s. 661-673.

Oba, Ali Engin, Türk Milliyetçiliğinin Doğuşu, Ankara, İmge Kitabevi, 1995.
Oran, Baskın, “Türk Dış Politikasının Teori ve Pratiği”, Türk Dış Politikası, 

Kurtuluş Savaşından Bugüne Olgular, Belgeler, Yorumlar, Cilt I: 1919-1980, 
editör: Baskın Oran, İstanbul, İletişim Yayınları.

Orhonlu, Cengiz, “Edebiyat Fakültesinin Kuruluşu ve Gelişmesi (1901–1933) 
Hakkında Bazı Düşünceler”, Cumhuriyetin 50. Yılına Armağan, İstanbul, 
Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1973, s. 55–70. 

Quataert, Donald, The Ottoman Empire, 1700–1922, Cambridge, Cambridge 
University Press, 2005.



278  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Ökçün, A. Gündüz (hazırlayan)  Osmanlı Sanayii, Osmanlı Sanayii: 1913, 1915 
Yılları Sanayi İstatistiki, Ankara, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler 
Fakültesi Yayınları, 1971.

Ökçün, A. Gündüz (hazırlayan) Türkiye İktisat Kongresi, 1923-İzmir, Haberler-
Belgeler-Yorumlar, 3. Baskı, Ankara, A.Ü. SBF Yayını, 1981.

Ökçün, A. Gündüz, Tatil’i Eşgal Kanunu, 1909, Belgeler-Yorumlar, Ankara, A.Ü. 
SBF Yayını, 1982.

Ökçün, A. Gündüz, “1909–1930 Yılları Arasında A.Ş. Olarak Kurulan Bankalar”, 
Türkiye İktisat Tarihi Semineri: Metinler/Tartışmalar, 8–10 Haziran 1973, 
der. Osman Okyar – H. Ünal Nalbantoğlu, Ankara, Hacettepe Üniversitesi 
Yayınları, 1975.

Önen, Nizam, İki Turan: Macaristan ve Türkiye’de Turancılık, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2005.

Önen, Nizam – Reyhan, Cenk, Mülkten Ülkeye: Türkiye’de Taşra İdaresinin 
Dönüşümü (1839-1929), İstanbul, İletişim Yayınları, 1. Baskı, Ekim 2011.

Özacun, Orhan “Halkevlerinin Dramı”, Kebikeç, Yıl: 2, Sayı: 3, (1996), s. 
87-95.

Öz, Esat, Tek Parti Yönetimi ve Siyasal Katılım, Ankara, Gündoğan Yayınları, 
1992.

Özacun, , “CHP’nin Kuruluş Tarihi Üzerine”, Tarih ve Toplum, c. 24, sayı 141 
(Eylül 1995), ss. 4–7.

Özbozdağlı, Özer, “Selanik, Manastır ve Kosova Vilayetlerinde 1912 Meclis-i 
Mebusan Seçimleri”, Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, c. 11, sy. 2 
(2016), ss. 285–317.

Özbozdağlı, Özer ve Önen, Nizam, İttihat ve Terakki Cemiyetinin 1911 Kongresi 
ve Siyasi Programı: İttihat ve Terakki Cemiyetinin En Uzun Yılı, Ankara, 
Detay Yayıncılık, Aralık 2017.

Özbozdağlı, Özer – Önen, Nizam, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 1908 Siyasi 
Programı: İmparatorluk Nasıl Kurtulur?, Ankara, Detay Yayıncılık, Ekim 
2020.

Özdağ, Ümit, Ordu–Siyaset İlişkisi (Atatürk ve İnönü Dönemleri), Ankara, 
Gündoğan 

Özkafa, Fatih, “Harf İnkılâbı Ekseninde Türk Aydınının Arap Harflerine ve Hat 
Sanatına Bakışı”, İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, c. 8, sy. 
3, 2019, s. 1875–1905.

Özkiraz, Ahmet – Arslanel, M. Nazan, “İkinci Meşrutiyet Döneminde Kadın 
Olmak”, Sosyal ve Beşeri Bilimler Dergisi, Cilt 3, No 1, 2011, s. 1–10.

Yayınları, 1991.
Pamuk, Şevket, 100 Soruda Osmanlı–Türkiye İktisadi Tarihi 1500–1914, İstanbul, 

Gerçek Yayınevi, 1988.



Nizam Önen  |  279

Pamuk, Şevket, Osmanlı Ekonomisinde Bağımlılık ve Büyüme (1820–1913), 
İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1994.

Parla, Taha, Ziya Gökalp, Kemalizm ve Türkiye’de Korporatizm, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 1993.

Parla, Taha,  Türkiye’de Siyasal Kültürün Resmi Kaynakları. 
Cilt 1: Atatürk’ün Nutuk’u, İstanbul, İletişim, 1991. 
Cilt 2: Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, İstanbul, İletişim, 1991. 
Cilt 3: Kemalist Tek-Parti İdeolojisi ve CHP’nin Altı Ok’u, İstanbul, İletişim, 1992.
Patrick, Mary Mills, A Bosphorus Adventure: Istanbul (Constantinople) Woman’s 

College 1871–1924, California, Stanford University Press, 1934.
Payaslıoğlu, Arif T., “Political Leadership and Political Parties, Turkey”, Political 

Modernization in Japan and Turkey, der. Robert E. Ward ve Dankwart A. 
Rustow, New Jersey, Princeton University Press, 1964, s. 411-433.

Pears, Edwin, Forty Years in Constantinople: The Recollections of Sir Edwin Pears 
1873–1915, London, Herbert Jenkins Limited, 1916.

Petrosyan, Yuriy Aşatoviç, Sovyet Gözüyle Jön Türkler, çev. Mazlum Beyhan ve 
Ayşe Hacıhasanoğlu, Ankara, Bilgi Yayınevi, 1974.

Ramsaur Jr., Ernest Edmondson, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, çev. Nuran Yavuz, 
İstanbul, Sander Yayınları, Şubat 1982.

“Recep Beyin Verdiği Konferans”, Cumhuriyet, 19 Teşrinievvel 1931.
Rustow, Dankwart A., “The Development of Parties in Turkey”, Political Parties 

and Political Development, der. Joseph LaPalombara ve Myron Weiner, 
New Jersey, Princeton University Press, 1966, ss. 107‑133. 

Sakal, Fahri, Ağaoğlu Ahmed Bey, Ankara, Türk Tarih Kurumu, 1999.
Sander, Oral, Siyasi Tarih: İlkçağlardan – 1908’e, Ankara, İmge Yayınları, 1989.
Sander, Oral, Siyasi Tarih: Birinci Dünya Savaşı’nın Sonundan 1980’e Kadar, 

Ankara, İmge Yayınları, 1989.
Savcı, Bahri, “Atatürk’te Çok Parti Sistemi”, Cumhuriyet, 29 Temmuz 1963, s. 2.
Savran, Sungur, “Osmanlı’dan Cumhuriyete: Türkiye’de Burjuva Devrimi 

Sorunu”, Onbirinci Tez Kitap Dizisi, Sayı: 1, 2 Baskı, Ağustos 1986, s. 
172-214.

Selek, Sabahattin, Anadolu İhtilâli, 2  Cilt, 8.Baskı, İstanbul, Kastaş, A.Ş. 
Yayınları, Ocak 1987.

Sencer, Muzaffer, Azgelişmişliğin Yapısı: Türkiye’de Siyasal Partilerin Sosyal 
Temelleri, İstanbul, Geçiş Yayınları, 1971.

Sevimay, Hayri R., Cumhuriyete Girerken Ekonomi, İstanbul, Kazancı Kitap Tic. 
A.Ş., 1995. 

Sezgin, Ömür, Türk Kurtuluş Savaşı ve Siyasal Rejim Sorunu, Ankara, Birey ve 
Toplum Yayıncılık, Şubat 1984.



280  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Sezgin, Ömür, “Türk Kurtuluş Savaşı ve Dinsel İdeolojinin Siyasal Yenilgisi”, 
Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi, Cilt 6, İstanbul, 
İletişim, 1988, s. 1864-1865.

Sinanoğlu, Suat, Türk Hümanizmi, 2. Baskı, Ankara, TTK Basımevi, 1988.
Somel, Gözde, Soviet Policy Towards Turkey (1920–1923), yayımlanmamış 

doktora tezi, ODTÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2016.
Steinhaus, Kurt, Atatürk Devrimi Sosyolojisi, çev. M. Akkaş, İstanbul, Sarmal 

Yayınevi, 1995.
Şişmanov, Dimitır, Türkiye İşçi ve Sosyalist Hareketi, Kısa Tarih (1908-1965), 2. 

Baskı, İstanbul, Bele Yayınlar, Ocak 1990.
Tanör, Bülent, Türkiye’de Yerel Kongre İktidarları (1918-1920), İstanbul, AFA 

Yayınları, Temmuz 1992.
Tansel, Fevziye Abdullah, “Arap Harflerinin Islahı ve Değiştirilmesi Hakkında 

İlk Teşebbüsler ve Neticeleri (1862–1884)”, Belleten, Yıl 1953, Cilt 17, 
Sayı 66, s. 224–250.

Tansel, F. Abdullah, “Niyazi Berkes, Turkish Nationalism and Western Civilization, 
Selected Essays of Ziya Gökalp” [kitap eleştirisi], Belleten, c. XXIV, sy. 93–96 
(1960), s.669-679.

Tekeli, İlhan ve Şaylan, Gencay, “Türkiye’de Halkçılık İdeolojisinin Evrimi”, 
Toplum ve Bilim, Sayı: 6-7 (Yaz-Güz 1978), s. 44-110.

Tekeli, İlhan, “Makedonya İç Devrimci Örgütü ve 1903 İlinden Ayaklanması”, 
Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi, Cilt 6, s. 1806-1807.

Tekeli, İlhan- İlkin, Selim, “İttihat ve Terakki Hareketinin Oluşumunda Selânik’in 
Toplumsal Yapısının Belirleyiciliği”, Türkiye’nin Sosyal ve Ekonomik Tarihi 
1071–1920, der. Osman Okyar ve Halil İnalcık, Ankara, Meteksan Ltd. 
Şti., ss. 351‑382.

Temo, İbrahim, İttihat ve Terakki Anıları, İstanbul, Arba Yayınevi, 1987.
Tevetoğlu, Fethi, “İhsan Boran’ın Şiirleri”, Kopuz, Sayı 7–8, 15 Birincikanun 

1939.
Tezel, Yahya S., Cumhuriyet Döneminin İktisadi Tarihi, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, 1994.
Timur, Taner, Türk Devrimi ve Sonrası, Ankara, İmge Yayınları, 1994.
Timur, Taner, “Batı İdeolojisi, Irkçılık ve Ulusal Kimlik Sorunumuz”, Yapıt, 

Sayı: 5(50), (Haziran-Temmuz 1984), Ankara, Dost Yayınevi, s. 7-30.
Togan, Zeki Velidi, Umumi Turk Tarihine Giriş, Cild 1,En Eski Devirlerden 16. 

Asra Kadar, İstanbul, İsmail Akgün Matbaası, 1946
Tokay, Gül, Makedonya Sorunu: Jön Türk İhtilalinin Kökenleri (1903–1908), 

İstanbul, AFA Yayınları, 1996.
Tokgöz, Turhan, “Gerçekçi Sosyalizm”, Yön, Yıl:1, Sayı:40, 19 Eylül 1962, s. 

15. 



Nizam Önen  |  281

Toprak, Binnaz, “Dinci Sağ”, çev. Nail Satlıgan, Geçiş Sürecinde Türkiye, der. 
İrvin Cemil Schick ve Ertuğrul Ahmet Tonak, İstanbul, Belge Yayınları, 
Aralık 1990, s. 237-254.

Toprak, Zafer, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908–1918), Ankara, Yurt Yayınları, 
1982.

Toprak, Zafer, Milli İktisat - Milli Burjuvazi, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 
Eylül 1995.

Toprak, Zafer, İttihat-Terakki ve Devletçilik, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 
Ekim 1995.

Toprak, Zafer, “II. Meşrutiyet’te Solidarist Düşünce: Halkçılık”, Toplum ve Bilim, 
Sayı: 1 (Bahar 1977), s. 92-123.

Toprak, Zafer, “70. Yıldönümünde İttihat ve Terakki’nin 1916 Kongresi, I-IV”, 
Tarih ve Toplum, Cilt VI, Sayı: 33-36 (Eylül-Aralık 1986).

Tökin, Füruzan Hüsrev, Türkiye’de Siyasi Partiler ve Siyasi Düşüncenin 
Gelişmesi, 1839-1965, İstanbul, Elif Yayınları, 1965.

Tunçay, Mete, “Türkiye Cumhuriyeti’nde Siyasal Düşünce Akımları”, Cumhuriyet 
Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt 7, s. 1924-1928.

Türkoğlu, Ömer, “Halkevlerinin Kuruluş Amaçları, Örgütsel Yapısı ve Bazı 
Uygulamaları”, Kebikeç, Yıl: 2, Sayı: 3 (1996), s. 97-106.

Tunaya, Tarık Zafer, Türkiye’de Siyasi Partiler (1859–1952), İstanbul, Doğan 
Kardeş Yayınları, 1952.

Tunaya, Tarık Zafer, Türkiye’de Siyasal Partiler, c. I: İkinci Meşrutiyet Dönemi, 
İstanbul, Hürriyet Vakfı Yayınları, 1988.

Tunaya, Tarık Zafer, Türkiye’de Siyasal Partiler, c. III: İttihat ve Terakki: Bir 
Çağın, Bir Kuşağın, Bir Partinin Tarihi, İstanbul, Hürriyet Vakfı Yayınları, 
1989.

Tunaya, Tarık Zafer, “İttihat ve Terakki”, Mülkiyeliler Birliği Dergisi, s.  74‑75 
(Haziran, 1984), s. 32‑36.

Tunçay, Mete, T.C.’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923–1931), 3. Baskı, 
İstanbul, Cem Yayınevi, 1992.

Tunçay, Mete, “Atatürk’e Nasıl Bakmak”, Toplum ve Bilim, (Kış 1977), s. 86-92
Tunçay, Mete, “Cumhuriyet Halk Partisi (1923–1950)”, Cumhuriyet Dönemi 

Türkiye Ansiklopedisi, c. 8, İstanbul, İletişim Yayınları, ss. s. 2019-2024.
Tunçay, Mete-Özen, Haldun, “1933 Tasfiyesinden Önce Darülfünun”, Yapıt, 

sayı 7 (Ekim–Kasım 1984), Ankara, Dost Yayınları, ss. 6–8.
“Turaniak Budapesten – ‘osi fajrokonaink mozgalma’”, Budapesti Hirlap, 12 

Aralık 1915, s. 10.
Turhan, Mehmet, Siyasal Elitler, Ankara, Gündoğan Yayınları, Ağustos 1991.



282  |  İmparatorluğun Enkazından Cumhuriyetin İnşasına Süreklilik ve Kırılmalar Ekseninde Osmanlı...

Türk, Hikmet Sami-Tuncer, Erol, Türkiye İçin Nasıl Bir Seçim Sistemi? Sistem 
Önerileri, Seçim Uygulamaları, İstanbul, TESAV Yayınları No: 6, 1995.

Türkdoğan, Orhan, “Hüseyin Tosun: Bir İhtilalcinin Profili”, Türk Dünyası 
Araştırmaları, sayı 46 (Şubat 1987), ss. 69–83.

Türkdoğan, Orhan, “1906-1907 Osmanlı Hürriyet Ayaklanması I”, Türk 
Kültürü, yıl XXII, sayı 255 (Temmuz 1984), ss. 453-466. 

Türkkan, Reha Oğuz, “Türk Anaları Sizden Bekliyoruz”, Bozkurt, Yıl: 1, Sayı: 
1, Mayıs 1939, s.1-6.

Umar, Bilge, İzmir’de Yunanlıların Son Günleri, Ankara, Bilgi Yayınevi, 1974.
Uyanık, Ercan – Çam, İrfan Davut, “Arap Elifbası’ndan Latin Alfabesine Geçiş 

Sürecinde Garpçı Söylemler”, Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, 
c. 14, sy. 29, Güz 2014, s. 189–221.

Uzer, Tahsin, Makedonya Eşkiyalık Tarihi ve Son Osmanlı Yönetimi, Ankara, Türk 
Tarih Kurumu Basımevi, 1987.

Ülken, Hilmi Ziya, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, 4. Baskı, İstanbul, Ülken 
Yayınları, 1994.

Ülkütaşır, M. Şakir, Atatürk ve Harf Devrimi, 2. Baskı, Ankara, Türk Dil Kurumu 
Yayınları, 1973.

Ünder, Hasan, “Kemalizmin ya da Türk Devriminin Felsefesi Nedir?”, Mürekkep, 
Sayı: 6 (Kış-Bahar, 1996), s. 31-48.

Üstel, Füsun, “Türk Milliyetçiliğinde Anadolu Metaforu”, Tarih ve Toplum, Cilt: 
XIX, Sayı: 109 (Ocak 1993), s. 51.55.

Üstel, Füsun, İmparatorluktan Ulus-Devlete Türk Milliyetçiliği; Türk Ocakları 
(1912-1931), İstanbul, İletişim Yayınları, 1997.

Üşür, İşaya, “Fransız Devrimi ve Tanzimat Üzerine Düşünceler ya da Tanzimat’ı 
Nasıl Yorumlamalı?” Mürekkep, Sayı: 5 (Güz 1995), s. 16-22.

Yetkin, Çetin, Türkiye’de Tek Parti Yönetimi, 1930-1945, Altın Kitaplar Yayınevi, 
Nisan 1983.

Yıldız, Mevlüt Samet; Benhür, Çağatay, “Sovyet Basınında Türkiye 
Cumhuriyeti’nin Onuncu Yıl Kutlamaları ve Kliment Yefremoviç 
Voroşilov’un Türkiye Ziyareti”, Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, sy. 109 
(Bahar 2024), ss. 135-172.

Zihnioğlu, Yaprak, Kadınsız İnkılap: Nezihe Muhiddin, Kadınlar Halk Fırkası, 
Kadın Birliği, yay. haz.: Müge Gürsoy Sökmen, İstanbul, Metis Yayınları, 
Ekim 2003.

Zürcher, Erik Jan, Milli Mücadelede İttihatçılık, çev. Nüzhet Salıoğlu, İstanbul, 
Bağlam Yayınları, 1995. 

Zürcher, Erik Jan, “Atatürk ve Muhalefet, 1924’teki Çok Partili Demokrasi”, 
Tarih ve Toplum, Cilt: IX, Sayı: 49 (Ocak 1988), s. 16-19.



Nizam Önen  |  283

Zürcher, Erik Jan, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, İstanbul, İletişim Yayınları, 
1995.

Ansiklopediler
AnaBritannica, İstanbul, Ana Yayıncılık, 1986, 22. Cilt.
Meydan Larousse, Büyük Lûgat ve Ansiklopedi, Meydan Yayıncılık, 1968, 

12 Cilt.
Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi, İstanbul, İletişim, 8 Cilt.




