


Manisa Kültür Turizmi: 
Somut Olmayan Kültürel 

Miras Değerleri

Prof. Dr. Mustafa Tepeci 

Doç. Dr. Ceren İşçi 

Dr. Öğretim Üyesi Z. Gökçe Sel



Manisa Kültür Turizmi:
Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri
Prof. Dr. Mustafa Tepeci • Doç. Dr. Ceren İşçi • Dr. Öğretim Üyesi Z. Gökçe Sel

ISBN (PDF): 978-625-8562-46-0

DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub1101

Language: Turkish
Publication Date: 2025
Cover design by Mehmet Çakır
Cover design and image licensed under CC BY-NC 4.0
Print and digital versions typeset by Çizgi Medya Co. Ltd.

Suggested citation:
Tepeci, M., İşçi, C., Sel, Z. G. (2025). Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri.
Özgür Publications. DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub1101. License: CC-BY-NC 4.0

The full text of this book has been peer-reviewed to ensure high academic standards. For full review policies, see 
https://www.ozguryayinlari.com/ 

Published by
Özgür Yayın-Dağıtım Co. Ltd.
Certificate Number: 45503

15 Temmuz Mah. 148136. Sk. No: 9 Şehitkamil/Gaziantep
+90.850 260 09 97
+90.532 289 82 15
www.ozguryayınlari.com
info@ozguryayinlari.com

This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International 
(CC BY-NC 4.0). To view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/ 
This license allows for copying any part of the work for personal use, not commercial use, providing 
author attribution is clearly stated.



iii

Önsöz

Küreselleşmenin yerel kimlikler üzerindeki tek tipleştirici etkisi, kültürel 
mirasın korunması ve sürekliliği konusunu güncel akademik tartışmaların 
ve kamu politikalarının merkezine taşımıştır. Bu bağlamda, UNESCO’nun 
Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi, kültürel miras 
algısını fiziksel mekân ve nesnelerin ötesine taşıyarak; yaşayan pratikleri, 
temsilleri ve bilgiyi korumayı odağına almıştır. Bu kitap, Manisa’nın Somut 
Olmayan Kültürel Miras (SOKÜM) varlıklarının incelenmesi, kültürel 
işlevleri ve bu değerlerin kültür turizmi ekosistemine entegrasyonu üzerine 
akademik bir perspektif sunmaktadır.

Antik dönemlerden Osmanlı yönetim geleneğine uzanan köklü geçmişiyle 
Manisa, Anadolu’nun çok katmanlı kültürel yapısının en özgün biçimde 
gözlemlendiği yerleşimlerden biridir. Şehzadeler Şehri kimliğiyle harmanlanan 
bu birikim, günlük yaşam pratiklerinde, geleneksel üretim biçimlerinde ve 
toplumsal ritüellerde günümüze kadar varlığını sürdürmüştür. Ancak, bu 
varlıkların modernleşme dinamikleri ve teknolojik gelişmeler karşısında 
uğradığı erozyon, söz konusu mirasın bilimsel yöntemlerle belgelenmesini 
ve turizm perspektifiyle yeniden ele alınmasını zorunlu hale getirmiştir.

Sekiz ana bölümden oluşan bu çalışmanın ilk kısmında, somut olmayan 
kültürel miras kavramı tanımlanmakta ve bu mirasın turizm sektörüyle 
kurduğu karşılıklı etkileşim tartışılmaktadır. Türkiye genelindeki ve Manisa 
özelindeki envanter çalışmaları incelenerek, SOKÜM unsurlarının sosyo-
ekonomik gelişim sürecindeki işlevi kuramsal bir çerçeveye oturtulmuştur. 
Takip eden bölümlerde, kentin el sanatları mercek altına alınmıştır. 
Talikacılıktan saraçlığa, keçecilikten geleneksel kapı süsleme ustalığına 
kadar uzanan sekiz farklı el sanatı; teknik süreçleri, kültürel bağlamları ve 
sürdürülebilirlik olanakları açısından analiz edilmiştir.

Çalışmanın ilerleyen kısımlarında, dokuma geleneği ve geleneksel giyim 
kuşam pratikleri, kentin etnografik zenginliğinin birer göstergesi olarak ele 



iv

alınmıştır. Toplumsal uygulamalar, inanç sistemleri ve özellikle UNESCO 
İnsanlığın Somut Olmayan Kültürel Mirası Temsili Listesi’nde yer alan 
Mesir Macunu Festivali gibi geniş ölçekli kültürel etkinlikler, kentin kolektif 
hafızasındaki yerleri ve turistik potansiyelleri bakımından değerlendirilmiştir. 
Sözlü anlatılar, mitolojik katmanlar ve mutfak kültürü bölümleri ise 
Manisa’nın yaşayan kültürünü bütüncül bir yaklaşımla tamamlamaktadır.

Kitabın sekizinci bölümünde, önceki bölümlerde anlatılanların 
yönlendirmesi doğrultusunda Manisa’da somut olmayan kültürel miras 
temelli bir turizm yaklaşımının geliştirilmesine yönelik stratejik önerilere 
yer verilmiştir. Bu çalışma yalnızca bir envanter oluşturma çabasıyla sınırlı 
kalmamakta; Manisa’da kültürel mirasın korunması ve kuşaktan kuşağa 
aktarılması sürecinde turizmi yerel kalkınmanın etkin bir aracı olarak 
konumlandıran bilimsel bir başvuru kaynağı olmayı hedeflemektedir.

Bu eserin, kültürel miras yönetimi, turizm planlaması ve geleneksel el 
sanatları yönetimi alanında çalışan araştırmacılara, sektör profesyonellerine 
ve yerel politika yapıcılara kuramsal ve uygulamalı bir kaynak olmasını 
temenni ederiz. Geçmişin kültürel kodlarını geleceğin sürdürülebilir turizm 
vizyonuyla buluşturan bu çalışmanın, Manisa’nın kültürel kimliğinin 
korunmasına katkı sunması en büyük dileğimizdir.

Prof.Dr.Mustafa TEPECİ (mustafa.tepeci@cbu.edu.tr)

Doç.Dr.Ceren İŞÇİ (ceren.isci@@cbu.edu.tr)

Dr.Öğretim Üyesi Z.Gökçe SEL (zehragokce.sel@cbu.edu.tr)



v

İçindekiler

Önsöz	 iii
Yazarlar Hakkında	 vii

1	 Somut Olmayan Kültürel Miras	 1
Giriş	 1

Türkiye Somut Olmayan Kültürel Miras Envanteri 	 5

Manisa Somut Olmayan Kültürel Miras Envanteri	 11

Sonuç	 15

Kaynakça	 17

2	 Manisa’nın Geleneksel El Sanatı Ustalığı 	 19
Giriş	 19

Talikacılık	 20

Keçecilik	 23

Bakırcılık	 25

Çömlekçilik	 27

Demircilik	 28

Semercilik	 31

Saraçlık	 32

Geleneksel Kapı ve Kapı Süsleme Ustalığı	 34

Sonuç	 36

Kaynakça	 38

3	 Manisa’nın Dokuma Sanatı / Geleneği ve Geleneksel Giyim Kuşam 
Yapımcılığı	 41
Giriş	 41

Kilim ve Halı Dokuma Geleneği	 43



vi

Bez Dokuma Geleneği	 57

Geleneksel Kıyafet, İçlik, Önlük ve Süsleme	 59

Sonuç	 66

Kaynakça	 68

4	 Manisa’nın Geleneksel Oyun, Toplantı ve Uygulamaları 	 71
Giriş	 71
Geleneksel Çocuk Oyunları ve Oyuncakları	 72

Geleneksel Toplantılar ve İnanç ve İnanışlara Bağlı Gelenek ve Uygulamalar	 76

Sonuç	 82

Kaynakça	 84

5	 Manisa’da Geleneksel Festivaller	 87
Giriş	 87

Mesir Macunu Festivali	 89

Manisa Tarzanı ve Çevre Günleri	 93

Gastronomi Festivalleri	 96

Uluslararası Yunusemre Günleri	 98

Diğer Festival ve Şenlikler	 98

Sonuç	 99

Kaynakça	 101

6	 Manisa’nın Halk Anlatıları, Halk Dansları Geleneği ve Halka Mal 
Olmuş Kişiler 	 105
Giriş	 105

Manisa’nın Mitolojik Hikayeleri ve Efsaneleri	 107

Sembolik Kişiler	 113

Halk Dansları 	 116

Sonuç	 121

Kaynakça	 123

7	 Manisa’nın Mutfak Kültürü	 125
Giriş	 125

Manisa’nın Yemek Kültürü ve Yerel Yemekler	 129

Gastronomik Ürünler	 132

Sonuç	 138

Kaynakça	 142



vii

8	 Somut Olmayan Kültürel Miras ile Manisa’da Kültür Turizminin 
Geliştirilmesi 	 145
Giriş	 145

Geleneksel El Sanatı Ustalığı	 147

Dokuma Sanatı ve Gelenekleri	 148

Geleneksel Giyim Kuşam Yapımcılığı ve Kullanım Gelenekleri	 148

Geleneksel Çocuk Oyunları ve Oyuncakları	 149

Geleneksel Toplantılar ve Teşkilatlanmalar	 150

Yardımlaşma, Dayanışma ve Hayır Gelenekleri	 151

İnanç ve İnanışlara Bağlı Gelenek ve Uygulamalar	 151

Geleneksel Festival ve Şenlikler	 152

Halk Anlatıları Geleneği	 152

Geleneksel Halk Dansları	 153

Türk Mutfak Kültürü / Geleneksel Yiyecek-İçecek Yapımı	 154

Sonuç	 154

Kaynakça	 157





ix

Yazarlar Hakkında

Prof. Dr. Mustafa TEPECİ

1991 yılında Uludağ Üniversitesi Balıkesir Turizm İşletmeciliği ve Otelcilik 
Yüksekokulu’ndan mezun oldu. Yüksek lisans derecesini ABD’de New 
Haven Üniversitesi’nden Turizm İşletmeciliği (1996); doktora derecesini de 
ABD’de Penn State Üniversitesi’nden İnsan-Çevre İlişkileri alanından aldı 
(2001). Mersin Üniversitesi Turizm İşletmeciliği ve Otelcilik Yüksekokuluna 
2002 yılında Yrd.Doç. olarak atandı.  2005 yılında Yönetim ve Organizasyon 
alanında Doçent oldu. Haziran 2008’de Manisa Celal Bayar Üniversitesi 
(MCBÜ) Uygulamalı Bilimler Yüksekokuluna atandı. Profesörlüğe 2011 
yılında yükseltildi. Aynı okulda 2010-2014 yılları arasında Müdür olarak 
görev yaptı. 2012-2013 yıllarında MCBÜ Yükseköğrenim Vakfı Başkanlığı 
yapmıştır. 2014-2015 yılları arasında Manisa İli-Türkiye Odalar ve Borsalar 
Birliği (TOBB) Akademik Danışmanlığı görevinde bulundu. Halen 
MCBÜ İşletme Fakültesi’nde İşletme (İng.) Bölüm Başkanı olarak görev 
yapmaktadır. Penn State Üniversitesi’nde Doktora çalışmaları başarı ödülleri 
ve Manisa Celal Bayar Üniversitesinde Sosyal Bilimler Alanında 2015, 2016 
ve 2018 yılları Bilimsel Yayın Performans ödülleri almıştır. Temel çalışma 
alanları; stratejik yönetim, yenilikçilik, girişimcilik, sürdürülebilirlik, festival 
yönetimi ve destinasyon yönetimidir.

Doç. Dr. Ceren İŞÇİ

2004 yılında Adnan Menderes Üniversitesi Turizm İşletmeciliği ve 
Otelcilik Yüksekokulu’ndan mezun oldu. 2008 ve 2016 yıllarında Adnan 
Menderes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Turizm İşletmeciliği Ana 
Bilim Dalı’nda yüksek lisans ve doktora derecelerini aldı. Muğla Sıtkı 
Koçman Üniversitesi Ortaca Meslek Yüksekokulu’nda (2013-2015), Ege 
Üniversitesi Bergama Meslek Yüksekokulu’nda (2015-2018) öğretim 
görevlisi olarak çalıştı. 2018 yılında Dr.Öğr. Üyesi olarak atandığı Manisa 
Celal Bayar Üniversitesi İşletme Fakültesi’nde halen görev yapmaktadır. 



x

2022 yılında Turizm alanında doçent unvanını almıştır. Yazarın, turizm 
pazarlaması, turizm deneyimi, kültürel miras ve müze deneyimi alanlarında 
çalışmaları bulunmaktadır.

Dr. Öğr. Üyesi Zehra Gökçe SEL

2013 yılında Dokuz Eylül Üniversitesi İşletme Fakültesi Turizm 
İşletmeciliği (İngilizce) Bölümünden fakülte ikincisi olarak mezun olmuştur. 
Yüksek lisans eğitimini 2015 yılında Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Turizm İşletmeciliği Programı’nda, doktora eğitimini ise 2020 
yılında aynı üniversitenin Sosyal Bilimler Enstitüsü Turizm İşletmeciliği 
Anabilim Dalı’nda tamamlamıştır. 2014–2019 yılları arasında Dokuz Eylül 
Üniversitesi İşletme Fakültesi’nde Araştırma Görevlisi olarak görev yapmıştır. 
Bu süreçte, 2015 yılında KU Leuven Üniversitesi’nde Visiting Scholar 
olarak akademik çalışmalarda bulunmuştur. 2020 yılında Manisa Celal Bayar 
Üniversitesi İşletme Fakültesi’nde göreve başlamış olup, Dr. Öğretim Üyesi 
kadrosunda bu görevini sürdürmektedir. Araştırmacının turizm pazarlaması, 
kriz yönetimi ve etkinlik yönetimi alanlarında araştırmaları ve projeleri 
bulunmaktadır.



1

BÖLÜM 1

Somut Olmayan Kültürel Miras

GİRİŞ

Küreselleşen dünyada turizm endüstrisi deniz-kum-güneş (3S) üçgenine 
sıkışmış geleneksel yapıdan sıyrılarak, deneyim odaklı ve kültürel derinliği 
olan yeni bir paradigmaya evrilmektedir. Bu dönüşüm sürecinde, turistlerin 
destinasyon seçimlerinde belirleyici olan faktörler, mimari ve tarihi fiziksel 
varlıklardan çok, o bölgenin ruhunu yansıtan yaşayan kültür öğelerine kaymıştır. 
UNESCO tarafından 2003 yılında kabul edilen sözleşme ile uluslararası bir 
yönelim kazanan Somut Olmayan Kültürel Miras, destinasyonların rekabet 
avantajı elde etmesinde kritik bir kaynak haline gelmiştir. 

Somut Olmayan Kültürel Miras (SOKÜM), toplulukların, grupların ve 
bireylerin kuşaktan kuşağa aktardığı; gelenekler, sözlü anlatımlar, ritüeller, 
gösteri sanatları, toplumsal uygulamalar, doğa ve evrenle ilgili bilgi sistemleri 
ile geleneksel el sanatları bilgisi gibi unsurları kapsayan kültürel ifade 
biçimlerini tanımlamaktadır1. Somut olmayan kültürel miras, fiziksel bir 
nesneye indirgenemeyen; ancak bir topluluğun sosyal ve kültürel dokusuna 
derinlemesine işlenmiş, pratiklerde ve yaşantılarda varlığını sürdüren dinamik 
bir yapı özelliği taşımaktadır2. 

SOKÜM, UNESCO tarafından 2003 yılında kabul edilen Somut Olmayan 
Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi ile uluslararası bir koruma ve tanınma 
statüsüne kavuşmuştur. SOKÜM, sadece statik bir üretim biçimi değil, aynı 
zamanda toplumsal hafızanın ve kültürel kimliğin en canlı taşıyıcısıdır. Kuşaktan 
kuşağa aktarılan bu miras, topluluklara bir aidiyet duygusu ve süreklilik hissi 
vererek kültürel çeşitliliğe ve insan yaratıcılığına olan saygıyı güçlendirmektedir. 
Bu miras, temelde şu beş ana alanda kendini göstermektedir3 4.



2  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

a)   Dille birlikte sözlü gelenekler ve anlatımlar (atasözleri, destanlar, 
efsaneler, halk hikâyeleri, fıkralar, masallar, vb.),

b)   Gösteri sanatları (halk tiyatrosu, Karagöz, kukla, meddah,  vb.),

c)   Toplumsal uygulamalar, ritüeller ve şölenler (doğum, nişan, düğün,  
Nevruz gibi kutlamalar),

d)   Doğa ve evrenle ilgili bilgi ve uygulamalar (geleneksel yemekler, halk 
hekimliği, halk takvimi, halk meteorolojisi vb.),

e)   El sanatları geleneği (bakırcılık, dokumacılık, halk mimarisi, semercilik, 
telkâri, vb.)

SOKÜM’ü somut mirastan ayıran temel özellikler; canlı, dinamik ve 
sürekli yeniden yaratılan bir doğaya sahip olmasıdır. Bu miras, nesilden nesile 
aktarılarak bir topluluğun kimliğini ve sürekliliğini sağlamaktadır. İnsanlık için 
SOKÜM, kültürel çeşitliliğin ve insan yaratıcılığının bir garantisi niteliğindedir. 
Küreselleşmenin getirdiği tek tipleşme tehlikesine karşı, toplumların kimliklerini 
koruma ve sürdürme refleksidir. Bir ninniden bir üretim tekniğine, bir halk 
hekimliği bilgisinden bir festival ritüeline kadar uzanan bu miras, toplumsal 
aidiyet duygusunu güçlendirmektedir5. Özellikle modernleşme ve kentleşme 
süreçlerinin hızlandığı 21. yüzyılda, sözlü geleneklerin ve yerel bilgi birikiminin 
kaybolmaması, insanlığın hafızasının korunması adına hayati önem taşımaktadır.

Somut Olmayan Kültürel Mirasın Özellikleri

Somut olmayan kültürel mirasın temel özelliklerinden biri, yaşayan, dinamik 
ve uygulamaya dayalı olmasıdır. Bir kültürel unsurun SOKÜM olarak kabul 
edilebilmesi için, topluluk tarafından aktif biçimde yaşatılması, yeniden 
üretilmesi ve anlamlandırılması gerekmektedir. UNESCO (2003)6 uyarınca 
bu miras, toplulukların çevreleriyle, doğayla ve tarihleriyle olan etkileşimlerine 
bağlı olarak sürekli biçim değiştirir. Bu özelliğiyle SOKÜM, durağan değildir; 
toplumsal değişimlere uyum sağlar ve her kuşak tarafından kendi döneminin 
şartlarına göre tekrar yorumlanır7.

Diğer bir özelliği, topluluk temelli olmasıdır. Somut olmayan kültürel 
miras, ancak onu üreten ve aktaran topluluklar aracılığıyla anlam kazanır. 
Bir kültürel unsurun SOKÜM niteliği kazanması için en önemli kriter, o 
unsurun bir topluluk, grup veya birey tarafından miras olarak kabul edilmesi 
ve temsiliyetinin olmasıdır8. Diğer bir deyişle, asıl olan o kültürü yaşayan 
halkın kendi kimliğinin bir parçası olarak görmesidir. Bu nedenle SOKÜM’ün 
korunması, yalnızca yasal düzenlemelerle değil, yerel halkın katılımı ve 
sahiplenmesiyle mümkündür9.  Bu bağlamda SOKÜM, kapsayıcıdır; toplumun 
bir kesimini dışlamak yerine ortak bir aidiyet duygusu ve süreklilik hissi 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  3

oluşturur. Ayrıca bu miras unsurları, kültürel çeşitliliğin korunması açısından 
da evrensel bir değer taşımaktadır.

Bir diğer önemli özellik ise kuşaktan kuşağa aktarım ve öğrenilmesi 
özelliğidir. SOKÜM’ün varlığını sürdürebilmesi, ancak bir kuşaktan diğerine 
aktarılmasıyla mümkündür. Bu aktarım genellikle resmi eğitim kurumlarından 
ziyade; usta-çırak ilişkisi, aile içi eğitim veya toplumsal ritüeller aracılığıyla 
sözlü ve uygulamalı olarak gerçekleşmektedir. Aktarım süreci kesintiye 
uğradığında, mirasın fiziksel bir karşılığı (yazılı metin veya kayıt gibi) kalsa 
bile, yaşayan miras niteliği kaybolur10. Dolayısıyla, SOKÜM’ün en belirleyici 
özelliklerinden biri, insan belleğinde olmasıyla birlikte, uygulama pratiğine 
de bağımlı olmasıdır.

Somut Olmayan Kültürel Miras ve Turizm İlişkisi

SOKÜM’ün kültür turizminin gelişimindeki rolü, turistlere benzersiz ve 
otantik deneyimler sunarken yerel geleneklerin ve kimliklerin korunmasına ve 
canlandırılmasına katkıda bulunduğu için giderek daha fazla ilgi görmektedir11. 
Bir ülkenin veya bölgenin kültürüne; özellikle de insanların yaşam biçimini 
şekillendiren yaşam tarzı, tarih, sanat, mimari, din ve diğer unsurlara odaklanan 
turizm olarak tanımlanan kültür turizmi, küresel turizm endüstrisinin hızla 
büyüyen bir türü haline gelmiştir. 

Somut olmayan kültürel miras ile turizm arasındaki ilişki, özellikle kültür 
turizmi ve deneyim turizmi bağlamında giderek önem kazanmaktadır12. 
Geleneksel festivaller, ritüeller, gastronomi pratikleri ve el sanatları, 
destinasyonların özgünlüğünü ortaya koyan temel çekicilik unsurları arasında 
yer almaktadır. Turistler, günümüzde yalnızca görmek değil, deneyimlemek 
istemekte; bu da somut olmayan kültürel mirası turistik ürünlerin merkezine 
yerleştirmektedir. Böylece, kültür turistleri somut olmayan kültürel miras 
unsurlarına giderek daha fazla ilgi duymakta turistlerin bu unsurları deneyimleme 
istekleri gittikleri bölgelerde ortalama kalış sürelerini de arttırmaktadır.

SOKÜM’ün kültür turizmine entegrasyonu birçok fayda sunmaktadır: 
Toplulukların kültürel uygulamalarını daha geniş kitlelerle paylaşmaları için 
bir ortam sağlayarak karşılıklı anlayış ve saygıyı geliştirir. Bu unsurlar sadece 
turist çekmekle kalmaz, aynı zamanda yerel halkın kendi mirasını kutlamasına 
ve korumasına katılımını sağlar. SOKÜM; turist deneyimini zenginleştiren, 
kültürel anlayışı teşvik eden, benzersiz ve otantik deneyimler sunan kültür 
turizminin hayati bir bileşenidir13. Otantik kültürel deneyimler arayan turistleri 
cezbederek turist çeken bölgelerde ekonomik kalkınmayı canlandırabilir, 
böylece gelir elde edilmesini ve iş fırsatlarının yaratılmasını sağlar. 



4  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Bununla birlikte, SOKÜM unsurlarının kültür turizmi ile bütünleşmesinde 
bazı zorlukları da dikkate almak gerekmektedir. En önemli sorunlardan 
biri, kültürel uygulamaların orijinal anlam ve önemlerini yitirecek derecede 
ticarileştiği metalaşma riskidir. Bu durum, SOKÜM’ün otantik unsurlarının 
turist tercihlerine hitap edecek şekilde değiştirildiği kültürel yozlaşmaya 
yol açabilir ve mirasın kültürel bütünlüğüne zarar verme potansiyeli ortaya 
çıkar. Dahası, kültür turizmine olan talebin artması yerel topluluklar üzerinde 
baskı oluşturarak kültürel kaynakların aşırı sömürülmesine, sosyal ve çevresel 
gerginliklere neden olabilir14.

Bu zorluklarla başa çıkmak için, SOKÜM’ün kültür turizmindeki 
rolünü teşvik ederken korunmasını önceliklendiren sürdürülebilir turizm 
uygulamalarının benimsenmesi önemlidir15. Bu bağlamda yine toplumsal 
katılım ve duyarlılık, turizmin bölgede gelişiminin toplumun kendi kültürel 
değerleri ve beklentileriyle uyumlu olmasını sağlar. Yerel toplulukların turizm 
faaliyetlerini yönetme ve kontrol etme konusunda güçlendirilmesi, SOKÜM’ün 
özgünlüğünün korunmasına ve istismar edilmesinin önlenmesine yardımcı 
olabilir. Ayrıca, stratejik pazarlama ve sorumlu turizm politikaları, kültürel 
koruma ve ekonomik kalkınma şeklindeki ikili hedefin dengelenmesine katkı 
sağlayabilir.

Hükümetlerin ve politika yapıcıların rolü de kültür turizminin sürdürülebilir 
gelişimi için uygun bir ortamın oluşturulmasında kritik öneme sahiptir. 
SOKÜM’ü koruyan, kültürel girişimlere finansal destek sağlayan, somut 
olmayan mirası korumanın önemi hakkında eğitim ve farkındalığı artıran 
politikalar, kültür turizminin uzun vadeli sürdürülebilirliğine katkı sağlar. 

Sonuç olarak, somut olmayan kültürel mirasın kültür turizminin gelişimindeki 
rolü çok yönlü ve oldukça önemlidir. SOKÜM, sunduğu özgün kültürel 
deneyimler aracılığıyla kültür turizminin cazibesini artırmakta, yerel gelenek 
ve kimliklerin korunmasına katkıda bulunmaktadır. Ancak, SOKÜM’ün kültür 
turizmindeki potansiyelini tam anlamıyla gerçekleştirebilmek için sürdürülebilir 
turizm uygulamaları, toplumsal katılım ve destekleyici politikalar aracılığıyla 
metalaşma ve kültürel yozlaşma gibi zorlukların aşılması zorunludur.

Somut Olmayan Kültürel Mirasın İnsanlık Açısından Önemi

SOKÜM insanlık açısından önemi, sadece geçmişin bir yansıması olmasından 
değil, aynı zamanda yaşayan bir toplumsal denge ve sürdürülebilirlik unsuru 
olmasından kaynaklanmaktadır. Somut olmayan kültürel mirasın birinci önemi, 
topluluklara ve gruplara bir aidiyet duygusu ve süreklilik hissi kazandırmasıdır. 
SOKÜM toplulukların kendilerini tanımlamalarını sağlayan en özgün araçtır. 
UNESCO (2003)16, bu mirasın toplulukların kimliği üzerindeki hayati etkisini 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  5

vurgulayarak, yerel bilgi ve geleneklerin korunmasının insanlığın ortak kültürel 
çeşitliliğini güvence altına aldığını belirtmektedir. 

İkinci önem, SOKÜM toplumsal barışın inşasında ve sürdürülmesinde 
stratejik bir role sahiptir. Ortak ritüeller, anlatılar, farklı toplumsal sınıfları 
veya grupları bir araya getirerek sosyal dayanışmayı pekiştirmektedir. Böylece 
kültürel miras topluluklar arasındaki diyaloğu geliştiren bir köprü vazifesi 
görmektedir. Aynı şekilde farklı toplumların yaşam biçimleri, dünya görüşleri 
ve değer sistemleri, SOKÜM aracılığıyla görünür hale gelmekte, kültürlerarası 
diyalog ve karşılıklı anlayışın da gelişmesine katkı sağlanmaktadır.

İnsanlık için SOKÜM’ün bir diğer kritik önemi, sürdürülebilir kalkınma 
ve bilgi birikimine yaptığı katkıdır. Doğaya ve evrene ilişkin geleneksel 
bilgiler (örneğin sürdürülebilir tarım teknikleri, geleneksel mimari ustalık 
vb), modern dünyanın çevre sorunlarına çözümler sunabilir17. Bu miras, 
toplulukların ekosistemleriyle kurdukları dengeli ilişkinin yüzyıllar süren 
birikimidir. Dolayısıyla, SOKÜM’ün korunması sadece bir kültür koruma 
faaliyeti değil, aynı zamanda geleceğe dair sürdürülebilir yaşam modelleri 
arayışında insanlığın elindeki en güçlü rehberlerden biridir.

1. TÜRKİYE SOMUT OLMAYAN KÜLTÜREL MİRAS 
ENVANTERİ 

Kültür, bir milleti ayakta tutan en temel unsurlardan biri olarak gelenek, 
görenek, inanış ve uygulamaların bütünüdür. Ancak 21. yüzyılın getirdiği hızlı 
teknolojik gelişmeler, modernleşme ve küreselleşme, bu kültürel değerlerin tek 
tipleşmesine veya tamamen unutulmasına neden olma riski taşımaktadır. Bu 
tehdide karşı uluslararası düzeyde atılan en önemli adım, UNESCO tarafından 
2003 yılında kabul edilen Somut Olmayan Kültürel Mirasın (SOKÜM) 
Korunması Sözleşmesi olmuştur. Türkiye, 2006 yılında bu sözleşmeye resmen 
taraf olarak, toprakları üzerindeki zengin kültürel birikimi koruma altına alma 
ve gelecek kuşaklara aktarma için ulusal envanter çalışmalarını başlatmıştır18.

Sözleşme kapsamında koruma; kimlik saptaması, belgeleme, araştırma, 
muhafaza ve kültürel mirasın değişik yönlerinin canlandırılması süreçlerini 
kapsamaktadır19. UNESCO Sözleşmesi uyarınca, her katılımcı devlet, kendi 
sınırları içerisindeki kültürel birikimi koruma altına almak amacıyla yerel 
şartlarına uyarlanmış bir envanter oluşturmak ve bu veri tabanını belirli 
aralıklarla güncel tutmakla yükümlüdür. Ülkemizde bu alandaki tüm operasyonel 
süreçlerin merkezi icra birimi, Kültür ve Turizm Bakanlığı bünyesinde faaliyet 
gösteren Araştırma ve Eğitim Genel Müdürlüğü’dür. Envanter hazırlama 
faaliyetleri; merkezdeki Uzmanlar Komisyonu ile yerel düzeyde İl Kültür ve 



6  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Turizm Müdürlükleri eş güdümünde çalışan İl Tespit Komisyonları aracılığıyla, 
geniş bir saha ve yönetim ağı üzerinden gerçekleştirilmektedir. 

Türkiye’nin SOKÜM envanter sistemi, Kültür ve Turizm Bakanlığı 
bünyesinde iki ana başlık altında yürütülmektedir: Somut Olmayan Kültürel 
Miras Türkiye Ulusal Envanteri ve Yaşayan İnsan Hazineleri (YİH) Türkiye 
Ulusal Envanteridir. Envanterde yer alan unsurlar UNESCO tarafından 
belirlenen beş temel alan altında sınıflandırılır: Sözlü Gelenekler ve Anlatımlar, 
Gösteri Sanatları, Toplumsal Uygulamalar, Ritüeller ve Şölenler, Doğa ve 
Evrenle İlgili Bilgi ve Uygulamalar ve El Sanatları Geleneğidir. 2017 yılı 
itibarıyla hazırlanan ulusal envanter kitabında 111 unsur detaylı olarak analiz 
edilmiştir20. 2025 verilerine göre ulusal envanterdeki varlık sayısı 36 farklı 
ana unsur başlığında 352’e ulaşmış21, bunlardan; toplamda 32 farklı unsur 
Türkiye, UNESCO Somut Olmayan Kültürel Miras Listeleri’nde temsil 
edilmektedir (Tablo 1). Bu envanterin dağılımına bakıldığında; 29 kültürel 
değer İnsanlığın Somut Olmayan Kültürel Mirası Temsilî Listesi’nde yer 
alırken, 3 unsurun ise Acil Koruma Gerektiren Somut Olmayan Kültürel Miras 
Listesi kapsamında tescil edildiği görülmektedir22. UNESCO bünyesinde 
2003 yılında yürürlüğe giren “Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması 
Sözleşmesi”, çeşitli toplulukların, grupların ve kimi durumlarda şahısların 
kendi kültürel kimliklerinin asli birer unsuru olarak niteledikleri pratikleri, 
anlatımları, bilgi ve becerileri koruma altına almayı ve bu değerlerin tanıtılarak 
geleceğe aktarılmasını sağlamayı amaçlamaktadır.

Tablo 1. UNESCO Türkiye İnsanlığın Somut Olmayan Kültürel Mirası Temsili Listesi

No Unsur Adı
Kayıt 
Yılı Açıklama

1
Meddahlık 
Geleneği 2008

Tek bir anlatıcının ses ve şive taklitleriyle kurguladığı, top-
lumsal hafızayı mizahla harmanlayan geleneksel bir hikaye 
anlatma sanatıdır.

2
Mevlevi Sema 
Törenleri 2008

Musiki ve sembolik hareketlerle icra edilen, dervişin nefsini 
aşarak manevi bir olgunluğa erişmesini temsil eden kutsal 
bir ritüeldir.

3
Aşıklık 
Geleneği 2009

Halk ozanlarının saz eşliğinde doğaçlama şiirler söylediği 
ve kültürel değerleri sözlü mûsikî yoluyla kuşaktan kuşağa 
taşıdığı köklü bir disiplindir.

4 Nevruz 2009

Baharın gelişini ve doğanın uyanışını müjdeleyen; barış, 
kardeşlik ve toplumsal dayanışma değerlerini pekiştiren 
çok uluslu bir bayramdır.

5 Karagöz 2009

Deriden yapılan tasvirlerin ışık yardımıyla beyaz bir per-
deye yansıtılmasına dayanan, toplumsal hiciv unsurları 
taşıyan geleneksel gölge oyunudur.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  7

6

Geleneksel 
Sohbet 
Toplantıları 2010

Yaren, Barana ve Sıra Geceleri gibi adlarla anılan; topluluk 
içi disiplini, ahlakı ve kültürel aktarımı sağlayan disiplinli 
sosyal meclislerdir.

7

Kırkpınar 
Yağlı Güreş 
Festivali 2010

Pehlivanların zeytinyağı sürünerek yaptıkları, yiğitlik ve 
saygı ilkeleriyle örülü, dünyanın en eski spor organizas-
yonlarından biri olan şölendir.

8

Alevi-Bektaşi 
Ritüeli: 
Semah 2010

Bağlama eşliğinde icra edilen, insanın doğayla ve Hakk ile 
olan bütünlüğünü estetik hareketlerle simgeleyen manevi 
bir dönüştür.

9

Tören 
Keşkeği 
Geleneği 2011

Buğday ve etin büyük kazanlarda imece usulü dövülerek 
pişirilmesiyle yapılan, toplumsal paylaşımı ve birliği temsil 
eden bir özel gün yemeğidir.

10

Mesir 
Macunu 
Festivali 2012

Manisa’da 41 çeşit baharatla hazırlanan şifalı karışımın 
halka dağıtıldığı; tarih, maneviyat, sağlık ve yardımlaşma 
kültürünü birleştiren asırlık bir gelenektir.

11

Türk Kahvesi 
Kültürü ve  
Geleneği 2013

Özel pişirilme tekniği ve kendine has sunumuyla misafir-
perverliğin, dostluğun ve sosyal iletişimin en önemli kültü-
rel simgesidir.

12

Ebru: 
Türk Kâğıt 
Süsleme 
Sanatı 2014

Yoğunlaştırılmış su üzerine boyaların serpilip şekillendiril-
mesiyle yapılan ve her eserin biricik olduğu geleneksel bir 
su yüzeyi sanatıdır.

13
Geleneksel 
Çini Ustalığı 2016

Pişmiş toprak üzerine yapılan renkli motiflerle mimari 
yapıları ve kullanım eşyalarını estetik bir biçimde süsleme 
zanaatıdır.

14

İnce Ekmek 
Yapma ve 
Paylaşma 
Kültürü 2016

Lavaş ve yufka gibi ekmeklerin yardımlaşma ile hazırlan-
masını ve sofralarda paylaşılmasını içeren köklü bir beslen-
me ve imece kültürüdür.

15

Bahar 
Kutlaması: 
Hıdrellez 2017

Baharın gelişiyle doğanın canlanışını kutlayan, bereket ve 
şans getirdiğine inanılan zengin ritüelleri barındıran neşeli 
bir bayramdır.

16

Islık Dili 
(Acil 
Koruma) 2017

Karadeniz’in engebeli arazilerinde kuş seslerini andıran 
ıslıklarla haberleşmeyi sağlayan, doğayla uyumlu özgün bir 
iletişim biçimidir.

17
Dede Korkut 
Mirası 2018

Oğuz Türklerinin kahramanlık hikâyelerini, ahlak kodlarını 
ve toplumsal hafızasını içeren destansı bir sözlü edebiyat 
hazinesidir.

18

Geleneksel 
Türk 
Okçuluğu 2019

Yay ve ok yapımından atış tekniklerine kadar geniş bir 
zanaat, spor ve disiplin bütününü ifade eden kadim bir 
mirastır.

19
Minyatür 
Sanatı 2020

Klasik kitap süsleme geleneğinde olayları detaylı resmet-
meye dayanan, kendine has derinlik anlayışı olan gelenek-
sel bir görsel sanattır.

20

Geleneksel 
Strateji ve 
Zeka Oyunu: 
Mangala/
Göçürme 2020

Taşların kuyular arasında belirli stratejilerle hareket ettiril-
diği, analitik düşünmeyi ve toplumsal etkileşimi artıran bir 
zeka oyunudur.



8  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

21
Hüsn-i Hat 
Sanatı 2021

Arap harflerinin estetik ölçüler ve zarafetle yazılmasına 
dayanan, İslam sanatında derin bir manevi derinliğe sahip 
güzel yazı ustalığıdır.

22 Çay Kültürü 2022

Sosyal iletişimi başlatan ve misafirperverliğin ayrılmaz 
bir parçası olan, Türkiye’de günün her saati icra edilen en 
yaygın toplumsal pratiktir.

23

Nasreddin 
Hoca 
Fıkralarını 
Anlatma 
Geleneği 2022

Halkın pratik zekasını ve mizahi bakış açısını yansıtan, 
güldürürken düşündüren asırlık hikmetli bir sözlü anlatım 
geleneğidir.

24

İpek 
Böcekçiliği ve 
İpek Üretimi 2022

İpek böceği yetiştiriciliğinden ipeğin elde edilmesine ve 
dokunmasına kadar süren, zahmetli bir el sanatları ve za-
naat birikimidir.

25

Ahlat Taş 
İşçiliği (Acil 
Koruma) 2022

Bitlis-Ahlat bölgesindeki volkanik taşların oyularak işlen-
mesiyle yapılan, Selçuklu mimari mirasını yansıtan özgün 
bir taş ustalığıdır.

26

Balaban/Mey 
Zanaatı ve 
İcrası 2023

Kendine has buğulu sesiyle bilinen nefesli çalgının hem 
üretim sürecini hem de sanatsal icra tekniklerini kapsayan 
müzik kültürüdür.

27
Sedef Kakma 
Sanatı 2023

Ahşap yüzeylerin oyulup içerisine sedef yerleştirilmesiyle 
yapılan, sabır ve incelikli işçilik gerektiren geleneksel bir 
süsleme sanatıdır.

28 Tezhip Sanatı 2023

El yazması kitapların ve hüsn-i hat eserlerinin altın ve boya 
ile bezendiği, zarif bir klasik kitap süsleme sanatı ve usta-
lığıdır.

29

İftar ve Sosyo      
Kültürel 
Gelenekleri 2023

Ramazan ayında oruç açma yemeğinin etrafında şekillenen 
yardımlaşma, paylaşma ve toplumsal birlikteliği pekiştiren 
manevi ritüellerdir.

30

Zeytin 
Yetiştiriciliği 
(Acil 
Koruma) 2023

Zeytin ağacının bakımı, hasadı ve işlenmesi süreçlerindeki 
binlerce yıllık yerel tecrübeyi kapsayan, doğayla uyumlu 
bir üretim mirasıdır.

31

Geleneksel 
Tulum Yapımı 
ve İcrası 2024

Keçi derisinden yapılan enstrümanın üretim süreci ve 
horonlar eşliğindeki icrasıyla Karadeniz yayla kültürünü 
temsil eden mirastır.

32
Antep İşi 
Nakışı 2025

Gaziantep yöresine özgü, kumaş tellerinin çekilmesiyle 
ve iğne teknikleriyle sabırla işlenen son derece zarif bir el 
sanatı geleneğidir.

Kaynak: UNESCO Türkiye Millî Komisyonu.

https://www.unesco.org.tr/Pages/126/123/UNESCO-Somut-Olmayan-K%C3%BClt%C3%BCrel-Miras-Listeleri


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  9

Envanter yapma ve koruma sürecinde akademik ve uygulama düzeyinde çeşitli 
zorluklarla karşılaşılmaktadır. Bu zorluklar mirasın doğasından kaynaklandığı 
kadar, modern yaşamın getirdiği yapısal sorunlardan da beslenmektedir. Bunlar 
şu başlıklarda sayılabilir23 24 25 26. 

•	 Metalaşma ve Ticarileşme: Kültürel uygulamaların turizm amaçlı sunu-
lurken orijinal anlam ve önemini yitirmesi riski. Özellikle Türk Gece-
si gibi paket programlarda SOKÜM unsurlarının otantiklikten uzak, 
Arap veya Hint kültürüyle karıştırılarak sunulması bu riskin en somut 
örneğidir.

•	 Genç Neslin Uzaklaşması: Modern yaşam tarzı nedeniyle gençlerin ge-
leneksel yaşantıdan ve çıraklık sisteminden uzak kalması, mirasın akta-
rım zincirini koparmaktadır.

•	 Bilgi ve Uzman Eksikliği: Turizm sektöründe faaliyet gösteren anima-
törlerin veya yerel uygulayıcıların Türk kültürü ve folkloru konusunda 
yeterli eğitime sahip olmaması.

•	 Sınırlı Coğrafi Kapsam: Bilimsel envanter çalışmalarının halen Türki-
ye’nin 81 ilini kapsamıyor oluşu ve mevcut çalışmaların belirli yerle-
şim birimlerinde yoğunlaşması.

•	 Mevzuat ve Finansman: Sistem tam olarak oturtulmuş olsa da, çalış-
maların sürekliliğini sağlayacak mevzuat düzenlemeleri ve fon ihtiyaç-
ları devam etmektedir

Envanterin etkinliğini artırmak ve kültürel mirası daha sağlam temellerde 
korumak için şu stratejik adımların atılması önerilmektedir27 28:

•	 Disiplinlerarası Yaklaşım: SOKÜM çalışmalarının sadece el sanatları 
veya halk bilimi ile sınırlı kalmayıp; eğitim, turizm, mimarlık ve gast-
ronomi gibi farklı disiplinlerle iş birliği içinde yürütülmesi.

•	 Eğitim Müfredatına Entegrasyon: Zengin kültürel içeriğin ders kitapla-
rına yansıtılarak çocuklarda küçük yaşta kültür bilincinin oluşturulması.

•	 Dijital Arşivleme ve Haritalandırma: Kayıtların sadece kitap formatın-
da değil, görsel ve işitsel verilerle desteklenen dijital platformlar üze-
rinden araştırmacılara ve kamuoyuna açılması.

•	 Yerel Toplulukların Güçlendirilmesi: Envanter sürecinde sadece uzman-
ların değil, bizzat miras taşıyıcısı olan yerel halkın ve sivil toplum ku-
ruluşlarının karar alma süreçlerine daha aktif katılımının sağlanması.

•	 Standardizasyon: 81 ilin tamamında aynı nitelikte envanter çalışma-
larının tamamlanarak Türkiye SOKÜM Haritası’nın eksiksiz hale 
getirilmesi.



10  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Kültür Turizmi Açısından Envanterin Katkıları

Türkiye’nin sahip olduğu sıra dışı zenginlikteki SOKÜM envanteri, 
turizmde özgün ve rekabet gücü yüksek ürünler yaratma potansiyeline sahiptir. 
Geleneksel deniz-kum-güneş turizminden sıkılan modern turist profili, artık 
daha anlamlı ve otantik deneyimler aramaktadır. SOKÜM envanteri, turizm 
paydaşları için ekonomik ve sosyokültürel açıdan stratejik bir kaynak işlevi 
görmektedir. Envanterin turizme katkıları şu noktalarda yoğunlaşmaktadır29 30:

•	 Ürün Çeşitlendirmesi: Somut mirasa (müzeler, ören yerleri) dayalı tu-
rizmin yanına; festivaller, el sanatları atölyeleri ve gastronomi durakla-
rı gibi yaşayan unsurların eklenmesi. 

•	 Destinasyon Rekabetçiliği: SOKÜM unsurlarının sunduğu bir yere öz-
gülük, o bölgenin diğer destinasyonlar arasından sıyrılmasını sağlar. 
Turizm işletmeleri açısından bu envanter, küresel pazarda benzersiz, 
özgün ve rekabet gücü yüksek turistik ürünler yaratma potansiyeli su-
narak destinasyonun cazibesini artırmaktadır.

•	 Ekonomik Kalkınma: Yerel el sanatlarının veya mutfak kültürünün 
turizm ürününe dönüşmesi, yerel halka doğrudan gelir ve istihdam 
sağlar.

•	 Otel İçi Deneyimlerin Zenginleşmesi: Turistlerin otelde geçirdikleri vak-
tin artmasıyla birlikte, animasyon faaliyetlerinde doğru ve nitelikli 
SOKÜM unsurlarının kullanılması turistlerin gerçek bir kültür dene-
yimi yaşamasını sağlar. Envanterde yer alan unsurların turizm arzına 
doğru entegrasyonu, turistlerin konaklama sürelerini uzatabilir, otel 
içi harcamaları artırabilir ve destinasyonu tekrar ziyaret etme niyetle-
rini güçlendirebilir.

•	 Canlandırma ve Koruma: Turizmden elde edilen gelir, unutulmaya yüz 
tutmuş geleneklerin (örneğin Barana sohbetleri veya yerel dokumalar) 
canlandırılması için ekonomik bir motivasyon kaynağı oluşturur.

Sonuç olarak, Türkiye Somut Olmayan Kültürel Miras Envanteri, sadece 
geçmişin bir dökümü değil, Türk kültür hazinesinin geleceğini inşa eden stratejik 
bir belgedir. Bu envanterin bilimsel verilerle desteklenerek turizm ve eğitimle 
doğru entegrasyonu, binlerce yıllık mirasın küreselleşme karşısında direnç 
kazanmasını sağlayacaktır. Ulusal SOKÜM unsurları, genel turizm sektörü ve 
özellikle turizm animasyonları bağlamında yüksek bir rekabet gücü ve stratejik 
fırsat potansiyeli barındırmaktadır. Buna karşın, yapılan araştırmalar bu zengin 
envanterin gerek sektörel uygulamalarda gerekse akademik çalışmalarda henüz 
yeterli düzeyde karşılık bulmadığını göstermektedir. Söz konusu literatür 
ve uygulama boşluğunun giderilmesi adına; Kültür ve Turizm Bakanlığı ile 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  11

diğer fon sağlayıcı kurumların, SOKÜM ve turizm entegrasyonu projelerini 
stratejik destek programlarına ve öncelikli araştırma çağrılarına dahil etmeleri 
önem arz etmektedir.

2. MANİSA SOMUT OLMAYAN KÜLTÜREL MİRAS 
ENVANTERİ

UNESCO Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi 
yaşayan mirasın saptanması, belgelenmesi ve gelecek kuşaklara aktarılması 
sorumluluğunu devletlere yüklemiştir. Türkiye’de bu süreç, Kültür ve Turizm 
Bakanlığı Araştırma ve Eğitim Genel Müdürlüğü koordinasyonunda illerde 
kurulan İl Tespit Kurulları aracılığıyla yürütülmektedir31. Bir yerleşim yerinin 
kültürel mirasının tespiti, o yerin kültür tarihinin aydınlatılmasında ve kültürel 
çeşitliliğin korunmasında büyük bir öneme sahiptir. Manisa, sahip olduğu 
köklü tarih ve kültürel birikimle Türkiye Ulusal Envanteri’nde ve UNESCO 
listelerinde önemli bir yere sahiptir. Tablo 2’de Manisa’nın kültürel dokusunu 
yansıtan SOKÜM unsurları, ulusal envanterde yer alan 11 temel başlık ve 28 
unsur ya da yerel uygulama ekseninde incelenmektedir32.

1) Geleneksel El Sanatı Ustalığı (Geleneksel zanaatkarlık): Geleneksel el 
sanatları, insan yaratıcılığının bir kanıtı olarak kabul edilen ve kuşaktan kuşağa 
usta-çırak ilişkisiyle aktarılan önemli bir SOKÜM alanıdır. Bu başlıkta il 
envanterinde olan el sanatları ustalıkları şunlardır: talikacılık (at araba yapımı), 
keçecilik, bakırcılık, çömlekçilik, demircilik, semercilik, saraçlık ve geleneksel 
kapı ve kapı süsleme ustalığıdır. Manisa’da icra edilen el sanatları, bölgenin 
tarihsel süreçteki üretim tekniklerini ve estetik anlayışını yansıtmaktadır.

2) Dokuma Sanatı ve Gelenekleri: Dokumacılık geleneği, SOKÜM’ün el 
sanatları alanı içerisinde değerlendirilen ve hammadde hazırlığından bitmiş 
ürüne kadar her aşamasında yerel bilgi barındıran bir mirastır. Manisa’da 
yerel uygulamalarda; kilim dokuma geleneği, halı dokuma geleneği ve bez 
dokuma geleneği görülmektedir. Manisa’da özellikle Gördes ve Demirci Halısı 
ve Manisa Bezi gibi dokumalar, bölgenin tekstil tarihindeki derinliğini temsil 
etmekte, dokuma ürünleri üzerindeki motifler, bölgede yaşayanların inançlarını 
ve doğa algısını simgeleyen sembollerle yüklüdür.

3) Geleneksel Giyim Kuşam Yapımcılığı ve Kullanım Gelenekleri: Giyim kuşam, 
bir topluluğun sosyal yapısını, ekonomik durumunu ve estetik değerlerini 
yansıtan yaşayan bir mirastır. İl envanterinde geleneksel/yöresel kıyafet, içlik, 
önlük ve süslenme (kuşak, kemer, başlık, toka) bulunmaktadır. Manisa’nın 
yöresel kıyafetleri, kullanım alanlarına (günlük, törensel) göre farklılık gösteren 
zengin bir çeşitliliğe sahiptir. Geleneksel kıyafetler kına geceleri ve düğünler 
gibi toplumsal ritüellerin vazgeçilmez görsel bileşenidir.



12  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

4) Geleneksel Çocuk Oyunları ve Oyuncakları: Çocuk oyunları, kültürel 
değerlerin eğlence yoluyla en erken yaşta öğrenilmesini sağlayan dinamik 
bir aktarım aracıdır. Çocuk oyunları oynama gelenekleri yerel uygulamaları 
olarak Dörtel diğer adıyla Tarhala Baranası bulunmaktadır. Tarhala Baranası, 
Soma-Darkale köyünün meclislerinde oynanan, yöreye has zeybek türünde 
veya halk dansı niteliğindeki özgün bir oyundur. 

Tablo 2.Somut Olmayan Kültürel Miras Türkiye Ulusal Envanter Listesi-Manisa

SIRA  
NO

UNSUR GRUP  
BAŞLIKLARI

UNSURLAR İL ENVANTERİ 
/ YEREL 
UYGULAMALAR

YEREL 
UYGUMALARIN 
DİĞER ADLARI

1 Geleneksel el Sanatı 
Ustalığı (Geleneksel 
zanaatkarlık)

Talikacılık Talikacılık  

2 Geleneksel el Sanatı 
Ustalığı (Geleneksel 
zanaatkarlık)

Keçecilik Keçecilik  

3 Geleneksel el Sanatı 
Ustalığı (Geleneksel 
zanaatkarlık)

Bakırcılık Sıvama ve Dövme 
Tekniği ile Bakır 
İşçiliği

Bakırcılık

4 Geleneksel el Sanatı 
Ustalığı (Geleneksel 
zanaatkarlık)

Çömlekçilik Gökeyüp köyü 
çömlekçiliği

Güveç Kabı ve 
Seramik Fırın 
Kapları Yapımı 

5 Geleneksel el Sanatı 
Ustalığı (Geleneksel 
zanaatkarlık)

Demircilik Demircilik  

6 Geleneksel el Sanatı 
Ustalığı (Geleneksel 
zanaatkarlık)

Semercilik Semercilik  

7 Geleneksel el Sanatı 
Ustalığı (Geleneksel 
zanaatkarlık)

Saraçlık Saraçlık  

8 Geleneksel el Sanatı 
Ustalığı (Geleneksel 
zanaatkarlık)

Geleneksel kapı 
ve kapı süsleme 
Ustalığı

Geleneksel kapı 
ve kapı süsleme 
Ustalığı

 

9 Dokuma Sanatı ve 
Gelenekleri

Kilim dokuma 
Geleneği

Kilim dokumacılığı  

10 Dokuma Sanatı ve 
Gelenekleri

Kilim dokuma 
Geleneği

Zili dokumacılığı  

11 Dokuma Sanatı ve 
Gelenekleri

Kilim dokuma 
Geleneği

Cicim dokumacılığı  

12 Dokuma Sanatı ve 
Gelenekleri

Halı dokuma 
Geleneği

Halı dokumacılığı  

13 Dokuma Sanatı ve 
Gelenekleri

Halı dokuma 
Geleneği

Yunt Dağı halı 
dokumacılığı

 

14 Dokuma Sanatı ve 
Gelenekleri

Bez dokuma 
Geleneği

Tarihi Manisa bezi 
dokumacılığı

Tarihi Manisa El 
Dokuma Bezi

https://yakegm.ktb.gov.tr/Eklenti/130012,sayisallistexlsx.xlsx?0


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  13

15 Geleneksel Giyim 
Kuşam Yapımcılığı ve 
Kullanım Gelenekleri

Geleneksel/
Yöresel kıyafet, 
içlik, önlük 
ve süslenme 
(kuşak, kemer, 
başlık, toka)

Albez  

16 Geleneksel Çocuk  
Oyunları ve 
Oyuncakları

Çocuk 
Oyunları oyna-
ma Gelenekleri

Dörtel Tarhala Baranası

17 Geleneksel 
Toplantılar ve 
Teşkilatlanmalar

Barana, sıra 
gecesi, yâren 
vb. Geleneksel 
sohbet toplan-
tıları

Kula yarenleri  

18 Yardımlaşma, da-
yanışma ve hayır 
Gelenekleri

Hayrat 
Geleneği

Suyolculuk  

19 İnanç ve inanışlara 
bağlı Gelenek ve 
Uygulamalar

Nazar çıkarma 
ve nazarlık yap-
ma Gelenekleri

Sinek sarayı Cıngıl

20 İnanç ve inanışlara 
bağlı Gelenek ve 
Uygulamalar

Yağmur duası 
törenleri

Yağmur hayrı Akıtma

21 İnanç ve inanışlara 
bağlı Gelenek ve 
Uygulamalar

Kandil gecesi 
Gelenekleri

Çıtır pıtır gecesi Namaz gecesi

22 Geleneksel festival ve 
şenlikler

Mesir Macunu 
Festivali

Geleneksel Mesir 
Macunu Şenliği

Manisa Mesir fes-
tivali

23 Geleneksel festival ve 
şenlikler

Mesire 
Geleneği

Kırkağaç Çam 
Mesiresi

Çam festivali

24 Geleneksel festival ve 
şenlikler

Mesire 
Geleneği

Akhisar Çağlak 
Mesiresi

Akhisar Çağlak’ı, 
Çağlak Mesiri, 
Akhisar Çağlak 
Festivali

25 Halk Anlatıları 
Geleneği

Efsane 
Anlatma 
Geleneği

Manisa’nın Fetih 
Efsanesi

 

26 Halk Anlatıları 
Geleneği

Masal Anlatma 
Geleneği

Ejderha masalı  

27 Geleneksel Halk 
Dansları

Barana 
Türkülü 
Oyunları

Dörtel Oyunu Tarhala Baranası

28 Türk Mutfak 
Kültürü/ Geleneksel 
Yiyecek-İçecek 
Yapımı ve Toplumsal 
Uygulamaları

Geleneksel 
Simit Yapımı

Taban Simidi Taban gevek, taban 
gevreği

Kaynak: Somut Olmayan Kültürel Miras Türkiye Ulusal Envanteri



14  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

5) Geleneksel Toplantılar ve Teşkilatlanmalar: Topluluk üyelerinin sosyal 
sorunları tartıştığı, kültürel eğitimi sürdürdüğü kurumsal yapılar Manisa 
kültüründe derin izler bırakmıştır. İl envanterinde Kula yarenlerinin uygulama 
örnekleri olduğu bilinmektedir. Barana, sıra gecesi, yaren vb. geleneksel sohbet 
toplantıları eğlenme kültürünün yanında, toplumsal adaletin ve ahlakın 
korunmasında da rol oynar. Bu toplantılar, topluluk içi hiyerarşiyi ve saygı 
kurallarını genç nesillere öğreten birer açık hava okulu niteliğindedir.

6) Yardımlaşma, dayanışma ve hayır gelenekleri: Yardımlaşma gelenekleri, 
bir topluluğu bir arada tutan en güçlü sosyal bağları oluşturur. Manisa’da 
hayrat geleneği şehir merkezinde olduğu gibi ilçe merkezleri ve köylerinde de 
yaygındır. Yardımlaşma eylemleri, sadece ekonomik bir destek değil, toplumsal 
barışı pekiştiren manevi bir ritüel olarak kabul edilir.

7) İnanç ve inanışlara bağlı Gelenek ve Uygulamalar: Bu alan, toplulukların 
doğayı, evreni ve kutsalı anlamlandırma biçimlerini yansıtan uygulamaları içerir. 
Nazar çıkarma ve nazarlık yapma geleneği gibi koruyucu inanışlar, gündelik 
yaşamın her aşamasında etkisini sürdüren SOKÜM unsurlarıdır. Manisa’da 
tarımsal verimlilikle doğrudan bağlantılı olan Yağmur Duası Törenleri ve 
kandil gecesi gelenekleri gibi uygulamalar bu kapsamdadır.

8) Geleneksel festival ve şenlikler: Festivaller, SOKÜM unsurlarının en yoğun 
ve görünür şekilde sergilendiği, toplumsal katılımın en üst seviyede olduğu 
etkinliklerdir. Mesir macunu festivali, Kırkağaç Çam Mesiresi, Akhisar Çağlak 
Mesiresi bölgeye özgünlük katarak kültürel turizmin rekabet gücünü artırmakta 
ve ekonomik fayda sağlamaktadır.

9) Halk Anlatıları Geleneği: Sözlü gelenekler, SOKÜM’ün aktarılmasında 
taşıyıcı işlevi gören en temel mekanizmadır. Manisa’nın Fetih Efsanesi ve masal 
anlatma geleneklerinden Ejderha masalı sözlü kültür hazinesini oluşturur. Halk 
anlatıları, toplumsal normların ve ahlaki değerlerin masalsı bir dille kuşaklar 
arasında devredilmesini sağlar.

10) Geleneksel Halk Dansları: Halk dansları, topluluğun duygularını, 
tarihlerini ve doğayla ilişkilerini ritmik hareketlerle ifade ettiği bir gösteri 
sanatıdır. Envanterde Barana Türkülü Oyunları yer almaktadır. Yerel uygulama 
olarak Dörtel Oyunu ya da Tarhala Baranası olarak adlandırılan ve Soma-
Darkale köyü folklor ekibinin sergiledikleri oyunlar özgün ve tamamen 
geleneksel yapıda oynanmaktadır.

11) Türk Mutfak Kültürü/ Geleneksel Yiyecek-İçecek Yapımı ve Toplumsal 
Uygulamaları: Geleneksel yemek kültürü, bir topluluğun doğayla kurduğu 
ilişkiyi ve sosyalleşme biçimlerini yansıtan en somut SOKÜM alanlarından 
biridir. Manisa’nın coğrafi işaretli lezzeti olan taban simidi, özellikle Ramazan 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  15

aylarında sahur sofralarının vazgeçilmezi olarak öne çıkmaktadır. Kentteki 
fırınlarda hazırlanan bu simidi diğerlerinden ayıran en temel özellik, yerel 
nohutlardan elde edilen tamamen doğal nohut mayasıyla üretilmesidir. 

SONUÇ

Somut olmayan kültürel miras ve bu bağlamda oluşturulan Türkiye Somut 
Olmayan Kültürel Miras Envanteri, günümüz turizm endüstrisinde sadece 
birer kayıt belgesi değil, destinasyonların rekabet gücünü belirleyen stratejik 
kaynaklar olarak değerlendirilmelidir. Küresel turizm eğilimlerinin deneyim 
odaklı ve kültürel derinliği olan yeni bir paradigmaya evrilmesi, yaşayan kültür 
öğelerini turistik ürünlerin merkezine yerleştirmiştir.

Türkiye, UNESCO Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması 
Sözleşmesi çerçevesinde oluşturduğu ulusal envanterle zengin bir somut 
olmayan kültürel miras varlıklarına sahiptir. Bu envanter kapsamında geleneksel 
uygulamalar, gösteri sanatları, ritüeller, toplumsal uygulamalar, el sanatları ve 
benzeri kültürel unsurlar sistematik olarak kaydedilmekte ve korunmaktadır. 
UNESCO’ya kaydettirilen somut olmayan unsurlar sayısı açısından Türkiye, 
dünya ülkeleri arasında 32 unsur ile ikinci sırada yer almakta33 ve bu durum 
ülkemiz destinasyonlarının uluslararası tanınırlığını artırmaktadır. 

Türkiye’nin sahip olduğu zengin SOKÜM envanteri, turizm sektörüne 
çok boyutlu katkılar sunma potansiyeline sahiptir: SOKÜM unsurları, somut 
mirasa dayalı turizmin yanına festivaller, zanaat atölyeleri ve gastronomi 
durakları gibi yaşayan unsurları ekleyerek ürün yelpazesini genişletebilir. Bu 
unsurların sunduğu özgünlük, Türkiye’nin diğer destinasyonlar arasından 
sıyrılmasını ve rekabet avantajı elde etmesini sağlayabilir. Turistler artık sadece 
görmek değil, yerel yaşam biçimini deneyimlemek istemektedir. Ziyaretçilerin 
tatil planları ve talepleriyle bütünleşebilecek SOKÜM unsurları turistlere 
benzersiz ve anlamlı etkileşimler sunarak onların ortalama konaklama sürelerini, 
memnuniyetlerini ve destinasyonu tekrar ziyaret etme niyetlerini artırabilir.

Manisa, sahip olduğu köklü tarihsel birikim ve kültürel çeşitlilikle Türkiye’nin 
SOKÜM envanteri içerisinde stratejik bir öneme sahiptir. Hazırlanan envanter 
çalışmaları; geleneksel zanaatkârlıktan mutfak kültürüne, halk anlatılarından 
festival geleneklerine kadar uzanan 11 temel başlık altında 28 özgün unsuru 
kayıt altına alarak bölgenin kültürel hafızasını belgelemiştir. Özellikle UNESCO 
İnsanlığın Somut Olmayan Kültürel Mirası Temsilî Listesi’nde yer alan Mesir 
Macunu Festivali, Manisa’nın uluslararası görünürlüğüne ve destinasyon 
kimliğine en büyük katkıyı sağlayan unsur olarak öne çıkmaktadır. Bununla 
birlikte, SOKÜM’ün doğası gereği durağan olmayıp yaşayan ve sürekli 
yeniden yaratılan bir yapıya sahip olması, koruma süreçlerinin sadece kayıt 



16  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

altına alma ile sınırlı kalmamasını zorunlu kılmaktadır. Turizm sektöründe, 
SOKÜM unsurlarının otantik kökenlerinden uzaklaştırılarak sunulması, 
kültürel özgünlüğün yitirilmesine ve mirasın ruhunun zedelenmesine neden 
olabilmektedir. Sonuç olarak Manisa SOKÜM Envanteri, sadece geçmişin bir 
dökümü değil; doğru yönetildiğinde sürdürülebilir bir turizm kaynağı olarak 
önemli bir stratejik araç olabilecektir.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  17

Kaynakça
1UNESCO. (2003). Convention for the safegaurding of the Intangible Culturall 

Heritage [Press release]. Erişim adresi: https://ich.unesco.org/en/
convention. (Erişim tarihi: 15.12.2025). 

2Oğuz, M. Ö. (2013). Terim Olarak Somut Olmayan Kültürel Miras. Milli Folklor, 
25 (100), 5-13. 

3Kültür ve Turizm Bakanlığı. (2006). Somut Olmayan Kültürel Miras Nedir? 
Erişim linki: https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-345089/somut-olmayan-
kulturel-miras-nedir.html. (Erişim tarihi: 15.12.2025). 

4UNESCO. (2003).A.g.e.
5Oğuz, M. Ö. (2013)..A.g.e.
6UNESCO. (2003).A.g.e.
7Oğuz, M. Ö. (2013)..A.g.e.
8Kim, S., Whitford, M. ve Arcodia, C. (2019). Development of intangible 

cultural heritage as a sustainable tourism resource: the intangible cultural 
heritage practitioners’ perspectives. Journal of Herıtage Tourısm, https://
doi.org/10.1080 /1743873X.2018.1561703

9Wasela, K. (2023). The Role of Intangible Cultural Heritage in the Development 
of Cultural Tourism. International Journal of Eco-Cultural Tourısm, Hospitality 
Planning and Development, 6 ( 2), 15 – 28.

10Oğuz, M. Ö. (2013).A.g.e.
11Baytok, A.,Boyraz, M. ve Başar, B. (2021). Somut olmayan kültürel miras 

konulu bilimsel yayınların veri görselleştirme tekniği ile bibliyometrik 
analizi. Güncel Turizm Araştırmaları Dergisi, 5(2), 246-262.

12Richards, G., ve Wilson, J. (2006). Developing Creativity in Tourist Experiences: 
A Solution to the Serial Reproduction of Culture? Tourism Management, 
27(6), 1209 1223. 

13Park, E., Choi, B. K., ve Lee, T. J. (2019). The Role and Dimensions of 
Authenticity in Heritage Tourism. Tourism Management, 74, 99-109. 

14Wasela, K. (2023).A.g.e.
15Kim vd. (2019).A.g.e.
16UNESCO. (2003).A.g.e.
17UNESCO. (2003).A.g.e.
18Kültür ve Turizm Bakanlığı. (2013). Gelenekten geleceğe: Türkiye’de somut 

olmayan kültürel miraslar. Ankara:Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları. 
19Kültür ve Turizm Bakanlığı. (2013).A.g.e. 
20Ayvacı, H. ve Gülcan, B. (2017). Türkiye’de turizm animasyonlarında somut 

olmayan kültürel miras (Soküm) ulusal unsurlarına bakış. Journal of 
Recreation and Tourism Research, 4 (Özel Sayı 1), 207-223.

https://ich.unesco.org/en/convention
https://ich.unesco.org/en/convention
file:///C:\Users\mtepe\OneDrive\Desktop\Manisa Sokum\Somut Olmayan Kültürel Miras Nedir%3f
https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-345089/somut-olmayan-kulturel-miras-nedir.html
https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-345089/somut-olmayan-kulturel-miras-nedir.html
https://doi.org/10.1080
https://doi.org/10.1080


18  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

21Somut Olmayan Kültürel Miras Türkiye Ulusal Envanteri. Erişim adresi: https://
yakegm.ktb.gov.tr/TR-344757/somut-olmayan-kulturel-miras-turkiye-
ulusal-envanteri.html. (Erişim tarihi: 15.12.2025).

22UNESCO Somut Olmayan Kültürel Miras Listeleri. Erişim adresi: https://
www.unesco.org.tr/Pages/126/123/UNESCO-Somut-OlmayanK%C3% 
BClt %C3%BCrel-Miras-Listeleri (Erişim tarihi: 15.12.2025). 

23Aydoğdu Atasoy, Ö. (2015). Solmaz KARABAŞA (Haz.), 2014 Geçmişten 
Geleceğe Yaşayan Kültür Mirasımız. Millî Folklor, 27(106), 124-127.

24Saral, E. ve Tuna, S. T. (2020). Türkiye’de somut olmayan kültürel miras 
sözleşmesi bağlamında hazırlanan envanter çalışmalarına genel bir bakış. 
Turkish Studies, 15(7), 3087-3106.

25Soylu, B. Ç, & Şahin, B. (2023). Somut Olmayan Kültürel Miras Araştırmalarında 
Koruma-Kullanma ve Turizm. Güncel Turizm Araştırmaları Dergisi, 7(2), 
359-377. 

 26Wasela, K. (2023).A.g.e.
27Saúl Lázaro Ortiz & Celeste Jiménez de Madariaga (2022) The UNESCO 

convention for the safeguarding of the intangible cultural heritage: a critical 
analysis. International Journal of Cultural Policy, 28(3), 327-341.

28Wasela, K. (2023).A.g.e.
29Ayvacı, H. ve Gülcan, B. (2017). A.g.e.
30Soylu, B. Ç, & Şahin, B. (2023).A.g.e.
31Aydoğdu Atasoy, Ö. (2015). A.g.e.
32Somut Olmayan Kültürel Miras Türkiye Ulusal Envanteri. A.g.e.
33Türkiye, UNESCO Somut Olmayan Kültürel Miras Listesi’nde ikinci sırada. TRT 

Haber. Erişim adresi: https://www.trthaber.com/haber/kultur-sanat/turkiye-
unesco-somut-olmayan-kulturel-miras-listesinde-ikinci-sirada-928427.
html.(Erişim tarihi: 15.12.2025). 

https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-344757/somut-olmayan-kulturel-miras-turkiye-ulusal-envanteri.html
https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-344757/somut-olmayan-kulturel-miras-turkiye-ulusal-envanteri.html
https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-344757/somut-olmayan-kulturel-miras-turkiye-ulusal-envanteri.html
https://www.unesco.org.tr/Pages/126/123/UNESCO-Somut-OlmayanK%C3%25 BClt %C3%BCrel-Miras-Listeleri
https://www.unesco.org.tr/Pages/126/123/UNESCO-Somut-OlmayanK%C3%25 BClt %C3%BCrel-Miras-Listeleri
https://www.unesco.org.tr/Pages/126/123/UNESCO-Somut-OlmayanK%C3%25 BClt %C3%BCrel-Miras-Listeleri


19

BÖLÜM 2

Manisa’nın Geleneksel El Sanatı Ustalığı 

GİRİŞ

UNESCO’nun 2003 yılında kabul ettiği Somut Olmayan Kültürel Mirasın 
Korunması Sözleşmesi ile birlikte, el sanatları sadece bir üretim biçimi olarak 
değil, aynı zamanda toplumsal hafızanın ve kültürel kimliğin bir taşıyıcısı 
olarak değerlendirilmeye başlanmıştır1. Bu bağlamda Manisa, tarih boyunca 
Lidyalılardan Saruhanoğulları’na ve Osmanlı İmparatorluğu’na kadar uzanan 
köklü geçmişiyle, Anadolu’nun en zengin el sanatları merkezlerinden biri olma 
özelliğini taşımaktadır.

Manisa ve çevresi, coğrafi konumu itibarıyla Batı Anadolu’nun ticaret 
ve kültür yollarının kesişim noktasında yer almaktadır. Bu stratejik konum, 
hammaddeye erişimi kolaylaştırmış ve Ahilik teşkilatının güçlü bir şekilde 
örgütlenmesine zemin hazırlamıştır. Geleneksel el sanatları, Manisa’da sadece 
ekonomik bir faaliyet değil, usta-çırak ilişkisi temelinde yürütülen, sabır, ahlak 
ve estetiğin harmanlandığı bir yaşam biçimidir. Özellikle kırsal kalkınma 
dinamikleri ve yerel hammadde kaynaklarının çeşitliliği (deri, yün, toprak, 
bakır vb.), şehirde çok çeşitli zanaat kollarının gelişmesini sağlamıştır2.

Somut Olmayan Kültürel Miras (SOKÜM) unsurları, turistlerin seyahat 
kararlarında güçlü bir motivasyon kaynağı ve özgün turistik ürünlerin 
temel bileşeni haline gelmiştir3. Turizm sektörü SOKÜM’den büyük ölçüde 
beslenmektedir. Geleneksel festivaller, gastronomi pratikleri, halk dansları ve 
el sanatları ziyaretçilere özgün deneyimler sunmaktadır. Destinasyona özgü 
değerleri kullanan sürdürülebilir turizm yaklaşımları, özellikle otantik deneyim 
arayışındaki özel ilgi gruplarını kendine çekerek önemli bir büyüme potansiyeli 
yaratmaktadır. Bu sayede SOKÜM, modern kültür turizminde destinasyonları 



20  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

farklılaştıran ve rekabet avantajı sağlayan stratejik bir araç görevi görmektedir. 
Bu durum destinasyonların rekabet edebilirliğini artırırken yerel halk için 
ekonomik fırsatlar yaratır4. 

Günümüzde sanayileşme ve tüketim alışkanlıklarının değişmesiyle birlikte, 
Manisa’daki geleneksel el sanatlarının birçoğu yok olma tehlikesiyle karşı 
karşıyadır. Ancak, Akhisar’dan Kula’ya, Demirci’den Turgutlu’ya kadar 
uzanan coğrafyada, keçecilikten bakırcılığa, çömlekçilikten saraçlığa kadar 
pek çok zanaat, son temsilcileri aracılığıyla varlığını sürdürmeye çalışmaktadır. 
Aşağıdaki alt başlıklarda, Manisa ilindeki geleneksel el sanatı unsurları üretim 
teknikleri, kullanılan malzemeler, kültürel işlevleri ve turizme etkileri ekseninde 
8 başlık altında incelenmektedir.

1. TALİKACILIK (Fayton ve At Arabası Yapımı)

Talika, kökeni Rusça telega sözcüğüne dayanan ve çoğunlukla tek bir atın 
çektiği, dört tekerleğe sahip bir yük taşıma aracıdır. Talikacılık ise sadece 
bir araç üretim işi değildir; hem arabanın teknik ve mekanik kurulumunu 
gerçekleştirmeyi hem de yükün konulduğu gövde kısmını estetik figürler, 
renkler ve motiflerle bezemeyi içeren kapsamlı bir zanaat dalıdır5 .  Talika, dört 
tekerlekli, yaylı ve üstü kapalı at arabası olarak bilinir ve Osmanlı döneminden 
1980’li yıllara kadar hem yük hem de insan taşımacılığında hayati bir rol 
oynamıştır. Manisa ve özellikle Akhisar ilçesi, geleneksel ulaşım araçlarının 
üretimi konusunda tarihsel bir öneme sahiptir. Uzun yıllar Manisa’da tütün, 
zeytin, üzüm yetiştiricilerinin önemli bir taşıma aracı olan at arabalarının 
üretiminde marangozluk, demircilik, saraçlık, boyacılık ve döşemecilik gibi 
farklı zanaatların bir araya geldiği kolektif bir üretim süreci yer almaktadır.

Akhisar, at arabası ve fayton yapan bir şehir olarak nam salmış ve buradaki 
ustalar, ürettikleri talikaların dayanıklılığı ve estetiği ile tüm Ege bölgesinde 
tanınmıştır6. Talika yapımında kullanılan ağaç türleri özenle seçilmiştir; 
genellikle iskelet için gürgen, tekerlekler için dişbudak veya meşe, kaplamalar 
için ise daha hafif ve işlenebilir ağaçlar tercih edilmektedir. Ustalık, ağacın 
kurutulmasından şekillendirilmesine, tekerleklerin demir çemberlerle (şina) 
sağlamlaştırılmasından gövdenin süslenmesine kadar her aşamada kendini 
göstermektedir. Özellikle ateşte ısıtılan şina demirinin espit olarak adlandırılan 
tekerlek çemberinin ağaçtan yapılan kasnak dilimlerinin çevresine geçirilmesi 
işlemi, matematiğin ve fizik kurallarının zanaatla buluştuğu en kritik aşamadır. 
Talikaların üzerindeki boyama ve süslemeler (motifler), dönemin estetik 
anlayışını yansıtması açısından da etnografik bir değer taşımaktadır.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  21

Görsel 1. Fayton                       Görsel 2. Akhisar Yaylı At Arabası

Kaynak: Güneş Fayton, Akhisar.                Kaynak: facebook.com/AkhisarTarih/.

Günümüzde motorlu taşıtların yaygınlaşmasıyla birlikte talikacılık, tarımda 
ve taşımacılıkta işlevsel önemini yitirmiş ve daha çok turistik veya nostaljik bir 
öğe haline gelmiştir. Geleneksel taşıma araçları artık yollarda değil; restoranlar, 
benzin istasyonları, alışveriş merkezleri vitrinleri ve dinlenme tesisleri gibi 
mekanlarda dekoratif unsurlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Özellikle faytonlar 
turistik bölgelerde nostaljik geziler için kullanılırken, orijinal araçlar ve 
tekerlekleri antikacıların değerli parçaları arasına girmiştir.

Akhisar’daki son ustalar, bu sanatı minyatür hediyelik eşyalar yaparak 
veya fayton restorasyonları ile yaşatmaya çalışmaktadır. Ayrıca, en az bir 
asırlık geçmişi olan geleneksel süsleme sanatı da bu minyatürler üzerinde 
yaşatılmaya devam etmektedir7. Akhisar’da halen bu zanaatı sürdüren ustaların 
(Güneş Fayton-Şefik ve Bülent Güneş, Hasan ve Beşir Şimşek kardeşler, Ercan 
Sevioğlu) varlığı, bölgeyi el sanatlarına ilgi duyan yerli ve yabancı turistler 
için bir çekim merkezi yapmaktadır. 

Manisa’nın, özellikle de Akhisar’ın köklü talikacılık geleneğini turistik bir 
arza dönüştürmek ve bölgeyi bu alanda bir marka destinasyon haline getirmek 
için somut ve stratejik adımlar atılabilir. Bu zanaatı canlandırarak turizm talebi 
yaratabilecek takip eden uygulama önerileri verilebilir:

Yaşayan Talika Müzesi ve İnteraktif Atölye Deneyimi: Akhisar’da, sadece 
sergileme odaklı olmayan, üretimin devam ettiği bir Yaşayan Talika Müzesi 
kurulabilir. Bu merkezde, ziyaretçiler bir talikanın iskeletinin gürgen ağacından 
nasıl oluşturulduğunu görebilmeli ve çember şina demirinin tekerleğe geçirilmesi 
gibi ustalık ve sanatın icrası aşamalarını canlı izleyebilmelidir. Ziyaretçilerin 
taşıyabileceği boyutlarda, aslına sadık kalınarak üretilmiş minyatür fayton 
ve talika maketleri, “Akhisar Hatırası” olarak markalanabilir. Turistler için 
düzenlenen kendi minyatürünü yap ve boya atölyeleriyle, ziyaretçilerin 



22  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

geleneksel süsleme sanatını bizzat deneyimleyerek kendi hediyelik eşyalarını 
tasarlamaları sağlanabilir. Bu interaktif deneyim, müze gezisini unutulmaz bir 
kültürel aktiviteye dönüştürerek bölgedeki kalış süresini artırabilir.

Akhisar Yaylısı ve Faytonu Temalı Gastronomi ve Nostalji Rotaları: Manisa’nın 
mevcut gastronomik değerleri (Mesir macunu, Manisa kebabı, Akhisar 
köfte, zeytin, üzüm vb.) ile talikacılık sanatı birleştirilerek tematik rotalar 
oluşturulabilir. Şehir merkezindeki tarihi alanlar ile Akhisar’daki Sanayi sitesi 
arasında, aslına uygun restore edilmiş Akhisar Yaylıları ve faytonlarla nostaljik 
şehir turları düzenlenebilir. Geleneksel at arabası formunun korunarak, elektrikli 
motorlarla modernize edildiği Akhisar Yaylısı ve Gezi Faytonları üretilerek 
Manisa ilindeki önemli turistik rotalarda kullanılabilir. Bu turların sonunda 
turistlerin, talika tekerlekleri gibi tasarlanmış özgün mobilyalara sahip tematik 
restoranlarda ağırlanması, zanaatın estetik yönünü modern hayatın bir parçası 
olarak deneyimlemelerini sağlayacaktır. Bu bütünleşik yaklaşım, talikayı sadece 
bir araç değil, ziyaretçilerin deneyimlemek isteyebilecekleri bir yaşam stili 
markası olarak konumlandıracaktır. 

Dijital Sanat ve Tasarım ile Markalaşma: Talikacılık zanaatının günümüz 
turistlerinin beğenilerine hitap edebilmesi için dijital pazarlama ve modern 
tasarım iş birlikleri önceliklendirilebilir. Akhisar Yaylısı’nın karakteristik 
motifleri; moda, grafik tasarım ve iç mimari alanlarında kullanılmak üzere 
dijital ortama aktarılarak Akhisar Yaylısı Deseni tescillenebilir. Bu desenlerin 
kullanıldığı yüksek katma değerli tekstil veya dekorasyon ürünleri, uluslararası 
tasarım fuarlarında sergilenerek markanın prestiji artırılabilir. Ayrıca, Akhisar 
Yaylısı, dayanıklı ağaç yapıları ve sanatsal süslemeleri sayesinde peyzaj ve iç 
mekan dekorasyonunda çok yönlü kullanılabilir. Oturma banklarında olduğu 
gibi, “fonksiyonel antikacılık” konseptiyle yurt dışı lüks peyzaj ve dekorasyon 
pazarına yönelik özel bir ihracat kanalı dijital platformlar üzerinden aktif hale 
getirilebilir.

Uluslararası Talika ve Süsleme Sanatları Festivali: Akhisar’da her yıl 
düzenlenen Çağlak Festivali kapsamında veya her yıl düzenlenecek olan 
Uluslararası Atlı Arabalar ve Süsleme Sanatları Festivali ile bu alanın dünyadaki 
buluşma noktası haline getirilebilir. Festival kapsamında düzenlenen “En Güzel 
Süslenmiş Talika” yarışmaları, farklı ülkelerden gelen at arabası ve fayton 
üreticilerinin teknik paylaşımları ve yerel ustaların konuk olduğu paneller, 
bölgenin zanaat ekosistemini geliştirerek turistik ziyaretleri arttırabilecektir. 
Bu etkinlik, sadece bir kültürel buluşma ve kutlama değil, aynı zamanda 
talikaların ve minyatürlerinin doğrudan satışının yapıldığı büyük bir ticari 
platform işlevi görerek yerel ekonomiye doğrudan katkı sunabilir.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  23

2. KEÇECİLİK

Orta Asya’dan Anadolu’ya göç eden Türk boylarının getirdiği en köklü 
sanatlardan biri olan keçecilik, Manisa’nın özellikle Akhisar, Alaşehir, Kula 
ve Demirci ilçelerinde yüzyıllardır icra edilmektedir. Manisa’da hayvancılığın 
yoğun olduğu kırsal bölgelerde keçecilik, özellikle çadır, yaygı, koşum takımı, 
kışlık giysi ve çoban kepeneği yapımında görülmektedir. Keçe, yünün, su ve 
sabun yardımıyla, ısı, nem ve basınç altında birbirine kenetlenmesi (dövülmesi) 
suretiyle elde edilen, doku gerektirmeyen geleneksel bir tekstil malzemesidir. 
Manisa’da üretilen keçeler hem teknik özellikleri hem de üzerlerindeki motiflerle 
yöresel bir kimlik taşımaktadır8.

Manisa’daki keçecilik ustaları, genellikle doğal boyama tekniklerini 
kullanarak yüne desen verirler ve bu desenler, bölgenin mitolojik ve kültürel 
motiflerini yansıtır. Keçe sanatı, son yıllarda yaratıcı turizm ve sanatsal üretim 
bağlamında yeniden canlanma potansiyeli bulmuştur, bu da keçe ustalarının 
atölyelerini turizme açma imkanı sağlamaktadır. Geçmişte kepenek (çoban 
giysisi), semer altı, yer yaygısı ve çadır örtüsü olarak kullanılan keçeler, bugün 
kullanım alanlarının daralmasıyla birlikte sanatsal objelere ve turistik eşyalara 
dönüşmektedir. Akhisar, Demirci ve Kula’da sayıları azalan ustalar, bu mirası 
korumak adına Belediye ve Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın desteklediği 
kurslarda eğitim vermektedirler. Akhisar’da son keçe ustası merhum Orhan 
Patoğlu, geleneksel keçeciliği modern dünyaya uyarlayarak çoban kepeneğinden 
dekoratif tablolara ve hediyelik eşyalara kadar geniş bir ürün yelpazesi geliştirmiş 
ve bu zanaatın kültürel miras olarak korunmasına öncülük etmiştir. Akhisar’da 
kurduğu atölye ve Halk Eğitim Merkezleri aracılığıyla ustalığını yeni nesillere 
aktaran sanatçı, eserlerinin müzelerde sergilenmesini sağlayarak bölgeye özgü 
teknikleri literatüre kazandırmıştır9. 

Manisa merkez ve ilçelerinde her gün sayısı azalan keçeciler çevre köylerin ve 
turistik hediyelik eşya satıcılarının siparişleriyle hayatta kalmaya çalışmaktadır10.  
Keçecilik, teknolojik gelişmelerle yok olma tehlikesi yaşasa da zanaatkarların 
yenilikçi yaklaşımlarıyla günümüzde örneğin çevre dostu kuş yuvaları gibi farklı 
ve sanatsal ürünlere dönüştürülmektedir11. Bu tür modern uygulamalar, el 
emeğini koruyarak keçecilik zanaatını gelecek nesillere taşımayı ve mesleğe ticari 
bir değer katmayı hedeflemektedir. Keçenin ısı yalıtımı ve neme dayanıklılığı 
gibi doğal özellikleri, modern tasarımcıların da ilgisini çekmekte ve geleneksel 
malzemenin çağdaş formlarda yeniden hayat bulmasına olanak sağlamaktadır.



24  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Görsel 3. Keçe Ustası-Kula                        Görsel 4. Patoğlu-Ürettiği keçeler

    

Kaynak: www.manisainternethaber.com, 2019.         Kaynak: wikipedia.org/wiki/Orhan_Patoglu

Manisa, Orta Asya’dan taşınan bin yıllık keçecilik mirasını özellikle Kula, 
Akhisar ve Demirci ekseninde bir “Deneyim Turizmi” markasına dönüştürebilir. 
Bu kadim zanaatı talep gören turistik bir arza dönüştürmek için şu öneriler 
sunulabilir:

Yünün Yolculuğu Deneyim Atölyeleri ve Eko-Turizm: Keçecilik, turistlerin 
sadece satın aldığı ya da üretimini izlediği bir ürün değil, üretim ve tasarımına 
bizzat dahil olduğu bir sürece dönüştürülmelidir. Kula’daki tarihi konakların 
bir kısmı Keçe Deneyim Evi olarak tasarlanarak, ziyaretçilerin yünün 
hallaçlanmasından motiflerin serilmesine ve sabunlu suyla pişirme aşamasına 
kadar tüm süreci deneyimlemesi sağlanabilir. Özellikle şehir hayatının stresinden 
kaçan turistler için, keçenin fiziksel güç ve sabır gerektiren dövme aşaması 
bir tür terapi ve arınma aktivitesi olarak pazarlanabilir. Katılımcıların gün 
sonunda kendi yaptıkları kandil veya yıldız motifli küçük bir yaygıyı yanlarında 
götürmeleri, ürünün hikayesini kişiselleştirerek talebi sürdürülebilir kılacaktır.

Modern Tasarım İş Birlikleri ve Fonksiyonel Sanat Ürünleri: Keçe, sadece çoban 
kepeneği veya yer yaygısı olmaktan çıkarılıp, ısı yalıtımı ve neme dayanıklılık gibi 
doğal özellikleri vurgulanarak modern yaşamın bir parçası haline getirilmelidir. 
Kula’daki keçeden kuş yuvası örneğinde olduğu gibi; Manisa merkez, Akhisar, 
Kula gibi ilçelerde tasarımcılar ve zanaatkarlar bir araya getirilerek keçe tablo, 
akustik paneller, laptop çantaları, şık ev babetleri ve dekoratif aydınlatmalar gibi 
yüksek katma değerli ürün serileri oluşturulabilir12. Bu ürünlerin, özellikle çevre 
dostu ve sürdürülebilir moda arayışındaki Avrupa pazarına ve Türkiye’deki 
butik tasarım mağazalarına Manisa markasıyla sunulması, zanaatın ticari 
değerini ve marka prestijini uluslararası boyuta taşıyabilecektir.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  25

Tematik Keçe ve Jeopark Rotaları: Kula’nın UNESCO tescilli Jeoparkı ile 
keçecilik zanaatı arasında kavramsal bir bağ kurularak Doğanın Gücü: Volkan ve 
Yün rotası oluşturulabilir. Jeoparkın sert volkanik dokusu ile keçenin yumuşak 
ama dayanıklı yapısı arasındaki zıtlık, fotoğraf turları ve doğa yürüyüşleri için 
sanatsal bir arka plan sunmaktadır. Bu rotada, jeopark gezisinin ardından 
keçe atölyelerine uğranması ve burada jeoparkın renklerinden (bazalt siyahı, 
kül grisi) esinlenen özel “Jeo-Keçeler” üretilmesi, bölgeye özgü benzersiz bir 
turistik ürün yaratabilecektir. Bu yaklaşım, Manisa’yı hem doğa hem de el 
sanatları meraklıları için vazgeçilmez bir destinasyon haline getirebilecektir.

Gastronomi ve Zanaatın Buluşması: Keçe Sofraları: Manisa’nın zengin mutfak 
kültürü, keçe zanaatıyla estetik bir sunumda birleştirilebilir. Manisa genelinde 
butik restoranlarda veya gastronomi etkinliklerinde masaların keçe suplalar 
üzerinde servis yapması, sandalyelerin üzerine kök boyalı keçe minderlerin 
yerleştirilmesi, ziyaretçiye zanaatı gündelik bir lüks olarak hissettirebilir.  Çeşitli 
keçe motifleri bulunan Amerikan servisleri veya ekmek sepetleri, restoranlardan 
satın alınabilen turistik hediyeliklere dönüştürülmelidir. Bu, turistin şehirden 
ayrıldıktan sonra bile Manisa’nın estetik kimliğini evine taşımasına ve dolaylı 
bir marka elçisi olmasına olanak tanıyabilecektir.

3. BAKIRCILIK

Manisa merkezde ve ilçelerinde bakırcılık, mutfak kültürünün ve günlük 
yaşamın vazgeçilmez bir parçası olarak uzun bir geçmişe sahiptir. Manisa 
çarşılarında, özellikle Kazancılar veya Bakırcılar arastasında, çekiç sesleri 
yüzyıllar boyunca yankılanmıştır. Bakır, iletkenliği ve işlenebilirliği sayesinde 
kazan, sahan, bakraç, tencere, sini, ibrik ve güğüm gibi kapların yapımında 
ana malzeme olmuştur13.

Manisa ustaları, ürünlerin üzerine kalem işi veya kazıma teknikleriyle bitkisel 
ve geometrik motifler işleyerek, kapları birer sanat eserine dönüştürürler. 
Ayrıca, bakır kapların gıda ile temasında zehirlenmeyi önlemek amacıyla yapılan 
kalaycılık da bakırcılıkla iç içe geçmiş tamamlayıcı bir zanaattır. Manisa’nın 
Kula ilçesi, tarihi Bakırcılar Çarşısı ile bu zanaatın önemli merkezlerinden 
biridir. Kula bakırcılığında dövme tekniğinin çıkardığı ritmik sesler, çarşının 
akustik kimliğini oluşturur14 .

1970’li yıllardan sonra alüminyum, çelik ve plastik mutfak eşyalarının 
yaygınlaşması, Manisa’daki bakırcı esnafını olumsuz etkilemiştir. Bugün Manisa 
merkezde ve Kula’da az sayıda usta, daha çok hediyelik eşya, dekoratif sini ve 
özel sipariş mutfak gereçleri üreterek mesleği sürdürmektedir. Somut olmayan 
kültürel miras kapsamında bakırcılık, sadece bir üretim tekniği değil, aynı 



26  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

zamanda düğünlerde çeyiz serme, toplu yemek pişirme gibi sosyal ritüellerin 
de merkezinde yer alan bir unsurdur15.

Görsel 5. Bakır Bakraç-Manisa                       Görsel 6. İsmet Köseoğlu-Kula

     

Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü Arşivi   Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü Arşivi

Manisa’nın Bakırcılar ve Kazancılar arastalarında yüzyıllardır yankılanan 
çekiç sesleri, Somut Olmayan Kültürel Mirasın en güçlü işitsel ve görsel 
unsurlarından biridir. Manisa’nın bakırcılıkta el sanatı ustalığı ve ürünlerinden 
turizmde faydalanmak açısından şu uygulama önerileri hayata geçirilebilir:

Gastronomi Entegrasyonu ve Kalaylama Ritüeli: Bakırın mutfaktaki sağlıklı 
ve iletken yapısı, Manisa’nın yerel lezzetleriyle (Kula güveci, keşkek, Manisa 
kebabı vb.) birleştirilerek Bakır Sofralar konsepti oluşturulmalıdır. Turistlerin, 
yemeklerin bakır kazanlarda pişirilme sürecine tanıklık ettiği ve sonrasında 
unutulmaya yüz tutan kalaycılık zanaatını bir performans sanatı gibi izlediği 
tematik yemek turları düzenlenebilir. Bu yaklaşım, bakırın sadece dekoratif bir 
obje değil, sağlıklı ve lezzetli bir mutfak kültürünün ayrılmaz parçası olduğu 
mesajını vererek, ürünlere yönelik fonksiyonel bir talep yaratabilecektir.

Kişiselleştirilmiş Kalem İşi Atölyeleri: Özgün deneyim arayan özel ilgi 
grupları için, turistlerin kendi mutfak eşyalarını veya dekoratif objelerini 
tasarlayabilecekleri kısa süreli atölye çalışmaları planlanabilir. Bir usta 
gözetiminde, hazır bir bakır kupanın veya tabağın üzerine kendi ismini veya 
yöresel geometrik motifleri kazıma tekniğiyle işleyen bir turist, o ürüne paha 
biçilemez bir anı değeri yükleyecektir. Bu tür atölye çıktıları, Manisa Bakırı 
tescilli ile sertifikalandırılarak, ürünlerin sıradan hediyelik eşyadan sanat eseri 
statüsüne yükseltilmesi sağlanabilir.

Sosyal Ritüellerin Sahnelenmesi: Çeyizden Sofraya. Bakırcılık, çeyiz serme 
ve toplu yemekler gibi sosyal ritüellerin merkezindedir. Manisa’daki tarihi 
konaklarda, büyük bakır sinilerde sunulan geleneksel yer sofraları ve bu 
sofraların etrafındaki ritüeller canlandırılarak turistlere sunulabilir. Ziyaretçiler, 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  27

dev kazanlarda pişirilen keşkeklerin veya büyük sinilerdeki sunumların bir 
parçası yapılarak, bakırın sadece bir metal değil, Anadolu’daki paylaşım ve 
toplumsal birliktelik kültürünün sembolü olduğunu bizzat deneyimleyebilirler.

4.ÇÖMLEKÇİLİK

Antik dönemlerden beri, Manisa’da kilin kolay bulunması sayesinde 
çömlekçilik yaygınlaşmıştır. Geleneksel olarak günlük kullanım eşyaları (ör.
testi, küp, güveç) üretimine odaklanan çömlek ustaları, kilin kalitesini, fırınlama 
sıcaklığını ve toprağın özelliklerini deneyimle öğrenmektedir. Manisa’da 
çömlekçilik denildiğinde akla gelen ilk ve en önemli merkez, Salihli ilçesine 
bağlı Gökeyüp Mahallesi’dir. Gökeyüp çömlekçiliğini, diğer bölgelerdeki (Ör.
Avanos) çömlekçilikten ayıran en temel özellik, üretimin tamamen kadınlar 
tarafından ve çark kullanılmadan, elle şekillendirilerek yapılıyor olmasıdır. Bu, 
Neolitik dönemden günümüze kadar kesintisiz gelen bir geleneğin temsilidir16.

Görsel 7. Güveç-Gökeyüp                    Görsel 8. Güveç üretimi-Gökeyüp 

    

Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü Arşivi         Kaynak: Manisakulishaber.com, 2023.

Gökeyüp’te kadın ustalar, bölgedeki özel killi toprağı elleriyle yoğurarak 
şekillendirirler. Bu seramikler, genellikle tornada değil, sucuk yöntemi (fitil 
tekniği) veya elde sıvama ile oluşturulur. Pişirme tekniği de oldukça arkaiktir; 
fırın kullanılmaz, bunun yerine açık alanda yakılan ateşin içinde pişirilirler. 
Bu yöntem, kapların siyah-gri alacalı kendine has rengini almasını sağlar. 
Gökeyüp çömlekleri, gözenekli yapıları sayesinde suyu soğuk tutma ve güveç 
yemeklerine lezzet katma özellikleriyle bilinir17 18.

Manisa’nın bu özgün mirası, modern seramik endüstrisi karşısında bir direnç 
noktasıdır. Gökeyüp çömlekçiliği, kadın emeğinin görünürlüğü ve binlerce yıllık 
bir teknolojinin hala yaşıyor olması bakımından antropolojik açıdan büyük 
önem taşır. Üniversiteler ve yerel yönetimler, bu geleneğin sürdürülebilirliği 



28  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

için projeler yürütmekte ve coğrafi işaret çalışmaları yapmaktadır. Gökeyüp 
Çömleği Salihli Ticaret Sanayi odası başvurusuyla üç yıllık bir çalışmanın 
sonunda 2025 yılında coğrafi işaret tescilli ürünlere dahil olmuştur19. 

Manisa, özellikle Gökeyüp çömlekçiliği ile Türkiye’nin ve dünyanın en 
sıra dışı seramik duraklarından biri olma potansiyeline sahiptir. Binlerce yıllık 
kadın eliyle ve çarksız üretim geleneği, Manisa çömlekçiliği için yaratılabilecek 
turistik arz ve talep önerileri şunlar olabilir:

Neolitik Deneyim: Gökeyüp Kadınları ile El Şekillendirme Atölyeleri. 
Turistler için zamanda yolculuk, 5000 yıl önceki gibi üret konseptli atölyeler 
düzenlenebilir. Ziyaretçiler, toprağın çamur haline getirilmesinden sucuk 
tekniği ile elle şekillendirilmesine kadar tüm süreci bizzat Gökeyüplü kadın 
ustalardan öğrenmelidir. Modern insanın toprağa dokunma ve yoğun şehir 
hayatından uzaklaşma ve sakinlik arayışına hitap eden bu deneyim, sadece 
bir ürün satışı değil, antropolojik bir keşif yolculuğu olarak pazarlanmalıdır.

Açık Ateş Gastronomi ve Gurme Turizmi: Gökeyüp çömleklerinin yemeğe 
kattığı eşsiz lezzet ve suyu soğuk tutma özelliği, gastronomi turizmiyle doğrudan 
ilişkilendirilmelidir. Topraktan Sofraya rotaları kapsamında, turistlerin kendi 
yaptıkları veya yerel ustalarca üretilen güveçlerde, geleneksel yöntemlerle, açık 
ateşte pişen yemekleri tatmaları sağlanabilir. Bu çömleklerin gözenekli yapısı ve 
siyah-gri alacalı rengi, doğallık ve sağlık vurgusuyla birleştirilerek profesyonel 
şeflerin ve sağlıklı yaşam tutkunlarının odağına yerleştirilmeli; Manisa mutfağı 
bu özel kaplarla sunulan bir gurme markası haline getirilmelidir.

Antropolojik Sanat Tasarım Hattı ve Coğrafi İşaretli Ürünler: Gökeyüp 
çömleklerinin kendine has gri-siyah dokusu ile özgün formlarının modernize 
edilerek (örneğin kahve fincanı veya dekoratif obje olarak) tasarlanması ve 
şık ambalajlarla sunulması gerekmektedir. Üniversiteler ve yerel yönetimler iş 
birliğiyle, geleneksel formları koruyan ancak modern evlere de hitap edebilen 
özel tasarım serileri oluşturulabilir. Coğrafi işaretli bu ürünler, sadece hediyelik 
eşya olarak değil, yaşayan bir tarih parçası ve sınırlı üretim sanat objesi olarak 
butik mağazalarda ve müze dükkanlarında sunulmalıdır. Bu strateji, talebi 
düşük fiyatlı mutfak eşyasından yüksek katma değerli koleksiyon parçalarına 
kaydırabilir.

5.DEMİRCİLİK

Manisa’da demircilik zanaatı, Orta Asya’dan gelen kadim Türk geleneklerinin 
ve tarım kültürünün harmanlandığı, kentin tarihi kimliğini şekillendiren en 
temel el sanatlarından biridir. Özellikle Akhisar, Demirci, Gördes ve Kula gibi 
ilçelerde yüzyıllardır yankılanan çekiç sesleri hem somut bir üretim sürecini 
hem de kuşaktan kuşağa aktarılan bir kültürel mirası temsil etmektedir20.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  29

Manisa’daki demircilik uygulamalarının merkezinde, bölgenin güçlü 
tarımsal yapısı yer almaktadır. Geleneksel yöntemlerle çalışan ustalar; üzüm 
bağları için budama makasları, zeytin hasadı için özel bıçaklar, tütün tarımında 
kullanılan baskı, çapa ve pulluk gibi araçları üretmektedir. Demircilik, tarım 
aletlerinden ev gereçlerine, mimari aksamlardan (kapı tokmağı, kilit, menteşe, 
korkuluk vb.) silahlara kadar geniş bir üretim yelpazesini kapsamaktadır. 
Özellikle sıcak demircilik tekniğiyle, demirin ocakta yüksek ısıda kızdırılıp 
örs üzerinde ustanın çekici ve kalfanın balyozuyla dövülerek şekillendirilmesi, 
ürünlerin sanayi tipi muadillerine göre çok daha dayanıklı ve keskin olmasını 
sağlamaktadır. 

Demirci ve Gördes yöresinde bıçakçılık ve kesici alet yapımı, demirciliğin 
özel bir alt kolu olarak gelişmiştir. Buralarda, hayvancılık kültürüne hizmet 
eden çanlar, nallar ve koşum takımı parçaları el işçiliğiyle üretilmeye devam 
etmektedir. Tarihi Kula evlerinin kapı tokmakları, pencere korkulukları ve 
kilit düzenekleri ya da modern ferforje pencere ve kapılar demircilik sanatının 
mimariyle buluştuğu eşsiz örneklerdir. 

Sanayileşme ile birlikte fabrikasyon tarım aletlerinin artması, geleneksel 
demirciliği zorlasa da kişiye özel üretim, tamirat ve özellikle süs eşyası üretimi 
sayesinde demircilik zanaatı varlığını korumaktadır. Ayrıca, Manisa’nın kırsal 
kesimlerinde hala geleneksel tarım aletlerine duyulan ihtiyaç, köy demircilerinin 
işlevini sürdürmesini sağlamaktadır.

Görsel 9. Demirci Ocağı-Kula                    Görsel 10. Sıcak Demirci Ürünleri 

    

Kaynak: 45haber.com, 2025                         Kaynak: 45haber.com, 2025

Manisa’nın tarım ve hayvancılık kültürüyle yoğrulan demircilik zanaatı, 
şehri “Ateş ve Çeliğin Şehri” olarak markalaştırma potansiyeline sahiptir. Bu 
zanaatı turistik bir arza dönüştürmek ve talebi canlandırmak için şu  uygulama 
önerileri hayata geçirilebilir:



30  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Zanaatkar Çeliği, Gastronomi ve Bıçakçılık Markası: Manisa merkez, Demirci 
ve Gördes ilçelerinin uzmanlaştığı bıçakçılık ve kesici alet yapımı, yükselen 
gastronomi turizmiyle entegre edilebilir. Profesyonel şefler ve mutfak meraklıları 
için “Manisa Dövme Çelik” serisi adı altında, üzerine ustanın mühürü ve kişiye 
özel isimlerin işlendiği yüksek kaliteli mutfak bıçakları üretilebilir. Şehrin ünlü 
bağları ve zeytinlikleri için üretilen geleneksel budama makasları ve bıçakları, 
estetik ambalajlar ve zanaatın hikayesini anlatan sertifikalarla birlikte lüks 
birer mutfak ve bahçe ekipmanı olarak sunulmalı; böylece ürünler sıradan 
alet statüsünden koleksiyon parçası statüsüne taşınmalıdır.

Mimari Restorasyon ve Kula Kapı Tokmağı Hediyelik Serisi: Tarihi Kula evlerinin 
özgün kapı tokmakları, kilitleri ve ferforje aksamları, modern iç mimari ve 
dekorasyon pazarı için yeniden tasarlanabilir. Geleneksel motifleri taşıyan bu 
demir aksamlar, sadece restorasyon projeleri için değil, modern konutlarda 
kullanılabilecek şık dekoratif objeler (duvar panoları, aydınlatma aplikleri 
veya ev giriş setleri) olarak turistik mağazalarda yer alabilir. Özellikle Kula 
Kapı Tokmağı’nın minyatür versiyonları veya bu desenleri taşıyan masaüstü 
aksesuarları, Manisa’nın mimari kimliğini yansıtan ikonik birer marka ürün 
olarak konumlandırılabilir.

Kervan Yolu Tematik Rotaları ve Köy Demirciliği Turları: Manisa’nın kırsal 
bölgelerinde hala işlevini sürdüren köy demircileri, hayvancılık ve yayla kültürü 
rotalarına dahil edilmelidir. Turistler, geleneksel yöntemlerle yapılan nallama 
işlemlerini, koyun çanlarının akort edilmesini ve saban veya pulluk demiri 
tamiratını yerinde izleyerek, zanaatın modern hayata nasıl direndiğine tanıklık 
edebilirler. Bu turlar sırasında, demircilikle iç içe geçmiş olan çan yapımı 
gibi alt dallar vurgulanarak, her bir sesin (çan seslerinin farklı tonları) birer 
kültürel kod olduğu anlatılmalı; böylece Manisa kırsalı antropolojik merakı 
olan turistler için bir çekim merkezi haline getirilmelidir.

Ateşin Ritmi Sıcak Demircilik Gösteri Merkezleri: Akhisar veya Kula gibi 
tarihi çarşıların merkezinde, turistlerin güvenli bir mesafeden izleyebileceği 
interaktif “Sıcak Demircilik Sahnesi” kurulabilir. Karanlık bir atmosferde 
demirin kor haline gelmesi, örs üzerindeki kıvılcımlar ve ritmik çekiç sesleri, 
hikaye anlatıcılığı ve yerel müziklerle birleştirilerek duyusal bir performansa 
dönüştürülebilir. Ziyaretçiler, ustanın yardımıyla kendi küçük şans nallarını 
veya çamparalarını dövebilir veya ocakta demiri kızdırabilirler; bu tür bir 
deneyimsel turizm uygulaması, pasif izleyiciyi zanaatın bir parçası haline 
getirerek bölgeye olan ilgiyi artıracaktır.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  31

6.SEMERCİLİK

Semercilik, yük hayvanlarının sırtına yerleştirilen, yükün hayvana zarar 
vermeden ve yükün ağırlığını dengeli dağıtarak kolay taşınmasını sağlayan 
iskeletin (semerin) yapım sanatıdır. Manisa’nın engebeli coğrafyası ve tarımsal 
yapısı, yakın geçmişe kadar kırsal kesimde hayvanla taşımacılığı zorunlu kılmış, 
bu da semerciliğin canlı kalmasını sağlamıştır. Özellikle Akhisar, Gördes, 
Demirci ve Kula ilçelerinde geçmişte semercilik önemli bir geçim kaynağı 
olmuştur21.

Semer yapımı, ağaç, deri, keçe, saz ve ot gibi farklı malzemelerin bir araya 
getirilmesini gerektirmektedir. Semerin iskeleti genellikle söğüt veya çınar 
ağacından yapılır. İç kısmı, hayvanın sırtını acıtmaması için keçe ve sazlarla 
doldurulur; dış kısmı ise deri veya dayanıklı kumaşlarla kaplanır. Manisa 
semerlerinde kullanılan keçeler genellikle yerel üretimdir, bu da keçecilik ve 
semercilik zanaatları arasındaki dayanışmayı göstermektedir.

Kırsal kesimde motorlu araçların kullanımının artmasıyla birlikte yük 
hayvanlarının sayısı azalmış, buna paralel olarak semercilik de yok olma 
noktasına gelmiştir. Manisa’da bugün parmakla sayılacak kadar azalan semer 
ustaları, mesleğin son temsilcileridir. Bu zanaat, artık işlevsel olmaktan çok, 
kültürel bir nostalji ve müzelik bir değer olarak korunmaya çalışılmaktadır. 
Semercilik, kaybolmaya yüz tutmuş ustalıklar kategorisinde korunması gereken 
önemli bir SOKÜM unsurudur.

Görsel 11. Semerci Ahmet Bak-Kula 

Kaynak: manisagundem.com, 2019

Manisa’nın engebeli coğrafyasında yüzyıllarca hayati bir rol oynamış olan 
semercilik zanaatı, günümüzde işlevselliğini kaybetmesiyle, bağ evlerinde, 
bahçelerde ve otantik mekanlarda dekorasyon ürünü olarak kullanılmaktadır. 
Mesleğin son ustaları Kula’da Ahmet Bak, Akhisar’da Naci, Niyazi ve İbrahim 



32  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Palancı, Demirci’de Mehmet Ali Ağaçcı, Selendi’de Osman Zeybek gibi ustalar 
ata yadigarı mesleklerini ileri yaşlarına rağmen aşkla yaptıklarını ve gelecek 
nesillere aktarılarak mesleğin sürmesini dilemektedirler. Gelecek nesillere 
aktarılarak semercilik mesleğinin Manisa’da yaşamasına katkı verebilecek turizm 
hareketlerden faydalanmak için önerilebilecekler şu şekildedir:

Fonksiyonel Dekorasyon: Semerden Modern Mobilyaya Dönüşüm: Semerin 
kendine has anatomik yapısı ve dayanıklılığı, iç mimari ve dekorasyon alanında 
yüksek bir tasarım potansiyeli taşımaktadır. Semer iskeletleri ve deri kaplama 
teknikleri kullanılarak; butik oteller, restoranlar, kafeler veya rustik evler için 
semer-tabureler, sallanan sandalyeler, dergi stantları veya şık duvar rafları 
tasarlanabilir. Özellikle deri üzerine işlenen geleneksel motiflerin modern 
mobilya formlarıyla birleştirildiği bu tasarımlar bir marka çatısı altında 
toplanarak, antika meraklıları ve tasarım tutkunları için özel bir sunum 
oluşturabilir.

Semer Heybe ve Aksesuar Tasarımı: Semerciliğin en önemli tamamlayıcısı olan 
deri ve kilim heybeler, günümüz modasına uygun seyahat çantalarına, laptop 
çantalarına veya dekoratif duvar ceplerine dönüştürülebilir. Semer yapımında 
kullanılan dayanıklı el dikişi teknikleri ve doğal malzemeler vurgulanarak 
üretilecek olan bu aksesuarlar, sürdürülebilir ve etik moda arayışındaki turistler 
için benzersiz birer hediyelik eşya olacaktır. 

Kırsal Nostalji ve Eko-Turizm Rotaları: Manisa’nın dağ köylerinde hala devam 
eden hayvancılık kültürü, “Semerli Kervan Yürüyüşleri” adı altında eko-turizm 
rotalarına dönüştürülebilir. Turistler, geleneksel semerlerle donatılmış binek 
hayvanları eşliğinde kısa doğa yürüyüşlerine çıkabilir ve bu rota sonunda 
semerin hayvan sağlığı üzerindeki kritik önemini ustasından dinleyebilirler. 
Semer, hayvanın sırtını korumak ve yükün ağırlığını dengeli dağıtmak için 
özel olarak tasarlanmalıdır. Örneğin kendisiyle yapılan mülakatta Demircide 
yaşayan 68 yıllık semer ustası Mehmet Ali Ağaçcı, rahatsızlık vermemesi için 
hayvanı görmeden semer yapmadığını ve hayvanlara gösterdiği hassasiyeti 
vurgulamaktadır22. Bu tür uygulamalar, semerciliği sadece müzede veya otantik 
mekanlarda sergilenen bir nesne olmaktan çıkarıp, hayvanları korumanın ve 
doğa turizminin bir parçası haline getirerek kırsal kalkınmaya ve zanaatın 
görünürlüğüne katkı sağlayabilir.

7.SARAÇLIK

Saraçlık, derinin işlenerek at, eşek gibi binek ve yük hayvanlarının koşum 
takımlarının (eyer, dizgin, gem, kemer, kayış), çanta ve benzeri eşyaların üretildiği 
bir el sanatıdır. Manisa’da saraçlık, Osmanlı dönemindeki askeri ihtiyaçlar ve 
sivil taşımacılıkla paralel olarak gelişmiştir.  Saraçlık, derinin tabaklanmasından 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  33

dikilmesine ve süslenmesine kadar ince bir işçilik gerektirmektedir. Saraçların 
ürünleri, bazen süslemelerle sanat eseri niteliği de taşımıştır23.

Manisa saraçları, genellikle büyükbaş hayvan derilerini kullanarak koşum 
takımları üretmişlerdir. Ustalık, derinin doğru kesilmesi, mumlu ipliklerle çift 
iğne tekniği kullanılarak elde dikilmesi ve metal aksesuarlarla (toka, zımba) 
birleştirilmesinde gizlidir. Ayrıca saraçlar, sadece at takımları değil, körük, silah 
kılıfı ve deri çantalar da üreterek zanaatlarını çeşitlendirmişlerdir. Tarım kenti 
Manisa’da bir dönem her evde bulunan atlar için deri takımlar üreten saraçlık 
sanatı, makineleşme ile birlikte bugün yok olma noktasına gelmiş durumdadır. 
Manisa merkezde mesleğin temsilcilerinden olan Şakir Sabancıoğlu, traktörün 
giremediği dağ köylerindeki ihtiyaçlar doğrultusunda bu kadim zanaatı aynı 
dükkanda yarım asırdır yaşatmaya devam etmektedir24. Manisa’nın merkez 
ilçelerinde olduğu gibi Akhisar, Kula, Turgutlu gibi diğer ilçelerinde de saraçlık 
yapanlara rastlanmaktadır.

Görsel 12. Saraç Şakir Sabancıoğlu

Kaynak: manisagundem.com, 2017

 Günümüzde saraçlık, at kullanımının azalmasıyla birlikte evrilmek zorunda 
kalmıştır. Manisa’daki ustalar, geleneksel yöntemleri kullanarak daha çok atlı 
sporlar ve turistik amaçlı modern kullanıma yönelik deri aksesuarlar, kemerler 
ve cüzdanlar üretmeye yönelmiştir. Geleneksel “koşum saraçlığı” cirit oyunları 
veya turistik faytonculuk gibi niş alanlarda talep görmektedir.  Manisa’nın 
Osmanlı’dan bu yana süregelen Saraçlık geleneği, atlı kültürün deri işleme 
sanatıyla buluştuğu en nadide mirastır. Şehrin son ustalarının elinde yaşayan 
bu zanaatı, modern turizm trendleriyle birleştirerek şu uygulama önerileri 
verilebilir:

Manisa Saraç Serisi: Lüks ve Sürdürülebilir Moda Aksesuarları: Saraçlık, sadece 
at koşum takımı üretimi olarak değil, çift iğne ve mumlu iplik tekniklerinin 
kullanıldığı yüksek kaliteli bir deri sanatı olarak yeniden markalanabilir. Şakir 
Sabancıoğlu gibi ustaların teknik bilgisiyle; el yapımı deri çantalar, kemerler, 



34  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

cüzdanlar ve hatta tasarım saat kordonlarından oluşan “Manisa Derisi” 
markasıyla lüks bir koleksiyon oluşturulabilir. Bu ürünler, seri üretimden 
kaçan ve yavaş moda arayışında olan bilinçli turist grupları için uzun ömürlü 
birer yatırım nesnesi olarak sunulmalıdır. 

Ustanın Atölyesi: İnteraktif Deri İşleme Deneyimi: Şehir merkezindeki 
tarihi Saraçlar Çarşısı’nda, turistlerin deriye dokunabileceği ve zanaatı bizzat 
deneyimleyebileceği “Yaşayan Saraçlık Atölyeleri” kurulabilir. Ziyaretçiler, 
ustanın rehberliğinde kendi deri anahtarlıklarını yapabilir veya basit bir bilekliği 
geleneksel saraç dikişiyle dikebilirler. Bu interaktif deneyim, özellikle yerli 
ve yabancı turistlerin ve eğitim gruplarının ilgisini çeken deneyimsel turizm 
kapsamında pazarlanabilir. Atölye sonunda verilen sembolik “Çıraklık Belgesi”, 
turistin zanaatla kurduğu bağı güçlendirerek Manisa’nın kültürel belleğinde 
kalıcı bir yer edinmesini sağlayabilir.

Atlı Sporlar ve Geleneksel Cirit Ekipmanları Merkezi: Manisa, Turgutlu ve 
Akhisar çevresindeki rahvan at yarışları ve cirit oyunları, saraçlık zanaatı için 
niş bir talep kaynağına dönüştürülebilir. Geleneksel sporlarla uğraşan yerli ve 
yabancı biniciler için özel tasarım eyerler, süslü dizginler ve deri mahmuzlar 
üreten Manisa, bu alanda Türkiye’nin binicilik ekipmanları destinasyonu 
olarak tescillenebilir. Atlı spor festivalleri sırasında kurulan “Saraç Köyü” 
stantlarında, bu ekipmanların yapım aşamaları sergilenerek hem zanaata olan 
saygı artırılabilir hem de profesyonel binicilik dünyasından şehre doğrudan 
ekonomik girdi sağlanabilir.

8. GELENEKSEL KAPI VE KAPI SÜSLEME USTALIĞI

Manisa merkez ve Akhisar, Kırkağaç ve Kula gibi ilçelerindeki tarihi evler, 
Anadolu sivil mimarisinin en özgün örneklerini sunan açık hava müzeleri 
niteliğindedir. Bu tarihi evlerin en önemli estetik ve fonksiyonel eşiğini 
oluşturan işlemeli ahşaptan geleneksel kapılar, sedir, ceviz, kestane ve gürgen 
gibi dayanıklı ağaçlardan yapılmıştır. Ahşap kapılar üzerlerindeki Selçuklu 
yıldızı ve geometrik ve bitkisel motiflerle sadece birer geçiş alanı değil, aynı 
zamanda ailenin sosyal statüsünü yansıtan kültürel bir simgedir.

Manisa’nın Kula ilçesindeki tarihi Kula Evleri, ahşap işçiliğinin ve kapı 
süslemeciliğinin (aynalı kapılar, hayat ağacı motifleri) en nadide örneklerini 
barındırmaktadır. Geleneksel Türk evinde kapı, sadece dışarı ile içeri arasındaki 
sınırı belirleyen bir yapı elemanı değil, aynı zamanda hane halkının estetik 
zevkini ve mahremiyet anlayışını yansıtan bir semboldür. Geleneksel kapılar 
ve üzerindeki süslemeler, başlı başına bir ustalık alanıdır25. 

Manisa yöresindeki kapılar genellikle kündekari taklidi teknikler veya zengin 
oyma süslemelerle bezeli, çift kanatlı büyük avlu kapılarıdır. Kapı yüzeylerinde 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  35

geometrik desenler, rozetler ve hayat ağacı gibi bitkisel motifler sıkça kullanılır. 
Ayrıca, kapı tokmakları da demircilik sanatıyla bütünleşen önemli bir detaydır. 
Büyük ya da küçük kapı tokmağının seslerinin farklılığı, gelen misafirin kadın 
mı erkek mi olduğunu hane halkına haber vermektedir26.

Geleneksel Kapı ve Kapı Süsleme Sanatı ustası Şerif Mehmet Akgün (1947) 
Kırkağaç’ta kendine ait evin bahçesinde kurduğu atölyede hurdaya ayrılmış 
eski kapı ve sandıkları Selçuklu ile Osmanlı motifleriyle işleyerek ecdadın 
sanatını yaşatmaya çalışmaktadır27 . Kendi araştırmalarıyla geliştirdiği bu sanatta 
tamamen el işçiliği, ahşap oymacılık sanatını en güzel şekilde sergilemekte ve 
doğal boyalar kullanarak, tarihi çivili kapıları masa, sehpa ve duvar süsü gibi 
fonksiyonel dekoratif objelere dönüştürmektedir. 

Görsel 13.Ş.Mehmet AKGÜN-Kırkağaç                   Görsel 14.Kapı Süsleme-Kula

   

Kaynak: Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2025           Kaynak: facebook.com/sonyurdumuz,, 2025

Eserleri yurt içinde ve yurt dışında büyük ilgi gören usta, geleneksel 
Türk kapı süsleme sanatının küresel çapta tanınmasına ve dijital platformlar 
üzerinden pazarlanmasına aracılık etmektedir. Zanaatın yok olmaması için 
oğlu ve torununu yetiştirerek kültürel bir köprü kuran Akgün, bu üstün 
katkıları nedeniyle devlet tarafından “Yaşayan İnsan Hazineleri” ödülüne 
layık görülmüştür28.

Manisa merkez ile Kula, Kırkağaç ve Akhisar ilçelerinde yer alan geleneksel 
ahşap kapılar, “Manisa Kapıları Kültür Rotası” adlı tematik bir kültür rotası 
kapsamında turizm ürününe dönüştürülebilir. Bu rota, ziyaretçilerin tarihi 
evlerin kapılarını yalnızca mimari bir unsur olarak değil, aynı zamanda 
toplumsal kimliği, estetik anlayışı ve mahremiyet kültürünü yansıtan sembolik 
öğeler olarak deneyimlemelerini sağlayabilir. Rota üzerinde yer alacak kapılar; 
üzerlerindeki Selçuklu yıldızı, hayat ağacı, geometrik ve bitkisel motifler 
bağlamında bilgilendirici panolar ve QR kodlar aracılığıyla dijital içeriklerle 



36  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

desteklenebilir. Böylece turist, bir kapının neden çift kanatlı olduğu, tokmak 
seslerinin neyi ifade ettiği ya da motiflerin hangi inanç ve değerleri temsil 
ettiği gibi kültürel bilgilere yerinde erişebilir. Bu tür bir rota, özellikle kültür 
turizmi, mimarlık turizmi ve fotoğraf turizmiyle ilgilenen yerli ve yabancı 
ziyaretçiler için Manisa’yı özgün bir destinasyon haline getirebilecektir.

Geleneksel kapı ustalığı, deneyim odaklı turizm anlayışı çerçevesinde 
yaşayan miras yaklaşımıyla sunulabilir. Kırkağaç’ta yaşayan usta Şerif Mehmet 
Akgün’ün atölyesi bu bağlamda model bir uygulama alanı olabilir. Atölye 
ziyaretleri kapsamında turistler, kapı süsleme sanatının tarihsel gelişimini, 
kullanılan ağaç türlerini, oyma tekniklerini ve motiflerin anlamlarını ustanın 
anlatımıyla öğrenebilir. Kısa süreli uygulamalı atölye çalışmalarıyla ziyaretçilere 
basit bir motif oyma ya da doğal boyalarla süsleme deneyimi sunulabilir. Bu 
tür etkinlikler, turisti pasif izleyici konumundan çıkararak üretim sürecinin 
parçası haline getirir ve destinasyonla duygusal bir bağ kurulmasını sağlayabilir. 
Turistler için usta-çırak ilişkisine dayalı bu geleneksel üretim modeli, otantik 
ve öğretici bir kültürel deneyim olarak çekicilik taşıyabilir.

Geleneksel kapı ve kapı süsleme sanatından esinlenen özgün tasarım 
ürünleri, Manisa’nın turistik hediyelik eşya portföyünü zenginleştirebilir. 
Kapı tokmakları, Selçuklu yıldızları, hayat ağacı motifleri ve geometrik 
bezemeler, modern tasarım anlayışıyla yeniden yorumlanarak küçük ölçekli 
dekoratif objelere dönüştürülebilir. Kula evlerinin meşhur kapılarının, duvara 
asılabilecek boyutlarda ahşap rölyef veya 3D baskı teknikleriyle üretilmiş 
replikaları satılabilir. Minyatür kapı panoları, masa üstü süsleri, duvar objeleri 
ya da kitap ayraçları gibi ürünler, Manisa’ya özgü kültürel kimliği temsil eden 
nitelikli hediyelikler olarak sunulabilir. Bu ürünlerin üretim sürecinde yerel 
ustaların ve genç zanaatkarların yer alması, kültürel sürekliliği desteklerken 
ekonomik katma değer de yaratır. Turist açısından bakıldığında ise bu tür 
ürünler, yalnızca estetik bir hatıra değil, arkasında güçlü bir kültürel hikaye 
taşıyan özgün birer anı nesnesi niteliği kazanır.

SONUÇ

Manisa’da geleneksel el sanatlarını üretim teknikleri, kültürel işlevleri ve 
turizm potansiyeli çerçevesinde inceleyen bu bölüm, kentin sahip olduğu zengin 
Somut Olmayan Kültürel Miras (SOKÜM) birikiminin, deneyim temelli turizm 
yaklaşımlarıyla nasıl bütünleşebileceğine ilişkin bütüncül bir model ortaya 
koymaktadır. Türkiye 27 Mart 2006 tarihinde taraf olduğu29 UNESCO’nun 
2003 tarihli Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi’nde 
vurgulanan toplumsal hafıza, kültürel süreklilik ve kuşaklararası aktarım 
ilkeleri, Manisa el sanatlarının tarihsel ve kültürel temelini oluşturmaktadır. 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  37

Magnetlerden Lidyalılara Perslerden Osmanlı’ya uzanan çok katmanlı tarihsel 
miras, Manisa’nın stratejik ticaret yolları üzerindeki konumu ve güçlü Ahilik 
geleneğiyle birleşerek kenti Batı Anadolu’nun önemli zanaat merkezlerinden 
biri haline getirmiştir. Bu tarihsel birikim, günümüzde yalnızca korunması 
gereken bir kültürel değer değil, aynı zamanda çağdaş turizm anlayışı içinde 
yeniden işlevlendirilebilecek güçlü bir deneyim kaynağı sunmaktadır.

Manisa’daki geleneksel el sanatları, salt ekonomik üretim faaliyetleri olarak 
değil usta-çırak ilişkisi temelinde şekillenen, sabır, estetik ve etik değerleri iç içe 
barındıran bir yaşam pratiği olarak değerlendirilmelidir. Ancak sanayileşme, seri 
üretim ve değişen tüketim alışkanlıkları, bu zanaatların büyük bir bölümünü 
yok olma riskiyle karşı karşıya bırakmıştır. Buna karşın son yıllarda turizm 
literatüründe öne çıkan deneyim turizmi, yaratıcı turizm ve yavaş turizm 
yaklaşımları, özgün el sanatlarını destinasyon tercihinde belirleyici bir unsur 
haline getirmiştir. Özellikle yerli ve yabancı turistlerin yerel olanı deneyimleme, 
üretim sürecine katılma ve hikayesi olan ürünlerle temas kurma beklentileri, 
Manisa turizminin gelişmesi için önemli bir talep potansiyeli olabileceğini 
göstermektedir. Destinasyona özgü değerleri merkeze alan bu tür sürdürülebilir 
turizm modelleri hem bölgesel rekabet gücünü artırmakta hem de yerel halk 
için kapsayıcı ekonomik fırsatlar yaratmaktadır.

Sonuç olarak Manisa, talikacılıktan keçeciliğe, çömlekçilikten kapı süsleme 
sanatına uzanan bu çok katmanlı zanaat mirası üzerinden yalnızca bir üretim 
coğrafyası değil, ziyaretçilerin üretim sürecine katıldığı, öğrenerek deneyimlediği 
ve kültürel hikayelerin parçası olduğu bir deneyim turizmi destinasyonu haline 
gelebilir. Aynı şekilde Manisa bu bölümde incelenen sekiz geleneksel el sanatı, 
doğru turizm stratejileriyle birleştirildiğinde, şehrin sadece bir geçiş güzergahı 
değil, bir “deneyim destinasyonu” olmasını sağlayabilecektir.  Önerilen 
ürünlerde gelenekseli modern ihtiyaçlarla harmanlayarak yenilikçi ürün ve 
hizmetler ortaya çıkarma, turistik ürünleri sunumlarda ise hikayeleştirme 
ve deneyimleme ilkeleri esas alınmalıdır. El sanatlarının dijital sanat ve yeni 
medya ile bütünleştirilmesi, modern tasarımcılarla iş birlikleri kurulması ve 
gastronomiyle çapraz deneyimler yaratılması, Manisa’yı sürdürülebilir turizm 
bağlamında güçlü ve özgün bir marka destinasyon konumuna ulaşmasına 
önemli katkılar sağlayabilir.



38  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Kaynakça
1Oğuz, M.Ö. (2013). Terim olarak somut olmayan kültürel miras. Milli Folklor 

25 (100), 5-13.
2Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. (2012). Hediyelik eşyada Manisa markası 

projesi. Manisa: Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü Yayını.
3Aydın, M., & Ünüvar, Ş. (2020). Somut olmayan kültürel miras kapsamında 

Elazığ Kürsübaşı geleneği. Journal of Gastronomy Hospitality and Travel, 
3(2), 213-233. 

4Qiu, Q.; Zuo, Y.; Zhang, M (2022). Intangible cultural heritage in tourism: 
Research review and investigation of future agenda. Land, 11, 139. https://
doi.org/10.3390/land11010139.

5Kültür Portalı (2025). Talika-Edirne. Erişim adresi: https://www.kulturportali.
gov.tr/turkiye/edirne/kulturatlasi/talika. (Erişim tarihi:15.12.2025).

6Başkaya, E.I. (2012-2013). Geleceğin antikaları Akhisar faytonları. Manisa Kültür 
ve Turizm Dergisi, 1 (5) (Aralık-Ocak). 62-67.

7Ulusan Şahin, Ş. (2005). Türk kültüründe at arabası (At arabalarının dili). Bilig, 
32 (Kış), 165-178.

8Begiç, H. Nurgül (2022). Anadolu keçeçiliğinde ustalar ve atölyeleri. Arış, 20-21 
(Haziran- Aralık), 97-114. 

9Orhan Patoğlu (2025). Hayatı ve kariyeri. Erişim adresi: https://tr.wikipedia.
org/wiki/Orhan_Pato%C4%9Flu. (Erişim tarihi:15.12.2025).

10Kültür ve Turizm Bakanlığı (2025). Keçecilik. Erişim adresi: https://manisa.ktb.
gov.tr/TR-151970/kececilik.html.(Erişim tarihi:15.12.2025).

11Keçecilik Geleneği Kuş Yuvalarıyla Yaşatılıyor (2025). Erişim adresi: 
https://akhisar6eylul.com/haber/kececilik_gelenegi_kus_yuvalariyla_
yasatiliyor-16709.html. (Erişim tarihi:15.12.2025).

12Türe, A. (2013). Manisa’nın el emeği keçecilik. Manisa Kültür ve Turizm Dergisi, 
1 (6) (Mayıs-Haziran). 72-75.

13Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. (2012). A.g.e.
14Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. (2012). A.g.e.
15Kemal usta 45 yıldır bakırcılık yapıyo2 (2019, 1 Şubat). Erişim linki: https://

www.trthaber.com/foto-galeri/kemal-usta-45-yildir-bakircilik-yapiyor 
/20399/sayfa-3.html. (Erişim tarihi:13.12.2025).

16Kalkan, A. (2016). Gelenekten Geçmişi Yorumlama Çabası: Gökeyüp (Salihli-
Manisa) Çömlekçiliğinin Etnoarkeolojik Bakış Açısıyla Değerlendirilmesi. 
Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 9(43), 1073-1088.

17Ay, M.E. (2013). Salihli Gökeyüp kasabasında geleneksel çömlekçilik. Akdeniz 
Sanat 6 (11), 34-44. 

18Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. (2012). A.g.e.

https://tr.wikipedia.org/wiki/Orhan_Pato%C4%9Flu
https://tr.wikipedia.org/wiki/Orhan_Pato%C4%9Flu
https://akhisar6eylul.com/haber/kececilik_gelenegi_kus_yuvalariyla_yasatiliyor-16709.html
https://akhisar6eylul.com/haber/kececilik_gelenegi_kus_yuvalariyla_yasatiliyor-16709.html
https://akhisar6eylul.com/haber/kececilik_gelenegi_kus_yuvalariyla_yasatiliyor-16709.html
https://www.trthaber.com/foto-galeri/kemal-usta-45-yildir-bakircilik-yapiyor
https://www.trthaber.com/foto-galeri/kemal-usta-45-yildir-bakircilik-yapiyor


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  39

19Salihli TSO, Gökeyüp Çömleği’ne coğrafi tescil aldı (2025, 2 Şubat). Erişim 
linki:https://www.salihlitso.org.tr/haberler.aspx?hID=5152. (Erişim 
tarihi:15.12.2025).

20Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. (2012). A.g.e.
21Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. (2012). A.g.e.
22Bayram, A. (2019, 16 Kasım). 68 yıllık semer ustasının sırrı, hayvanlara gösterdiği 

hassasiyet.  AA. Erişim adresi: https://www.aa.com.tr/tr/yasam/68-yillik-
semer-ustasinin-sirri-hayvanlara-gosterdigi-hassasiyet/1647179.(Erişim 
tarihi:15.12.2025).

23Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. (2012). A.g.e.
24Editör TE Bilişim, Teknolojiye yenilen mesleğini teknolojiyle ayakta tutuyor 

(2017, 31 Mart). Manisa’da Gündem. Erişim adresi: https://www.
manisadagundem.com/teknolojiye-yenilen-meslegini-teknolojiyle-ayakta-
tutuyor. (Erişim tarihi:15.12.2025).

25Gölükçü, İ. (2016). Tarihi Kula Evleri. İçinde Kula’nın Sosyo-Ekonomik Yapısının 
Akademik Perspektiften Araştırılması Ed. A.Y.Çamlı (125-149). Ankara: 
Gazi Kitapevi.

26Yurttaş. M. (2014, 31 Ağustos). Kula Evlerinin Ruhu. Erişim adresi: https://
www.kulahaber.net/kula-evlerinin-ruhu/3568/. (Erişim tarihi:15.12.2025).

27Şerif Mehmet Akgün (2024). Geleneksel Kapı ve Kapı Süsleme Sanatı. Erişim 
adresi: https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-384235/serif-mehmet-akgun.html. 
(Erişim tarihi: 15.12.2025).

28Yaşayan İnsan Hazineleri Ödülleri sahiplerini buldu (2024, 27 Kasım). TRT 
Haber. Erişim adresi: https://www.trthaber.com/haber/kultur-sanat/
yasayan-insan-hazineleri-odulleri-sahiplerini-buldu-889850.html (Erişim 
Tarihi: 10.12.2025). 

29UNESCO Somut Olmayan Kültürel Miras Çalışmaları (2025). Erişim 
adresi:https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-345094/unesco-somut-olmayan-
kulturel-miras-calismalari. html.(Erişim tarihi: 15.12.2025).

Not: Manisa’da el sanatlarının turistik ürün olarak geliştirilmesi için sunulan 
önerilerin hazırlanmasında Google Gemini Pro katkısı kullanılmıştır. Önerilerin 
bir kısmı çalışmada kullanılsa da, içerik tarafımca denetlenip düzenlenmiştir. Bu 
bölümdeki içerik ve kaynakçanın sorumluluğu tamamen birinci yazara aittir.

https://www.aa.com.tr/tr/yasam/68-yillik-semer-ustasinin-sirri-hayvanlara-gosterdigi-hassasiyet/1647179.(Erişim
https://www.aa.com.tr/tr/yasam/68-yillik-semer-ustasinin-sirri-hayvanlara-gosterdigi-hassasiyet/1647179.(Erişim
https://www.kulahaber.net/kula-evlerinin-ruhu/3568/
https://www.kulahaber.net/kula-evlerinin-ruhu/3568/
https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-384235/serif-mehmet-akgun.html. (Erişim
https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-384235/serif-mehmet-akgun.html. (Erişim
https://www.trthaber.com/haber/kultur-sanat/yasayan-insan-hazineleri-odulleri-sahiplerini-buldu-889850.html
https://www.trthaber.com/haber/kultur-sanat/yasayan-insan-hazineleri-odulleri-sahiplerini-buldu-889850.html




41

BÖLÜM 3

Manisa’nın Dokuma Sanatı/ Geleneği ve 
Geleneksel Giyim Kuşam Yapımcılığı

GİRİŞ

Dokuma, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı tarafından elyafın eğirme 
veya benzeri dönüştürme süreçleri aracılığıyla iplik formuna kavuşturulması 
sonrasında; bu ipliklerin örme, dokuma ya da klasik yöntemlerin dışında 
kalan çeşitli birleştirme teknikleriyle bütüncül bir yüzey oluşturacak biçimde 
kaynaştırılması sonucunda meydana gelen tekstil ve kültürel miras varlığı 
olarak tanımlanmaktadır. Bu çerçevede ortaya çıkan ürün yelpazesi, bez ve 
kumaştan trikoya; döşemelik örgülerden halı, kilim, cicim, zili, sumak ve 
keçeye dek uzanan geniş bir malzeme çeşidini içermektedir. Bu ürünler, Yörük 
ve Türkmen dokuma geleneği gibi birçok toplulukta kültürel bir ifade alanı 
oluştururken, son yüzyıldaki teknolojik yenilikler dokumacılığı endüstriyel 
üretimin merkezine taşımıştır1. 

Dokuma geleneği Anadolu tarihinde çok eskilere dayanmaktadır. 
Dokumacılık, insanlığın temel ihtiyaçlarına yanıt vermek amacıyla gelişen, 
ancak kısa sürede kültürel kimliklerin taşıyıcısı olan bir üretim alanıdır. 
Hayvan postları ve bitkisel liflerle başlayan dokusal yüzey oluşturma teknikleri, 
iplik eğirme ve dokuma yöntemlerinin gelişmesiyle sistematik bir yapıya 
kavuşmuştur. Anadolu’daki kazı çalışmaları sonucunda elde edilen arkeolojik 
bulgular, dokumanın M.Ö. 7000’lere uzanan tarihsel köklerini doğrular 
niteliktedir. Tarihsel süreçte el dokumacılığı çoğunlukla kadınlar tarafından 
icra edilmiş; mitolojik figürler, peygamber anlatıları ve tanrıça kültleriyle 
birleşerek mesleğe kutsal bir nitelik kazandırmıştır. Antik Çağ’dan Bizans’a, 
Selçuklulardan beyliklere uzanan süreçte Anadolu dokumaları hem estetik 



42  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

hem de toplumsal açıdan bir statü temsili olmuştur. Geçmişin Anadolu 
coğrafyasında toplumlar yaşamlarını mevsim şartlarına bağlı olarak mobiliteyi 
yaşam anlayışları haline getirerek yaşamlarını sürdürmüşlerdir. Çoğunlukla 
yörük kültürüne ev sahipliği yapan Anadolu topraklarında bireylerin kendileri 
ile beraber taşıyabilecekleri araç gereçler önemli olmaktadır. Toplumlar, bu araç 
gereçlerle kolay taşınabilir dokuma işlerini de beraberlerinde götürmekteydi. 
Dolayısıyla, bu dokuma ürünleri yörük kültürünün bir parçası olarak bireylerin 
hayatlarını kolaylaştırır nitelikte olmuştur. Bu gelenek, geçmişten günümüze 
miras niteliğini kazanarak aktarılmıştır2. 

İstanbul’un fethinden sonra Osmanlı sarayında kurulan Ehl-i Hiref ve 
Enderun atölyeleri, saray dokumacılığının gelişimde belirleyici olmuştur. 
Seraser, kemha, kadife, atlas ve zerbaft gibi özel teknik ve malzemelerle 
üretilen dokumalar, halk dokumalarından hem estetik hem de işçilik 
açısından ayrılmıştır. Osmanlı’da dokumacılık saray ve halk olarak iki gelenek 
biçiminde ilerlemiş; Cumhuriyet dönemine geldiğimizde, en önemli gelişme 
Sümerbank’ın kurulması olmuştur. Sümerbank’ın kurulması modern tekstil 
sanayisinin temelini oluşturmuştur. Ancak kurum teknolojik dönüşümleri 
takip edememesi nedeniyle 2002’de kapanmıştır3.

Ege Bölgesi dokumacılık geleneğini yaşatan önemli bir merkezdir. Bu 
bölgenin en önemli dokuma merkezlerinden biri ise Manisa ilidir. Manisa, 
tarih boyunca Anadolu’nun kültürel çeşitliliğini yansıtan önemli yerleşim 
merkezlerinden biri olarak, zengin dokuma geleneği ve buna bağlı olarak 
gelişen geleneksel giyim-kuşam kültürüyle ön plana çıkmaktadır. Bu bölgede 
dokumacılık sanatı Antik Yunan dönemine kadar uzanmaktadır. Bunun nedeni, 
Manisa ilinin sahip olduğu verimli topraklar ve uygun iklim koşullarıdır. Bu 
coğrafi avantajı sayesinde Manisa ilinde ipek, pamuk ve yün lifleri rahatlıkla 
yetişmektedir. Bölgenin coğrafi konumu, ekonomik yapısı ve toplumsal 
örgütlenmesi, özellikle pamuk, yün ve ipek gibi hammaddelere dayalı dokuma 
üretiminin süreklilik göstermesinde belirleyici olmuştur. Coğrafi konumu 
sayesinde hem Ege Bölgesi’nin tarımsal üretim kaynaklarından hem de tarih 
boyunca farklı kültürlerle kurduğu etkileşimlerden beslenen kent, özellikle 
pamuk, yün ve ipek gibi hammaddelere dayalı dokuma faaliyetlerinde 
bölgesel bir çeşitlilik ve ustalık düzeyi ortaya koymuştur. Bu coğrafyada, 
günümüzde halen yaşayan ve Türk kültürü değerlerinden biri olan dokumacılık 
geleneğinin korunması, geliştirilmesi ve yaşatılması dokuma yapan insanların 
çabalarıyla mümkün olmuştur. Özellikle yörede yaşayan kadınların yaşattığı 
bir kültür olan halı ve kilim dokumacılığı binlerce yıldan beri ana-kız, usta 
çırak ilişkisi çerçevesinde sürdürülmüştür Manisa’nın dokumacılık mirası, ilin 
kültürel ruhunu ve geleneklerini dokunan ipliklerle gözler önüne sermektedir. 
Yöresel kıyafetlerden ev tekstiline kadar her ürün, bu mirasın bir parçasıdır. 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  43

Dokumacılığın geleceği, eski tekniklerin korunması ve yeni teknolojilerle 
harmanlanmasıyla hem kültürel hem ekonomik olarak güç kazanabilir4.

Günümüzde Manisa kentinde el tezgâhlarında gerçekleştirilen dokuma 
faaliyetleri, yalnızca ihtiyaç temelli bir üretim biçimi olmanın ötesinde, yerel 
kimliğin, estetik anlayışın ve kültürel aktarımın temel unsurlarından biri hâline 
gelmiştir. Motif, renk ve teknik çeşitliliğiyle özgün bir karakter taşıyan bu 
dokuma geleneği, Manisa’da kadın ve erkek giyiminde kullanılan parçaların 
biçimlenişinde önemli rol oynamıştır. Geleneksel kıyafetlerde kullanılan 
dokumalar, toplumun sosyal yapısını, sembolik ifade biçimlerini ve zanaat 
işçiliğini yansıtan kültürel göstergeler olarak değerlendirilmektedir. Günümüzde 
ise kültürel mirasın korunması ve yaşatılması bağlamında incelenmesi gereken 
önemli bir alan olarak öne çıkmaktadır. 

Günümüzde Manisa kenti halkı tarafından geleneksel el tezgâhlarında üretilen 
dokumalar, yalnızca gündelik ihtiyaçları karşılayan bir üretim pratiği olmanın 
ötesine geçerek, estetik anlayışın, teknik bilginin, sembolik ifade biçimlerinin 
ve toplumsal hafızanın taşıyıcısı haline gelmiştir. Manisa’ya özgü dokuma 
türlerinde görülen motif, renk ve desen kompozisyonları; üretim tekniklerinin 
niteliği ve ustalığa dayalı aktarım biçimleri, kentin kültürel dokusunu yansıtan 
önemli göstergeler olarak değerlendirilmektedir. Bu dokumalar, geleneksel 
giyim-kuşamın biçimsel özelliklerini belirlemenin yanında, toplumun sosyal 
statü, aidiyet, cinsiyet rolleri ve kutlama veya tören uygulamalarını yansıtan 
kültürel birer unsur olarak kayıtlara geçmiştir. Cumhuriyet dönemi sonrası 
modernleşme süreçleriyle birlikte dokuma üretiminin niteliğinde ve kullanım 
alanlarında değişimler yaşanmış olsa da Manisa dokuma geleneği günümüzde 
hem halk kültürü araştırmaları hem de somut olmayan kültürel miras çalışmaları 
açısından önemli bir inceleme alanı olarak varlığını sürdürmektedir. Manisa 
ilinde yürütülen dokuma geleneği el tezgahı dokumacılığı, jakarlı dokuma, 
kilim dokuma ve halı dokuma gibi geleneksel tekniklerle ve yerel halkın 
çabalarıyla devam etmektedir. Bu bölüm kapsamında, Manisa ilinin sahip 
olduğu somut olmayan kültürel miraslar olarak kayıtlara geçen kilim ve halı 
dokumacılığı, bez dokuma geleneği ile geleneksel kıyafet, içlik, önlük ve 
süsleme başlıkları ele alınmaktadır5.

1. KİLİM VE HALI DOKUMA GELENEĞİ

Anadolu’da oldukça köklü geçmişe sahip olan dokumacılık, Türklerin yörük 
hayatının her zaman için en önemli parçası olmuştur. Özellikle, yörüklerin yaşam 
tarzlarında mobil olmaları sebebiyle kolay taşınabilir ve günlük ihtiyaçlarını 
kolayca giderebildikleri kilimleri ve halıları çeşitli ebat ve türlerde yaptıkları 
tespit edilmiştir. Seccade, heybe, çuval, taban yaygı ve kilim gibi eşyalar daha 



44  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

hafif ve taşınabilir dokumalar olduğu için her zaman yaygın kullanıma sahip 
olmuş ve çoğunlukla Anadolu’da yaşayan kadınlar tarafından dokunmuştur6. 

Kilim ve halı dokuma geleneği Türk kültürü için en önemli alanlardan 
biridir. Türklerin yaşadığı coğrafya, yaşam tarzı ve hayvancılık ile uğraşmaları, 
dokumacılık sanatının Türklerin yaşamlarının bir parçası olmasına neden 
olmuştur. Hayvancılıktan ve tarım üretiminden elde edilen koyun yünü, iplik ve 
ipek gibi materyallerin halı ve kilime dönüştürülmesi binlerce yıllık bir mirasın 
oluşmasına olanak sağlamıştır7. Hayvancılıktan elde edilen yünler incelikle 
dokunmuş, yaygı materyallerinin kolay işlenmesiyle beraber yörenin en önemli 
el sanat mirası haline gelmiştir. Dokumacılık geleneğinin, Anadolu toplumunun 
yaşam biçimini yansıtan desen, motif ve renk anlayışıyla birleşmesi, milli 
kültürün önemli bir yansıması olarak değerlendirilen düz dokumaların ortaya 
çıkmasına katkı sağlamıştır8.

Manisa’da Kilim Dokumacılığı

Manisa’da kullanılan geleneksel dokuma teknikleri arasında yer alan en önemli 
dokuma geleneği kilim dokumacılığıdır. Günümüz toplumunda kullanım alanı 
bulamaması sebebiyle geleneğin sürdürülebilirliğinin sorgulandığı bir faaliyet 
olan kilim dokumacılığı, yün ipliklerin kullanıldığı düğümsüz bir dokuma 
tekniği olarak ifade edilmektedir. Ayrıca, kilim terimi geleneksel dokuma 
terminolojisinde, tüm havsız yer yaygılarını kapsayan çatı bir kavram olarak 
kullanılmaktadır. Kilim kullanımı, Orta Asya ve Balkan coğrafyalarında benzer 
biçimde devam etmektedir. Kilimlerin halıya oranla daha hafif ve esnek bir 
yapıya sahip olması, onları yalnızca zemin üzerinde kullanılan yaygılar olmaktan 
çıkararak kırsal yaşamın gerektirdiği çok yönlü işlevlere uygun hale getirmiştir. 

Bu doğrultuda kilim türleri; alaçuval (çeyiz çuvalı), un ve erzak çuvalları, 
heybe ve çeşitli torba türleri gibi taşıma amaçlı gereçlerde; ayrıca yastık, sedir 
örtüsü, yüklük perdesi, kapı perdesi ve duvar dekorasyonu gibi iç mekân 
döşemelerinde yaygın biçimde kullanılmıştır. Özellikle, Manisa iline bağlı 
Gördes, Kula ve Yunt Dağı ovasında yaygın olarak kullanılan kilim türlerinden 
biri ibadet amacıyla dokunan seccadeler olmuştur. İlikli kilim, parmak kilimi, 
kırtme kilimi, farda kilim, Antep kilimi, yanışlı ve nakışlı kilim, cecim, cicim, 
palas/palaz, çul, zili, sili ve sumak gibi terimler, çoğu zaman farklı yörelerde 
birbirine yakın veya tamamen farklı teknik özellikleri kullanan kilim türleri 
Anadolu topraklarında yer alan kilim dokumacılığı miraslarındandır. Bu 
dokumaların tümü havsız dokumalar kategorisinde değerlendirilmekle birlikte; 
çözgü yüzlü, atkı yüzlü, bez dokulu veya ek bezeme iplikleriyle desenlendirirmiş 
türler arasında teknik anlamda belirgin ayrımlar bulunmaktadır.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  45

Manisa kentinde kilim üretiminde kullanılan en yaygın araçlar çıkrık, 
kirman ve dokuma tezgahı olmaktadır. Kilimlerin üretim sürecinde ‘ıstar’ 
olarak tanımlanan, halı dokumacılığında da kullanılan tezgahların kullandığı 
görülmektedir. Geçtiğimiz yıllara kadar, kilim dokumacılığında ahşap el 
tezgahları kullanılmaktaydı. Ancak, alanda çalışan kimseler el tezgahlarında; 
ip düzgünsüzlüğü, dokuma farklılıklarının oluşması ve motif boyutlarındaki 
farklılaşma nedeniyle gelişen teknolojiden faydalanmayı tercih etmiştir.  
Günümüzde dokuma yapan kişiler elde dokunan ürünleri otomatik tezgahlarda 
dokuyarak kilim ve halı satışlarını arttırmayı amaçlamaktadır9. 

Öte yandan, özellikle dar enli çözgü yüzlü dokumalar ile cecim, cicim 
ve ince Antep kilimi gibi dokumalardan bazıları, ‘çulfalık’ adı verilen, iki 
gücülü ve daha yalın mekanizmaya sahip tezgahlarda üretilmektedir. Kilimler 
malzeme bileşenleri açısından değerlendirildiğinde ise yün, kıl–tiftik karışımları 
ve pamuk, kilim dokumalarının temel lif gruplarından dokunduğu tespit 
edilmiştir10. Çözgü iplikleri çoğu durumda çift katlı ve yüksek bükümlü olarak 
hazırlanmakla birlikte, yalnızca yün, yalnızca kıl veya yalnızca pamuktan 
oluşan çözgülerin kullanıldığı örnekler de mevcuttur. Manisa kenti kilim ve 
halı dokumacılığında kullanılan yün, pamuk ve boya kilim kalitesini belirleyici 
unsurlardır. Özellikle, kilime renk vermede kullanılan organik bitki kökleri, 
çiçekler ve meyve tohumları önem taşımaktadır. Manisa kilim dokumacılığında 
boya yapımında en çok kullanılan bitkiler muhabbet çiçeği, meşe palamutu, 
papatya ve yapışkan otudur.

Bu kapsamda, el dokumaları eskiye oranla değişim göstermiş durumdadır. 
Bu yönüyle konu literatürde el dokumasının doğallığı yok olması tehlikesi 
bakımından tartışmaya açık hale gelmiştir. Kilim dokumacılığı dokuma 
tezgahlarında insan eliyle gerçekleştirilen ve kendine özgü desenleri ve 
renkleriyle ön plana çıkan bir gelenek iken, günümüzde modern toplumun 
tüketim tercihlerinin değişmesi sebebiyle varlığını sürdürmekte zorlanmaktadır. 
“Özellikle bazı köylerde yürütülen kooperatifleşme girişimleri ile halk eğitim 
merkezlerinde verilen dokuma kursları kapsamında dokumacılık faaliyetleri 
belirli ölçüde sürdürülse de, günümüzde bu faaliyetlerin büyük ölçüde ekonomik 
kaygılar doğrultusunda devam ettirildiği görülmektedir. Geçmiş dönemlerde 
üretilmiş bazı dokuma örnekleri ise işlevsel kullanımdan ziyade çeyiz eşyası 
niteliğinde korunarak günümüze ulaşmıştır. Yörük göçlerinin büyük ölçüde 
sona ermesi ve geleneksel taşımacılıkta kullanılan yük hayvanlarının yerini 
motorlu araçlara bırakması, özellikle taşımacılık gereksinimleri doğrultusunda 
ortaya çıkan dokuma türlerinin günümüzde artık üretilmemesinin temel 
nedenleri arasında yer almaktadır.



46  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Görsel 1. Kilim Dokuma Tezgahı

   

Kaynak: Halis, 2021.

Dokuma eşyaları sınıflandırılırken, kilim ve halılar literatürde yörüklerin 
kullandığı örtü ve yaygılar sınıflandırmasının altında yer almaktadır. Yörüklerin 
Anadolu coğrafyasında kullandığı örtü ve yaygılar arasında göçerken üzerlerine 
örtmek için kullanılan kilim, cicim, zili ve sumak teknikli düz dokuma yaygılar 
ve köylerde dokunan halılar sayılmaktadır11.

Dokuma yüzeylerinde yer alan motifsel bellek, belirli bir kültürün simgesel 
evrenine ilişkin çok katmanlı ipuçları sunan göstergeler bütünü olarak 
değerlendirilebilir. Özellikle Türk kültüründe çeşitli motif tiplerinin, geçmişten 
bugüne aktarılmış olan somut olmayan kültürel mirasın önemli bileşenleri 
arasında konumlandığı görülmektedir. Bu motiflerin önemli bir kısmı, 
tarihsel süreçte Türk kültürünü oluşturan boy, aşiret ve oba yapılanmalarının 
kendilerine özgü işaret sistemlerini temsil eden sembolik kodlar şeklinde 
yorumlanmaktadır12. Dokumalarda kullanılan kompozisyonların, motiflerin, 
malzemelerin ve renklerin, üretildikleri yörelerin karakteristik özelliklerine 
göre biçimlendiği görülmektedir. Ayrıca iklim koşulları, kültürel yapı ve bölge 
halkının gereksinimleri de dokumalardaki çeşitliliğin oluşmasında belirleyici 
unsurlar arasında yer almaktadır. Bu çerçevede, yöresel dokumalara örnek olarak 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  47

ev dekorasyonunda sıklıkla tercih edilen kirkitli dokumalar (halı ve kilim gibi) ile 
örtü ve giysi gibi alanlarda kullanılan mekikli dokumalar gösterilebilir. Dokuma 
sanatları ile uğraşan kimseler, kilim ve halı dokumacılığında farklı motiflerde 
işleme yapmaktadır. Bunun nedeni, içinde yaşadığımız ve deneyimlediğimiz 
zengin Anadolu coğrafyasıdır. Tarihi M.Ö. 7000’e kadar uzanan Anadolu 
coğrafyası topraklarında pek çok farklı kültüre ev sahipliği yapması nedeniyle 
bu topraklarda dokunan halıların ve kilimlerin motifleri taşıdıkları sembolik 
anlamlar ve biçimler açısından zengin bir yelpaze sunmaktadır. Anadolu 
köylerinde ve göçebe yaşamında dokunan halılar, dokumacıların inançlarını 
ve yaşadıkları yeri adeta dokuma diliyle anlatmaktadır. Motiflerin kaynağı, 
bireylerin günlük yaşamda karşılaştıkları olaylar, gözlemledikleri çevre ve 
kullandıkları nesneler olmaktadır. Bu nesneler tarihsel veya güncel olabileceği 
gibi, soyut, sembolik ve doğadan esinlenmiş biçimlerde de olabilmektedir13.

Manisa’da kilim dokumacılığının en yaygın görüldüğü içeler Demirci, 
Selendi,Yunt Dağı, Sarıgöl, Köprübaşı ve Gördes’tir. Manisa bölgesinde işlenen 
kilim dokumacılığı motifleri incelendiğinde, ön plana çıkan motifler “anahtar”, 
“eli belinde”, “tahtalık”, “keklik başı”, ortada fardı göbek”, “aman kız”, “tilki 
kulak”, “yıldız”, “yıldızlı dikme”, “zülüf ”, “kurt izi”, “kedi kulağı”, “yar yare 
küstü” ve “eğer kaşı” ile “parmaklı kilim” ve “açık el motifi” olmaktadır (Görsel 
1). Bu motif özellikle de Manisa’nın Selendi ilçesinde görülmektedir. Öte 
yandan, Yörüklerin dokuduğu kilimlerin neredeyse tamamı kırmızı renkten 
ve minimalist desenlerden oluşmaktadır. Araştırmacı varsayımına göre, tüm 
bu motiflerin belirli temsillere sahip olduğu ve belirli bir şeyi anlatmak için 
tasarlanmış olduğu düşünülmektedir 14. Özellikle Selendi ilçesinde eskiden 
Karakeçili, Kızılkeçili ve Gacar aşiretleri geçimini Karagöz, Kertme ve Sarısinekli 
kilimlerinden sağlamaktadydı. Buna ek olarak, Sarıgöl ilçesi Yeniköy, Barlar, 
Güneydamları ve Şeyhdavutlar köylerinde tahta, çubuk, devecik, başak, yıldız, 
bıçak, elma ve pıtrak motifleriyle kilimler dokunmaktadır. Son olarak, Demirci, 
Köprübaşı ve Gördes çevresinde dokunan kilimler fardı, sıçan dişi, bıçak, eli 
belinde, tahtalık, pıtrak ve çeşitli çiçek motifleriyle dokunmaktadır. Yörede 
üretilen kilim örneklerinin isimleri şöyledir: Tavuk ayağı ve cırnaklı ince kilim, 
yedi geçim kilim, baklava göbekli kilim, çubuklu ince kilim, cazgırlı kilim, 
yanışlı ve pıtraklı çubuklu kilim, çubuklu kıl heybe, baş kayma namazlık, çomarlı 
veya fenarlı kilim, yörük kilimi ve toplu kilim. Örtü işlevi taşıyan kilimler, göç 
dönemlerinde kervanın estetik ve heybetli bir görünüm kazanmasına katkı 
sağlarken, kadınların el emeği ve becerilerini kamusal alanda sergilemelerine 
de imkân tanımıştır. Günümüzde yerleşik yaşama geçen Yörük topluluklarında 
ise kilimlerin ölçülerinde belirgin bir değişim görülmekte; boylarının kısalıp 
enlerinin genişlemesi, bu dokumaların kullanım amaçlarının dönüşmesiyle 
doğrudan ilişkilendirilmektedir15.



48  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Manisa’da Halıcılık

Dokuma sanatları içerisinde en köklü ve belirleyici üretim alanlarından biri halı 
dokumacılığıdır. Halı dokuma, yün ipliklerin düğümlenerek oluşturulduğu bir 
dokuma tekniğidir. Halılar, genellikle yer örtüsü olarak kullanılır. Anadolu’nun 
tarihsel süreç içerisinde gelişen el halıcılığı geleneği, özellikle Osmanlı 
Devleti’nin son dönemlerinden itibaren çeşitli bölgelerde uzmanlaşmış üretim 
merkezlerinin oluşumunu teşvik etmiştir. Bu merkezlerde gerçekleştirilen halı 
üretimi, özgün teknik, desen ve kompozisyon özellikleriyle dikkat çekmiş; söz 
konusu ürünler zamanla ulusal ve uluslararası müze koleksiyonlarında yer alarak 
“Türk Halısı” olgusunun küresel düzeyde tanınmasına ve kurumsallaşmasına 
önemli ölçüde katkı sunmuştur. Halı “yere yaymak ve duvarları kaplamak için 
örme ve düğümler bağlamak suretiyle yünden ve ipekten dokunan değişik 
boydaki örtüler” olarak ifade edilmektedir16. Halıcılık, dokuma sanatının en 
önemli dallarından birisi olarak kayıtlara geçmektedir. Düğümlü halılar üzerine 
yapılan araştırmalar bu tekniğin ilk defa bir Türk bölgesinde ortaya çıktığını 
ve geliştiğini göstermiştir. Dolayısıyla, halıcılık dokuma geleneğinin insanlığa 
hediye edilmiş somut bir miras olduğu söylenebilir. 

Arkeolojik veriler, bilinen en erken halı örneğinin M.Ö. 5. yüzyıla 
tarihlendiğini ve Türklerin coğrafyasında bulunması nedeniyle halı 
dokumacılığının kökeninin büyük ölçüde Türk kültür çevresine işaret ettiğini 
göstermektedir. Gördes (Türk) düğümünün en erken dönem örneklerinde 
kullanılmış olması, Türk halı geleneğinin teknik sürekliliğine dair önemli bir 
kanıt niteliğindedir. Sanat tarihi literatüründe Gördes halılarının önemi, müze 
ve koleksiyonlarda yer alan örnekler üzerinden renk, kompozisyon ve bezeme 
repertuvarı bağlamında ele alınmıştır. Orta Asya’da gelişen koyun yetiştiriciliği 
ve çadır yaşamı, halının hem işlevsel hem estetik bir nesne olarak gelişmesine 
olanak sağlamıştır. Halı dokuma geleneği, Türk topluluklarının göçleriyle 
birlikte geniş bir coğrafyaya teknik ve üslup çeşitliliğiyle yayılmıştır. Özellikle, 
tarihi gelişim süreçleri incelendiğinde Selçuklu ve Osmanlı dönemlerinde, 
Manisa ilinde dokumacılık oldukça gelişmiş, hatta Anadolu’nun en önemli 
merkezlerinden birisi olmuştur. Bu dönemlerde dokumacılık sanatı hızla 
gelişmiş, sarayın tüm ihtiyaçları Manisa ilinde dokunan eşyalardan giderilmiştir. 
Cumhuriyet Dönemine baktığımızda ise dokumacılık modernleşmiş ve 
fabrikalaşma sürecine girilmiştir. Bu modernleşmeye rağmen geleneksel 
miras dokuma teknikleri varlığını sürdürmeye devam etmiştir. Koyun gibi 
çeşitli hayvanların kıl ve yününden yararlanılması, dokumacılık geleneğinin 
oluşumunda temel bir önem taşımaktadır. MÖ 5. yüzyıla tarihlenen Pazırık 
Halısı ile bilinen en erken halı örnekleri yünden dokunmuş olup, ilerleyen 
dönemlerde sınırlı ölçüde ipek, keten, pamuk ve metal tellere de yer verilmiştir. 
Halıyı diğer dokumalardan ayıran başlıca unsur, çözgü ve atkı sistemine 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  49

eklenen ve hav yüzeyini oluşturan düğüm iplikleridir. Geleneksel üretimde 
iki düğüm tipi kullanılır: Gördes (çift düğüm) ve Sine (tek düğüm). Anadolu 
köy ve göçebe halılarında gözlenen motif repertuvarı, dokuyucuların inanç 
sistemleri, yaşam pratikleri ve çevresel deneyimlerinin sembolik bir yansıması 
olarak görülmekte ve bu motiflerin tarihsel, güncel, soyut veya organik nitelikli 
unsurlardan beslendiği düşünülmektedir.

Literatürde Manisa halıları, kaliteli yünleri ve el işçiliğiyle ön plana 
çıkmaktadır. Manisa ilinde halı dokumacılığı 17. Yüzyıldan itibaren yaygın 
olarak icra edilmektedir. Kula, Gördes ve Yunt Dağı etekleri aktif dokumacılık 
yapılan yerlerdendir. Özellikle, 18. yüzyılda Gördes ilçesi Avrupa ve Amerika’da 
seccade tipi halı dokumacılığıyla ün yapmış durumdaydı. Çift düğüm olarak 
adlandırılan düğüm türü de Gördes düğümü olarak literatürde kayıtlara 
geçmiştir. Ayrıca, Gördes halı düğümleri ve motifleri Bursa, İstanbul ve Kayseri 
gibi halı dokumcalığı merkezlerinde de örnek olarak kullanılmıştır17. 

Manisa halılarının üretiminde gözlenen belirleyici unsur, hammaddenin 
büyük oranda doğal yün liflerinden türetilmesi ve renk skalasının bitkisel temelli 
kök boya pigmentlerinden oluşmasıdır. Manisa halılarında malzeme içeriği ve 
dokunma şekli önemli olmaktadır. Manisa halılarında yaygın olan renk lacivert 
ve kırmızı olmaktadır. Motiflerde ise yıldız, çiçek ve mihrap eksenli şemalar 
yaygın olarak kullanılmaktadır. Manisa bölgesinde halı dokuma geleneğinin 
devamı olan halı isimleri şöyledir: Lale yolluk, çiçek sandıksız yolluk, çerçeveli 
oklu yolluk, çengelli yeni taban yolluk, süper yıldız, lodos tabak, vazo lale, 
büyükbaş çengelli halı, lodos, kalpli çiçek ve oklu desen halı. Manisa kentinin 
neredeyse tüm ilçelerinde halı dokumacılığı yaygınken, Gördes, Kula ve Yunt 
Dağı halılarıyla dünyaca ün yapmıştır. Bu nedenle, bu kitapta Gördes, Kula 
ve Yunt Dağı halıları incelenmektedir.

Gördes Halıları

Gördes ilçesi Manisa ilinin kuzeydoğusunda yer alan 25.759 nüfuslu bir 
yerleşim yeridir18. Bu bölge, geçmişte İyonlar, Frigler, Bergama Krallığı ile 
Roma ve Bizans İmparatorluğu gibi medeniyetlere ev sahipliği yapmıştır. 
Bu sebeple, bahsi geçen topraklar halı ve kilim dokumacılığı başta olmak 
üzere pek çok soyut ve somut mirasın doğmasına neden olmuştur. Bizans 
İmparatorluğu dönemi sona erdikten sonra bölgeye yerleşen Türkmen ve 
Yörük aşiretleri Gördes’e kendi kültürlerini getirmiştir. Gördes özellikle 17. ve 
18. Yüzyıllarda Batı Anadolu’nun ön plana çıkan halıcılık merkezlerinden biri 
olarak kayıtlara geçmiştir. Gördes halıcılığı Türk düğümü olarak da adlandırılan 
Gördes Düğümü ile ünlüdür19. 



50  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Araştırmacılar, Gördes düğümünün teknik açıdan dünya ölçeğinde benzeri 
bulunmayan bir dokuma yöntemi olduğunu vurgulamaktadır. Gördes zaman 
içerisinde seccadeleri ile ün yapmıştır. Gördes halkı 19. Yüzyıldan sonra Avrupa 
dokumacılık sanatının etkisine girmiştir. Gördes halıları doğal kök boya ile yün 
atkı veya çözgü malzemesi kullanılarak icra edilmektedir. Bu halılarda renk 
yoğunluğu koyu kırmızı, mavi, deve tüyü ve krem tonlarıdır. Halılara işlenen 
motiflere bakıldığında ise seccadelerin mihrap bölümünde ters V ve at nalı 
işlemeleri dikkat çekmektedir. Günümüzde Gördes’te halıcılık geleneği yeniden 
canlanma eğilimindedir. Kadınlar, işlevi değiştirilen ve atölyeye dönüştürülen 
kahvehanelerde el emeğine dayalı üretimlerini sürdürerek bu kültürel pratiği 
yaşatmaktadır. 

Bu teknikle dokunduğu kabul edilen en eski örneklerden biri, M.Ö. 5. 
yüzyıla tarihlenen ve günümüze kadar sağlamlığını büyük ölçüde koruyarak 
ulaşan Pazırık Halısı’dır. Halı, 24 karelik zemini, Türk kültürüne ait hayvan 
figürleri ve Bozkır kültürünün temel özelliklerini yansıtan detayları ile dikkat 
çekmektedir. Atlılar, grifonlar ve sığın figürleri, Oğuz boylarını temsil eden 
sembolik ögeler olarak değerlendirilmektedir. Eser günümüzde Rusya’daki 
Ermitaj Müzesi’nde sergilenmektedir.

Görsel 2. Pazırık Halısı

Kaynak:https://pazirikrug.com/Articles/Detail/25/The-world’s-oldest-carpet,-the-
Pazyryk-carpet, 05.12.2025.

Gördesli halı dokuma ustaları, uygun koşullarda saklanan halıların yaklaşık 
200 yıl boyunca renk canlılığını ve yapısal bütünlüğünü koruyabileceğini 
ifade etmektedir. Bu yönüyle Gördes halıları, yalnızca bir zanaat ürünü değil, 
kuşaktan kuşağa aktarılan güçlü bir kültürel miras niteliği taşımaktadır.

https://pazirikrug.com/Articles/Detail/25/The-world's-oldest-carpet,-the-Pazyryk-carpet
https://pazirikrug.com/Articles/Detail/25/The-world's-oldest-carpet,-the-Pazyryk-carpet


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  51

Yunt Dağı Halıları

Yunt Dağı 60 kadar köye ev sahipliği yapan; Manisa ilinin Kuzeyinde ve 
1084 metre rakımda bulunan bir bölgedir. Halı ve kilim dokumacılığında 
literatür için önemli yer tutan bölge, Türkmen ve Yörük kültürünün izlerini 
taşımaktadır. Bu kültürlerde, zengin halı dokumacılığı geleneği hayvancılığın 
bir parçası olarak faaliyetlerini devam ettirmektedir. Yunt Dağı bölgesinde 
halı dokuma faaliyetlerinin tam ne zaman başlandığı bilinmese de günümüze 
aktarılan en eski Yunt Dağı halısının 19. Yüzyıldan kaldığı belirtilmektedir. 
Yunt Dağı bölgesinde halı dokumacılığı, hayvancılığa dayalı ekonomik yapı 
ve geleneksel kültürel uygulamalar bütünleşmiş bir biçimde günümüze kadar 
devam eden bir üretim alanı olarak belirlenmiştir. Günümüzde halı üretimi, 
yerel koyun ırklarından elde edilen yapağı ile bitkisel boyaların kullanımına 
dayanan, kültürel devamlılık gösteren bir dokuma geleneğini temsil etmektedir. 
Yuntdağ yöresi halılarının atkı, çözgü ve hav iplikleri, yöre halkının yetiştirdiği 
koyunlardan elde edilen yünlerin elle eğrilmesiyle elde edilmektedir20.

Yöredeki halıcılık faaliyetlerinin geliştirilmesine yönelik olarak DOBAG 
(Doğal Boya Bitkileri Araştırma ve Geliştirme) projesi yazılmıştır. 1980 
sonrasında finanse edilen DOBAG projesi kapsamında, bireyler veya kamu 
girişimleri tarafından kurulan kooperatifler aracılığıyla halı dokumaya yönelik 
çeşitli çalışmalar yürütülmüştür. Bu çerçevede, Geleneksel El Sanatları ve Tasarım 
Araştırma ve Uygulama Merkezi tarafından Manisa ili Yunt Dağ bölgesindeki 
kadın kooperatiflerinde, %100 doğal boyalarla renklendirilmiş, el eğirme 
ipliklerin kullanıldığı ve geleneksel motiflerin esas alındığı halılar üretilmiştir. 
Kooperatif üyesi kadınlar tarafından saf yün ve doğal boyalı ipliklerle dokunan 
bu ürünler, 1981 yılından itibaren uluslararası pazarlara sunulmaya başlanmıştır. 
Proje çerçevesinde üretimin sürdürülebilirliğini ve pazarlamasını sağlamak 
amacıyla her proje bölgesinde kooperatifler kurulmuş; tüm dokumacılar bu 
kooperatiflere üye olmuştur. Bu dönemde kurulan yapılardan biri olan Yunt 
Dağ Turizm Geliştirme Kooperatifi ise faaliyetlerini uzun vadede devam 
ettirememiştir. Dönemde pek çok maddi destek alan kuruluş, 80 dokuma 
tezgahına ilave olarak üretimde lazım olan yün, donanımlar ve doğal boya 
desteği sayesinde 1500 metrekarelik halı dokuma hacmine ulaşmıştır. Ancak, 
ilerleyen dönemlerde üretimin durması sonucunda kooperatif faaliyetlerini 
sürdüremeyerek günümüzde tamamen kapanmıştır21.

Geçmişte, Yunt Dağı yöresinde Kozaklar, Karaveliler, Çamlıca, Osmancalı, 
Sümbüller, Türkmen, Maldan ve Yağcılar gibi yerleşim yerleri halıcılık 
faaliyetleriyle literatüre geçmiştir. Günümüzde ise Yunt Dağı bölgesindeki en 
önemli dokumacılık merkezlerinden biri Örselli Köyü’dür. Burası yörüklerin 
halen daha hayatını sürdürdüğü 250 haneli bir dağ köyü olarak kayıtlara 



52  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

geçmektedir. Bu köy, hem sahip olduğu tarihi değerleri hem de turist çekme 
potansiyeli açısından oldukça önemlidir. Bu köyde yaşayan kadınlar günümüzde 
halen dokumacılıkla uğraşmakta ve Örselli Doğal Boyalı El Dokuma Halı 
Üretim ve Pazarlama Kooperatifi bünyesi altında sanat üretimine devam 
etmektedir. Bu kooperatif sayesinde Örselli kök boya halıcılığı yurt dışında yer 
alan ülkelerde de tanıtılmaktadır. Yerel yöneticiler, özellikle Yunt Dağı bölgesinde 
yürütülen halıcılık faaliyetlerinin turizm faaliyetlerinin canlandırılmasında bir 
araç olduğunu savunmaktadır. Bölgenin Aigai Antik Kenti’ne olan yakınlığının, 
köyde bulunan tarihi değeri yüksek olan taş evler restore edildiği takdirde 
avantaj yaratacağı düşünülmektedir. Böylece, bölgede hem halı ticaretinin 
hem de turizm faaliyetlerinin hızlandırılabileceği öngörülmektedir22. DOBAG 
projesinin etkisini yitirmesi sonrasında Örselli köyünde kadınların üretim 
faaliyetlerini desteklemek amacıyla yeni bir kooperatif kurulmuştur. Ancak, 
değişen pazar koşulları ve üniversite ile sürdürülen işbirliğinin sona ermesi 
sonucunda, Örselli kooperatifi giderek tüccar taleplerine göre üretim yapmaya 
başlamış; bu durum geleneksel motiflerin özgün niteliklerinin bozulmasına 
yol açmıştır. 

Görsel 3. Örselli Kök Boya Halıcılığı Örneği

Kaynak: https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/manisa/kulturatlasi/manisa-
halilari, Erişim Tarihi: 28.11.2025.

Yunt Dağı yaylasında halen faaliyette olan halı dokumacılığı; saf yün, 
doğal boya ve geleneksel desenler kullanılarak devam ettirilmektedir. Bölgenin 
halı mirası içerik bakımından incelendiğinde, renk olarak siyah, kahverengi, 
sarı, yeşil ve kırmızı renk ön plana çıkmaktadır. Kahverengi ve siyah tandır 
kabuğundan elde edilirken, sarı ve yeşil renkleri asma ile rıhtım yaprağından 
elde edilmektedir. Düğüm sıklığına bakıldığında ise desimetrekare başına 
yaklaşık 30x30, 30x34, 32x37’dir. Ancak, en yaygın görünen düğüm sıklığı 
26x33’tür. Literatürde Yunt Dağı halıları eskiden daha büyük iken günümüzde 
daha küçük formda olduğu yer almaktadır. Bölgede desen tipolojisi deveboynu, 
yeşilbaş ve düzbiçim olarak sınıflandırılmaktadır. Buna ek olarak, kompoziyon 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  53

bordürlerinde “Sıçan Dişi” ya da boncuk motifli dar şeritler, mihrap alanı 
çengel motifleri, geometrik kıvrık dallar ve çiçek saksısı, badem çiçeği, sekiz 
köşeli yıldız, çoban aynası ve eli belinde gibi geleneksel sembollerle doldurulur. 
Seccadelerin motiflerinde ise sekizgen yıldız, elibelinde ve badem çiçeği, kanca 
ve anahtar gibi dokumalar yer almaktadır23

Yunt Dağı yöresi halıları, ortalama 26x33 düğüm sıklığıyla tanımlanan 
teknik bir standardizasyon sergilemekte olup, kiraz kırmızısı, koyu mavi ve 
doğal devetüyü tonları bölgeye özgü renk paletini oluşturmaktadır. Atkı ve 
çözgüde yün kullanımının hâkim olduğu bu dokumalarda, başlangıç ve bitiş 
bölümleri kilim tekniğiyle tamamlanmakta; uzun ve çoğunlukla örgülü saçaklar 
karakteristik bir unsur olarak dikkat çekmektedir. Desen tipolojisi bağlamında 
yöre halıları “Deveboynu”, “Yeşilbaş” ve “Düzbiçim” olarak sınıflandırılmakta 
ve bordürlerde “Sıçan Dişi” ya da boncuk dizili ince bantlarla hiyerarşik olarak 
ayrılmaktadır. Mihrap kompozisyonlarında çengel motifleri, geometrik kıvrık 
dallar ve çiçek saksısı, badem çiçeği, sekiz köşeli yıldız, çoban aynası ile eli 
belinde gibi ikonografik unsurlar yoğun biçimde kullanılır24.

Görsel 4. Yunt Dağı Halı Motifleri 

     

Kaynak: Karavar ve Öztürk, 2019.

Zaman içerisinde ekonomik koşulların değişmesi ile birlikte Yunt Dağı 
bölgesindeki halı dokumacılığında kalite ve desen açısından bazı değişimler 
görülmüştür. DOBAG Projesi’nin uygulanmasıyla birlikte yöre köylerinde 
geleneksel dokuma tekniklerine yeniden dönüş sağlanmıştır. Bu süreçte özellikle 
Kozaklar ve Örselli köylerinde kurulan halıcılık kooperatifleri, bölgedeki 
üretimin canlanmasında belirleyici bir rol oynamıştır. Ayrıca Pelitalan, Süngüllü, 
Karahüseyinli, Belen, Siyekli ve Yeniköy gibi diğer köylerde de halı dokuma 
geleneği kesintisiz biçimde sürdürülmektedir. Yunt Dağı halıları, yalnızca estetik 
nitelikleriyle değil, aynı zamanda kültürel bir mirası temsil eden geleneksel 



54  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

el sanatları arasında önemli bir yere sahiptir. Günümüzde bölgede birçok 
geleneksel faaliyette olduğu gibi halı dokumacılığı da önemli ölçüde gerilemiş 
olup, hayvancılık günümüzde başlıca gelir kaynaklarından biri hâline gelmiştir. 
Bölge halkının kendi hayvanlarından elde ettiği ve doğal boyalarla renklendirdiği 
yünle halı üretimi ise neredeyse tamamen ortadan kalkmıştır. Maldan köyünde 
dokumacılıkla uğraşan yalnızca yedi kişi kalmış olup, bunlardan yalnızca üçü 
üretimlerini satış amacıyla sürdürmekte; diğerleri ise dokumayı kişisel kullanım 
veya çeyizlik gereksinimler doğrultusunda gerçekleştirmektedir.

Yerel halılarda zaman içinde ortaya çıkan kalite ve desen kayıpları, 
DOBAG projesi kapsamında pilot bölge olarak seçilen köylerde büyük ölçüde 
giderilmiştir. Geleneksel Yuntdağ halılarında atkı ve çözgü malzemesi olarak 
yün kullanılırken, bordür kenarlarında nazardan korunma amacıyla muska ya 
da tılsım motiflerine yer verilmiştir. Günümüzde ise bordürlerin çoğunlukla 
motifsiz dokunduğu görülmektedir. Ayrıca eski halıların daha uzun ve ekmek 
kırıntılarıyla kaplanmış saçaklarının yerine, güncel üretimlerde yaklaşık 5–6 
cm uzunluğunda sade saçaklar kullanılmaktadır. Bununla birlikte, koyu 
mavi, koyu kırmızı ve bej gibi geleneksel renkler çağdaş üretimlerde varlığını 
sürdürmektedir.

Kula Halıları

Manisa ilinde geleneksel halı dokumacılığının halen daha devam ettiği 
merkezlerden biri Kula ilçesidir. Bu ilçede halının gerçekten kimlik kazanma 
dönüm noktası 17. Yüzyılda görülse de, 19. Yüzyıl halı üretiminin hacmi 
ve çeşitlilik bakımından ön plana çıkmaktadır. Alanda yürütülen uzmanlık 
çalışmaları Kula halılarının tarihçesinin iki dönemde incelenmesi gerektiğine 
vurgu yapmaktadır. Birinci dönem 17. Yüzyıldan yabancı şirketlerin faaliyetlerine 
başladığı 1860’lı yıllara kadar süren süreç olarak değerlendirilmektedir. İkinci 
dönem ise 1860’lı yıllardan günümüze kadar geçen süre olarak görülmektedir. 
İkinci dönem yabancı firmaların ve ticari kaygıların ön planda tutulduğu bir 
süreç olduğu vurgulanmaktadır. Çubuklu Kula, Kömürcü Kula ve Manzaralı 
Kula bu bölgede üretilen halılara verilen genel adlardandır. Bunun yanı sıra 
Kula halıları, kompozisyon düzenleri ve ikonografik unsurları doğrultusunda 
oldukça geniş bir tipolojik çeşitlilik sergilemekte olup Gemili (Mezarlı), 
Sinekli, Namazlı, Kömürcü, Dilgozlu, Kafalı (Aslanbaş), Göllü, Bucaklı, 
İbrikli, Direkli, Bahçeli, Gelinli, Bergama, Elmalı, Yılanlı ve Eski Kula gibi 
adlandırmalarla sınıflandırılmaktadır25.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  55

Görsel 5. Kula Halısı Örnekleri

   

Kaynak: Visitmanisa, 2025.

Kula halıları dokunurken hereke tipi germe tezgahları ve ıstar tarağı 
kullanılmaktadır. Kirkit olarak da adlandırılan ıstar tarağı, atkı ipliğinin 
iyice sıkıştırılmasına olanak sağlamaktadır26. Halı dokunurken yüzeyinin 
düzleştirilmesi amacıyla sındı makası kullanılmaktadır. Halının dokunmasına 
yardımcı olan diğer araçlar ise çımbar ve burgu demiridir. Kula halılarının 
incelendiği çalışmalara bakıldığında, Kula halılarında yaygın olarak çözgü 
ipliklerinin yapımında en çok yün ham maddesinin kullanıldığı görülmüştür. 
Kaynaklar, bazı bölgelerde ise yün yerine keçi kılı veya ipek lifinin kullanıldığını 
göstermektedir. 20. yy. Kula halılarında yün lifinin tercih edildiği görülmüştür27. 
Bölgede bu hammaddeler ve Türk veya Gördes düğümü ile üretilen halıların 
olduğu kayıtlara geçmektedir. Buna ilaveten, bu bölgede diğer dokunan türler 
taban halısı, kelle, divan (sedir)halısı, karyola halısı, yolluk, seccade, namazlık, 
minderlik, heybe ve paspastır. Halılar renk açısından incelendiğinde, mavi 
ve sarı renklerin ağırlıkta olduğu görülmektedir. Karakteristik özellikleri 
bakımındansa, halıların mihrap bölümünün genelde üçgen şekilde ve çiçek 
buket kompozisyonlarının yaygın olduğu gözlemlenmektedir. Bunun yanında, 
motiflerde yatay “S” işlemelerinin ejder motifi ile süslendiği bilinmektedir. 

1894 yılında Kula’da halı üretim sayısı 367.687 olarak kayıtlara geçmiştir. 
Kula halıları kalite ve yapılış biçimi şekliyle incelendiğinde, halıların orta 
kalitede ve 10 cm ende düğüm sayısının 20- 40 ve 10 cm boydaki düğüm sıra 
sayısının 28- 48 arasında değiştiği ifade edilmektedir. 19. Yüzyıla kadar Kula 
halıları genel olarak 32x42, 35x45 ve daha yüksek kalite düğüm sıklıklarıyla 
dokunmuştur. 19. yüzyıl üretimleri ise düğüm yoğunluğu bakımından önceki 
yüzyılın özelliklerini büyük ölçüde sürdürmektedir. 20. yüzyılın başlarında ise 
30x45, 32x40 ve 26x33 değerleri görülmektedir. 1960’lı yıllardan itibaren 
Sümerbank tarafından üretilen Kula halılarında 30x50 ve 32x42 kalite 
seçenekleri kullanılmış olup, üretimde yaygın kullanıma sahip olan kalite 
30x50 olmuştur28.



56  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Görsel 6. Kula Halı Dokumacılığında Kullanılan Araçlar

Kaynak: Manisa Valiliği, 2012.

20. yüzyılın ilerleyen dönemlerinde dış pazara yönelik üretimin hız 
kazanması sentetik boyarmadde kullanımını belirgin biçimde artırmış olmakla 
birlikte, doğal boya esaslı geleneksel dokuma anlayışı büyük ölçüde varlığını 
sürdürmüştür. Bu bağlamda Kula halıları, bölgenin tarihsel el sanatları 
geleneğini ve kuşaklar boyunca olgunlaşarak aktarılan dokuma bilgisini 
günümüze taşıyan; kültürel birikimiyle olduğu kadar estetik değerleriyle de 
özgün ve nitelikli tanıklıklar sunan örnekler olarak değerlendirilmektedir.

Demirci Halıları

Manisa’nın Demirci ilçesi kent merkezine 177 km uzaktadır. Bu bölgenin 
en önemli geçim kaynaklarından biri halı dokumacılığıdır. Bölgenin halı 
dokumacılığı içerik ve yöntem bakımından Kula ve Gördes ile benzer özellikleri 
taşımaktadır. 19. Yüzyıldan sonra halı dokumacılığında ticari kaygıların ön 
planda tutulması ve Avrupa’da yer alan ülkelere satışların olması nedeniyle 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  57

özellikle motiflerde yozlaşma görülmüştür. Ancak, günümüzde geleneksel 
dokuma yöntemlerine geri dönülmüş ve yüksek nitelikli üretim yeniden 
canlandırılmıştır.  Günümüzde, Demirci’de yaklaşık 10.000 el tezgâhı olduğu 
varsayılmaktadır. Bu nedenle, Demirci halı dokumacılığı önemli bir kültürel 
miras olmakla birlikte; yörede yaşayan halk için en önemli ekonomik geçim 
kaynaklarından biri olmaktadır29.

2. BEZ DOKUMA GELENEĞİ

Bez dokuma geleneği, geçmişte insanların örtünme, korunma ve süslenme 
gibi temel gereksinimlerini gidermek amacıyla ortaya çıkmıştır. Ancak zamanla 
toplumlar hem ekonomik hem de sosyo-kültürel açılardan gelişim göstermekle 
beraber dokumacılıkta estetik ve teknik açıdan zenginleşme olmuştur. 
Anadolu tarih boyunca güçlü imparatorluklara ve devletlere ev sahipliği 
yapmıştır. Bu durum, Anadolu’nun hem tekstil üretimi hem de bez dokuma 
geleneği bakımından zengin olmasına olanak sağlamıştır. Bununla birlikte, 
Anadolu’dan günümüze aktarılan dokuma bilgi ve birikiminin kuşaktan kuşağa 
aktarılması mümkün olmuştur30. Özellikle, tarihsel süreç incelendiğinde Türk 
kumaşlarının, malzeme kalitesi, gelişmiş dokuma teknikleri ve zengin desen 
kaynağı sayesinde dünya tekstil tarihinde seçkin bir yere sahiptir31. Manisa 
bez dokuma geleneği, Anadolu’nun en köklü tekstil kültürü olarak önemli bir 
yere sahip olup, tarihsel sürekliliğini uzun süre koruyabilmiş nadir dokuma 
örneklerinden biridir. Manisa ili pamuk üretimi ve özellikle iç piyasadaki 
ticaret hacmi bakımından önemli bir merkezdir. 17 yüzyıl itibariyle ihracatta 
da önem kazanan il, Antik Çağ’dan beri çeşitli bez dokumacılık faaliyetlerine 
ev sahipliği yapmaktadır32. Özellikle, Manisa şehri Osmanlı Devleti saray 
mensuplarına ev sahipliği yaptığından; bu topraklarda “saray kumaşları” nın 
üretilmesine olanak sağlamıştır. Saray kumaşları desen ve kumaş zenginliği ile 
ileri dokuma teknikleriyle tarihi saraylarda dokunmuştur. Ayrıca, Manisa’da 
yaşayan Şehzadelere özel üretilen iç giyimlerin ipek ve pamuk çözgü iplikleriyle 
üretildiği kayıtlara geçmiştir. Ayrıca, o bezlerin pamuk içeren çeşitlerinin ise 
Osmanlı donanmasında yelken bezi şeklinde dokunduğu belirtilmektedir. 
Osmanlı Devleti’nin Avrupa pamuklu kumaşlar ile yöredeki dokumacılardan 
gömleklik kumaş ve yelken bezi talep ettiği; bu üretim sürecinin ise 19. yüzyıla 
kadar devam ettiği kayıtlara geçmiştir33.

Manisa ilinin bez dokumacılığındaki uzmanlığı geçmişten günümüze önemli 
bir zanaat alanı olarak taşınmıştır. Günümüzde geleneksel yaklaşımın varlığını 
canlandırmaya çalışan çabalar bulunmaktadır. 2000’li yılların başında kurulan 
Manisa Tarihi Bezi Kooperatifi (MABEZ) bunun en önemli kanıtı niteliğindedir. 
Kooperatif, Manisa bez dokuma geleneğinin yaşatılması adına Şehzadeler 
Halk Eğitim Merkezi ve Şehzadeler Belediyesi iş birliği ile kurulmuştur. Bu 



58  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

kooperatif kapsamında, geleneksel bez dokuma yöntemleri eğitimleri veren 
kurslar açılmıştır. Bu kurslarda 500 kadın kursiyer eğitim almıştır. Faaliyet alanı 
ise pamuk-ipek karışımı ipliklerle yapılan bez dokumacılığı ve sentetik iplikler 
kullanılarak yapılan üretimdir. Sonuç olarak, bez dokumacılığının kültürel 
mirası devam ettirilmiş ve kadın istihdamı sağlanmıştır34. Kooperatifte dokuma 
yapan kadınlar tarafından üretilen hediyelik peştamal, fular, şal gibi ürünler 
satılmakta ve ekonomik girdi sağlanmaktadır.  Öte yandan, bu kooperatifin 
faaliyetleri sayesinde Manisa merkezde var olan ipek–pamuk karışımlı Manisa 
bezi yerel halk tarafından oldukça ilgi görmektedir. Bu alanda önemli olan 
bir diğer girişim ise Manisa Büyükşehir Belediyesi desteği ile kurulan bez 
dokuma atölyeleridir. Bu atölyelerde aslına uygun %60 ipek, %40 pamuk 
iplik olan Manisa bezi dokumacılığının toplum tarafından ilgi gördüğü ve 
kültürel sürdürülebilirliğin sağlandığı söylenebilmektedir35. 

Manisa bezi içerik bakımından neredeyse tamamen pamuk ipinden 
üretilmektedir. Bazı durumlarda ise Manisa bezi dokuması %50 pamuk 
%50 floş ipten dokunmak üzere şekillenmektedir. Hafif ve pamuktan 
dokunmasına rağmen dayanıklı bir kumaş olarak kayıtlara geçen bez, kendine 
özgü desenleriyle dikkat çekmektedir. Manisa bezi ev tekstili ve kıyafetlerde 
rahatlıkla kullanılabilen ve terletmeyen yapısıyla ön plana çıkmaktadır. Buna 
ek olarak, soğuk iklim koşullarında tercih edilen yünlü dokumalar ve bölgede 
yürütülen ipekböcekçiliği geleneği sayesinde ipek dokumalı fular, eşarp ve 
benzeri ürünler gündemdedir36.

Manisa ve çevre ilçelerde bez dokumacılığı incelendiğinde, geleneksel 
dokuma üretiminin belirli ölçüde devam ettiği görülmekle birlikte, bu zanaatın 
giderek önemini yitirdiği dikkati çekmektedir. El dokuması kumaşlar, üretim 
sürecinin yavaş ilerlemesi ve doğal liflerin kullanılması nedeniyle ve yüksek 
düzeyde emek ve ustalık gerektirmeleri bakımından bez dokuma işçiliğinin 
temel prensipleriyle uyum göstermektedir. Aksine, ticari hacim açısından 
incelendiğinde özellikle 19. yüzyılın sonlarından 20. yüzyılın ortalarına 
uzanan süreçte hız kazanmasıyla, geleneksel tezgahlarda üretilen Manisa Bezi 
dokumacılığı belirgin biçimde gerilemiş; birçok tezgahın sökülmesi veya 
kullanım dışı kalmasıyla üretim büyük ölçüde azalmıştır37. Sonuç olarak, Manisa 
ili geleneksel bez dokumacılığı çok eski tarihlerden günümüze süre gelmiş 
önemli bir somut olmayan kültürel mirastır. Manisa ili geleneklerinin önemli 
temsillerinden biridir. Bu kapsamda, Manisa bezi dokumacılığının korunması 
kapsamında yerel yönetimler tarafından kurulan kooperatifler ve alana yönelik 
eğitimler bulunmaktadır. Bu türde geleneğin korunmasına yönelik eylemlerin 
sürdürülebilirliği önem taşımaktadır. Bu alanda güçlü stratejilere ihtiyaç 
duyulmaktadır. 21. Yüzyıl teknolojileri ve sanayi alanında yaşanan gelişmeler 
ışığında, geleneksel Manisa bez dokumacılığında farklılıklar ve üretiminde 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  59

düşüş olsa da, bu geleneğin korunması ve yeniden işlevlendirilmesi bölgenin 
turizm kimliği açısından oldukça önemlidir. Yıllar boyunca aktarılan zanaat 
bilgisinin somut bir taşıyıcısı olan bez dokumalarının desteklenmesi, hem 
kültürel mirasın sürdürülebilir biçimde korunması hem de yerel ekonominin 
güçlendirilmesi açısından zorunlu bir gereklilik olarak değerlendirilmektedir.

3. GELENEKSEL KIYAFET, İÇLİK, ÖNLÜK VE SÜSLEME

Bir kültüre ait giyim kuşam gelenekleri, o kültürün pek çok açıdan işlevini 
gösterme yetisine sahiptir. Örneğin, giyim kuşam tarzı bir kültürün tamamen 
değer yargılarını, töresini ve kültürünü, yaşam koşullarını ve temel değerlerini 
temsil etmektedir. Özellikle bir geleneğin giyim kuşam unsurları simgesel ya 
da temsili anlatma gücüne sahip olup, aynı zamanda atalarımızdan günümüze 
aktarılan önemli kültürel miraslardan biridir38. Bir insanın giydiği kıyafete 
bakarak hangi kültürden ve dini inançtan geldiğini anlamak bile mümkün 
olabilmektedir. Bu bağlamda, bir kültür için geleneksel göstergelerden biridir. 

Bireyler öncelikle eski çağlarda mevsim ve ortam koşullarından korunmak 
adına giyinmek durumunda kalmıştır. Ancak daha sonraları giysiler biçim 
açısından değişime uğramıştır. İnsanlar daha süslü giyinmeye başlamış ve kıyafet 
unsurlarında baş, örtünme, bel aksesuarları ve üst ile alt giyim gibi katmanlı 
giyinme eğiliminde olmuşlardır. Bu tamamen sosyokültürel bir eylem olarak 
kayıtlara geçmektedir.  Giyim kuşam uygulamaları, her tarihsel dönemde kendi 
estetik normlarını, malzeme çeşitliliğini ve biçimsel özelliklerini yaratmıştır. 
Anadolu coğrafyasının karma yapısı kapsamında yer alan özgü ulusal kıyafetler, 
hiçbir zaman tek tip bir yapıda olmamış; aksine bölgenin genişliği, iklim 
çeşitliliği, tarihsel derinliği ve sosyo-ekonomik dinamikleriyle şekillenen çok 
çeşitli ve farklı bir karakter sergilemiştir39. Dönem içerisindeki gelişmeler 
incelendiğinde, Türkiye’de Cumhuriyetin ilanı ile birlikte modern giyim ve 
Avrupa’nın giyim kuşam uygulamaları üzerindeki etkisi artmıştır. Başlarda 
yerleşim yerlerinde kabul gören modern giyim tarzı, zamanla küresel etkilerle 
köylere kadar yayılmış ve geleneksel formların yerini almıştır. Günümüzde 
ise geleneksel giyim uygulamaları tamamen bayram ve düğün gibi ritüellerde 
kültürel mirası temsilen giyilmektedir40.

Manisa Kültür ve Turizm Müdürlüğü yörede kullanılan kıyafetleri, geleneksel 
kadın ve erkek kıyafeti olarak sınıflandırmaktadır. Geçmişte geleneksel kıyafetler 
günlük yaşantının bir parçası olmakla beraber, günümüzde bu kıyafetler sadece 
özel törenler veya yerel kutlamalar kapsamında tercih edilmektedir. Kıyafetler, 
insanlığın her döneminde bireylerin yaşam biçimini belirten bir gösterge 
olarak önemli kültür öğelerinden biridir. Bir topluma ait kıyafet kültürü, o 
toplumun kendine ait gelenek ve törelerini, sosyo-kültürel ve ekonomik yapısını, 



60  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

sanata ve estetiğe bakış açısını suması açısından önemli veriler sunmaktadır. 
Anadolu topraklarında giyim kuşağımın tarihi çok eskilere dayanmaktadır. 
Bu topraklarda her alanda elde edilen çeşitlilik ve zenginlik, kıyafet kültürü 
için de geçerli olmaktadır. Türk toplumunun göçebe ve savaşçı yaşam tarzı 
kıyafetlere yansımaktadır41. 

Bölgedeki yöresel kadın kıyafetleri baş bölümü, üst ve alt giyim ile iç 
giyim unsurları olmak üzere incelenebilmektedir. Kadınlar eskiden gündelik 
başlarına oyalı yazma takmaktaydı. Bu yazmalar kenarlarında pul ve boncuk 
işli olmakla beraber; oyalar genellikle bir çiçeği simgeleyecek şekilde 
işlenmektedir. Bu yazmalar, üçgen şekilde bağlanarak baş kısma takılmaktadır.  
Özel günlerde bireyler daha süslü, abartılı ve dikkat çekici ekipmanları tercih 
etmekteydi. Başlarına taktıkları ekipmanların altına baş örtüsü ile üzerine 
tepelik yerleştirmektedirler. Alınlarına ise alına mançın ya da gümüş alınlık; 
yanaklarına ise çitlembik ağacından yapılmış yanaklık takılır. 

Görsel 7. Özel ve Gündelik Baş Kuşamı 

   

Kaynak: Avşar, 2013.

Manisa kentinde Türkmen Yörüklerinin nüfusunun oldukça fazla olduğuna 
daha önce değinmiştik. Dolayısıyla, yörüklerin giyim kuşam kültürünün 
yansımaları kentin topraklarında görülmektedir. Özellikle eski dönemlerde 
yörük gelinleri başlarına süs unsuru oalrak yuvarlak şeklinde güneşi temsil eden 
aparatlar takılırdı. Zaman içerisinde başı süsleme geleneği, başa fes takma ile 
devam etmiştir. Fesin alt kısmı çeneden bağlanmakta ve alt ve üst kısmında 
çiçeklerden oluşan çeşitli süs unsurları yer almaktadır. Görsel 7’de görüldüğü 
üzere, baş giyim kuşamında kullanılan süs unsurları büyük çiçekler ve altını 
temsil eden takılardan oluşmaktadır. 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  61

Örneğin, Manisa Gördes Kobaklar Köyü’nde halen yaşayan bir geleneğe 
göre, düğünlerde gelinin başına takılan başlıkta nazarı önlemek adına aynalar 
bulunmaktadır. Bir kaynağa göre, bu baş süslemelerinin tümü, “yirmi dört 
Oğuz boyunun Anadolu’ya taşıdığı Orta Asya inanç ve geleneklerinin izlerini 
taşımaktadır”. Manisa ilinde rastlanan iğne oyası isimlerinden bazıları şöyledir: 
“Erik çiçeği, kirpikli patı, karpuz çekirdeği, elti çatlatan, yıldız, berber aynası, elti 
eltiye küstü, çilek, karanfil, küpe çiçeği, kiraz, çardak gülü, kelebek, limon çiçeği, 
küpeli, tomurcuk erik, balık kuyruğu, kabak çiçeğ, dalgan yaprağı”42.

Soma ilçesine bağlı Kozlueren Köyü’nde yürütülen bir araştırma kapsamında 
yöre halkının geleneksel giyim kuşam özellikleri ve unsurları detaylı bir şekilde 
incelenmiştir. Kozluören köyünde başa takılan unsurlar yaşmak, tomaka, çeki, 
ilmeçer ve goşar, olarak ifade edilmektedir.  Goşar, kadife bir bant olmakla 
beraber üstünde altın paralar taşımaktadır. Kadınlar tepeliği takmadan önce 
altına pamuktan dokunan ve pul işli olan baş örtüsünü takmaktadır. Bu 
başörtüsüne halk arasında yamşak denmektedir. Bunun üzerine alna isabet 
edecek şekilde çeki geçirilmektedir. Alın çekileri genellikle mavi, pembe ve 
kırmızı gibi başkasının dikkatini çekecek şekilde işlenmektedir. Daha sonra, 
bölgedeki kadınlar tomaka adı verilen baş takısını en üste takmaktadırlar. 
Tomaka eski zamanlarda gümüşten yapılmakta ve yeşil ve kırmızı taşlar içerdiği 
ifade edilmektedir43.

Tablo 1. Kadın Baş Giyim Unsurları

Tomaka Yamşak

Goşar Çeki

Kaynak: Yazar tarafından derlenmiştir.



62  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Üst beden giyiminde ise öncelikle en alta pamukla dokunmuş iç gömlek 
giyilir. Nakışlı veya oyalı olan bu gömleklere halk arasında göynek adı 
verilmektedir. Geçmişte el dokuması bürümcük kumaştan yapılan göynekler 
günümüzde ince, bol dökümlü ve ipek vb. kumaşlardan yapılmaktadır. Göynek 
üzerine ise üçetek, entere, deyre, saya ve zıbın diye ifade edilen unsurları 
giymektedir. Önlük ve kuşak deyre üzerine bağlanır. Deyre, diğer adıyla, “üç 
etek”, adıyla ifade edilen ve kollu olan bir ekipmandır. Pul, sim ve paralarla 
işlenen deyre saten tarzı bir kumaş görümüne sahiptir. Özellikle, Türkmenlerde 
deyrenin ve önlüğün kadının kültür yaşamında simgesel önemi vardır ve 
evlendikten sonra giydirilmektedir.

Tablo 2. Üst Beden Giyimi

Göynek Deyre

Kuşak Önlük

Kaynak: Yazar tarafından derlenmiştir.

Önlük ise deyre üzerine giyilen ve genellikle pul, para ve boncuktan oluşan 
süslemeli bir giyim unsurudur. Önlükler genel olarak parlak kumaştan üretilen, 
kenarları oya işlemeli ve mavi ile pembe gibi dikkat çekici renklerde dokunan 
bir kıyafettir. Tüm bu unsurların üstüne bir adet geleneksel tarzda kuşak 
geçirilmektedir. Bu kuşak genellikle deniz kabuğu veya farklı şekilde işli olarak 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  63

karşımıza çıkmaktadır. Bel aksesuarları özellikle Ege Bölgesi köylerinde önemli 
bir kültür ögesi olarak belirmektedir. Kadınlar, yüzyıllardır bel aksesuarlarını 
hem pratik hem de estetik nedenlerle kullanmışlardır. Bu nedenlerin arasında 
soğuktan ve nemden korunma, düzgün bir duruş sağlama, giysileri toparlamak 
yer almaktadır. Bu aksesuarlar aynı zamanda kültür açısından önemli sembolik 
temsilleri barındırmaktadır. Özellikle, Türk kültüründe, kemer veya kuşak, 
kişinin sosyal statüsünü yansıtan önemli bir öğe olarak görülmektedir. Tarikat 
üyeliği ya da padişahların tahta çıkışı gibi özel anlarda, bu aksesuarlar bir törenle 
takılmaktadır. Ayrıca, bir kadının evlendiği gün, babası veya bir erkek akrabası 
tarafından beline kuşak ya da kemer bağlanarak, otoritenin babadan eşe geçişi 
simgelenmektedir44. Bu alanda yürütülen bir sanatta yeterlik tezinde Manisa ve 
çevre ilçelerde geleneksel Türkmen ve Yörüklerin kadın giyiminde metal tokalı 
kemerlere gümüş kuşak adı verilmekteydi. Altın, gümüş veya pirinç içerikli 
bel tokaları üst giyimde önemli simgelerden biri olarak literatüre geçmiştir. 
Üst giyimde son olarak, geleneksel kadın giyiminde arkalık, bel kuşağı, kollu, 
dongurdaklı kuşak gibi isimlerle ifade edilen arkalıklar yer almaktadır. 

Geleneksel kadın alt giyiminde ise şalvar ve çakşır karşımıza çıkmaktadır. 
Şalvar özellikle hem erkek hem kadın geleneksel giyiminde yer almaktadır. 
Şalvar, “üst kısmı geniş ve kırmalı, bacakları don gibi ayrı ve bol üstlük don adı” 
olarak tanımlanmaktadır. Çakşır da şalvara benzeyen, fakat sadece dönemin 
erkekleri tarafından kullanılan bir unsurdur. Manisa İl Kültür Turizm Müdürlüğü 
kayıtlarına göre, “Şalvar kullanım amacına göre pazen, saten ya da kadifeden 
yapılır. Paçaları lastikli olan şalvarın, ağ uzunluğu diz hizasındadır”45. 

Süsler ve işlemeler döneme damgasını vuran unsurlardan biridir. Geleneksel 
kadın giyiminde kullanılan unsurlar farklı desenler ile süslenmekteydi. Bunlar 
genel olarak oyalardan oluşmaktaydı. Özellikle başa takılan giysileri veya 
üst giyim kuşamı canlandırmak üzere yaka kol kenarlarında oya örnekleri 
oldukça yaygındır. Yapılan araştırmalar sonucunda, nar ve haşhaş gibi bereketi 
simgeleyen motiflerin sıkça kullanıldığı tespit edilmiştir46. Süslemelerde çok 
taneli meyvelerin yanı sıra kuş, kartal, göz, çengel, el ve hayat ağacı gibi 
simgelerin sıkça kullanıldığı belirlenmiştir. Bu simgelerin ölümsüzlük ve 
doğurganlık unsurlarını simgelediği düşünülmektedir. Başka bir kaynağa 
göre, bitkisel motifler arasında gül, lale, menekşe, sümbül, papatya, çilek, 
kiraz, yonca, hanımeli ve dut gibi unsurlar yer alırken, geometrik motifler 
üçgen, daire, kare, dikdörtgen ve beşgen şeklinde tanımlanmaktadır. Nesnel 
motiflere gelindiğinde ise dilli düdük, çan oyası, direk, şeker sepeti ve kibrit 
çöpü gibi figürler bulunmaktadır.

Bu süslemelerde ve motiflerde kullanılan renkler de ayrıca kültürün açığa 
vurumu açısından önemli olmaktadır. Süslemelerde renklere bakıldığında ise 



64  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

ateşi simgeleyen kırmızı renginin baskın şekilde kullanıldığı görülmektedir. 
Kırmızı renk kullanımını özellikle gelin ve kına başlarında sıkça görmek 
mümkündür. Kırmızı rengin peşinden en yaygın kullanıma sahip süsleme 
renkleri mavi ve yeşil olmaktadır. Mavi Türk kültüründe göğü temsil ederken, 
yeşil ise sancak rengi olmakla beraber doğayı da simgelemektedir47. 

Anadolu topraklarında yaşayan kadınların giyim, kuşam ve süslenmek 
adına taktıkları ziynet eşyaları oldukça zengin bir çeşitliliğersahiptir. Manisa 
Demirci ilçesinde geleneksel gümüş takı üretimi temsilcisi olan Şefik Gümüş, 
günümüz törenleri ve düğünleri için takı üretildiğini; ancak gümüş takı takma 
geleneğinin neredeyse yok olma derecesine geldiğini vurgulamaktadır. Boyun 
takısı olarak, geçmişte gümüşten yapılıp boğazlık adı verilen kolyeler Yörük 
kadınları arasında oldukça yaygındı. Türkmenlerde ise boğaz boncuğu olarak 
adlandırılan bu boyun takıları, kadının boynuna yılan dolanmaması için 
genellikle onunla birlikte gömülürdü. Ayrıca eski dönemlerde hamayıl ya da 
hamaylı denilen, tüp şeklinde bir yapıya sahip ve içinde muska barındıran 
boyun takıları da nazardan korunma amacıyla kullanılırdı. Osmanlı kadınlarının 
takıları arasında altın, gümüş, elmas, yakut, zümrüt ve inci gibi değerli taşlarla 
süslenmiş farklı ve zengin bir çeşitliliğin bulunduğu bilinmektedir. Altın, 
insanlık tarihi boyunca kritik bir öneme sahip olan bir maden olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Bu değerli madenin bolluğu, bir toplumun siyasi ve ekonomik 
gücünün büyüklüğüne işaret etmektedir. Bu nedenle, eski dönemlerde Anadolu 
topraklarında sıkça rastlanan bir ziynet eşyası olarak yerini almaktadır48. 

Kadınlar ayak giyiminde geleneksel el örmesi çoraplarını halen daha giydiği 
bilinmektedir. Bu çoraplar pek çok yörede üretilmeye devam etmekte ve yerel 
halk tarafından satın alınmaktadır. Literatürde edik ve çarık gibi isimlendirilen 
ve deriden üretilen çeşitli ayakkabılar geçmişte giyilmekteyken, günümüzde 
toplumun modernleşme çabalarıyla beraber bu ayakkabıların giyilmediği 
görülmektedir. Diğer bir örnek de özellikle geleneksel kadın giyiminde görülen 
sarı renkli burnu yukarı kıvrık dizme ve burnu yukarı kalkık ucunda ponpon 
bulunan çarık çizmedir. Özellikle Manisa’nın Soma ilçesinde üretilen ve “galçın” 
adı verilen ayakkabılar giyildiğinde (Görsel 8), bileğe denk gelen kısmın dışa 
doğru kıvrılmasıyla ön plana çıkmaktaydı. Bu geleneksel ayakkabılar gündelik 
yaşamda tercih edilmemektedir. Günümüzde ise özel günlerde naylon pabuç 
adı verilen plastik ayakkabılar ile çarık çizme halen daha giyilmektedir. Bunu 
somut olmayan kültürel mirasın devamlılığı olarak düşünebiliriz. 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  65

Görsel 8. Geleneksel Kadın Ayak Giyimi

   

Kaynak: Gargi, 2007.

Geleneksel erkek giyimi incelendiğinde, Manisa bölgesinde erkek giyimi 
çok süslü olmamakla beraber, günümüzde yerel halk tarafından tercih 
edilmemektedir. Erkek giysilerinin sadece özel gün törenlerinde geçmişi 
temsil niteliğinde kullanıldığı görülmektedir. Erkeklerin baş giyiminde 
kırmızı fes kullanılmaktadır. Fes kullanımı Cumhuriyet dönemi ile birlikte 
tamamen ortadan kalkmıştır. Geçmişte, fesin üst kısmına süslü işlemeler 
yerleştirilmekteydi. Erkek giyim kuşamında en belirgin süsleme unsuru bu 
olmaktadır. Genellikle başın üzerinde yer alan fesin üzerine de oya işlemesi 
bulunan yazmaların sarıldığı görülmektedir. Üst giyiminde kullanılan uzun 
kollu gömlekler çitare olarak ifade edilmektedir. 

Erkek giyiminde dikkat çeken abartılı ve süslemeli önlük biçimindeki kemer 
uzantıları, ilgi çekici dekorasyon örnekleri arasında yer alır. Bu uzantıların 
genellikle boyalı deri, yünle işlenmiş keten veya metal gibi malzemelerden 
yapıldığı düşünülmektedir. Tasarımlarda, renkli kuş tüyleri, lotus figürleri, 
geometrik desenler ve takılarda kullanılan gece mavisi, yeşil, yanık toprak 
rengi ile kırmızı kahverengi gibi sembolik renkler öne çıkmıştır.

Bu gömleğin üstüne dar kesimli ve içi astarlı renkli bir cepken giyilmektedir. 
Cepken literatürde “gömleğin üstüne giyilen, bel kısmından kıvrık, kolları ise uzun 
olan eskiden giyilen bir tür kıyafet” olarak tanımlanmaktadır. Manisa’da cepken 
aynı zamanda delme olarak ifade edilmektedir. Manisa bölgesinde cepken 
genel olarak mavi renkte olmaktadır49.



66  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Görsel 9. Cepken 

           

Kaynak: Koçu, 1969: 51 ve MTKB, 2025.

Geleneksel erkek giyimi neredeyse zeybek kıyafeti ile aynı unsurlara 
sahiptir. Cepken ve göleğin üstüne kuşak takılmaktadır. Bel giyimi olarak da 
ifade edilen kuşaklar, renkli ve çeşitli motiflerde dokunan bir yapıya sahiptir. 
Bel kuşağına bölgede “acem şalı” da denmektedir. Kuşaklar geçmişte kemer 
işlevini görmekteydi. Bu nedenle, her erkek kıyafetinin tamamlayıcı ve temel 
unsurudur. Cepkenin üstüne camedan ya da kartal kanadı denilen bir parça 
takılmaktadır.  Resimde de görüldüğü üzere, alt giyiminde yörüklerin sıklıkla 
kullandığı şalvar görülmektedir. Bu bölgede eski Türkmen yörükleri şalvara 
don demekteydi50. Buna ek olarak, sadece Müslüman erkeklerin giydiği çakşır 
da bulunmaktadır. Çakşır, alt giyim unsuru olmak üzere bir tür dar şalvar 
olarak karşımıza çıkmaktadır. Özellikle havalar soğuduğunda tercih edilen 
ve halk arasında “karadon” olarak adlandırılan alt giyim unsuru; “dar kesimli 
pantolon biçimindeki karadonun beli lastikli; potur mavi veya gri kumaştan 
yapılan, bacağın ön tarafına gelen kısmı siyah kaytanla işlenmektedir”51. Tüm 
kıyafetlerin altına ayakkabı olarak siyah renkte ve köse tabanlı olan körüklü 
çizme ve nakışsız çorap giyilmektedir. 

SONUÇ

Manisa kentinin merkezi ve çevresinde konumlanan ve yöresel geleneklerini 
sürdürmeye devam eden ilçeleri dokumacılık mirası açısından oldukça önemlidir. 
Anadolu’nun zengin topraklarında konumlanan Manisa, zaman içerisinde pek 
çok farklı kültüre ev sahipliği yapmıştır. Bu nedenle, bu topraklara gelen her 
kültür bu topraklara kendi izlerini taşıyan bir miras bırakmıştır. El dokumacılığı 
mirası da bunlardan biridir. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı el dokumacılığını 
somut olmayan kültürel miras listesine almıştır. Manisa ili bu mirasa katkı 
veren önemli bir kent olarak literatüre geçmeyi başarmıştır.  Dokumacılık 
geçmişten günümüze Manisa’nın sosyo-ekonomik yapısını şekillendiren önemli 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  67

bir üretim alanı olmuştur. Özellikle de, Yörük ve Türkmen topluluklarının 
göçebe kültüründen gelen geleneksel teknikler uzun yıllar boyunca hem 
sosyal hayatın hem de ekonominin ayrılmaz bir parçası olmuştur. Ancak 
sanayileşmenin etkisiyle kitlesel üretim ve ithal tekstil ürünlerinin yaygınlaşması 
geleneksel dokuma yöntemlerini zayıflatmış, üretim daha ziyade küçük ölçekli 
atölyeler, aile işletmeleri ve kültürel mirası koruma amaçlı projelerle sınırlı 
kalmıştır. Günümüzde kültürel turizm faaliyetlerinde kişiye özel ve otantik 
deneyimler ön plana çıkmaktadır. Bu deneyimi güçlendirmek bu varlıkların 
yaşatılması ve turistlere takdimi ile mümkün olmaktadır. Bu bağlamda, yerel 
yönetimlerin ve turizm sektörünün diğer paydaşlarının iş birliği içerisinde el 
sanatlarına katma değer katacak projeler geliştirmesi gerekmektedir. 

Günümüzde modernleşen toplum, gelişen teknolojik üretim faaliyetleri ve 
sanayileşme ile birlikte eskiye olan bağlılık yani gelenekleri yaşatma eğilimi 
azalmıştır. Özellikle bazı yöresel ve geleneksel giyim kuşam unsurları düğün, 
nişan, kına ve yöresel kutlamalar gibi özel etkinliklerde tercih edilmektedir. 
Dokumacılık alanında, bez dokumacılığı daha faal gözükse de kilim ve halı 
dokumacılığı da Yunt Dağı, Kula ve Gördes gibi belirli ilçelerde görülmektedir. 
Manisa’daki el dokumacılık faaliyetleri ekonomik bir sektör olmaktan çok 
kültürel ve geleneksel somut olmayan mirasın devamını sağlamaya yönelik 
girişimlerle varlığını sürdürmektedir. Bu, yerel yönetimlerin çabaları ile 
sürmektedir. Halk eğitim merkezlerinde düzenlenen kurslar, kooperatifleşme 
çabaları ve kırsal bölgelerde gerçekleştirilen atölyeler bu çabalara örnek olarak 
gösterilebilir. Bölgede el dokumacılığı faaliyetleri nicelik açısından küçülmüş 
olsa da kültürel kimliği, geleneksel zanaat bilgisini ve yerel hafızayı koruma 
anlamında stratejik bir öneme sahip olmaya devam etmektedir. Bölgeyi ziyaret 
eden turistlere yerel kimliği tanıtma açısından önemli olan bez dokuma 
faaliyetleri, aynı zamanda otantik ve kültürel deneyimi zenginleştirme ile 
bölgeyi tanıtma açısından öncelikli alanlardan biridir. Dolayısıyla, bu kültürü 
yaşatmak adına gösterilecek çabalar önem arz etmektedir. 



68  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Kaynakça
1MEGEP (2012). El Sanatlari Teknolojisi, Kilim Dokuma. Ankara:2012.
2Aytaç, Ç. (1997). El Dokumacılığı. İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları.
3Atlıhan, Ş. (1999). Batı Anadolu’da Yaşayan Yörüklerin Heybe ve Torba 

Dokumaları. Erdem, 10(28), 35-42.
4 Balci, N. (2020). Kültürel Miras Unsuru Olan Hali ve Kilimlerdeki Damgalar, 

İmler ve Anlamlari. Kalemişi-Türk Sanatları Dergisi, 8(17), 233-248.
5Çelik, Y. ve Bizbirlik, A. (2020). XVII. yüzyılda Orta ve Batı Anadolu’da 

dokuma sanayii. Manisa Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 
18(3), 467–485.

6 Kılıçarslan, H. (2022). Yalvaç İlçe ve Müzesinde Yer Alan Namazlik 
Dokumalar. Hars Akademi Uluslararası Hakemli Kültür Sanat Mimarlık 
Dergisi, 5(3), 188-210.

7Aytaç, Ç. (1997), A.g.e.
8Karakelle, A. ve Kayabaşı, N. (2018). Hatay/Reyhanlı Kilimlerinde Bulunan 

Yaşam İle İlgili Motifler. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Dergisi, 22(Özel Sayı 3), 2633-2646.

9 İnci, İ. ve Gök, S. (2022). Osmanlı’nın Son Dönemlerinde Manisa’da Sanayi 
ve Zanaatlara Dayalı Üretim. MANAS Sosyal Araştırmalar Dergisi, 11(2), 
716-726.

10 Manisakültür Portalı (2025). https://manisakultur.com/manisada-yoresel-
kumaslar-ve-geleneksel-dokuma-teknikleri/, Erişim Tarihi: 10.12.2025. 

11 Halis, M. (2021). https://tekstilbilgi.net/istar-dokuma-tezgahlari.html. Erişim 
Tarihi: 12.12.2025.

12 Balcı, N. (2020), A.g.e.
13 Soysaldı, A. (1999). Türk Kilimlerinde Dokuma Teknikleri ve Boyama 

Özellikler. Erdem, 10(30), 599-613.
14Aydın, T. (2022). Türk Halı ve Kilim Dokumalarında “El” Motifinin 

İzdüşümü. Kafkas Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, (29), 167-184.
15Atlıhan, Ş. (2011). Antalya-Döşemealtı’nda Kirkitli Dokumalar. Arış Dergisi, 

(6), 4-19.
16Arseven, C. E. (1987). Türk Sanatı. Istanbul: Cem Yayinevi.
17Kültürportalı (2025). https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/manisa/

kulturatlasi/manisa-halilari. Erişim Tarihi: 11.12.2025.
18 Nüfus Müdürlüğü (2025). nufusune.com/gordes-ilce-nufusu-manisa, Erişim: 

05.12.2025
19 Suvacı, T. ve Etikan, S. (2016). Gördes Halılarında Görülen Değişim ve 

Nedenleri. Art-e Sanat Dergisi, 8(15), 166-184.

https://manisakultur.com/manisada-yoresel-kumaslar-ve-geleneksel-dokuma-teknikleri/
https://manisakultur.com/manisada-yoresel-kumaslar-ve-geleneksel-dokuma-teknikleri/
https://tekstilbilgi.net/istar-dokuma-tezgahlari.html
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/manisa/kulturatlasi/manisa-halilari
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/manisa/kulturatlasi/manisa-halilari


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  69

20Yılmaz, Z. (1993). Dobag Projesi Kapsamındaki Yuntdağ Halıları’nın 
Günümüzdeki Durumu, İstanbul 1993.Marmara Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Geleneksel Türk El Sanatları Bölümü Yayınlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi, 119 S.

21 Müge Yazıcı, Yuntdağ Yöresi Halıları, İzmir 1989, EÜ Edebiyat Fakültesi Sanat 
Tarihi Anabilim Dalı Bitirme Tezi.

22 Harald Böhmer, “DOBAG Projesi Üzerine”, Türkiyemiz, No: 42, İstanbul 
1984 (Çev.; Prof. Dr. Mustafa Aslıer)

23 Karavar, G. ve Öztürk, B. (2019). 20. YÜZYILA AİT BİR GRUP YUNTDAĞ 
HALISI. Arış Dergisi, (14), 78-95.

24Karavar, G. ve Öztürk, B. (2019), a.g.e.
25Aygar, B. ve Etikan, S. (2014). Kula Halıları ve Gündümüzdeki Durumu. Art-e 

Sanat.
26Manisa Il Kültür Turizm Müdürlüğü (2025). 6https://manisa.ktb.gov.tr/tr-72977/

kula-halilari.html
27 Anmaç, Elvan, (1997). Geçmişten Günümüze Kula Halılarının Teknik ve 

Sanatsal Özellikleri ve Yeni Tasarımlar. Dokuz Eylül Ün. Sos. Bil. Ens. 
San. Yet. Tezi (Basılmamış), İzmir, 141.

28 Aygar, B. ve Etikan, S. (2014), A.g.e.
29Visit Manisa (2025). https://visitmanisa.org/icerik/halicik-kulturu, Erişim: 

03.11.2025).
30 Akpınarlı, H. F. ve Çolak, A. (2021). Pamuklu (dastar, örtme, çember, peşkir) el 

dokumacılığı. A. Soysaldı & E. Çatalkaya Gök (Eds.), Geleneksel Meslekler 
Ansiklopedisi içinde (Cilt 2, s. 307- 319). T.C. Ticaret Bakanlığı Esnaf, 
Sanatkârlar ve Kooperatifçilik Genel Müdürlüğü.

31Gürsu, N. (1988). Türk Dokumacılık Sanatı: Çağlar Boyu Desenler. İstanbul: 
Redhouse Yayınları.

32Çelik, Y. ve Bizbirlik, A. (2020). XVII. Yüzyılda Orta ve Batı Anadolu’da Dokuma 
Sanayii. Manisa Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 18(3), 
467-485.

33 Özdemir, E. K. (2022). Tire-Beledi Dokumasının Dünü-Bugünü-Yarını. Hars 
Akademi Uluslararası Hakemli Kültür Sanat Mimarlık Dergisi, 5(Özel Sayı 
3), 114-134.

34 Koç B. ve Gönüllü A. (2022). Akademik Araştırmalar Işığında Manisa (Türk 
Dili ve Edebiyatı &amp; İlahiyat) Cilt-3, Kahraman Tanju, Atlı Sagıp, 
Gönüllü Atakan Ayşe, Şahiner Burak, Editör, Berikan Yayınevi, Ankara, 
ss.344-354.

35 Şen, T. ve Özdemir, E. K. (2023). Osmanlı’dan Günümüze Ege Bölgesi’ndeki 
Kumaş Dokuma Merkezleri. Art-e Sanat Dergisi, 16(32), 984-1005.

https://visitmanisa.org/icerik/halicik-kulturu


70  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

36Özdemir, E. K. (2024). Manisa Bezi ve Günümüzdeki Durumu Üzerine Bir 
Araştırma. The Journal of Social Sciences, 61(61), 197-210.

37Özdemir, E. K. (2024), A.g.e.
38 Serbest, K. (2023). Uygur Türklerinin giyim-kuşam kültüründe öne çıkan 

semboller. Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi, 11(34), 194-213.
39 Demir, E. (2012). Giyimde kültürlerarası etkileşim olgusu (Master’s thesis, 

Marmara Universitesi (Turkey)).
40 Aksoy, A., ve Özkan, Ç. (2025). Kültür Turizmi ve Geleneksel Giyim Kuşam 

Kültürü İlişkisi: Çanakkale Örneği. Türk Turizm Araştırmaları Dergisi, 
9(1), 23-39.

41 Sürür, A. (1983). Ege Bölgesi Kadın Kıyafetleri. İstanbul: Akbank Yayınları.
42 Gargi, Z. (2007). Ege Bölgesi geleneksel kadın giyiminde bel aksesuarları (İzmir, 

Aydın, Manisa örneğinde) (Doctoral dissertation, Dokuz Eylul Universitesi 
(Turkey)).

43Özdemir, M. (2014). Kozluören Köyü Manisa İli Soma İlçesi Tahtacı Kadın 
Giyimi. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, (69), 167-180.

44Gargi, Z. (2007), A.g.e.
45 Pakalın, M. Zeki (1983). Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü. İstanbul: 

MEB Yayınları.
46 Gündoğdu, Y. (2019). 19. Yüzyılın İlk Yarısında Osmanlı Toplumunda Servet 

Unsurları Ve Giyim Kuşam Kültürü: Manisa Örneği (Master’s thesis, Sakarya 
Universitesi (Turkey).

47Gündoğdu, Y. (2019), A.g.e.
48Tüzün, B. (2025). https://www.fotografya.gen.tr/TR,382/burcu-arici-tuzun.html. 

Erişim Tarihi: 10.12.2025.
49 Zeki, M.P. (1993). Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü. İstanbul: 

MEB Yayınları.
50 Gündoğdu, Y. (2019), A.g.e.
51 MKTB, (2025). https://manisa.ktb.gov.tr/TR-72973/geleneksel-giysiler.html. 

Erişim Tarihi: 10.12.2025.

https://www.fotografya.gen.tr/TR,382/burcu-arici-tuzun.html
https://manisa.ktb.gov.tr/TR-72973/geleneksel-giysiler.html


71

BÖLÜM 4

Manisa’nın Geleneksel Oyun, Toplantı ve 
Uygulamaları 

GİRİŞ

Çocuk gelenekleri Türk kültürü ortak mirası için önemli bir yapı taşıdır. 
Türkiye kültürel çeşitliliği oldukça zengin bir ülkedir. Anadolu topraklarının 
zengin yapısı, kendisini geleneksel oyun, toplantı ve uygulamalarında da 
göstermiştir. Türk inanç ve gelenek sisteminde önemli bir unsur kaynağı 
olarak çocuk geleneklerini incelemek önem arz etmektedir. Bilgi ve deneyim 
belleği olan kültür, oyunlar aracılığıyla geliştirilir, yaşatılır ve nesilden nesile 
aktarılır. Oyun kavramı geçmişte var olduğu gibi gelecekte de formunu 
değiştirerek yaşamına devam edecektir. Oyunlar, tüm toplumların kültürleri 
için bir gereklilik taşımaktadır. Türk kültürünün en eski sözcüklerinden biri 
olduğu savunulan kavram1, Türk kültürünün ortak somut olmayan kültürel 
miraslarından biri olarak sayılmaktadır. Bugün TDK kayıtlarına geçen “oyun” 
sözcüğü geçmişte “uyın, uynav (Tatar Türkçesi), oyın, oynışık (Kazak Türkçesi) 
gibi kullanımlara sahiptir2. TDK verilerine göre oyun “vakit geçirmeye yarayan, 
belirli kuralları olan eğlence, müzik eşliğinde yapılan eylemlerin tümü, bedence 
ve kafaca gelişimi sağlamak için yapılan, çevikliğe dayanan her türlü yarışma, 
hasmını yenmek için yapılan her türlü biçimlerde şaşırtıcı hareket” gibi farklı 
anlamlarda kullanılmaktadır3.

Oyunların neden bir kültürel miras olduğunun sorgulandığı durumlarda, 
oyunların bir toplumun olgunlaşmasına ve toplumlarda yaratıcılığı 
geliştirmesine odaklanılmaktadır. Literatürde yaygın tanımlar incelendiğinde; 
“binlerce yıllık hak kültürü mirası; çocuğa kimlik kazandıran etkinlik, çocuğun temel 
kültürlenme bağlamı; kültürel miras aktarım ortamı” ifadeleri görülmektedir4.



72  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Oyun araştırmaları, farklı milletlerden insanın aralarındaki kültür alışverişinin 
geçmişten başlayarak günümüze kadar nasıl geldiğini, bu süreçte izledikleri 
yolları, çağdan çağa geçerken yaşadıkları değişimleri ve bir ulusun kültürel 
miras değerinin incelenmesi bakımından önem taşımaktadır. Buna ek olarak, 
gelecek yüzyıllarda oyun ve oyuncak yapma geleneklerinin yaşatılması insanın 
eğitiminin önemli bir parçası haline geleceği varsayılmaktadır. Bu nedenle, 
somut olmayan kültürel miraslardan biri olarak ifade edilen bu alan tüm 
çocukların potansiyelini geliştirmek için hayatidir5. 

Tüm bunlara ek olarak, geleneksel miraslar içerisinde önemli bir paya sahip 
olan unsur geleneksel toplantılar ve uygulamalardır. İnsanların bir araya gelmesi, 
bir şeyi kutlaması, bir konu üzerinde tartışması ve inançları doğrultusunda 
etkinlikler gerçekleştirmesi sosyalleşme doğalarının bir parçasıdır. Bunlar 
içerisinde en önemlilerinden biri inançlara bağlı toplantılardır. İnançlar sözlük 
anlamıyla “kişice ya da toplumca bir düşüncenin, bir olgunun, bir nesnenin, bir 
varlığın gerçek olduğunun kabul edilmesi6” olarak tanımlanmaktadır. İnanç 
olgusu, toplumların örf, adet, gelenek ve göreneklerinin şekillenmesinde olduğu 
kadar, kültürel yapı ve kimliklerinin oluşumunda da belirleyici bir unsur olarak 
karşımıza çıkmaktadır. Tarihsel süreç içerisinde inanç sistemleri; toplumsal, 
siyasal ve kültürel dinamiklerin etkisiyle değişim ve dönüşüme uğramış olsa da 
bu sistemlere ait pek çok unsur süreklilik göstererek günümüze kadar varlığını 
sürdürmüştür. Özellikle inanç değişiminin yaşandığı toplumlarda, önceki inanç 
sistemlerine ait kimi uygulama ve ritüellerin, yeni inanç yapısı içerisinde farklı 
anlamlar yüklenerek yeniden üretildiği ve yaşatıldığı görülmektedir.

1. GELENEKSEL ÇOCUK OYUNLARI VE OYUNCAKLARI

Oyunun kelime kökeni incelendiğinde, içerisinde pek çok farklı anlamı 
taşıdığı görülmektedir. Bu bölümde inceleyeceğimiz anlamı ile oyunlar 
çocukların günlük yapması gereken faaliyetlerden arda kalan zamanda yani 
boş zamanlarında herhangi bir üretim çabası gerekli olmadan sadece eğlenme 
aracılığıyla ve dinlenme vaat eden faaliyetlerin tümü olarak tanımlanmaktadır. 
Örneğin, halk arasında yaygın olarak oynanan cirit, güreş, saklambaç, bilye ve 
topaç geleneksel çocuk oyunlarındandır. Oyunlar içerik ve amaç bakımından 
farklılık göstermektedir. Bazı oyunlar oyuncunun becerisini arttırmayı amaçlama 
ve yarışma odaklı olurken; bazı oyunlar ise zeka üstünlüğü ile gerçekleşen 
eylemleri içermektedir. Bu faaliyetlerin öncelikli motivasyon kaynağı eğlenmek, 
kafa dağıtmak, fiziksel ve sosyal bazı becerilerin gelişimi ve sosyalleşmek 
olmaktadır. Halkbilimi kapsamında çocuk oyunları incelendiğinde, oyun 
davranışlarının üç ana kategoride sınıflandığı görülmektedir: (1) büyü, töre, 
kader olguları ile şartlanan davranışlar, (2) vücut gücüne ve becerisine odaklı 
davranışlar ve (3) zihin gücüne ve becerisine dayalı davranışlar7.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  73

Halkbilimi çalışmalarında oyunlar farklı şekillerde ve tüm boyutlarıyla 
incelenmektedir. Bunlardan ilki oyunların fonksiyonlarıdır. Oyunlar, yukarıda 
da bahsettiğimiz gibi farklı işlevlere sahiptir. İkincisi, oyun hareketi ve 
niteliğidir. Oyunlar kendi içerisinde, koşma, hoplama ve zıplama, sıçrama gibi 
hareketlere sahipken; niteliği bakımından zekaya dayalı veya sadece eğlenceyi 
konu alan oyunlar olarak değişebilmektedir. Bir diğer unsur oyun araçlarıdır 
yani oyuncaklardır. Her oyunun gerek duyduğu araç; misket, ip, yüzük, değnek, 
tahta gibi farklı olabilmektedir. Oyun yeri ve zamanı bir diğer unsurdur. Her 
oyunun oynanabileceği mekan ve zaman dilimi değişmektedir. Oyun düzeni 
ve ezgisi ise en son unsur olarak özetlenebilir. Buna göre, ezgi gerektiren 
oyunlar olduğu gibi ezgisiz oynananları da bulunmaktadır. Genel ifadeyle, her 
oyunun genelde bir ödül ceza sistemi bulunmaktadır. Bunlara örnek olarak 
şarkı söyletme, taklit yaptırma, oyun sırasını elde etmek, oyun dışı kalmak ve 
takdir görmek olarak sayılabilmektedir. Oyunlar “söyleşme, dokunma, çevirme, 
tahmin etme, koşma, atlama, duruş yada yer değiştirme, saklanma/bulma, çekme, 
atma, çukura sokma ve denge sağlama” gibi hareket temellidir8.

Çocuk oyunları toplumların inanışlarını, normlarını ve geleneklerini 
görebileceğimiz ve kuşaktan kuşağa aktarımı mümkün kılan bir alandır. Bu 
oyunlardan, bir toplumun coğrafya bilgisi, yaşam stili, halk edebiyatı ve 
tiyatrosu, giyim kuşam geleneği, inanç sistemleri, müzik ve dans içeriği, eğlence 
anlayışı ve dil özellikleri gibi bilgi belleği elde edilebilmektedir. Manisa hem 
topraklarında farklı kültürlere ev sahipliği yapması hem de Ege Bölgesi’nin 
batısında konumlanması nedeniyle, yöresel çocuk oyunları bakımından 
çeşitli ve zengindir. Somut olmayan kültürel bir miras olan çocuk oyunları 
sadece bir eğlence aracı değildir. Bu oyunlar aynı zamanda çocuklar açısından 
bir öğrenme alanı olarak görülmektedir. Bunlara ek olarak, Manisa kenti 
merkez ve çevre ilçelerinde oynanan “dokuz taş”, “çelik çomak”, “beş taş” ve 
“saklambaç” gibi oyunlar, fiziksel ve zihinsel gelişimi arttırmasının yanı sıra, 
çocukların birbirleriyle sosyal etkileşim içerisinde kültürü deneyimlemesine 
olanak sağlamaktadır. Literatürde yapılan incelemeler sonucunda, Tablo 1’de 
yazar tarafından bölgede kültürel simge olan oyunlar, oynayış biçimleri ve 
kültürel/sosyal işlevi sunulmuştur. 

Manisa folklorunun incelediği kitapta Manisa kentine özgü oyunları 
özetlemiştir. Oyunları ifade etmeden önce, yazar oyun oynamak için sokakta 
toplanan çocukların arkadaşların kapısına giderek şu tekerlemeyi söylediğini 
savunmaktadır: “Sabri pabucu yarım, çık sokağa oynayalım” veya “Emine 
Hanım, pabucu yarım çık sokağa oynayalım”9.

Manisa kentinde geleneksel çocuk oyunlarının yaşatılması, unutulmaması 
ve nesilden nesile aktarım sağlanabilmesi için kamu birimleri ve yerel yönetim 



74  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

tarafından yürütülen ekstra bir çaba bulunmaktadır. Özellikle, 2024 yılında 
T.C. Manisa Valiliği ve İl Milli Eğitim Müdürlüğü AR-GE Birimi projesi 
olan “Geleneksel Çocuk Oyunları Projesi” bu duruma en güzel örneklerdendir. 
Bu kapsamda projenin konusu ve amacı şu şekilde paylaşılmıştır: “Projenin 
konusu öğrencilerin beden, ruh sağlığını, sosyal gelişimlerini destekleyecek, okul 
içindeki zamanlarını daha iyi değerlendirebilmelerine imkân sağlayacak geleneksel 
ve kültürümüzden beslenen yüz yüze oyunların okul bahçe ve eklentilerine 
yapılması/çizilmesi” iken; “amaçları öğrencilerin arkadaşlarıyla uyum içerisinde, 
doğal ortamlarda oynayarak, yarışma heyecanı içerisinde, dostluk, kardeşlik 
duygularıyla sosyal yönlerinin gelişmesine ve okul içindeki zamanlarını daha 
iyi değerlendirebilmelerine imkan sağlamaktır”10. Bu amaçlarla, il merkezi ve 
çevresinde pek çok yarışmalar ve atölyeler düzenlenmiştir. Örneğin 2024 yılı 
24 Kasım etkinliklerinde öğrenciler ve öğretmenleri kaleli yakan top, tombik 
(dokuz taş) ve mangala olmak üzere 3 branşta yarışmışlardır. Kazananlar 
turnuva sonunda ödüllerini almışlardır.

Tablo 1. Oyunlar, Oynanış Biçimleri ve İşlevleri

Oyun Adı Oynanış Biçimi Kültürel, Fiziksel/Sosyal İşlevi
Dokuz Taş 
(Dokuz 
Kule)

9 taş üst üste dizilir. Top ile taşları 
devirmeye çalışılır. Devrilen taşlar 
tekrar dizilir.

El-göz koordinasyonu, stratejik 
düşünme; köy yaşamında doğal 
malzemelerin kullanımı.

Çelik Çomak
Küçük çubuk, büyük çubuğa 
vurularak fırlatılır; rakip çubuğu 
yakalamaya çalışır.

Güç ve hedef becerisi kazandırır; 
rekabet ve işbirliği bilincini 
geliştirir.

Beş Taş Beş küçük taş havaya atılır ve belirli 
dizilişlerde yakalanır.

İnce motor becerileri ve dikkat 
gelişimi; şarkı ve tekerlemelerle 
kültürel aktarım.

Saklambaç
Bir ebe gözlerini kapatır, diğer 
çocuklar saklanır; ebe bulmaya 
çalışır.

Mekansal farkındalık, grup içi 
iletişim, stratejik düşünme; 
toplumsal etkileşim.

Mendil 
Kapmaca

Ortadaki mendili kapıp takım 
sahasına taşımaya çalışılır.

Hız ve çeviklik; rekabet ve 
stratejik düşünme, sosyal bağları 
güçlendirir.

Birdirbir Tahtalar üzerine tek veya çift ayakla 
zıplama; belirli sırayı takip etme.

Fiziksel koordinasyon, sabır ve 
dikkat geliştirme.

Körebe Ebe gözleri bağlı olarak diğer 
çocukları yakalamaya çalışır.

Duyu kontrolü, mekan farkındalığı, 
grup içi etkileşim.

Uzun Eşek
Çocuklar üst üste eğilir; diğer 
oyuncular atlayarak üstlerinden 
geçer.

Denge, fiziksel güç, takım 
çalışması; eğlenceli rekabet.

İp Atlama / 
Atlama Taşı

Uzun ip çevrilir, çocuklar ritme 
uygun atlar; taş üzerinde atlamalar 
yapılır.

Ritim duygusu, dayanıklılık, 
koordinasyon; sırayla oynama ve 
paylaşım kültürü.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  75

Oyun Adı Oynanış Biçimi Kültürel, Fiziksel/Sosyal İşlevi

Cambilik

Manisa kentinde bilyeyi cambilik 
denmektedir. Cambilik ile Yuva, 
Murabba ve Vuruş oyunları 
oynanmaktadır. 

İnce motor becerileri ve dikkat 
gelişimi.

Aç Kapıyı 
Bezirgân 
Başı

İki ebe vardır. Bir tekerleme 
söylerler. “Aç kapıyı bezirgan başı, 
kapı hakkı ne verirsin? Ne verirsin? 
Bir kutu, iki kutu ve üç kutu…”. 
Oyuncular ellerini birbirlerine 
dönük ve yukarı kaldırarak 
oyuncuları ebelemeye çalışırlar. 

Ritim duygusu, dayanıklılık, 
koordinasyon ve sırayla oynama.

Dana Oyunu

Dana çomak denen tahta sopayı 
temsil etmektedir. Bir çukur kazılır 
ve buna dam adı verilir. Çomağı 
kısa olan kişiler çoban (ebe) seçilir 
ve dama atılmaya çalışılır.

Ritim duygusu ve dayanıklılık 
gelişir. 

Kaynak: Yazar tarafından derlenmiştir. 

Bu bağlamda başka bir örnek de Manisa Selendi ilçesinde yürütülen bir 
projedir. Selendi Halk Eğitimi Merkezi Müdürlüğü 23 Nisan Etkinlikleri 
kapsamında Kazıklı İlkokul öğrencilerine eğitim merkezinde ustalar tarafından 
üretilen geleneksel ahşap çocuk oyuncakları ile kukla dağıtılmıştır. Günümüz 
toplumunda geleneksel oyun ve oyuncakların unutulmaya yüz tuttuğuna vurgu 
yapan Selendi Halk Eğitim Merkezi Müdürü Muhsin Kasap, “birçok geleneksel 
oyun ve oyuncağımız son yıllarda unutuldu. Şimdiki çocuklarla konuştuğumuzda 
sadece internet oyunların oynadıklarını söylüyorlar. Oysaki eski oyunlar bambaşka 
biz halk eğitimi merkezi olarak bu oyunları önemsiyoruz. İnşallah bu geleneksel 
oyunlarımızı ve oyuncakları tekrar gün yüzüne çıkararak gelecek nesillere göstermek 
olacaktır” şeklinde ifade vermiştir. Tüm bunlar, geleneksel çocuk oyuncaklarının 
bir miras olarak nesiller boyu unutulmamasını sağlamaktır. 

Oyuncak, bir oyun oynanması için gerekli olan temel nesne olarak literatüre 
geçmektedir. Örneğin, bir çocuk sadece bez bebek ile oyun kurabilmektedir. 
Halkbilimi açısından oyun aracı olarak görülen oyuncaklar, son dönemde 
fabrikalaşmanın sonucu olarak seri halinde üretilmektedir. Dolayısıyla, 
oyuncaklara erişim hem çocuk hem de aileler açısından kolay hale gelmiştir. 
Fakat geleneksel yaklaşım ile incelendiğinde, oyuncakların kökeninin ilk 
insana kadar gittiği varsayılmaktadır. İnsanlar her dönemde oynamak için 
becerilerini geliştirmek ve boş zamanlarını etkin kullanabilmek adına bir 
araca ihtiyaç duymuşlardır. Eski çağlarda da durumun bugünkünden farklı 
olduğu söylenemez. O dönemlerde, insanlar çocukları oynasın diye muhakkak 
bir araca ihtiyaç duymuş ve hatta o araçları kendileri üretmişlerdir. Hatta 



76  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

öyle ki bazı durumlarda çocuğun kendi ürettiği oyun aracı bir “oyun” olarak 
görülmüştür. Örneğin, bir çocuğun ardı ardına dizdiği sandalyelerin bir treni 
temsil etmesi veya ahşaptan at oyması yapmak oyuncak üretimi temsillerine 
örnek olarak verilebilir11. 

Oyuncaklar incelendiğinde, çıngırak, topaç, çember, yo-yo, bez bebekler, 
oyuncak arabalar, sallanan atlar, minyatür oyun figürleri ve salıncak her dönemde 
göze çarpanlardandır. Bez bebek olarak ifade edilen kukla bebeklerin yapılma 
geleneği, özellikle Kula, Gördes ve Salihli’de yaşamaya devam etmektedir. 
Kula ve Gördes çocukların kilden ve çamurdan yaptığı hayvan figürleriyle de 
ön plana çıkmaktadır. Bir diğer önemli oyun aracı olan taş topaç veya ağaç 
topaç adlı oyuncak Manisa’nın kırsal bölgelerinde halen daha yaşatılmaya 
devam etmektedir. Çok sert topraktan yapılan ve iple döndürülen taş topaçlar 
çocukların birçok çok kabiliyetinin gelişmesine ve sosyalleşmesine aracılık 
etmektedir. Çocukların elleriyle yaptığı geleneksel oyuncaklardan bir diğer 
helikopter veya fırıldaktır. Misina ipiyle yapılan fırıldaklar büyük coşku ile 
çocuklar tarafından ipi çekilerek döndürülmeye çalışılmaktadır12. 

Genel bir perspektiften ele alındığında, oyuncakların tarih öncesi 
dönemlerden itibaren tarihsel süreç boyunca toplumların kültürel, ekonomik 
ve pedagojik ihtiyaçları doğrultusunda biçimlendiği görülmektedir. Başlangıçta 
gündelik yaşamın bir parçası olan nesnelerin, zamanla çocuklara özgü ve 
bilinçli olarak üretilmiş araçlara dönüştüğü anlaşılmaktadır. Antik dönem 
yazılı kaynakları ile arkeolojik buluntular, oyun ve oyuncak olgusunun eski 
uygarlıklarda yalnızca eğlence amaçlı değil, aynı zamanda toplumsal değerlerin 
aktarımı ve bireyin eğitimi açısından da önemli bir işlev üstlendiğini ortaya 
koymaktadır. Bu bağlamda, çocuk oyunları ve oyuncaklarının hem eğitsel hem 
de sosyal boyutlarıyla ele alınması gereken, kendi içinde tutarlı ve süreklilik 
gösteren bir kültürel olgu olduğu söylenebilir.

2. GELENEKSEL TOPLANTILAR İLE İNANÇ VE 
İNANIŞLARA BAĞLI GELENEK VE UYGULAMALAR

Manisa kenti, kültür turizmi kapsamında yalnızca fiziksel mekânları ve mimari 
dokusuyla değil, nesilden nesille aktardığı toplumsal ve sosyal uygulamaları ile 
zengin bir kültürel birikim oluşturmuştur. Bu çerçevede geleneksel toplantılar, 
Manisa’nın somut olmayan kültürel mirası içinde önemli bir yer tutmaktadır. 
Geleneksel toplantılar toplumsal dayanışmayı güçlendiren, toplumsal belleği 
yaşatan ve yerel kimliğin üretilmesine ve güçlenmesine katkı sağlayan kültürel 
aktarım unsurları olarak kayda değer bir rol üstlenmektedir. Kendi içerisinde 
yazılı olmayan belirli kurallar, ritüeller ve sembolik anlamlar çerçevesinde 
gerçekleşen bu toplantılar, toplumun sosyal ilişkilerini düzenlemenin yanı sıra, 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  77

kültürel değerlerin, sözlü anlatıların ve geleneksel bilgi birikiminin sürekliliğini 
sağlayan ögedir. Bu yönüyle Manisa’daki geleneksel toplantılar, somut olmayan 
kültürel mirasın devamlılığı için akademik incelemeyi mecbur kılmaktadır. 
Bu kitap kapsamında incelenen geleneksel toplantılar Kula Yarenleri, Namaz 
Gecesi veya Çıtır Pıtır Gecesi, Nazar Çıkarma ve Nazarlık Yapma Gelenekleri, 
Yağmur Duası Törenleri ve Kandil Gecesi etkinlikleri başlıkları altında kısaca 
incelenmiştir. 

Kula Yarenleri

Anadolu topraklarında önemli bir paya sahip olan yarenlik faaliyetlerinin 
bir örneği de Manisa’nın Kula ilçesinde görülmektedir. Kısa ifadeyle yarenlik 
kavramının, Batı ve Orta Anadolu’da rastlanan ve geçmiş köklerinin Ahilik 
Teşkilatı’na dayandığı bilinmektedir. Buna ilaveten, kavram geleneksel erkek 
topluluklarını sembolize etmektedir. Birbiriyle yakın arkadaş olan erkeklerin bir 
araya gelerek organize ettikleri toplantıların çok eski tarihlere ve Orta Asya’dan 
Balkanlara kadar uzandığı tespit edilmiştir. Bu kültürel yapı, bazı toplumlarda 
“Barana, Cümbüş, Gençler Kurulu, Gezek, Oturak, Sohbet, Muhabbet, Ferfana, 
Keyif, Oda Teşkilatı” gibi farklı isimlerle ifade edilmektedir14. Yarenlik sistemi bir 
hiyerarşik sisteme sahiptir. Bu düzende; yaren başı veya ağa, kahya/yiğitbaşı, 
yarenler ve çırak yani yeni katılanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Yaren başı 
topluluğun lideridir ve o ortamdaki düzeni kendisi sağlar. Kahya ise sistemin 
organizasyonundan sorumludur. Yarenler topluluğun birer üyesi olarak kayıtlara 
geçerken, çıraklar ise geleneği yeni öğrenen ve topluluğa yeni adım atmış 
kimseleri temsil etmektedir. 

Günümüzde Kula ilçesinde yarenlik geleneği devam ederken, aynı zamanda 
düğünler de yarenler eşliğinde kutlanmaktadır. Örneğin, sünnetlerde sünnet 
olan çocuk yarenler eşliğinde gezdirilmektedir. Bu durum, geleneğin nesilden 
nesile aktarılmasına olanak sağlanmaktadır. Bir yarenin verdiği röportaja göre 
“73 yaşındayım ve 60 yıldır Kula yaren ekibinde hizmet veriyorum. Kulamıza özel 
10 tane yerel türkü vardır. O türküleri söyleyerek özel günlerde gösteri yaparız. 
Zeybek oynarız. Oyunlar oynarız. Yıllar önce ağalar, beyler yareni ve taş yarenleri 
varmış. Ben Taş Mahalle Yareninde yetiştim. Bu geleneği ömrümüz yettiğince 
devam ettirmeye çalışacağız15.”  



78  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Görsel 1. Kula İlçesi Yarenlik Faaliyetleri Temsili

    

Kaynak: https://www.kulahaber.net/kula-da-dugunlerin-vazgecilmezi-yarenler/7510/, 
Erişim Tarihi: 16.12.2025

Özellikle tarihi Kula evlerinde gerçekleştirilen Yaren toplantıları ve 
eğlenceleri önemli bir kültür mirasıdır. Yaren geceleri turistik ürün olabilmesi 
bakımından önem taşımaktadır. Bu gelenek, 18. yüzyıl Osmanlı mimarisinin 
eşsiz görünümünde ve Kula evlerinde yaşatılmaya devam etmektedir. Kula 
evleri oldukça otantik; ahşap, alçı ve kalem işi süslemelere sahip fiziksel 
yapılardır. Bu evlerde sürdürülen Yarenlik etkinliklerinde maşa zil ve darbuka 
gibi enstrümanlar ile geleneksel müzikler yapılmaktadır. Tüm bunlara ek 
olarak Manisa kentine özgü yöresel yemekler yenmektedir. Kültür turizmi 
perspektifinden incelendiğinde, hem fiziksel bir çekicilik olarak Kula Evleri 
hem de somut olmayan kültürel miras olan Yaren etkinlikleri bütünleşik bir 
yapıda turiste sunulabilir. Bu bağlamda, çok sayıda turistin bölgeyi ziyaret 
etmesi teşvik edilebilir. 

Yarenlik kültürünü devam ettirme niyetinde olan Kula Gençlik Efe Yaren 
Ekibi Başkanı İsmet Karabulut gazeteye verdiği bir röportajda, Yaren kültürüyle 
çocukluğunda tanıştığını ve dost, yakın arkadaş anlamına gelen yarenliği 
özümsediklerini; çocukken dedelerimiz elimizden tutup yarene götürdüğünü 
ifade etmektedir. “Bu sadece bir eğlence etkinliği değil, örf ve adetlerimizi, oturup 
kalkmasını, büyüklere ve küçüklere saygıyı öğrendiğimiz bir gelenek ve 40 yıldır 
yaşatılan bu geleneğin ilerleyen yıllarda devamlılığını sağlayacak her türlü adımı 
atacağız” şeklinde ifade etmiştir16.

Namaz Gecesi veya Çıtır Pıtır Gecesi 

Recep ayının ilk cuma gecesi Regaip Kandili olarak geçmektedir. Toplum 
arasında Allah’ın kullarına rahmet, nimet ve ihsanını bu gecede pek çok hatta 
yağmurlar gibi yağdırdığından bu adla anıldığı ifade edilmektedir. Manisa 
kentinde yaşayan halk büyükleri bu gecelere “Namaz Gecesi”; çocuklar ise 

https://www.kulahaber.net/kula-da-dugunlerin-vazgecilmezi-yarenler/7510/


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  79

“çıtır pıtır gecesi” demektedir. Namaz Gecesi fetih hatırası olarak yüzyıllardan 
beri milli ve dini duygularla kutlanmaktadır. Bu gecenin bu denli coşkuyla 
kutlanması Manisa kenti halkına ait bir özellik olarak ortaya çıkmaktadır. Bu 
gece aynı zamanda Bizanslılara karşı elde edilen fethin kutlama geleneği olarak 
günümüze kadar gelmiştir17. Bu konuda yer alan bir efsaneye göre, Saruhan 
Bey yönetimindeyken Türkler kenti bu gecede fethetmiştir. Bir kaynakta 
efsane şu şekilde anlatılmaktadır. “Saruhan Bey, Bizanslılardan Manisa’yı almak 
üzere şehrin doğusunda askerleriyle mevzilenmiştir. Karanlık basınca, keçilerin 
boynuzlarına mum yaktırıp, onları üç yönden Manisa Kalesi üzerine sürmüş. 
Bizanslılar kalenin doğu kapısını açmışlar ve iki ordunun askerleri Kırtık’ta gece 
boyunca çarpışmışlar. Sabaha karşı Bizanslılar batıya doğru kaçmaya başlamış, Türk 
askerleri de onları kovalıyormuş. Bu sırada horozlar ötmeye başlamış, Türk askerleri 
takibi bırakmışlar. Horoz sesinin duyulduğu yere o günden bugüne “Horozköy”, 
Bizanslıların kırıldığı yere de “Kırtık” denilmiş. O günden sonra Manisa’da 
Namaz Gecesi (Regaip Kandili) hep bir fetih yıldönümü olarak kutlanmıştır”17.  

Regaip kandilinden bir süre önce irili ufaklı mumlar, kandil helvası, hayır 
helvası, şeker, çöven ve susamdan yapılan kar gibi beyaz helvalar ve hayır helvası 
denen bu yiyecekler komşular arasında dağıtılmaktadır. Manisa kentinde nişanlı 
kızlar için Namaz Gecesi oldukça önemlidir. Regaip Gecesi’nde nişanlı kızın 
evine kağıttan yapılmış rengarenk mumlar ve tepsiler içerisinde hediyeleri 
götürülürdü. Bu tepsilerde, elbiselik kumaşlar, çoraplar, kolonya, terlik ve 
elbise bulunmaktadır. Üzeri süslenen bu tepsiler kaynana ve diğer aile bireyleri 
tarafından nişan kızının evine götürülmekteydi. Kandil gecesi erkek tarafı kız 
tarafının evine gelir, helvalar yenir ve patlayıcı maddelerle kutlama yapılırdı18. 
Bu nedenle, bu özel geceler yerel halk açısından oldukça önemlidir.

Nazar Çıkarma ve Nazarlık Yapma Gelenekleri

İnanç geleneklerinin önemli unsurlarından biri nazar inancı ve buna bağlı 
olarak gelişen nazarlık yapma geleneğidir. Türklerin Orta Asya’dan Anadolu’ya 
uzanan tarihsel göç süreci boyunca, nazar inancının farklı coğrafyalarda 
çeşitlenerek varlığını sürdürdüğü görülmektedir. Şamanizm temelli inanç 
dünyasında şekillenen bu inanış, Türklerin İslamiyet’i kabul etmesinden sonra 
da büyük ölçüde korunmuş ve gündelik yaşam uygulamaları içinde yaşamaya 
devam etmiştir.

Nazar olgusuna atfedilen olumsuz etkileri bertaraf etmeye yönelik 
uygulamalar, zamanla inanç sisteminin maddi kültür unsurlarıyla bütünleşmiş 
ve çeşitli objeler aracılığıyla somutlaşmıştır. Bu bağlamda nazarlıklar, nazar 
inancının en belirgin ve somut kültürel göstergeleri arasında yer almaktadır. 
Kötü bakışın ya da kıskançlık duygusunun insanlar, hayvanlar veya nesneler 
üzerindeki olası zararlarını önlemek amacıyla kullanılan nazarlıklar; Anadolu 



80  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

coğrafyasında farklı biçim, malzeme ve üretim teknikleriyle ortaya çıkmış, 
dönemsel ve bölgesel koşullara bağlı çeşitlenerek günümüze kadar ulaşmıştır19.

Nazar inancı, Anadolu coğrafyasında çok eski çağlara kadar uzanmaktadır. 
Mezopotamya’da yaklaşık iki bin yıl boyunca varlıklarını sürdüren Sümerlerin 
nazarlık olarak kullandıkları şekil ve figürlerin, Eski Mısır ve Mohenjo-
daro kültürlerine ait objelerle benzerlikler gösterdiği bilinmektedir. Küçük 
antilop, akrep, su aygırı ve balık gibi figürler bu kültürlerde nazarlık amacıyla 
kullanılmıştır. Anadolu’da gerçekleştirilen arkeolojik kazılarda da nazar inancıyla 
ilişkilendirilebilecek çeşitli figürlü objelere rastlanmıştır. Bu buluntular arasında 
kaplumbağa ve baykuş gibi hayvan figürleri yer almaktadır. Ayrıca Alaca 
Höyük’ün Kalkolitik tabakasında, insan idolleriyle birlikte tavşan idollerinin de 
bulunması, nazar inancının ve buna bağlı koruyucu sembollerin Anadolu’daki 
erken dönemlere kadar uzandığını göstermektedir20.

Görsel 2. Sinek Sarayı 

Kaynak: Kalkınmakütühanesi, 2014.

Bu geleneğin Manisa kentine yansıması “sinek saray ve cıngıl yapma” 
geleneği olarak yansımıştır. Cıngıl literatürde “renkli kumaş kırpıntılarından 
kesilmiş kare veya çiçek biçimi parçaların buğday saplarından kesilmiş borucuklarla, 
birlikte ip üzerine dizilip, bir çerçeve üzerine sıralanması ile yapılmış eşya” 
olarak ifade edilmektedir21(Görsel 2). Kare küçük ve renkli parçalar buğday 
saplarıyla örtülür ve uzun saçak dizilerine asılmaktadır. Manisa kenti Yunt 
Dağı Bölgesinde Sinek Sarayı yapma geleneği halen daha yaşatılmaktadır. 
Özellikle Obasya Turizm Geliştirme Kooperatifi tarafından yapımına devam 
edilmektedir. Bölgeyi ziyaret eden turistlere satılmaktadır.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  81

Yağmur Duası Törenleri

Yağmur duası veya hayrı olarak literatüre geçen gelenek çok uzun yıllardır 
devam eden ve günümüzde de varlığını sürdüren bir tören olarak kayıtlara 
geçmektedir. Bu etkinliklerin temel amacı bölgenin mevsimlerinin kurak 
geçirmesi ve halkın yağmur yağmasını dilemesi olarak özetlenebilir. Bu gelenek 
Manisa kentinin önemli somut olmayan kültürel miras değerlerinden biridir. Bu 
gelenek Manisa’nın çevre ilçelerinin neredeyse tamamında sürdürülmektedir.  
İncelenen haberler ışığında, halkın sık sık yağmur duasına çıktığı; yağmur 
yağması için bir araya gelerek dua ettiği ve adak adadığı görülmüştür. Buna 
ek olarak, dua geleneğine katılım gösterenlere orada hayır yemeği de organize 
edilmektedir. Bu etkinliklere ilçenin neredeyse tüm halkı yani binlerce insan 
katılım göstermektedir. Halkın bu geleneği yaşatma çabasına ilaveten, yerel 
idareler ve yönetimler de o gün etkinliğe maddi ve manevi yönüyle katılım 
göstermektedir. Örneğin, Manisa’nın Sarıgöl ilçesinde organize edilen hayır 
etkinliğine Çavuşlar ilçesi halkı da katılım göstermiş ve etkinliğin yapılması 
adına herkes yemek hazırlayıp Cuma namazını takiben Kabaklı Dede 
Mevkiinde topluca dua etmişlerdir. Bu etkinliğe yaklaşık 600 kişi katıldığı 
belirtilmektedir22. Bir diğer habere göre, Manisa’da yaklaşan kış aylarına 
rağmen henüz yağış düşmeyince cuma namazı öncesi yağmur duası yapılmıştır. 
Şehzadeler ilçesindeki tüm camiler de yapılan duaya binlerce kişi ‘’amin’’ diyerek 
katılmıştır. Bir başka habere göre, Turgutlu ilçesinin Avşar Mahallesinde, hava 
sıcaklığının mevsim normallerinin dışında seyretmesi ve bu nedenle yağışın 
az olması halkı yağmur hayrı ve duası yapmaya teşvik etmiştir. İlçede tarım 
arazilerinin zarar görmemesi ve su kaynaklarının dolması için yağmur duası 
yapılmıştır ve halka hayır yemeği verilmiştir23. 

Kandil Gecesi Gelenekleri

Müslümanlar Regaip, Miraç, Berat, Kadir ve Mevlit Gecelerinin inançları 
bakımından kutsal olduğuna inanmaktadır. Eski dönemlerde, Türk toplumu 
Kandil Gecelerinde her tarafı ışıklarla donatmaktaydı.  Özel olan bugünün 
öncesinde bireyler üç veya bir hafta önce oruç tutmaya başlar, kandil gecesinin 
ertesi günü oruç sona ererdi. Bu gecelerde amaçlanan bireylerin her türlü günah 
bilinen davranışlardan sakınmaları olmaktadır. Evliya Çelebi seyahatnamesi 
“Süleyman Han Kanuni asrında camilerde, mescitlerde ve tersane gözlerinde, 
dükkanlarda ve evlerin kapıları önünde gece vakti birer kandil ikad eylemek 
kanun idi.” Kandil tebriği çok önemli varsayılmaktadır ve el öpüp kandilin 
mübarek olsun demek önemli olmaktadır. Kandil tebrikleri kandil akşamı 
başlamaktadır. Öğlen veya ikindi vakti gidildiğinde büyük minare gösterilerek 
kandil daha yanmadı denmekteydi24.  Bu tür gelenekler özellikle yerel toplumun 



82  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

bir kimlik kazanmasında ve insanlar arası kültürel bağın kuvvetlenmesine 
aracılık etmektedir.

SONUÇ

Bu bölümde Manisa kentine miras kalan çocuk oyunları ve oyuncakları, 
geleneksel toplantılar ve inanç temelli etkinlikler incelenmiştir. Bu bölümde 
bahsi geçen tüm unsurlar eğlence motivasyonun yanı sıra içerisinde ritüelleri, 
gelenekleri ve inançları kapsayıcı bir yapıya sahiptir. Tüm bu pratikler toplumsal 
dayanışmayı, sosyalleşmeyi ve kültürlerarası aktarımı sağlayan temel kültürel 
bileşenlerdir. Bölümde incelenen geleneksel oyun ve oyuncaklar, inanca dayalı 
ve diğer toplantı uygulamaları bireyin topluma aidiyetini, ortak değerlerin 
yeniden üretimini ve sosyal etkileşimi arttırma kapasitesiyle önemli bir somut 
olmayan kültürel miras olarak günümüze kadar gelmiştir. Günümüzde 
teknolojik gelişmeler doğrudan oyun ve oyuncak endüstrisindeki gelişmeleri 
etkilemiştir. Bu yüzyılda, çocuklar teknolojik aletleri ve yazılımları bir oyun 
aracı olarak görmektedir. Ayrıca, sokakta yani evin dışarısında oyun oynama 
kültürü oldukça azalmıştır. Geleneksel oyunların ve oyuncakların yerini modern 
yaklaşımlar almıştır. Sanayileşmenin beraberinde getirdiği üretim teknolojisi 
ile birlikte özellikle de oyuncaklar seri üretime dönmüştür. Günümüz modern 
ebeveynleri çocukları için oyuncakçılarda satılan oyuncakları almaktadır. 
Geçmişte el ile yapılan bez mendil ile ebelemece oynanırken, bugün için bu 
kültürün devamının getirilmesi neredeyse imkansız hale gelmiştir. Ancak bu 
kültürün devamı çok önemlidir. Bu bağlamda, yerel yönetimlerin iş birliği ile 
kültürel mirası yaşatma projelerine ihtiyaç duyulmaktadır. Bunlara ek olarak, 
modern ve klasik dönemi birlikte ele alacak araştırmalara ve faaliyetlere ihtiyaç 
duyulmaktadır. Diğer yandan, oyunlar ve temsilleri o bölge ve insanı hakkında 
önemli ölçüde bilgi verdiği için, o bölgeyi ziyaret eden turistler açısından da 
önemli bir bilgi kaynağı olarak görülebilir. Dolayısıyla, mirasın yaşatılması 
elzemdir. 

Öte yandan, geleneksel toplantılar ve inanışa bağlı gelenekler kültürel 
mirasın devamı için önemlidir. Bu etkinliklerin pek çoğu modern hayatın 
getirdiği özellikler ile birlikte özellikle kent merkezinde unutulmaya yüz 
tutmuştur. Ancak, günümüzde bu gelenekler Manisa’nın çevre ilçelerinde 
hayat bulmaya devam etmektedir. Özellikle Yarenlik geleneği önemli bir 
mirastır. Bu geleneği dededen devralan kimseler, gelecekte de devam ettirme 
niyetindedir. Bu bağlamda, Yarenlik faaliyeti ile ilgilenen grupların yerel 
yönetimler ve eğitim paydaşları ile iş birliği içerisinde olup, bunu bir turistik 
ürün olarak sunabilecekleri düşünülmektedir. Buna ek olarak, özellikle inanç 
temelli toplantılar yerel kültürün sürdürülebilirliği açısından oldukça önemlidir. 
Bu aktiviteler, kültürel kimlik inşası ve devamlılığı konusunda ön plandadır. 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  83

Tüm bu bileşenler bir ürün altında tanıtılarak kültür turizmine hizmet edebilir 
niteliği taşımaktadır.

Günümüz dünyasında modernleşme, kentleşme ve dijitalleşmenin hız 
kazanması, Manisa’ya özgü geleneksel uygulamaların bir bölümünün zamanla 
işlevini yitirmesine ya da farklı biçimlere evrilmesine neden olabilmektedir. 
Bu bağlamda, geleneksel oyunların, toplantıların ve uygulamaların bilimsel 
yöntemlerle kayıt altına alınması, akademik araştırmalarla desteklenmesi ve 
eğitim ile kültür politikaları kapsamında değerlendirilmesinin önemli bir 
gereklilik olduğu düşünülmektedir. Yerel yönetimler, eğitim kurumları ve 
STK’lar arasında geliştirilecek sürdürülebilir iş birlikleri aracılığıyla bu kültürel 
mirasın korunması ve gelecek nesillere aktarılması mümkün olacaktır. Sonuç 
olarak, Manisa’nın geleneksel ve kültürel toplantı uygulamaları geçmişle gelecek 
arasında süreklilik sağlayan bir bağ oluşturmakta ve bölgenin kültürel kimliğinin 
korunması ile zenginleştirilmesinde temel bir rol üstlenmektedir.



84  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Kaynakça
1Özdemir, N. (2006). Türk Çocuk Oyunları II. Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Basımevi.
2 T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı (1991). Ortak Miras Türk Dünyasında Ortak 

Kültürel Değerler. Ankara: Popüler Akademi.
3TDK (1988). https://tdk.gov.tr/yayinlar/yayinlar-yayinlar/turk-dil-kurumu-

yayinlari/. Erişim Tarihi: 10.12.2025.
4 Özdemir, B. (2010). Maænisa Yöresi Folkloru. Manisa: Manisa Kültür ve Turizm 

Müdürlüğü Yayınları.
5 Boratov, P. N. (2020). 100 Soruda Türk Halk Edebiyatı. İstanbul: Bilgesu 

Yayıncılık.
6 Boratov, P. N. (2020). A.g.e.
7Boratov, P. N. (2020). A.g.e.
8Özdemir, N. (2006). A.g.e.
9 Akgül, H. (1987). Manisa Folkloru. Manisa: Manisa Turizm Derneği.
10T.C. Milli Eğitim Bakanlığı (2025). https://manisaarge.meb.gov.tr. Erişim 

Tarihi: 10.12.2025.
11 Çelik, A.  ve Yıldız, S. (2015). “Ege Bölgesi Geleneksel Çocuk Oyunları: Manisa 

Örneği.” Halk Bilimi Araştırmaları Dergisi, 28(2), 45-63.
12 Kaya, F. (2012). Somut Olmayan Kültürel Miras ve Çocuk Oyunları. İstanbul: 

Ege Yayınları.
13Özdemir, N. (2006). A.g.e.
14Arslan, M. (2010). Kula’da eğlenerek öğreten bir sosyal kurum: yaren. Motif 

Akademi Halkbilimi Dergisi, 3(6), 74-80.
15https://www.kulahaber.net/kula-da-dugunlerin-vazgecilmezi-yarenler/7510/.
16 Altıparmak, K. (2019). https://www.aa.com.tr/tr/yasam/yaren-kulturu-tarihi-

kula-evlerinde-yasatiliyor/1655572. Erişim Tarihi: 13.12.2025.
17 Pehlivan, G. (2012). Manisa Şehrinde Evliya Kültü. İzmir : Tibyan Yayıncılık. 

- Manisa Valiliği. (2012). Manisa Rehberi 2012. Manisa: Manisa Valiliği 
Yayınları.

18 Ergun, N. (2007). Türk Halk Oyunları ve Kültürel Miras. Ankara: Kültür 
Bakanlığı Yayınları

19 Begiç, H. N. (2022). Anadolu Nazar İnancı Ve Nazarlıklar. Hars Akademi 
Uluslararası Hakemli Kültür Sanat Mimarlık Dergisi, 5(Özel Sayı 3), 
170-187.

20 Çıblak, N. (2004). Halk Kültüründe Nazar ve Nazarlık İnancı ve Bunlara Bağlı 
Uygulamalar. Türklük Bilimi Araştırmaları Dergisi, 15, 103-125.

https://tdk.gov.tr/yayinlar/yayinlar-yayinlar/turk-dil-kurumu-yayinlari/
https://tdk.gov.tr/yayinlar/yayinlar-yayinlar/turk-dil-kurumu-yayinlari/
https://manisaarge.meb.gov.tr
https://www.aa.com.tr/tr/yasam/yaren-kulturu-tarihi-kula-evlerinde-yasatiliyor/1655572
https://www.aa.com.tr/tr/yasam/yaren-kulturu-tarihi-kula-evlerinde-yasatiliyor/1655572


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  85

21 Zafer Kalkınma Ajansı (2014). Yunt Dağı Turizm Destinasyonları Projesi. 
https://www.kalkinmakutuphanesi.gov.tr/assets/upload/dosyalar/yunt-
dagi-turizm-destinasyonlari.pdf

22Demirer, M. (2025). Salihli’de binlerce kişinin katıldığı yağmur duası ve hayır 
yemeği. https://www.manisahaber.com/salihlide-binlerce-kisinin-katildigi-
yagmur-duasi-ve-hayir-yemegi). Erişim tarihi: 13.12.2025.

23Anonim (2020). Manisa’da yağmur duası. https://www.ntv.com.tr/galeri/turkiye/
manisada-yagmur-duasi,kcI-Rfu9PkGCqw5e8Dm7OQ/1. Erişim Tarihi: 
10.12.2025.

24 Akgül, H. (1987), A.g.e.

https://www.manisahaber.com/salihlide-binlerce-kisinin-katildigi-yagmur-duasi-ve-hayir-yemegi
https://www.manisahaber.com/salihlide-binlerce-kisinin-katildigi-yagmur-duasi-ve-hayir-yemegi




87

BÖLÜM 5

Manisa’da Geleneksel Festivaller

GİRİŞ

Sosyal uygulamalar, ritüeller ve şenlik etkinlikleri, toplumların ve grupların 
yaşamlarını yapılandıran, toplumun birçok üyesi tarafından paylaşılan, kimlik 
duygusunu ve geçmişle bağı güçlendiren faaliyetlerdir1. Sosyal uygulamalardan 
festivaller hem kültürün hem de somut olmayan kültürel miras kavramının 
önemli bir birleşenidir. Festivallerin yaşatılması, koruma altına alınmasının 
yanı sıra gelecek nesillere aktarılmasıyla mümkün olabilmektedir. UNESCO 
Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi (2003)2, kültürel 
uygulamaların korunmasının yalnızca sergilemeyle sınırlı kalmaması gerektiğini 
vurgulamakta, bunun toplulukların, grupların ve bireylerin geniş katılımıyla 
mümkün olabileceğini belirtmektedir. Festivaller, yerel halk başta olmak üzere 
yerli ve yabancı ziyaretçilerin katılımıyla gerçekleşmekte ve böylelikle nesilden 
nesile aktarılmaktadır. Kültürel belleğinin korunmasında ve aktarılmasında 
önemli rol oynayan festivaller, etkin bir yönetimle destinasyon kimliğini 
güçlendirmekte ve destinasyonu daha görünür hale getirmektedir. 

Manisa’da kültür, gastronomi ve inanç temalı etkinlikler öne çıkmaktadır. 
Mesir Macunu Festivali başta olmak üzere Manisa Tarzanı ve Çevre Günleri, 
Uluslararası Yunus Emre Günleri gibi kültürel etkinliklerin kente yönelik aidiyet 
duygusunun oluşmasında, yerel hikâyelerin yaşatılması ve aktarılmasında 
önemli bir yeri vardır. Ayrıca Manisa, Türkiye’nin önde gelen tarım kentlerinden 
biri olduğundan, gastronomi temalı festivallerin kent genelinde yoğun olarak 
düzenlendiği görülmektedir. Üzüm, zeytin, kiraz, karpuz ve kavun üretiminin 
yapıldığı ilçelerde gastronomi festivalleri organize edilmektedir. Manisa’daki 
gastronomi ve tarımsal ürün temalı festival ve şenliklere Adala Şeftali Şenliği, 



88  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Taylan Üzüm Şenliği, Uluderbent Kiraz Festivali, Kavun Karpuz Festivali 
örnek gösterilebilir. Kentte geleneksel spor ve rekreasyon etkinlikleri de 
düzenlenmektedir. Yağlı güreşler, deve güreşleri, cirit festivalleri ve uçurtma 
şenlikleri yerel halk ve ziyaretçiler için rekreasyonel aktiviteler sunmaktadır. 
Ayrıca, geleneksel spor kültürünün önemli bir parçası olan deve ve yağlı 
güreşler, toplumsal aidiyet duygusunu güçlendiren organizasyonlardır. 

Manisa’da geleneksel olarak düzenlenen festivaller Tablo 1’de gösterilmiştir. 
Festivallerin ilçelere yayılım gösterdiği; düzenleme tarihlerinin nisan-eylül 
aylarında yoğunlaştığı; il genelinde düzenlenen festival ve şenliklerin, 
gastronomi, inanç, kültür ve spor temalarında olduğu görülmektedir.

Tablo 1 Manisa’da Düzenlenen Festivaller/Etkinlikler

Festival / Etkinlik Adı Yer Tarihi Tema / Kategori
Adala Şeftali ve Kültür Şenliği Salihli – 

Adala
Temmuz 2.haftası Gastronomi- Şeftali- 

Halk kültürü
Bağbozumu Geleneksel Yörük 
Kültür Şöleni

Şehzadeler 4 Eylül Gastronomi- 
Bağcılık- Halk kül-
türü

Bağbozumu Şenlikleri Saruhanlı 07 Eylül Gastronomi- Bağcılık
Bağdatlı Sultan Alevi 
Kültürünü Tanıtma ve Sanat 
Etkinliği

Kula Ekim İnanç- Kültür

Börez Köyü Kiraz Festivali Gördes Haziran Gastronomi -Kiraz
Cirit Festivali (Tütün ve Cirit 
Festivali)

Selendi 01 – 03 Eylül
(2025 yılında ilk 
kez düzenlemiştir)

Spor- Geleneksel 
spor 

Çağlak Festivali ve Zeytin 
Şenlikleri

Akhisar Mayıs 3 – 4. Hafta Gastronomi- Zeytin 

Çam Festivali Kırkağaç Mayıs – 2. Hafta Tarım – Doğa – 
Yöresel Ürün

Çilek ve Kültür Sanat Festivali Köprübaşı Mayıs Gastronomi- Çilek
Geleneksel Deve Güreşi 
Şenlikleri

Ahmetli Mart Spor-Geleneksel 
güreş

Geleneksel Kula Yağlı Pehlivan 
Güreşleri

Kula Eylül Spor-Geleneksel 
güreş

Karaelmas Kültür ve Sanat 
Festivali

Soma Haziran – 1. Hafta Kültür-Sanat

Kavun Karpuz Festivali Gölmarmara Temmuz 4. Hafta 
– Ağustos 1. Hafta

Gastronomi- Kavun, 
karpuz

Kıranköy Uçurtma Şenliği Gördes Mayıs – 2. Hafta Doğa-Rekreasyon



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  89

Manisa Mesir Festivali Merkez Mart- Nevruz 
Bayramı ve Mesir 
Macunu Karma 
Töreni
Nisan Son hafta-
sı- Manisa Mesir 
Festivali

Kültür-Tarih-Sağlık- 
Gastronomi

Manisa Tarzanı ve Çevre 
Günleri

Merkez 31 Mayıs – 05 
Haziran

Çevre-Doğa-Kültür 

Pınar Köyü Kiraz Festivali Selendi Haziran – 2. Hafta Gastronomi-Kiraz
Sarıgöl Sultaniye Üzüm 
Festivali

Sarıgöl Eylül Gastronomi – Üzüm

Sinema Günleri Demirci Eylül Kültür-Sanat
Şiir İkindileri Salihli Kasım Kültür-Edebiyat
Taytan Üzüm ve Kültür 
Şenliği

Salihli Ağustos Gastronomi-Üzüm

Uluderbent Kiraz Kültür ve 
Sanat Festivali

Alaşehir – 
Uluderbent

Haziran Gastronomi- Kiraz-
Kültür 

Uluslararası Turgutlu Kültür 
Sanat ve Bağbozumu 
Şenlikleri /Bağbozumu ve 
Kurtuluş Şenlikleri

Turgutlu 01 – 07 Eylül Kültür-Sanat-
Bağcılık

Uluslararası Yunus Emre 
Günleri

Yunusemre 11-17 Aralık İnanç-Kültür 

Yuntdağı Yağlı Güreşleri Yunusemre Eylül Spor-Geleneksel 
güreş

Yunus Emre’yi Anma 
Etkinlikleri

Kula Eylül 2. haftası İnanç-Kültür

Kaynak: Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü, 20253. 

Bu bölümde Manisa’da düzenlenen festival ve şenlikler ele alınacaktır. 
Festivallerin hikâyelerine, ritüellerine, tematik içeriklerine ve düzenlendikleri 
mekânlara yer verilecektir. Ayrıca bu etkinliklerin turizm talebi yaratmadaki 
potansiyel etkileri incelenecektir.  

1. MESİR MACUNU FESTİVALİ

Mesir Macunu Festivali, sadece Manisa’nın değil, Türkiye’nin en köklü ve 
uluslararası tanınırlığı yüksek somut olmayan kültürel miras unsurları arasında 
yer alır. Manisa kentinin sembolü haline gelmiş Mesir Macunu Festivali, 2025 
yılında 485’inci kez düzenlenmiştir. 16. Yüzyılda tarihi bir olaya dayanan 
hikâyesiyle 2012 yılında UNESCO Somut Olmayan Kültürel Miras Listesi’ne 
kaydedilerek evrensel değeri tescillenmiştir. Festival, kültür, manevi miras, 



90  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

milli değerler, gelenek, din, tarih, sağlık ve gastronomi gibi pek çok unsuru 
içerisinde barındırmaktadır 4,5.  

Festivalin hikâyesi Osmanlı Padişahı Yavuz Sultan Selim’in eşi ve Kanuni 
Sultan’ın annesi Hafsa Sultanın hastalanmasına dayanır. Hafsa Sultanın şifa 
bulması için ünlü hekim Merkez Efendi, 41 çeşit bitki karışımından elde ettiği 
özel bir macun hazırlar. Rivayete göre, Hafsa Sultan’ın bu karışımdan şifa 
bulur. Ardından macunun halka saçılması bir gelenek haline gelir ve zamanla 
Manisa’nın kültürel hafızasında yer eden simgesel bir ritüele dönüşür6.

Mesir macunu nesilden nesile aktarılan pişirim tekniği, karma işlemi ve 
reçete ile hazırlanır. Macunun reçetesinde anason, çörekotu, hardal tohumu, 
havlıcan, hindistan cevizi, karabiber, karanfil, kimyon, kişniş, rezene, safran, 
sakız, sinameki, tarçın, vanilya, yenibahar, zencefil gibi 41 çeşit bitki ve baharat 
bulunur. Macunu hazırlayan aşçıbaşı kullanılan bitkilerin tazeliğini ve pişirim 
oranlarını kontrol eder. Mesir hazırlık ve pişirim aşamasında aşçıbaşı bilgisini 
yanındaki çıraklarına anlatır. Böylelikle bu kültürel miras gelecek kuşaklara 
aktarılır7. 

Festival etkinlikleri her yıl Nevruz zamanında başlar. Öncelikle dualarla 
karma seremonisi gerçekleşir. Bu tören mesir hazırlık sürecini simgesel olarak 
temsil eder. Günümüzde karma törenine yerel yöneticiler, devlet temsilcileri 
ile yerel halk katılmaktadır. Karmadan sonra festival süresince çeşitli etkinlikler 
düzenlenmektedir. Tarihsel süreçte savaşlar, salgın hastalıklar, vb. nedenlerle 
kesintiye uğramıştır. Ancak halkın talebi ve yöneticilerin desteğiyle günümüze 
kadar ulaşmayı başarmıştır. Festivalde kortej yürüyüşü, temsili Hafsa Sultan 
ve Merkez Efendi karakterlerinin canlandırılması, halk oyunları gösterileri, 
macun karma törenleri, çocuk oyunları, yemek yarışmaları ve halk konserleri 
gerçekleştirilmektedir. Etkinlerdeki bu çeşitlilik, festivalin hem yerel halk 
hem de farklı motivasyonlara sahip turistler için çekici bir destinasyon ürünü 
olmasını sağlamaktadır. Döner ve Tepeci’ye (2014) göre, kültürel etkinliklerin 
destinasyon markalaşmasına katkısı, sundukları özgün deneyimlerin bütüncül 
bir hikâye ile ziyaretçiye aktarılmasıyla mümkündür8. 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  91

Görsel 1 Mesir Saçımı

Kaynak: VisitManisa, 20259.

Festivalin en ilgi çekici bölümü mesir dağıtımıdır. Kalabalık içerisinde 
yerel halk ve ziyaretçiler saçılan mesirleri kapmaya çalışır. Mesir kapanların 
dileklerinin gerçekleşeceğine inanılır (Bknz. Görsel 1). Festivalde, Sultan 
Cami’nin kubbe ve şerefelerinden halka tonlarca mesir macunu saçılmaktadır. 
Mesir saçımı, cömertlik, paylaşım ve bereket gibi anlamları sembolize 
etmektedir 10. Geleneksel olarak saçılan macun, camii avlusunda toplumsal 
statü gözetmeksizin toplanan binlerce insanda eğlence ve topluluk ruhu 
yaratmaktadır. 

Halka saçılan mesir macunları “Manisa’yı Mesir’i Tanıtma ve Turizm 
Derneği” tarafından üretilmektedir. Her yıl tonlarca mesir macunu halka 
dağıtılmaktadır. 2025 yılında festival programının daha geniş kitlelere 
duyurulması için mesirmacunu.org sitesi kurulmuştur. Bu platformda lezzet, 
şifa, eğlence, kültür-sanat ve enerji temalarıyla gerçekleşen etkinlik programları 
paylaşılmıştır11. 

Festival ayrıca Manisa’nın gastronomik kimliğini ön plana çıkaran önemli 
bir araçtır. Mesir macunu, gastronomik bir ürün olmasının yanı sıra, sembolik 
anlamlar taşıyan kültürel bir öğedir. Bu yönüyle festival, gastronomi turizmi 
ile kültür turizmi arasında güçlü bir kesişim alanı yaratmaktadır12. Mesir 
Festivali, tarih, sağlık, gastronomi, inanç ve eğlence temalarını bir arada 
sunarak, şehrin “Şehzadeler Kenti” ve “Şifa Kenti” imajını güçlendiren en 
önemli turizm etkinliğidir13,14. 



92  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Mesir Macunu Festivali, Manisa’ya önemli bir kültür turizmi potansiyeli 
kazandırmaktadır. Festival süresince kente yerli ve yabancı ziyaretçi gelmektedir. 
Böylelikle şehirde konaklama, yeme-içme, ulaşım gibi hizmet sektörlerinde 
hareketlilik yaşanmaktadır. Ancak festivalin yüksek turizm potansiyeli göz 
önüne alındığında, hakkettiği ziyaretçi sayısına ulaşamadığı ve turizmden 
yeterli payı alamadığı görülmektedir. Her ne kadar Mesir Macunu Festivali 
güçlü bir turizm potansiyeline sahip olsa da çeşitli yapısal ve yönetsel sorunlarla 
karşılaşılmaktadır15. Bu sorunlardan ilki, festivalin aşırı protokol ve tören odaklı 
bir yapıya sahip olmasıdır. Mesir saçımı ritüeli güçlü bir simgedir. Ancak 
diğer festival etkinliklerinin gün ve mekanlara yayılmasında yeterli çeşitlilik 
sağlanamamaktadır. Tarihi hikayesinden de anlaşılabileceği gibi Mesir Festivali 
devlet tarafından organize edilmektedir. Tarihi hikayede Merkez Efendi ve 
Hafsa Sultan macunu cami minaresinden halka saçarken, hükümet protokolü 
ön planda yer almaktadır. Bu durum, ziyaretçi deneyiminin sınırlı kalmasına 
yol açabilmektedir16,17. 

İkinci önemli sorun, çevre ve taşıma kapasitesi konusundaki planlama 
eksiklikleridir. Festival süresince kent merkezinde yaşanan yoğunluk, trafik ve 
güvenlik sorunlarını beraberinde getirmektedir. Kültürel etkinliklerin plansız 
büyümesi, uzun vadede hem yerel halkın memnuniyetini azaltmakta hem 
de ziyaretçi deneyimini olumsuz etkilemektedir18. Üçüncü sorun, festivalin 
uluslararasılaştırma düzeyinde gözlemlenen yetersizliklerdir. Uluslararası bir 
festival statüsünde olmasına rağmen, yabancı ziyaretçilere yönelik çok dilli 
anlatım, rehberlik ve dijital içerik konularında sınırlılıklar mevcuttur. Söz 
konusu durum, festivalin küresel ölçekte algılanan değerini zayıflatmaktadır19. 

Tepeci vd. (2022) festivalin eksikliklerinin olduğunu, festival yönetiminin 
destinasyonun tanıtımına katkı sağlamada yetersiz kaldığını ve ekonomik 
fayda yaratmada arzulanan hedeflere ulaşılamadığını belirtmiştir. Festivalin 
eksiklikleri konusunda dört temel konu ön plana çıkmaktadır20:

•	 Program yetersizliği: Festival programı kültürel değerleri yeterince 
yansıtamamaktadır. Festivalin kimliğine uygun olmayan sanatçıların 
davet edilmesi ve her yıl aynı etkinliklerin tekrarlanması ziyaretçi ilgi-
sinin azalmasına neden olmaktadır. Katılımcılar, özgün kültürel değer-
leri deneyimlemek ve güncellenen bir program görmek istemektedir.

•	 Turist ilgi düzeyi: Köklü geçmişine rağmen, Mesir Festivali turist-
lerden gerekli ilgiyi görememektedir. Festival zamanında Manisa’ya 
gelen ziyaretçi sayısı paydaşların beklentilerinin altında kalmaktadır. 
Katılımcılar genellikle yerel halktan oluşmaktadır. Festival, yerli ve ya-
bancı turistleri çekme konusunda başarı sağlayamamaktadır.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  93

•	 Tanıtım yetersizliği: Tanıtım faaliyetleri için daha büyük bütçe ayrıl-
ması gerekmektedir. Sosyal medya tanıtımları, turizm fuarlarına katı-
lım, TV programları ve belgeseller etkili olabilir. Mesir macununun 
“sağlık” teması ve Manisa’nın özgün değerlerini öne çıkaran bir pazar-
lama dili, katılımı teşvik edecektir.

•	 Paydaş iş birliği eksikliği: Festival yönetiminde profesyonel uzman-
lık eksikliği görülmektedir.  Paydaşlar arası iş birliği sınırlıdır. Mevcut 
yapıda kararların üst makamlar tarafından alınması, yaratıcı fikirleri 
engellemektedir. 

2. MANİSA TARZANI ve ÇEVRE GÜNLERİ

Manisa Tarzanı olarak bilinen Ahmet Bedevi, Kerküklü bir Türkmen’dir. 
I. Dünya Savaşı’na katılmıştır. Kazım Karabekir komutasında görev yapmış, 
verdiği hizmetlerden ötürü Türkiye Büyük Meclisi tarafından İstiklal 
Madalyası ile ödüllendirilmiştir. Savaş sonrasında Manisa’ya yerleşmiş, kentin 
yeniden yapılandırılmasında önemli görevler üstlenmiştir. Özellikle kentin 
yeşillendirilmesinde öne çıkan bir isim olmuştur. 

Ahmet Bedevi, Spil Dağı’nda bir kulübede yaşamıştır. Yaz-kış kısa 
şort, lastik ayakkabı, uzun saç ve sakal ile dolaşması nedeniyle yerel halk 
ona “Manisa Tarzanı” adını vermiştir. 1933 yılında Manisa Belediyesi’nde 
düşük maaşla bahçıvan yardımcısı olarak çalışmaya başlamıştır. Kazancını 
ihtiyaç sahipleriyle paylaşarak yardımsever bir hayat sürdürmüştür. Ahmet 
Bedevi 31 Mayıs 1963’te vefat etmiştir. Halk tarafından tanınan ve sevilen 
Tarzan, heykeli dikelerek ölümsüzleştirilmiştir. Her yıl ölüm yıldönümünde 
adına tören düzenlenmektedir21. Tarzan Manisa’ya mal olmuş sembolik bir 
kişidir. İsmini yaşatabilmek için birçok yerel işletmeye, okula, caddeye isim 
olmuştur. 1995 yılından beri Manisa Spor taraftarları kendilerini Tarzanlar 
olarak adlandırmaktadır22.



94  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Görsel 2: Manisa Tarzanı 

Kaynak: Manisa Valiliği, 202524.

Manisa Tarzanı her yıl haziranın ilk haftasında çevre günleri kapsamında 
anılır. Etkinlikler genellikle Manisa’nın farklı mekanlarında gerçekleşir. Manisa 
Tarzan’ının mezarı başında anılmasından sonra, doğa yürüyüşleri, doğa 
temizliği, çevre temalı paneller ve söyleşiler, bisiklet turu, ağaç dikimi ve çeşitli 
atölye çalışmaları gerçekleştirilir23. Gerçek bir doğasever olan Tarzanı anma 
kapsamında gerçekleştirilen etkinlerin ortak amacı, yerel halkın ve ziyaretçilerin 
sürdürülebilir çevre anlayışını geliştirmek ve doğa farkındalığı arttırmaktır. 
Dolayısıyla Manisa Tarzanı ve Çevre günleri sadece bir anma programı değildir. 
Çevre eğitimi, kent kültürü ve sürdürülebilir yaşamı destekleyen çok yönlü 
bir etkinliktir. 

Manisa Tarzanı ve Çevre Günleri, turizm açısından kente değer 
kazandırabilecek önemli bir çekim unsurudur. Ancak güncel durumda etkinliğin 
katılımcı profilinin ağırlıklı olarak yerel halktan oluştuğu görülmektedir. Yerli 
turist katılımı oldukça sınırlı düzeyde kalmaktadır. Oysa Manisa Tarzanı, doğa 
turizmi açısından güçlü bir potansiyele sahiptir. Tarzan’ın sembolik evi Spil 
Dağı’nın eteklerindedir. Bu alan, endemik bitki türü olan Manisa lalelerine, 
Şehzadelerin atları olarak bilinen yılkı atlarına ve mesir macununun içeriğinde 
bulunan 41 farklı bitki türüne ev sahipliği yapmaktadır. Milli Park statüsüne 
sahip Spil Dağı, doğaseverlere yürüyüş, bisiklet, tırmanış ve diğer açık hava 
sporları için eşsiz rotalar sunmaktadır. Tüm bu doğal çekicilikler, Manisa 
Tarzanı’nın yaşam felsefesiyle uyumludur ve çevre, doğa teması etrafında 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  95

bütünleşmektedir. Bunun yanı sıra Spil Dağı yalnızca doğal değil kültürel 
miras açısından da zengindir; mitolojik anlatısıyla Niobe (Ağlayan Kaya) Anıtı, 
Manisa Kalesi kalıntıları ve çevredeki diğer kültürel varlıklar, destinasyonun 
turistik değerini artıran unsurlar arasında yer almaktadır. 

Nitekim 2025 Manisa Turizm Master Planı çerçevesinde Manisa Tarzanı 
ve çevre günlerinin daha görünür kılınması hedeflenmektedir. Bu çerçevede, 
çevre günlerinde üniversite, yerel paydaş, yerel ve ulusal STK’larla daha fazla 
iş birliği yapılarak etkinliklerin arttırılması ve çeşitlendirilmesi önerilmektedir. 
Spil Milli Parkı içerisinde yer alan Tarzan evi ve çevresindeki kültürel çekicilikleri 
içine alacak bir rota oluşturulması önerilmektedir. Söz konusu rota içerisinde 
yönlendirme tabelaları, QR kodlu dijital hikâye anlatımları ve Tarzan ile 
ilgili ziyaretçi merkezi oluşturulması turistik talebi canlandıracaktır. Ayrıca 
Manisa genelinde satılan turistik hediyelik eşyalarda Tarzan figürünün 
yeterince yansıtılmadığı görülmektedir. Tarzan temalı çanta, magnet, tohum 
kalem vb. ürünlerin satışı sağlanabilir. Satıştan elde edilen gelir tekrar doğaya 
kazandırılabilir. Bu dönüşüm modeli, Tarzan’ın yaşam amacına uygun olarak 
Manisa’nın yeşillendirilmesine ve dolaylı olarak doğa temelli turizme katkı 
sağlayabilir.  

Görsel 3. Manisa Tarzanı ve Çevre Günleri Etkinlik Afişi

Kaynak: Manisa Büyük Şehir Belediyesi, 202525. 



96  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Kültürel mirasın yaşatılması ve gelecek nesillere aktarılmasında çocuk ve 
gençlerin payı büyüktür. Bu nedenle Tarzan çevre günleri kapsamında doğa 
eğitimi ve çevre atölyelerine, üniversite destekli genç ve çocuk projelerine 
ağırlık verilmesi önerilmektedir. Ayrıca uluslararası çevre temalı akademik 
kongre ve sempozyumların düzenlenmesi çevre günlerine yönelik ilgiyi 
artıracaktır. Bu uygulamalar, kenti Tarzanın anısını yaşatan bir kent olmanın 
ötesine götürerek, ekoturizm ve sürdürülebilir turizm odağında güçlü bir 
destinasyon haline getirecektir. Tarzanın kent belleğindeki önemi göz önüne 
alındığında, UNESCO Somut Olmayan Kültürel Miras adaylık sürecinin 
başlatılması kuşkusuz önemli bir adım olacaktır. Ancak, bu konuda henüz 
resmi bir girişim duyurulmamıştır. 

3. GASTRONOMİ FESTİVALLERİ

Manisa Türkiye’nin önde gelen tarım kentlerinden biridir. Kentte çok 
çeşitli tarımsal ürün yetiştirilmektedir. Bu çeşitlilik yörenin mutfağına da 
yansımaktadır. Çeşitli ot ve sebze yemeklerinin yanı sıra, meyve odaklı lezzetler, 
et yemekleri ve yöresel tatlılar kentin gastronomi turizmi açısından yüksek 
potansiyele sahip olmasının ana nedenidir. Kentte yetiştirilen tarımsal ürünler, 
coğrafi işaretli ürünler ve mutfak kültürü kitabın VII. bölümünde aktarılmıştır.  

Manisa’nın sahip olduğu tarımsal zenginlik düzenlenen etkinliklere de 
konu olmuş, kentin hemen hemen her ilçesinde gastronomi temelli şenlik ve 
festivallerin yapılmasına olanak sağlamıştır. Bu şenliklerin bazıları uzun yıllardır 
düzenlenen ve geleneksel hale gelmiş etkinliklerden oluşurken, bazıları son 
yıllarda düzenlenmeye başlamıştır. Örneğin 2025 yılında ilk defa Akhisar’da 
Leziz Akhisar Festivali organize edilmiş, yerel halk ve ziyaretçiler tarafından 
yoğun ilgi görmüştür. Gastronomi festivalleri kapsamında Manisa’nın 
gelenekselleşmiş şenlik ve festivalleri mevcut bölümde anlatılmaktadır. 

Adala Şeftali ve Kültür Şenliği

Manisa’nın Salihli İlçesine bağlı Adala mahallesinde temmuz ayında 
düzenlenen geleneksel bir şenliktir. 2025 yılında 27.si Salihli Belediyesi 
tarafından organize edilmiştir. Şenliğin ana teması bölgede yetişen yöreye 
özgü şeftali türüdür. Ziyaretçiler şenlik kapsamında hem yörenin şeftalisini 
ve şeftaliden yapılan ürünleri tadabilmekte hem de konserler, yarışmalar gibi 
çeşitli etkinliklere katılabilmektedir.

Adala Salihli, Gediz Nehri’nin iki yakasına kurulmuş hem tarihi hem de 
coğrafi özellikleriyle öne çıkan bir alandır. Antik dönemden günümüze varlığını 
sürdüren bu yerleşim yeri, volkanik yapıya sahiptir. Antik dönemde “Satala” 
olarak adlandırılan bölgede, volkan lavların halkın yakarışlarıyla durduğuna 
dair mitolojik bir inanış vardır. Adala günümüzde yeşil kanyonuyla ve volkanik 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  97

konileriyle, doğaseverler için önemli bir rotadır26. Adala’da ayrıca Setmog 
Motosiklet Festivalleri de düzenlenmektedir. 

Akhisar Zeytin Hasatı Şenlikleri

Akhisar Türkiye’nin zeytin üretiminde önde gelen merkezlerinden biridir. 
Hasat şenlikleri her yıl ekim ayında belediye organizasyonuyla ve yerel üreticiler, 
çiftçiler ve ziyaretçilerin katılımıyla gerçekleştirilir.  Akhisar Ticaret Borsası 
şenlik kapsamındaki etkinliklerin 2025 yılında ve bu yıldan itibaren hasatın 
sürdüğü günlere yayılacağını açıklamıştır. Şenlik kapsamında gazeteciler, 
yazarlar, öğrenciler ve farklı ziyaretçi grupları zeytin tesislerini gezerek zeytin 
toplama ve kırım işlemlerini deneyimleme imkânı bulmaktadır. Gelen konuklara 
zeytin, zeytin yağı ve yerel lezzet tadımları gerçekleştirilir27. 

Çağlak Festivali ve Zeytin Şenlikleri

Çağlak Festivali mayıs ayında Akhisar’da kutlanan Manisa’nın en 
köklü şenliklerinden biridir. 2025 yılında 566’ncısı belediye tarafından 
düzenlenen festival kapsamında tiyatro oyunları, konserler, halk oyunları 
gösterileri, kortej yürüyüşleri, yarışmalar, cirit atma ve diğer spor turnuvaları 
gerçekleştirilmektedir. Şenliklerde yerel ürün stantlarıyla halkın ekonomik 
kazanç elde etmesi amaçlanmaktadır. 

Festival 15. yüzyılda Akhisar’ı ziyarete gelen din alimi Şeyh İsa ile 
ilişkilendirilmektedir. Kaynaklara göre Şeyh İsa 1447 yılında Akhisar’a gelerek 
eğitim- öğretim faaliyetlerini burada yürütmüştür. Şeyh İsa halkı bir arada tutan 
birtakım etkinlikler de düzenlemiştir. Bu etkinlikler günümüze kadar gelen 
ve baharın gelişini müjdeleyen tarihi festivali başlatmıştır. Şenlikler ilk olarak 
Çağlak bölgesinde kutlandığı için şenliklerin adı bu adla anılmaya başlamıştır28. 

Kavun Karpuz Festivali

Kavun Karpuz Festivali Gölmarmara’da bu sene 41. kez gerçekleşmiştir. 
Halk konserleri, kavun karpuz yetiştiriciliği yarışmaları, kavun karpuz güzellik 
yarışması gibi etkinlikler yapılmaktadır. Festival, Gölmarmara Akpınar Mesire 
Alanı başta olmak üzere açık alanlarda gerçekleşir. Festival süresince katılımcılar 
bölgede yetiştirilen kavun ve karpuzları tadarlar29. Benzer bir festival, coğrafi 
işaret ile tescillenmiş Kırkağaç kavunu için de düzenlenmektedir. Kırkağaç 
ilçesindeki festival, genellikle eylül ayında konser ve halk gösterileriyle 
kutlanmaktadır. 

Sarıgöl Sultaniye Üzüm Festivali

Manisa’nın Sarıgöl ilçesinde her yıl gerçekleşen üzüm üretimi ve kültürünü 
tanıtmayı amaçlayan bir festivaldir. 17’ncisi 2025 yılında kutlanmış, festival 



98  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

programında halk konserleri ön plana çıkmıştır. Konserlerin haricinde en iyi 
üzüm yarışması ve kortej yürüyüşü de geleneksel olarak düzenlenmektedir30. 

4. ULUSLARARASI YUNUSEMRE GÜNLERİ

Manisa’nın Kula ilçesinde Yunus Emre ile ilişkilendirilen bir türbe 
bulunmaktadır. Yunus Emre ve Tapduk Emre Türbesi olarak bilinen yapıda 
bir çeşme, iki hamam ve bir medrese kalıntısı bulunmaktadır. Türbe içerisinde 
Tapduk Emre ve aile üyelerine ait mezar olduğuna ve türbe kapısının önündeki 
taşında balta tasviri bulunan mezarın ise Yunus Emre’ye ait olduğuna 
inanılmaktadır. Türbe hem yerel halk hem de turistler için manevi ve kültürel 
anlam taşımaktadır.  Her yıl binlerce kişi tarafından ziyaret edilmektedir31. 

Kentte düzenlenen Uluslararası Yunus Emre Günleri, Yunus Emre’nin 
mezarının kent sınırları içerisinde bulunduğuna dair güçlü inanışla ilişkilidir. 
Etkinlikler, Manisa Yunusemre İlçesi’nde gerçekleşmektedir.  Türk tasavvuf 
geleneğinden şair Yunus Emre, ilçeye ismini vermiştir. Yunus Emre’yi anma 
etkinlikleri aynı zamanda Kula İlçesi’nde de düzenlenmektedir. Yunus Emre 
günleri ya da anma programları, Yunus Emre’nin anılması ve düşüncelerinin yeni 
nesillere aktarılması amacıyla gerçekleştirilen bir dizi etkinliği kapsamaktadır. 
Program kapsamında Yunus Emre’nin sevgi, hoşgörü, kardeşlik temaları 
merkezinde panel, söyleşi, kültürel ve sanatsal etkinlikler düzenlenmektedir32. 
Geçmiş yıllarda Yunus Emre Günleri uluslararası boyutta gerçekleşmiş, 
sempozyum, tanıtım stantları, resim sergileri ve konserler düzenlenmiştir33. 
Etkinlikler, genellikle sonbahar ve kış aylarında yaklaşık beş günü kapsayan 
bir programla Yunusemre Belediyesi tarafından organize edilmektedir. 

5. DİĞER FESTİVAL ve ŞENLİKLER

Manisa’da yıl boyunca çok sayıda festival ve şenlik düzenlenmektedir. 
Bu bölümde anlatılan festivallerin yanı sıra Gördes’te Kıranköy Uçurtma 
Şenliği; Köprübaşı’nda Kültür- Sanat ve Çilek Festivali; Soma’da Karaelmas 
Kültür ve Sanat Festivali; Turgutlu’da Uluslararası Turgutlu Kültür Sanat ve 
Bağbozumu Şenlikleri; Selendi’de Cirit Festivali; Ahmetli’de Kültür Şenlikleri; 
Saruhanlı’da Bağbozumu Şenlikleri; Alaşehir’de Yeşilyurt Halk Kültür Şenlikleri 
düzenlenmektedir34. Bölüm dahilinde aktarılan festival ve şenliklerden daha 
geniş kitlelerin katılım sağladığı yağlı ve deve güreşleri ile doğaseverler için 
önem teşkil eden ve köklü geçmişe sahip Çam Festivali aktarılmıştır. 

Yağlı Güreş ve Deve Güreşleri 

Manisa’nın birçok ilçesinde geleneksel güreş şenlik ve festivalleri 
gerçekleşmektedir. Bu etkinlikler spor aktivitesinin yanı sıra deve güreşlerinde 
geleneksel müzik ve halk dansları eşliğinde yerel halka eğlenceli bir gün 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  99

sunmaktadır.  Bu şenliklerden en geniş kapsamlı ve katılımlı olanı Geleneksel 
Kula Yağlı Pehlivan Güreşleri’dir. Kula İlçesinde eylül ayında Kula Belediyesi 
tarafından düzenlenmektedir. 2025 yılında 28.si düzenlenen şenlik, genellikle 
Kula Er Meydanı’nda organize edilmektedir.  

Manisa’da güreş kültürünün bir başka türü deve güreşleridir. Geleneksel 
Deve Güreşi Şenlikleri mart ayında Gökkaya Ahmetli’de; Salihli deve 
güreşleri haziran ayının son haftasında Adala Salihli’de; Turgutlu Belediyesi 
yağlı güreşleri ve Turgutlu geleneksel deve güreşleri ekim ve mart aylarında 
gerçekleştirilmektedir. Ayrıca, Yağlı Güreş Festivali eylül ayında Yunusemre’de 
de yapılmaktadır35. 

Çam Festivali 

Manisa’nın Kırkağaç ilçesinde mayıs ayında belediye tarafından organize 
edilen doğa, kültür ve eğlenceyi bir araya getiren köklü bir festivaldir. 2025 
yılında 164’üncüsü düzenlenmiştir.  İlçenin kültürel mirasını yaşatma ve 
yeni nesillere aktarma amacıyla gerçekleştirilen festival, yerel halk için birlik, 
beraberlik ve dayanışmanın bir simgesi olarak görülmektedir36. Çam mesire 
alanında düzenlenen festival, çadır kurma, panayır ve lunapark eğlenceleri, 
çok sayıda alışveriş stantları ile yaklaşık on gün sürmektedir.

SONUÇ

Manisa sahip olduğu kültürel ve doğal unsurlarıyla yılın farklı dönemlerinde 
güçlü festivallere ev sahipliği yapmaktadır. Bu festivallerden yerel kimliğin 
önemli bir parçası olan ve yüzyıllardır devam eden Uluslararası Manisa Mesir 
Macunu Festivali öne çıkmaktadır. Festival 2012 yılında UNESCO İnsanlığın 
Somut Olmayan Kültürel Miras’ının Temsili Listesi’ne kaydedilmiştir. Ayrıca 
festival, kentin turizm sloganı olan “Şehzadeler Şehri Manisa” ve kentin kültürel 
kimliğiyle bütünleşik bir turizm ürünüdür. Yerel halkın yoğun ilgisiyle beraber 
çevre illerden de ziyaretçi festival için kente gelmektedir. Buna rağmen, turizm 
talebi açısından hakkettiği payın çok gerisindedir. İlgili alan yazında festival 
yönetiminin planlı, uzun vadeli turizm stratejisi üretmede sınırlı kaldığı ve 
tanıtım konusunda eksikliklerin olduğu belirtilmektedir. Ayrıca mesir saçımı 
düzenlenen alanın büyük ölçekli turist gruplarını ağırlamada yetersiz kaldığı 
da ifade edilmektedir38.

Mesir Festivali’nin dışında kentte köklü tarihi geçmişe sahip Tarzanı 
Anma ve Çevre Günleri, Çağlak Festivali ve Zeytin Şenlikleri gibi yüksek 
turizm potansiyeline sahip organizasyonlar da düzenlenmektedir. Tarzan, kent 
kimliğiyle bütünleşmiş ve kentin sembolü haline gelmiş bir figürdür. Tarzanı 
anma ve çevre günleri sadece kişiyi anma etkinliği değildir. Bu etkinlikler aynı 
zamanda çevre eğitimi ve farkındalığı gibi doğa turizmiyle bütünleşik güçlü bir 



100  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

tematik içeriğe sahiptir. Manisa Tarzanı, Spil Milli Parkı, Tarzanın evi, Niobe 
Anıtı, Manisa Kalesi’ni kapsayacak kültür ve doğa rotalarının oluşturulması 
turizm talebinin artırılabilmesi açısından önem teşkil etmektedir. Benzer 
şekilde Akhisar’da yüzyıllardır düzenlenen Çağlak Festivali ve Zeytin Şenlikleri 
hem tarihsel sürekliliği hem de gastronomi temelli içerikleriyle önemli bir 
çekim gücüdür. Ancak bu festivallerin turizm hareketine dönüşmesi, yoğun 
markalaşma ve tanıtım çalışmalarıyla mümkün olabilecektir. 

Manisa bir tarım kentidir. İl birçok tarım ürününün üretimi açısından 
Türkiye’de önemli bir konuma sahiptir. Tarımsal ürün çeşitliliği, ildeki 
gastronomi temelli festivallerin düzenlenmesine olanak sağlamıştır. İlin hemen 
hemen her ilçesinde uzun yıllardır devam eden gastronomi temelli festival 
ve şenlikler düzenlenmektedir. Bu festivallerin katılımcıları çoğunlukla yerel 
halktır. Çevre illerden gelen ziyaretçi sayısı oldukça kısıtlıdır. Manisa’nın bu 
konudaki birincil eksikliği bütüncül bir festival ajandasının olmamasıdır. 
İlçelerdeki festivaller genellikle belediyelerin kendi sosyal medya hesaplarında 
duyurulmaktadır. Bu duyurular sınırlı sayıda kişiye ulaşmaktadır. Kent 
genelinde festivallerin takibini kolaylaştıracak ve hedef kitleye yönelik tanıtım 
faaliyetleri gerçekleştirilebilecek dijital bir platformun oluşturulması önemli 
bir gerekliliktir.

Kentte uzun süredir düzenlenen festivallerin yanı sıra son dönemlerden 
yüksek katılımcıyla gerçekleştirilen güncel festivaller de düzenlenmektedir. 
2025 yılında ilk kez Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın organize ettiği Kültür Yolu 
Festivali’nde Manisa ili ev sahibi olmuştur. Festival programında konserler, 
tiyatro gösterileri, sanat atölyeleri, kentin farklı alanlarında söyleşiler, gastronomi 
etkinlikleri düzenlenmiştir. Benzer şekilde 2025 yılında Akhisar’da Leziz 
Akhisar Festivali düzenlenmiş, ziyaretçiler tarafından yoğun ilgi görmüştür. 

İldeki etkinlik takvimi incelendiğinde çoğunlukla nisan-eylül aylarında 
düzenlendiği görülmektedir. Birçok festivalin tarım ürünü temelli olması ve hasat 
zamanlarına bağlı olarak gerçekleştirildiği düşünüldüğünde bu durum doğaldır. 
Ancak Manisa’nın turizm hareketliliğinin artırılabilmesi için etkinliklerin 12 
aya yayılması önem taşımaktadır. Mevsime bağlı olmayan kültür-sanat, doğa 
ve spor temalı organizasyonların yıl boyunca gerçekleştirilmesi özellikle kış 
aylarında Manisa’ya yönelik ziyaretçi talebinin artırılmasına katkı sağlayacaktır. 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  101

Kaynakça
1UNESCO Social practices, rituals and festive events. Erişim adresi: https://

ich.unesco.org/en/social-practices-rituals-and-00055 (Erişim tarihi: 
2.12.2025). 

2UNESCO Türkiye Milli Komisyonu Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması 
Sözleşmesi. Erişim adresi: https://www.unesco.org.tr/Pages/181/177/ 
(Erişim Tarihi: 27.12.2025). 

3Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü Yerel Etkinlikler. Erişim adresi: https://
manisa.ktb.gov.tr/TR-151977/yerel-etkinlikler.html (Erişim tarihi: 
15.12.2025). 

4 Erdogan-Aksu, H. (2017). A review on the Mesir Macunu Festival of Manisa. 
Milli Folklar, 29(115): 91-105. 

5Tepeci M., İşçi C., Sel Z. G., ve Kirova S. (2022).  The Management of a 
Government-Hosted Festival from Stakeholders’ Perspectives: International 
Manisa Mesir Paste Festival.  Advances in Hospitality and Tourism Research 
(AHTR), 10(4), 530-558.

6 Tepeci, M. (2023). Manisa’da Kültür Turizmi. içinde Manisa Turizmi, Editör, 
M.Tepeci, (20-35). Ankara: Detay Yayıncılık.

7Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. Mesir Macunu ve Mesir Festivali. Erişim 
adresi: https://manisa.ktb.gov.tr/TR-152278/mesir-festivali.html (Erişim 
tarihi: 15.12.2025). 

8Döner, G. ve Tepeci, M., (2014). Manisa mesir macunu festivali ziyaretçilerinin 
festivale katılım nedenleri ve memnuniyet düzeylerini etkileyen unsurların 
belirlenmesi. 15. Ulusal Turizm Kongresi Bildiriler Kitabı, 782-795, Gazi 
Üniversitesi, Ankara, 13-16 Kasım.

9Visit Manisa (2025). Erişim adresi: https://visitmanisa.org/icerik/mesir-macunu-
festivali/(Erişim tarihi: 12.12.2025).

10 Erdogan-Aksu, H. (2017). A review on the Mesir Macunu Festival of Manisa. 
Milli Folklar, 29(115), 91-105. 

11Mesirmacunu.org (2025). Erişim adresi: https://www.mesirmacunu.org/enerji-
dolu-festival (Erişim tarihi: 15.12.2025).

12 Hazarhun, E. ve Tepeci, M. (2018). Coğrafi İşarete Sahip Olan Yöresel Ürün 
ve Yemeklerin Manisa’nın Gastronomi Turizminin Gelişimine Katkısı. 
Güncel Turizm Araştırmaları Dergisi, 2: 371-389.

13 Erdogan-Aksu, H. (2017). A.g.e.
14 Tepeci M., İşçi C., Sel Z. G., ve Kirova S. (2022).  A.g.e
15 Tepeci M., İşçi C., Sel Z. G., ve Kirova S. (2022).  A.g.e
16 Döner, G. ve Tepeci, M., (2014). A.g.e
17 Tepeci M., İşçi C., Sel Z. G., ve Kirova S. (2022).  A.g.e

https://ich.unesco.org/en/social-practices-rituals-and-00055
https://ich.unesco.org/en/social-practices-rituals-and-00055
https://www.unesco.org.tr/Pages/181/177/
https://manisa.ktb.gov.tr/TR-151977/yerel-etkinlikler.html
https://manisa.ktb.gov.tr/TR-151977/yerel-etkinlikler.html
https://manisa.ktb.gov.tr/TR-152278/mesir-festivali.html
https://www.mesirmacunu.org/enerji-dolu-festival
https://www.mesirmacunu.org/enerji-dolu-festival


102  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

18 Döner, G. ve Tepeci, M., (2014).A.g.e
19 Döner, G. ve Tepeci, M., (2014). A.g.e
20 Tepeci M., İşçi C., Sel Z. G., ve Kirova S. (2022).  A.g.e
21Manisa Valiliği (2025). Manisa Tarzanı Ahmet Bedevi. Erişim adresi: http://

manisa.gov.tr/manisa-tarzani-ahmet-bedevi (Erişim tarihi: 01.12.2025). 
22Yıldız. Y., Beşikçi, T. (2019). Manisa Tarzanı ve Ekorekreasyon. 2. Uluslararası 

Rekreasyon ve Spor Yönetimi Kongresi, 10-13 Mayıs 2019. 
23Manisa Belediyesi (2024). Manisa Tarzanı ve Çevre Günleri Başlıyor. Erişim 

adresi: https://www.manisa.bel.tr/Haberler/42674_manisa-tarzani-ve-
cevre-gunleri-basliyor.aspx (Erişim tarihi: 11.12.2025). 

24Manisa Valiliği (2025). Manisa Tarzanı Ahmet Bedevi. http://manisa.gov.tr/
manisa-tarzani-ahmet-bedevi (Erişim tarihi: 11.12.2025).

25Manisa Belediyesi Tarzan ve Çevre bisiktlet Turu. MANİSABSB sosyal medya 
hesabı paylaşımı https://www.instagram.com/p/DKHwezbiuCN/ (Erişim 
tarihi: 01.12.2025).

26Salihli Kaymakamlığı. 12 Bin Yıllık Volkanik Cennet Adala. Erişim adresi: 
http://www.salihli.gov.tr/12-bin-yillik-volkanik-cennet-adala (Erişim tarihi: 
05.12.2025).  

27Akhisar Gözde Haber. Akhisar’da Zeytin Hasat Şenlikleri Devam Ediyor. Erişim 
adresi: https://www.akhisargozde.com/akhisar-da-zeytin-hasat-senlikleri-
devam-ediyor/23944/(Erişim tarihi: 05.12.2025).  

28Akhisar Belediyesi Çağlak Festivali ve Şeyh İsa. Erişim adresi: https://www.akhisar.
bel.tr/images/rapor/yayin-ve-dokuman/553.%20%C3%87a%C4%9 
Flak%20Festivali%20ve%20%C5%9Eeyhisa%20Konulu%20Yar%C4%B1 
%C5%9Fmada%20Dereceye%20Girenlerin%20Eserlerinin%20Yer %20
Ald%C4%B1%C4%9F%C4%B1%20Kitap%20-%20Haziran%202013.
pdf (Erişim tarihi: 05.12.2025).  

29Manisa İl Tarım ve Orman Müdürlüğü (2014). Erişim adresi: https://manisa.
tarimorman.gov.tr/Haber/43/35-Geleneksel-Kavun-Karpuz-Festivali-
Golmarmarada-Yapildi (Erişim tarihi: 05.12.2025).  

30Manisa Büyükşehir Belediyesi. Erişim adresi: https://www.manisa.bel.tr/
Haberler/44024_sarigolde-festival-coskusu-yasandi.aspx (Erişim tarihi: 
08.12.2025). 

31Kultur Portalı. Yunus Emre ve Tapduk Emre Türbesi. Erişim adresi: https://
www.kulturportali.gov.tr/turkiye/manisa/gezilecekyer/yunus-emre-ve--
tapduk-emre-turbesi (Erişim tarihi: 10.12.2025). 

32Yunusemre Belediyesi (2022). Erişim adresi: https://www.yunusemre.bel.
tr/uluslararasi-yunus-emre-gunleri-basliyor-aD1-_qG2h (Erişim tarihi: 
01.12.2025). 

http://manisa.gov.tr/manisa-tarzani-ahmet-bedevi
http://manisa.gov.tr/manisa-tarzani-ahmet-bedevi
https://www.manisa.bel.tr/Haberler/42674_manisa-tarzani-ve-cevre-gunleri-basliyor.aspx
https://www.manisa.bel.tr/Haberler/42674_manisa-tarzani-ve-cevre-gunleri-basliyor.aspx
http://manisa.gov.tr/manisa-tarzani-ahmet-bedevi
http://manisa.gov.tr/manisa-tarzani-ahmet-bedevi
https://www.instagram.com/p/DKHwezbiuCN/
http://www.salihli.gov.tr/12-bin-yillik-volkanik-cennet-adala
https://www.akhisar.bel.tr/images/rapor/yayin-ve-dokuman/553. %C3%87a%C4%259
https://www.akhisar.bel.tr/images/rapor/yayin-ve-dokuman/553. %C3%87a%C4%259
https://manisa.tarimorman.gov.tr/Haber/43/35-Geleneksel-Kavun-Karpuz-Festivali-Golmarmarada-Yapildi
https://manisa.tarimorman.gov.tr/Haber/43/35-Geleneksel-Kavun-Karpuz-Festivali-Golmarmarada-Yapildi
https://manisa.tarimorman.gov.tr/Haber/43/35-Geleneksel-Kavun-Karpuz-Festivali-Golmarmarada-Yapildi
https://www.manisa.bel.tr/Haberler/44024_sarigolde-festival-coskusu-yasandi.aspx
https://www.manisa.bel.tr/Haberler/44024_sarigolde-festival-coskusu-yasandi.aspx
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/manisa/gezilecekyer/yunus-emre-ve--tapduk-emre-turbesi
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/manisa/gezilecekyer/yunus-emre-ve--tapduk-emre-turbesi
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/manisa/gezilecekyer/yunus-emre-ve--tapduk-emre-turbesi
https://www.yunusemre.bel.tr/uluslararasi-yunus-emre-gunleri-basliyor-aD1-_qG2h
https://www.yunusemre.bel.tr/uluslararasi-yunus-emre-gunleri-basliyor-aD1-_qG2h


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  103

33Türk Dünyası Belediyeler Birliği (2017). 3. Uluslararası Yunus Emre 
Günleri Manisa’da Yapıldı. Erişim adresi: https://www.tdbb.org.
tr/?lang=tr&p=10590&utm (Erişim tarihi: 24.12.2025). 

34Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. Festivaller. Erişim adresi: https://manisa.
ktb.gov.tr/tr-152309/diger-festivaller.html (Erişim tarihi: 10.12.2025).

35Şehrimiz Manisa. Erişim adresi: https://manisa.meb.gov.tr/meb_iys_
dosyalar/2021_04/06203334_sehrimmanisa_small.pdf (Erişim tarihi: 
25.12.2025). 

36Akhisar Haber. Erişim adresi: https://www.akhisarhaber.net/kirkagac-ta-400-
yillik-gelenek-cam-festivali-coskusuyla-yeniden-canlaniyor/9759/(Erişim 
tarihi: 12.12.2025).

37Tepeci, M., İşçi, C., Sel, Z.G., Kırova, S. (2022). A.g.e.
38Kurt, S. (2022). Kültürel Mirasın Turizmle İmtihanı: Manisa Mesir Macunu 

Festivali Örneği içinde Metin Ekici Armağanı Eds. Fedakar, S., Duranlı, 
M. Ege Üniversitesi Yayınları Türk Dünyası Araştırmaları Enstitüsü Yayın 
No: 17. 

https://www.tdbb.org.tr/?lang=tr&p=10590&utm_source=chatgpt.com
https://www.tdbb.org.tr/?lang=tr&p=10590&utm_source=chatgpt.com
https://manisa.ktb.gov.tr/tr-152309/diger-festivaller.html
https://manisa.ktb.gov.tr/tr-152309/diger-festivaller.html
https://manisa.meb.gov.tr/meb_iys_dosyalar/2021_04/06203334_sehrimmanisa_small.pdf
https://manisa.meb.gov.tr/meb_iys_dosyalar/2021_04/06203334_sehrimmanisa_small.pdf




105

BÖLÜM 6

Manisa’nın Halk Anlatıları, Halk Dansları 
Geleneği ve Halka Mal Olmuş Kişiler 

GİRİŞ

Toplumların kültürleri sahip oldukları inançlar ve bilgiler kapsamında 
şekillenmektedir. Bu kültürlerin temel unsurları nesilden nesile yazılı ya da sözlü 
kelimeler aracılığıyla biriktirilir, inşa edilir ve aktarılır. Böylece somut olmayan 
kültürel miraslardan olan mitolojik hikayeler ve efsaneler meydana gelmektedir. 
Eski zamanlarda yani yazı dilinin olmadığı dönemlerde sözlü anlatılar ön planda 
olmaktaydı. Yazı dilinin gelişmesiyle beraber tarihsel olaylardan bahsetmek 
mümkün olmaktadır1 . Anlatma geleneği insanın var olduğu ilk günden bu 
yana süre gelmektedir. Dönemsel olarak çağın getirdiği özellikler bakımından 
anlatım tarzı değişse de içerik bakımından değişiklik yaşanmamaktadır. Kentin 
kültürel belleğinin işleyişinde hikayeler ve hikaye anlatıcıları merkezi bir rol 
oynamaktadır. Her toplum kendi kültürünün izlerini taşıyan efsanelere, 
hikayelere ve anlatıcılara sahiptir. Bu anlatıcılar, toplumsal, tarihsel ve kültürel 
temsilleri hem korumak hem de aktarmak fonksiyonuna sahiptir. Bu kişiler 
kültürün geçmişine ait bilgiyi belirli yapılar ve kurallar çerçevesinde topluma 
ileterek, kültürel miras belleğinin sürekliliğini sağlamaktadırlar. Bu süreç, 
zihinsel akışın devamını desteklerken, aynı zamanda geçmişin zamansal ve 
mekansal boyutta yeniden hatırlanıp yaşanmasını mümkün kılmaktadır2. Bir 
yazara göre; “bir hikayeleme biçimi olarak anlatı, ilksel haliyle sözlü kültür evresinde 
görece eski kuşağın deneyimlerini ya da evren hakkındaki görüşlerini / inançlarını 
kendilerinden sonraki kuşağa aktarmak için kullandıkları bir edebî türdür. İlk 
hâliyle mitos ya da söylenceye dayanan anlatı türleri (başta masal, destan, efsane 



106  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

gibi türlerden oluşan anlatı), cetlerin torunlarına kendi algı, inanç ve sağduyu 
bilgilerini aktardığı bir geleneğin taşıyıcısı görevini üstlenmiştir”3.

Anadolu, eski çağlardan günümüze uzanan çok katmanlı ve kültürel 
mirasa sahiptir. Bu mirasın doğal bir sonucu olarak, bölge son derece zengin 
bir sözlü edebiyat birikimiyle ön plana çıkmaktadır. Bu birikim içerisinde 
özellikle mitolojik kökenli efsaneler, sözlü edebiyatın en dikkat çekici ve 
özgün örneklerini oluşturmaktadır. Toplum içerisinde kolektif deneyimlerden 
beslenen mitler, içeriklerindeki toplumsal değerleri ve duygu yoğunluğunu 
zamanla efsanelere aktararak varlıklarını sürdürmektedir. Bu yönüyle mitler, 
toplulukların ortak kimlik bilinci etrafında birleşmesini sağlayan ve yazılı 
olmasa da sözlü bir tarih niteliği taşıyan anlatılara dönüşmektedir. Arkaik 
dönemlerden gelen bu anlatılar, genelde insanın veya evrenin oluşumuna dair 
gizemli soruları sembolik biçimde açıklamayı hedeflemektedir.

Manisa, tarih boyunca Hitit, Lidya, Pers, Roma, Saruhan Beyliği ve Osmanlı 
Devleti gibi pek çok farklı medeniyete ev sahipliği yapmış olması nedeniyle 
zengin bir sözlü kültür birikimine sahip bir kenttir. Bu birikim, hem mitolojik 
anlatılarla harmanlanmış efsaneler hem de toplumsal belleği şekillendiren halk 
dansları ve sembolik kişiler aracılığıyla kuşaktan kuşağa aktarılmaktadır. Sözlü 
anlatım gelenekleri bir nesilden diğerine doğası gereği anlaşılmadan sözlü 
olarak sürekli olarak aktarılan kültürel değerlerdir. Bu anlatılar kimi zaman doğa 
olaylarını, kimi zaman ise kutsal kabul edilen mekanları açıklarken; çoğu zaman 
halkın ortak değerlerini, korkularını ve ideallerini yansıtan sembolik temsiller 
aracılığıyla şekillenmektedir. Efsanevi sözlü gelenek halen daha yerel halk 
tarafından kabul görmektedir. Halk bu anlatılarda ifade edilen normları kabul 
etmekte ve uygulamaktadır2. Mit, efsane veya mitolojik hikaye topluluklarda 
kolektif hareket etme algısı, toplumsal yapıda birlik ve kimlik yaratma duygusu 
üzerinde güçlü bir pozitif etkiye sahip olabilmektedir4.

Manisa pek çok kaynakta “Efsaneler Kenti” olarak ifade edilmektedir. 
Bunun nedeni, topraklarında pek çok halk anlatısını ve efsaneyi taşımasıdır.  
Özellikle de halk arasında efsane anlatma geleneği, Manisa’da sözlü kültürün 
temel yapı taşlarından biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Tüm kaynaklarda 
ise bu gelenek önemli bir somut olmayan kültürel miras olarak kayıtlara 
geçmektedir. Mitolojik hikayeler ve efsaneler Manisa ilinin coğrafi ve tarihi 
özelliklerinin uzantısı olarak doğmuş; zamanla bu kültürün bir kimliği haline 
gelmiştir. Bu efsaneler kendi içerisinde farklı kahramanları ve sembol kişileri 
barındırmaktadır. Kentin kültürel belleğinde adı geçen ve “halka mal olmuş 
kişiler” olarak kabul edilen kişiler sembol haline gelmiştir. Bu semboller yerel 
kimliğin tarihselleştirilmesinde ve kültürel sürekliliğin sağlanmasında önemli 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  107

bir rol üstlenmektedir. Bu bölümde, Manisa efsanelerine ve halkın diline konu 
olmuş sembol kişiler de incelenecektir. 

Tüm bunlara ek olarak, bir toplumun en temel sözsüz iletişim araçlarından 
biri de halk danslarıdır. Bunlar toplumların sosyal ve kültürel yapısı hakkında 
bilgi vermektedir. Halk bilimi açısından oldukça değerli bir inceleme alanı olan 
yöresel halk oyunları, toplumun ortak duygusunu ve düşüncesini yansıtan; 
dans figürlerinin kuşaktan kuşağa aktarılmasını içeren bir kavramdır. Ayrıca, 
bu kavram folklorun nefes alan bir parçasını ve bir toplumun kültürel belleğini 
dans hareketleri aracılığıyla ortaya koymasını temsil etmektedir.5 Manisa’nın 
halk dansları da somut olmayan kültürel miraslarımız arasında hem ritüel 
kökenleri hem de toplumsal işlevleri bakımından bölgenin kültürel dinamizmini 
yansıtan en önemli araçlardandır. 

UNESCO’nun 2003 tarihli Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması 
Sözleşmesi (SOKM), toplulukların kimliğini oluşturan sözlü anlatılar, gösteri 
sanatları, ritüeller, el sanatları ve toplumsal uygulamaların korunmasını 
amaçlamaktadır. Bu çerçevede Manisa, tarihsel, etnografik ve kültürel 
birikimiyle SOKM kavramının temel bileşenlerine karşılık gelen zengin 
bir kültür coğrafyasıdır. Bölgedeki halk oyunları, ritüeller, sözlü gelenekler 
ve geleneksel zanaatlar hem yerel kimliğin taşıyıcısıdır hem de SOKM’in 
korunması için önemli bir araştırma alanı sunmaktadır. Bu bölümde, Manisa’nın 
sözlü ve hareket performansı kültürüne temel oluşturan bu unsurlar; efsane 
ve mitolojik anlatılar, halk dansları geleneği ve toplumsal hafızada yer edinen 
sembolik kişiler bağlamında bütüncül bir yaklaşımla ele alınacaktır.

1. MANİSA’NIN MİTOLOJİK HİKAYELERİ VE 
EFSANELERİ

Toplum kavramını yaratan en temel bileşen kollektif bilinç olmaktadır. 
Toplumların birlikte hareket etmesi sadece bir amaç uğruna savaş vermek 
değil, aynı zamanda doğayla başa çıkma biçimleri ve ortak hedeflerin varlığı 
gibi unsurlar yer almaktadır. Bu bölüme konu olan sözlü anlatı kültürü mitleri 
oluşturmaktadır. Bu mitler insanların dünyayı algılama biçimini gözler önüne 
sermektedir. Mitler, dilden dile kulaktan kulağa aktarılarak günümüze kadar 
gelmişlerdir. Coğrafyasında yirmi antik kenti barındıran Manisa, kent tarihinde 
Hitit, Frig, İyon, Lidya, Pers, Roma, Bizans, Saruhanoğulları ve Osmanlı 
uygarlıkları yaşamlarını sürdürmüştür. Bu nedenle, pek çok trajediye, yıkıma, 
yapıma ve farklı olaylara ev sahipliği yapmıştır. Bu bağlamda, Manisa kenti 
hikaye, efsane mit anlatıları bakımından zengindir. Manisa kenti dendiğinde 
zihinlerde oluşan ilk kimlik algısı “efsaneler kenti” olmasıdır. Çünkü, Manisa 
tarihi kitaplara geçen çok önemli efsanelere ev sahipliği yapmaktadır.  Manisa 



108  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

kapsamında yapılan değerlendirmede, Anadolu efsanelerinin ve Yunan 
Mitolojisinin izlerine rastlanmaktadır. 

Manisa kenti ismi de dahil olmak üzere topraklarında pek çok efsane ve 
hikaye ile inanışa ev sahipliği yapmıştır. Mitolojik hikayeleri ve efsaneleri 
bakımından çok çeşitli bir belleğe sahip olan kentin isminin kökeni bile 
efsanelere dayanmaktadır. Manisa isminin Yunanistan’ın Teselya bölgesinin 
doğusunda yer alan Magnesia yerleşim yerinde hayatını sürdüren Magnetler’le 
bağlantılı olduğuna inanılmaktadır6. Fakat Yunan Mitolojisinde durum daha 
farklı anlatılmaktadır. Kaynaklarda anlatılana göre, Magnetler Anadolu’ya 
göç ettiklerinde Büyük Menderes (Maiandro/Meander) ve Gediz (Hermos) 
kıyılarında iki kent kurmuşlardır. Spilos Dağı’nın eteklerinde bulunan kente 
“Magnesio upo Spilo” ismi verilmiştir. Bu ismin, kaynaklarda Roma Dönemi’nde 
“Magnesia ad Spylum” olduğu ve Manisa kentinin bugünkü adının Magnesia 
sözcüğünden geldiği iddia edilmektedir7. 

Manisa Kentinin Sembolü Olan “Üzüm” Hakkında Bir İnanış

Bu inanış sadece bir kaynakta yer almaktadır. Kaynakta yer aldığı şekliyle, 
“Saba Melikesi güzeller güzeli Belkıs çıktığı kır gezilerinden birinde koruluktan 
geçerken boynundaki sıra sıra inci gerdanlık bir dala takılmış ve dağılıvermiş. Gel 
zaman git zaman Saba Melikesi Belkıs’ın incileri Manisa’nın bağlarında salkım 
üzüme dönüştüğüne inanılmıştır8”.

Evliya Menkıbeleri Olarak Ayn-ı Ali, Gürle Dede ve Kepenekli Hamdi 

Ayn-ı Ali kavramı Arapça kökenli olup, “Ali’nin Gözü” ve “Ali’nin Pınarı” 
olarak kayıtlara geçmiştir.  Buna ek olarak, “Hz. Ali’nin Aynısı” ve “Hz. Ali 
gibi” anlamında da kullanılmaktadır. Bahsi geçen kişi, Manisa kentinde 
hoşgörünün ve sevginin bir temsili olmuştur. Bu sebeple, II. Beyazıt kendisine 
vakıf desteği vermiştir. Ayn-ı Ali evden camiye, camiden eve gidip gelen dışarı 
ile teması olmayan ve kendi halinde yaşayan bir zatmış. Halk arasında anlatılan 
hikayeye göre,  Ayn-ı Ali’nin komşusunun oğlu Rus Savaşı esnasında askere 
gitmiş ve kadın oğlundan haber alamaz olmuştur. Bunun üzerine oğlunu 
esaretten kurtarabileceğini düşündüğü Ayn-ı Ali’ye gelmiştir. Aynı Ali evinin 
duvarında kadının oğlunun o anki durumunu göstermiştir. Bunun üzerine, 
kadın Ayn-ı Ali Dede’ye ısrarcı olmuştur. Ayn-ı Ali kadına bana kızarmış 
tavuk ısmarlarsan oğlunu esaretten kurtarırım demiştir.” Kendisine getirilen 
tavuğu köpeğe yediren Ayn-ı Ali, kadının çocuğunu esaretten kurtarmıştır. 
Hatta inanışa göre kadının oğlu ayağında bir pranga ile evine dönmüştür. 
Bu pranganın da bugünkü Ayn-ı Ali Türbesinin kapısında yer alan demirden 
olduğuna inanılmaktadır9.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  109

Bir diğer evliya menkıbesi Gürle Dede’ye aittir. Gürle Dede Evliya 
Menkıbesi’ne göre Kırklar yediler sabah namazı vakti, Gürle Dede’nin yattığı 
yere gelmişlerdir. Fakat namaz öncesinde abdest alacak su bulamayınca Gürle 
Dede asasını yere vurmuş ve “Gürle Ya Mübarek” demiş. Bunun akabinde de 
yerden su fışkırmaya başlamış. Akabinde dede orada can vermiştir ve Kırklar 
dedeyi suyun başına defnetmişlerdir10.

19. yüzyılın sonlarında yaşadığı varsayılan Kepenekli Hamdi’nin ise 
geceleri Manisa kent merkezinde Ulu Cami’deki Çukur Hamam’da yattığı 
varsayılmaktadır. Lakabı deli olan bu kişinin pek çok kimseden akıllı biri 
olduğu düşünülmektedir. Her sözünde bir hikmet olduğu varsayılan bu zad,  
öldüğünde şu anda Ulu Park’ın bulunduğu yerdeki mezarlığa gömülmüş ve 
halen Mevlevihane’deki mezar taşları arasında bulunan mezar taşına şu ibare 
yazılmıştır: “Vâkıf-ı Esrar-ı Hüda Hamdi Baba ruhuna Fatiha”. Manisa Kadısı 
Haydar Molla ile Hamdi Baba arasındaki menkıbeye göre, Haydar Molla 
bir gün şaka cübbesini Hamdi Baba’ya giydirmiş ve onu “kadı” ilan etmiştir. 
Hamdi Baba ise Haydar Molla’nın oradan gitmesi gerektiğini ve bir görevi 
iki kişinin yürütemeyeceğini vurgulamıştır. Başta şaka olarak başlayan bu 
durum çok kısa bir süre sonra Haydar Molla’nın Kütahya’ya tayin edilmesi ile 
şaşkınlık yaratmıştır. Yerel halk arasında bu durum Hamdi Baba’nın kerameti 
olarak yorumlanmıştır. Manisa’ya döndüğünde Haydar Molla, Hamdi Baba 
ne isterse yerine getirmiş ve ona çokça para yardımında bulunmuştur. Hamdi 
Baba ise aldığı tüm paraları bir yaşlı kadının evinin önüne bırakmıştır. Rivayete 
göre bu kadının yeni doğan torunu ilerleyen yıllarda kente vali olmuştur11.

Yemen Dede

Manisa kentine ait Anadolu efsaneleri arasında en belirgin olanı Yemen 
Dede isimli olanıdır. Yunanlıların Kurtuluş Savaşı sırasında bölgeye akın etmesi 
ve Demirci bölgesi kapsamında savaşacak Türk askerinin olmaması halkı 
çaresizliğe itmiştir. Rivayete göre, Akdere Köyü yakınında yer alan Yemen 
Dede mevkiine gelen düşmanlar top sesi duyarlarmış. Yemen Dede yatırından 
top ve tüfek sesi gelince, Yunan askerleri Türk donanmasının saldırıya geçtiğini 
düşünür geri çekilirmiş. Demirci halkı ise bu duruma anlam veremezlermiş. 
Bu literatüre, “meğer düşmanı geri çekilmeye zorlayan top atışları, Yemen Dede 
tarafından yapılmıştır” olarak geçmiştir12. 

Lidyalı Arachne (Arakne) Efsanesi 

Arakne efsanesinin Yunan Mitolojisi’nden geldiği varsayılmaktadır. 
Antik Yunan Uygarlığı pek çok kültürel açıdan günümüze etkisi olan ve 
pek çok miras bırakan bir medeniyettir. Nesiller boyu anlatılan bir efsane 
olan Arakne’nin Manisa Kula ilçesine bağlı Gökçeören köyü topraklarında 



110  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

yaşadığı varsayılmaktadır. Arachne adının Latince “aranea” sözcüğünden 
geldiği, kökeninin de Yunanca “αράχνη” (arahne) olduğu düşünülmektedir. 
Arakne Lidya Antik Kenti’nde doğmuş genç ve yetenekli bir kadındır. Kilim, 
örgü ve diğer el nakışlarında kentin gururu olacak kadar maharetli olan bu 
kadın, halk tarafından dikkatlice izlenirmiş ki; perilerin bile izlediği ve ona 
hayran kaldığı varsayılırmış. Toplum arasında bunun bir yetenek olamayacağı 
ve muhakkak bir öğretmeninin olması gerekliliği üzerinde durulmuştur. Bu 
öğretmenin de Minerva (Athena) olduğu söylentileri çıkmıştır. Bu duruma 
sinirlenen genç kadın tanrıya meydan okumuştur. Atina ile bir yarışa katılmıştır. 
Yarışta Atina’dan güzel örgü yapsa da motiflerinde Zeus’un Leda’yla, Europa’yla 
ve Danae’yle Hera’yı aldatan sahneleri işlediği için Atina’yı çok kızdırmıştır. 
Karşısındakinin Atina olduğunu anlayan kadın kendini asmıştır. Ancak, Atina 
onu örümcek olarak dünyaya geri getirmiştir. Arakne hikayesi tanrılarla boy 
ölçüşmenin iyi bir şey olmadığını öğütler niteliktedir13.

Niobe Ağlayan Kaya Efsanesi 

Ağlayan Kaya Efsanesi, Manisa ilinin en önemli ve sembol efsanelerinden 
biridir. Manisa’nın en önemli turistik çekim unsuru olan Spil Dağı’nın 
eteklerinde konumlanan Ağlayan Kaya, Antik Yunan Mitolojisinde yer alan 
sembollerden biri olarak Niobe ile önemli bir kimlik kazanmıştır. Niobe, Yunan 
Mitolojisinde, Tantalus’un (Lidya’nın Sipylus kralı) kızı ve Teb kralı Amphion’un 
karısıdır. Çocuklarının kaybı için ağlayan, yaslı annenin modellemesidir. Yunan 
mitolojisinde Tantalus, Zeus veya Tmolus (Lidya hükümdarı) ile perisi veya 
Titaness Pluto’nun (Plouto) oğlu, Niobe ve Pelops’un babasıdır. Tantalus; 
Lidya’daki Sipylus’un (veya Frigya’nın) kralı ve tanrıların samimi dostu ve 
onların sofrasına kabul edilen önemli bir kimlik olarak ifade edilmektedir14.

Görsel 1. Niobe Efsanesi Tasvirleri

    

Kaynak: Jacques-Louis David, 1772.

https://en.wikipedia.org/wiki/Jacques-Louis_David


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  111

Homeros’un İlyada’sına göre, Niobe’nin altı oğlu ve altı kızı vardı. Niobe 
bu yönüyle, iki çocuğu olan Titan Leto’ya karşı üreme üstünlüğüyle övünürdü. 
Leto’nun çocukları ise ikiz tanrılar olarak literatüre ismi geçen Apollon ve 
Artemis’ti. Niobe’nin kibrinin cezası olarak Apollon tüm oğullarını, Artemis 
ise tüm kızlarını okları ile öldürdü (Görsel 1). Zeus tüm tebaalıları taşa 
çevirdiği için ölen çocukların cesetleri dokuz gün boyunca gömülmeden 
kaldı, ancak 10. günde tanrılar tarafından gömüldüler. Niobe’nin, Frigya’daki 
evine geri döndüğü ve orada (Sipil Dağı eteklerinde) bir kayaya dönüştüğüne 
inanılmaktadır. Bu kaya, üzerinde kar eridiğinde hala ağlamaya devam ettiği 
varsayılmaktadır15. Niobe’nin hikayesi, tanrıların insan gururu ve kibrine 
karşı intikamını çabucak aldıkları şeklindeki Yunanların en sevdiği temayı 
yansıtmaktadır. Niobe, hem Aeschylus hem de Sophocles’in kayıp trajedilerinin 
konusudur ve Ovid, Metamorphoses adlı eserinde onun hikayesini anlatır. 
Sophocles’in Niobe adlı eserinin papirüs parçaları, Apollo ve Artemis’in 
sahnede birlikte göründüklerini ve Apollo’nun kız kardeşine Niobe’nin kızını 
öldürmesi için işaret ettiğini göstermektedir16.

Tantalos Efsanesi

Niobe’nin babası olduğu varsayılan Tantalos, tanrılarla birlikte zaman 
geçiren ve onlarla sürekli boy ölçüşmeye kalkan ve tanrıların gücüyle alay 
eden yapısıyla kaynaklara geçmiştir.  Tantalos’un kendi oğlu Pelops’u 
doğrayıp pişirerek tanrılara yemek olarak sunması, tarihte farklı şekillerde 
yorumlanmıştır: Bir görüşe göre, Tantalos tanrıların algılama yeteneğini test 
etmek istemiştir; başka bir görüşe göre ise, aşırı dindarlığı nedeniyle oğlunu 
tanrılara kurban edip sunmuştur. Bunun üzerine Olimpos’un öfkesi Tantalis’in 
üzerine çökmektedir. Şehrin yerle bir olduğu, yerin altına gömüldüğü ya da 
Spil Dağı’nın dev kaymaları altında kaldığı anlatılmaktadır. Halk arasında 
“kaybolmuş şehir” motifinin Anadolu’daki en eski örneklerinden biri kabul 
edilmektedir. Tantalos’un yeraltı dünyasında sonsuz bir cezaya çaptırıldığı ve 
suyun içinde durmasına rağmen susadığında suyun çekildiği; başının üzerinde 
duran meyvelere uzandığında ise dalların geri kaçtığı ifade edilmektedir17.

Marsyas Apollon Müzik Yarışması Efsanesi

En ünlü efsanelerden biri de Maryas Efsanesi’dir. Maryas literatürde Frigyalı 
olarak kabul edilmektedir. Marsyas adlı müzik ustasının Isparta dolaylarında 
Phrygia’nın Selene kentinde doğduğu bilinmektedir18. Bu efsaneye göre, 
Maryas kaval (aulos) çalmaktadır. Sadece bununla sınırlı kalmayan Marsyas, 
Phrygia havalarını bestelemiş, Dionysos ve Pan gibi tanrılara ilahiler yazmıştır. 
Kimi kaynaklara göre, sayısız anlatılardan biri Maryas’ın tabiat cini ve kaval 
kâşifi olduğu; Ana tanrıça Kybele’nin danslı- müzikli törenlerini şenlendirdiğidir 
(Görsel 2). Maysyas sevgilisi Attis ölünce Tanrıça Kybele ile Anadolu’da 



112  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

diyar diyar gezmiştir. Bu kavalın Athena tarafından icat edildiği, fakat bu 
kavalı çalarken yüzünün çirkinleştiğini fark etmiştir. Bu duruma kızgınlık 
duyan Athena, Aphrodite ve Tanrıça Hera tarafından alay konusu olmuştur. 
Çirkinleştiğini Phrygia’da bir derede fark eden Athena, kavalı orada atmış ve 
atarken de kavalı lanetlemiştir. Ardından, kavalı bulan Maryas çıkan sesleri çok 
sevmiş ve Apollon ile yarışma teklifinde bulunmuştur. Yarışmanın ön koşulu 
kazananın diğer tarafa istediği cezayı vermesi olmuştur. 

Görsel 2. Apollon ile Marsyas Roma Dönemi Lahti-Louvre Müzesi 

Kaynak: https://metinaksut.com/2022/04/29/marsyasin-hikayesi/, Erişim Tarihi: 
11.12.2025.

İlkinde sonuçlanmayan yarışma ikinci turda Maryas’ın kavalını tersten 
çalması sonucu kaybedilmiştir. Marsyas yarışmayı kaybetmesine rağmen Kral 
Midas tarafından desteklenmiştir. Buna sinirlenen Apollon, Kral Midas’ın 
kulaklarını eşşek kulağına dönüştürerek ve Marsyas’ı da bir ağaca bağlayarak 
derisini yüzerek cezalandırmıştır. Apollon daha sonra pişmanlık duyduğu 
için Maryas’ı bir ırmağa çevirmiştir. Midas hakkındaki bir diğer efsane de 
Midas’ın Kulakları adı verilen efsanesidir19. Bu efsanenin bazı antik dönem 
yazarları tarafından farklı anlatımları bulunmaktadır. “…Apollon’un kendisiyle 
aşık atmak isteyen Marsyas’ı yenip derisini yüzdüğü ve nehrin kaynağının çıktığı 
mağaraya astığı yerin burası olduğu söylenir. Nehir de bu sebepten Marsyas adıyla 
anılmaktadır…20”.

Thyateira Antik Kenti Efsanesi

Kaynaklardan elde edinilen bilgiler ışığında, Thyateire Antik Kenti’nin 
Lidyalılara ait olduğu varsayıldığı söylenebilir. Bu antik kentle ilgili anlatılan 
bir efsaneye göre, Suriye Kralı III. Seleukos savaş sırasında kızı olduğunu 
öğrenmesi nedeniyle kente Thygater ismini verir. Yunan Mitolojisine konu 

https://metinaksut.com/2022/04/29/marsyasin-hikayesi/


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  113

olan en önemli tanrılardan biri olan Apollon’un bu kentin baş tanrısı olduğu 
düşünülmektedir. Bu antik kent, Batı Anadolu’da köklenen Hristiyanlığın 
ilk yedi kilisesinden birine sahip olması bakımından kültürel turizm mirası 
olarak görülmektedir21.

Ulu Cami Efsanesi

Manisa kentinin önemli camilerinden biri olan Ulu Cami bahçesinde bir 
su kaynağı bulunmaktadır. Bir efsaneye göre camiyi yapmak isteyenler bu 
kuyuyu kırk gün kırk gece deve, keçi ve koyun tüyü taşıyarak kapatırlar. Bu 
suyun üstüne cami inşa edilir. Efsaneye göre caminin bu kuyunun üzerine 
yapılması, “camiye gelenlerin su gibi gidip gelmesi, aziz ve temiz olması” 
niyetidir. Buna ek olarak, kıyamet günü geldiğinde Manisa kentinin bu efsanevi 
suyla yıkanacağı varsayılmaktadır22.

Sardes Sinagogu

Kaynaklara göre, Manisa’nın Salihli ilçesindeki Sardes Antik Kenti’nde 
bulunan ve Yahudilerin dünyada en önemli tapınaklarından üçüncüsü olduğu 
varsayılan Sinagog, inanç turizmi kapsamında değerlendirilmektedir. M.Ö. 215 
yıllında inşa edildiği varsayılan sinagog, günümüzde yaklaşık 10 bin Yahudi 
tarafından kullanılmaktadır. Bu Sinagoga ait bir efsaneye göre,  Sinagogun 
ilk inşa edildiği yıllarda bahçesinde bir havuz bulunmaktaydı. Yahudi halkı 
havuza gelip ellerini yüzlerini yıkarlardı. Özellikle de evlenecek kadınlar, 
nikah öncesi havuzda yıkanır, havuzun içinde yedi kez oturup kalkarak 
günahlarından arındıklarını varsayarlardı. Böylece, evliliklerinin kutsanmış 
olduğuna inanırlardı23. 

2. SEMBOLİK KİŞİLER

Bir kent için turistik destinasyon kimliği oluştururken somut olmayan 
mirası anlamlandıran sembolik ve efsanevi karakterler önemli yer tutmaktadır. 
Efsanevi kişiler kentin kolektif hafızasını oluşturan hikayelerin ve mitlerin 
temel taşıdır. Bu kişiler özellikle mitler aracılığıyla kentin kimliğine anlam 
kazandıran kültürel figürlerdir. Bu kişiler, çoğu zaman kentin kuruluşu, doğal 
unsurları, ahlaki değerleri ya da toplumsal hafızasında derin izler bırakan 
olaylarla ilişkilendirilerek nesiller arası aktarılan bir miras olmaktadır. Bu 
efsanevi karakterler kentin festivalleri ve diğer tüm kültürel etkinlikleri, temalı 
rotaları, müzeleri ve mit temelli turizm ürünleri ile bütünleşik bir yapıda 
kullanıldığında önemli bir çekicilik haline gelmektedir. 

Manisa Tarzanı

Manisa ili ile özdeşmiş ve modern çağın sembolik kişilerin başında efsanevi 
karakter Tarzan gelmektedir. Tarzan 1899 yılında Bağdat’ın Samarra kentinde 



114  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

dünyaya gözlerini açmış Kerkük kökenli bir Türkmen’dir24. Bu kişi, Kurtuluş 
Savaşı’nda İstiklal Madalyası’nı almıştır. Tarzan’ın doğduğunda adı Ahmeddin 
Carlak iken, Kerkük Türklerin olduktan sonra adı Ahmet Bedevi olarak 
değişmiştir.  Bir kaynakta Manisa Tarzanı’nı şu şekilde tanımlanmaktadır: 
“bayram günleri ile Ramazan ayının iftar, sahur saatleri gibi özel günlerin belirli 
saatlerinde top atarak vakit bildirmesiyle Topçu Hacı, doğa ile özdeşmiş giyim ve 
hayat tarzı nedeniyle Tarzan, Manisa’da kırk yılı bulan ikametinden dolayı da 
Manisa Tarzan’ı olarak anılır25” (Görsel 3). 

Görsel 3. Manisa Tarzan’ı ve Niobe Ağlayan Kaya

    

Kaynak: http://manisa.gov.tr/manisa-tarzani-ahmet-bedevi, Erişim Tarihi: 
10.12.2025.

Tarzan kendini doğaya adamış; doğayı korumak ve iyi gelmek için pek çok 
eforu göstermiş bir kimliktir. Bu çevre dostu karakter, kendisini Manisa’nın 
yeşillendirmesine adamıştır. Literatüre göre, 1930 yılında belediyenin 
ağaçlandırma için ayırdığı fonu kullanarak ağaçlandırma çalışmalarına hız 
vermiştir. Buna ek olarak, sonraki yıllarda maddi destek sağlanmasa da 
kendi özverisi ve maddi imkanlarıyla çalışmalarına devam etmiştir. 2. Dünya 
Savaşı sonrası 1950’li yıllarda tekrar çalışmalarına hız veren Tarzan, Manisa 
merkezde yer alan parklar ve bahçeler ile bugünkü Muradiye Camisi’nin 
bahçesinin ağaçlanmasına olanak sağlamıştır26. Tarzan ile ilgili ağızdan ağıza 
yayılan hikayede Manisa Spil Dağı’nın zirvesine yalnız bir şekilde ağaç taşıdığı 
anlatılmaktadır.  Rivayetlerden birkaçı ise Tarza’nın doğadaki hayvanlar ile 
iletişim kurabildiğini ve halk arasında “yerli aziz” olarak ifade edildiğini 
göstermektedir27.

Özetle, Manisa’nın ağaçlandırmasıyla ve doğa için gösterdiği çabalar ile 
ün yapmış bu kişi, dağ tırmanışlarını bitirip Manisa’ya geri döndüğünde, 
pek çok çam ağacının kesildiğini görünce çok üzülmüştür. Rivayete göre bu 
duruma çok üzülen Tarzan kalp spazmı geçirmiştir. Bu andan itibaren her 
tırmanışında baygınlık geçiren Tarzan, Manisa Moris Şinasi Hastanesi’nde 

http://manisa.gov.tr/manisa-tarzani-ahmet-bedevi


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  115

tedavi görmüştür. Fakat, tedavi işe yaramamış ve 31 Mayıs 1963 tarihinde 
dünyaya gözlerini yummuştur. 

Kybele

Kybele Anadolu’nun en eski ve güçlü tanrıçalarından biri (Magna Mater) 
ve Anadolu’da matriyarkal toplumun baş Tanrısı olarak ifade edilmektedir. 
Kybele’nin kayıtlarda “Nana, Marienna, Dindymene ve Sipylene (Manisa Spil 
Dağı Eteği)” gibi pek çok adı bulunmaktadır28. Geçmişi M.Ö. 7 bin yıllarına 
dayanan ve yaşamını Sipil Dağı’nın eteklerinde geçirdiği varsayılan Tanrıça 
Manisa’nın turizm potansiyeli ve kenti hikayelendirme çabaları açısından 
önemli yer tutmaktadır. “Taş Ana” olarak ifade edilen Kybele önemli de bir 
efsaneyi beraberinde getirmektedir. Kybele Attis isimli birine aşık olmuştur. 
Ancak, bu karakterin evleneceğini öğrenir ve sonrasında gerçekleşen düğüne 
giderek insanları deliye dönüştürür. Rivayete göre deliye dönen Attis kendi 
organlarını kesmiştir. Efsane kapsamında, olay sırasında ortaya çıkan kanın 
Manisa topraklarına bereketi getirdiğine inanılmaktadır. Bu efsaneye yönelik 
olarak toplum arasında Kybele Kaya Kabartması olarak da bilinen ve Akpınar 
Mesire Alanı’nda yer alan “Kybele Anıtı” bulunmaktadır (Görsel 4)29. 

Görsel 4. Kybele Anıtı

   

Kaynak: Manisa Valiliği, 2012.

Özellikle sanat yapıtlarına bakıldığında, Kybele güçlü bir doğurganlık 
özelliği ile ön plana çıkmaktadır. Başındaki tacın ise yeryüzündeki bereket 
tanrıçası olduğu için yer üzerinde inşa edilen bir kule biçimini temsil etmektedir. 
Tanrıçanın yanında ise muhakkak gücü temsil eden aslan bulunmaktadır (Görsel 
4). Kybele’nin kayıtlara geçen eşi “Attis” dir. Fakat, Sümerlerden Anadolu 
topraklarına gelen Kybele’nin o dönemki sevgilisinin adının Temmuz olduğu 
ifade edilmektedir. Kybele’nin Ay Tanrıçası olduğu ve yeryüzünün tarımsız 
olarak verimliliğini temsil ettiği varsayılmaktadır. Buna ek olarak, Kybele’nin 



116  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Yunanistan’a geçerken yalnız Aphrodite olarak değil, aynı zamanda da Artemis 
olarak geçtiği kayıtlara geçmiştir. Tüm bu temsillerin sanat eserlerine ve döneme 
ait kalıntılara yansıdığı görülmektedir. 

3. HALK DANSLARI 

Halk dansları veya oyunları Anadolu topraklarının en değerli somut 
olmayan miras unsurlarındandır. Özellikle Türk halkının kültür yapı taşı olan 
halk dansları, bir toplumun yaşam tarzını, sosyal hayatını ve inanışları gibi 
pek çok kültürel zenginliğini ortaya koyan simge niteliğindedir. Türk folkloru 
denince akla gelen ilk şey halk oyunları olmaktadır. Halk oyunları, yüzyıllardır 
Türk halkı gibi kolektif ve birlikte hareket etmeye, yaşamaya özen gösteren 
toplumlar için birbirlerine mutluluklarını, üzüntülerini ve bunun gibi farklı 
duygularını gösterme olanağı sunmuştur. Halk veya toplumbilimi uzmanlık 
alanı olan halk dansları şu şekilde ifade edilmektedir30: “Halk oyunu göze ve 
kulağa hoş gelecek şekilde düzenlenmiş, ölçülü ve dengeli hareket yoluyla estetik bir 
etki ve heyecan yaratan, çoğunlukla ses birimlerinden meydana gelen, halk müziğiyle 
desteklenmiş, hareket ve müzik bütünleşmesidir. Halk oyunlarını tanımlarken, ait 
olduğu toplumun kültür değerlerini yansıtan bir olayı, bir sevinci, bir üzüntüyü 
ifade eden kaynağı itibariyle din ve büyü ile ilgili olan müzikli olarak tek kişi ya 
da topluluk halinde icra edilen ölçülü ve düzenli hareketlerdir.”

Halk dansları kökeninin insanın ilk var olduğu güne dayandığı 
düşünülmektedir. Ayrıca, o dönemlerde şaman geleneğin yaygın olması 
büyü yapma ritüellerini de ön plana çıkarmaktaydı. Dolayısıyla, eski çağlarda 
özellikle büyü yapmadan önce ateş çevresinde topluca dans edilmesi ve avcılık 
döneminde ava çıkmadan önce dans edilmesi, halk danslarının çok eskiye 
dayandığını göstermektedir. Halk oyunlarının büyük çoğunluğunun halk 
arasında şenlik amacıyla icra edilen gelenek ve inanışlar kapsamında hayatımıza 
girmiş olduğu savunulmaktadır31.

Manisa kentine ait folklor özellikleri incelendiğinde halk oyunları öncelikli 
alanlardan biridir. Manisa kenti halk oyunları köklü bir geçmişe sahiptir. 
Kendine özgü figürleri ve ritmik özellikleri ile Türk kültürüne katma değer 
veren unsurlardan biridir. Manisa kentine ait halk oyunları incelendiğinde hem 
kadın hem erkek oyunları açısından marka haline gelmiş iki oyun olan “zeybek” 
ve “kaşık oyunu” karşımıza çıkmaktadır. Manisa kentinin Ege Bölgesi’nde 
yani Batı Anadolu’da yer alması, Manisa ilinin zeybek kültürü ile özdeşleşmiş 
olmasına neden olmuştur. Ayrıca, Manisa kentinde halk oyunları çift sayıda 
dansçı ile karşılıklı veya bir çember içerisinde oynanmaktadır. Bir kaynağa göre, 
“Yağcılar, Yeniceköy gibi köylerde horo; Salihli, Kemaliyes, Kozaklı, Köprübaşı gibi 
yerlerde seymen türünde oyunlar; hemen her yerde ise Manisa çiftetellisi oynanır32”. 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  117

Zeybek dansı Ege’nin özgürlüğünü ve efe olma özelliğini temsil etmektedir. 
Zeybekler bir kimliği temsil etmektedir. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı tanımı 
incelendiğinde, Zeybek “bir efenin yönetiminde ovadan ovaya, dağdan dağa 
gezen, yoksulları gözetip yörede belirli bir otoriteye sahip olan, genellikle zalimlere 
veya sonradan görme zenginlere göz açtırmayan, zaman zaman işlediği bir suç 
yüzünden hapse girmeden dağlara kaçan, yönetime ters düşmüş insanlar” olarak 
tanımlanmıştır34. Manisa kentinde oynanan türü incelendiğinde Harmandalı 
Zeybeğinin yaygın olduğu görülmektedir. Harmandalı Zeybeği de kendi 
içerisinde sınıflandırılmaktadır. Bunlar isim olarak Çaktım Çaktım (Aydın 
Zeybeği), Somalı Zeybeği, Baylan Cemile Zeybeği, Koca Ümmet Zeybeği, 
Çift Hava Zeybeği, Yeni Harmandalı Zeybeği, Seymen Sekmesi Cihanyandı 
Zeybeği ve Ayvalık Zeybeği olarak kayıtlara geçmiştir. 

Alan araştırmaları, zeybek oyunlarının günümüzde özellikle düğünlerde, 
asker uğurlamalarında ve törenlerde veya çeşitli yöresel eğlencelerde icra 
edildiğini; yöre halkı tarafından çok sevildiğini ve büyük önem taşıdığını 
göstermektedir. Zeybek oyunu büyük bir gezinti figüründen oluşmaktadır. 
Gezinti, duruş, yürüyüş ve davranış ile yiğitliği veya efeliği sembolize etmektedir. 
Bu oyunlara geleneksel enstrümanlar eşlik etmektedir.  Açık meydanlarda 
bağlama, davul ve zurna tercih edilirken; kapalı mekanlarda zeybek oyunu 
kapalı alanlarda ince saz, bağlama, klarnet ve darbuka ile birlikte oynanmaktadır. 
Halk zeybek oyununu oynarken, zeybeğin türüne göre eşlik ettikleri çalgılar 
değişim göstermektedir. Örneğin, ağır zeybek havalarında ağırlıklı olarak davul-
zurna ikilisi tercih edilirken; daha haraketli oyunlarda bağlama çalınmaktadır.

Zeybek tüm bölgede yaygın olmasına karşın, her ilçede farklı şekilde ve 
isimle oynanmaktadır. Turgutlu, Soma, Salihli ve Kemaliye çevresinde Seymen 
Sekmesi oynanmaktadır. Bu oyun, şiş ve bıçak çarpıp eğilerek icra edilir ve 
düğün alaylarında yaygındır. Öte yandan, Soma’nın Kabardan Zeybeği tek ayak 
üstünde ayak bağlama, atlama ve çökme figürleri ile bilinmektedir. Turgutlu’nun 
ise Harmandalı Zeybeği ile ünlü olduğu bilinmektedir. Harmandalı Zeybeğinde 
tek kolla kendi çevresinde dönerek oynanmaktadır. Buna ek olarak, Yunt Dağı 
bölgesinde Yeni Harmandalı sağ kolu öne salıp sol ayak ucunu yere vurarak 
başlayan ve tek kol havada oynanan en temel oyunlardan biridir33. 



118  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Görsel 5. Zeybek Halk Dansı Görünümleri

 

Kaynak: Manisa Valiliği, 2007.

Halk arasında oynanan zeybek havasında tercih edilen kıyafetler geçmişten 
günümüze kadar yaşamıştır. Bu geleneksel kıyafetler oldukça havalı ve Manisa 
kentinin zengin kültürel değerlerini yansıtan şekilde dikilmektedir. Bu giysilerin 
içeriği incelendiğinde belirli tipte olduğu görülmektedir. Aynı zamanda, bu 
giyim kuşam unsurları geleneksel Manisa kıyafetleriyle benzerlik göstermektedir. 
Detaylı bir inceleme yapıldığında, Zeybeklerin hareket kısıt yaşamaması adına 
alt giyimde kısa şalvar tercih ettiği görülmektedir. Bu şalvar dizüstünde iken, 
bacakları tozluk ile örterler. Bunun amacı ise oyunda yere çökerken yaralanma 
yaşanmasını engellemektir. En alt giyimde ise çizme veya çarık giyilmektedir. 
Zeybek oynayan bireyler başlarına ise fes, takke, şapka ve kasket takmaktadırlar. 
Bunlara ek olarak, oyalarla bezeli yemeni kullanabilmektedirler. Pamuktan ve 
ketenden üretilen gömleklerin üzerine cepken giyilmekte ve boyun kısmına 
ise süslü, püsküllü ve işlemeli kefiye takılmaktadır. Bunun üzerine ise zıbın 
veya işlik giyilmektedir. Kolları yırtmaçlı olan bu unsur yakası dik olup önü 
düğmelerden oluşmaktadır. Tüm kıyafet detaylarında mavi ve siyah renkte 
iken, kırmızı da tercih edilen renkler arasındadır. Tamamlayıcı veya aksesuar 
sayılan unsurlar arasında ise para kesesi, mendil, yağlık, pazıbent, saat kösteği, 
hamaylı, muska, tabaka, silahlık, çevre, kama bulunmaktadır34. 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  119

Tablo 1. Bölgede İcra Edilen Zeybek Türleri

Zeybek Türleri
Yunddağ-Dağlı Oyunu Kasnak-Arpazlı Oyunu
Hovarda Zeybeği Yandım Ayşem
İki Parmak Zeybeği Cirit Zeybeği
Yalabık Oyunu Bengi Oyunu
Baba Hüseyin Oyunu Harmandalı Oyunu
Kemeraltı Oyunu Edremit Güvendesi Oyunu
Çandarma Oyunu Kaval Oyunu
Kocaarap Oyunu Üç Parmak Oyunu
Jandarma Zeybeği Kız Havası Zeybeği
Menemen Kabak Havası Fadimem Zeybeği

Kaynak: Yazar tarafından derlenmiştir.

İlgili alanda yürütülen uzmanlık tezleri incelendiğinde, veri tabanında güncel 
yıllarda yürütülmüş iki adet araştırmaya rastlanmıştır. Bunlardan birincisi 
Turgutlu yöresi halk oyunlarını incelerken, bir diğeri ise Yunt Dağı köylerinin 
halk oyunu geleneklerini araştırmıştır. Turgutlu Yöresi Halk Oyunları üzerine 
yazılan tezde burada birtakım geleneklerin halen daha devam ettirildiği tespit 
edilmiştir. Bölgede Yörükler, Türkmenler, Muhacirler, Romanlar, Abdallar, 
Kürt ve Azeri halkı yaşamaktadır. 

Kadınların oynadığı geleneksel halk dansları ise 13 adet zeybek türü olarak 
belirlemiştir. Alandaki araştırmalar, kadınların figür, adım ve oyun tarzının 
erkeklerinkiyle benzerlik gösterdiğini tespit etmiştir. Solo veya toplu dansın 
mümkün olduğu bu havada, eğilmeler, çember daire oluşturma yani dönme, 
kol döndürmeler ve parmak şıklatmalar yer almaktadır. Özellikle, Turgutlu 
ilçesinde halen daha halk oyunları geleneğini yaşatan dans isimleri “Çeşmenin 
Başı Güzel”, “Tavana Kavun Astım”, “Al Giydim Alsın Diye”, “Baygın Cemilem 
veya Baylan Cemile”, “Düz Ovanın Çamları”, “Mendilim Var Dört Köşe”, 
“Cici Pabucum Cici”, “Kız Suya İner”, “Giyer Fistanı Atlas”, “Demirciler”, 
“Martini Takmış Koluna”, “Mermere”, “Ninnaların Ninnası”, “Konsol Üstünde 
Mumlar”, “Nalbandım”, “Kordon”, “Çaktım Çaktım”, “Ninanom”, “Öveçlerin 
Çamları”, “Sepetçioğlu” ve “Bahçalarda Sıyırma” olarak kayıtlara geçmiştir.  

Zeybek oyunlarına ek olarak, yörede halen daha oynanmakta olan halk 
dansları ve köy seyirlik oyunları bulunmaktadır. Bu danslar özellikle düğünler 
vd. özel günlerde köy meydanlarında ve diğer tarz mekanlarda icra edilmektedir. 
Bu oyunlar yedi boyutta sınıflandırılmıştır: Kuttören ve Söylence Kaynaklı 
Oyunlar- Gerçekçi oyunlar, Ölüp Dirilme ve Kız Kaçırma, Yılbaşı ve Yıl Sonu 
Oyunları, Tarımsal Oyunlar, Hayvan Benzetmeleri, Dilsiz Oyunlar- Kukla- Şaka 



120  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Oyunları ve Tek ve Çift İzlekli Oyunlar- Dizi Oyunları. Literatürde köy seyirlik 
oyunları “ortaoyunu”, “halk tiyatrosu”, “temaşa” isimleriyle de anılmaktadır. Köy 
seyirlik oyunlarında bireyler izleyenleri eğlendirme motivasyonu taşımaktadır. 
Burada, sanatsal ya da belirli bir amaca yönelik koreografi bulunmamaktadır. 
Köy seyirlik oyunlarına bakıldığında, göçmen halayları, damat halayı, ramizem, 
payduşak ve deryalar gibi farklı isimlerde geleneksel yaklaşımlar görülmektedir35. 
Tüm bu halk dansı çeşitliliği kültürün zenginliğini ve halkın köklü bir yapıya 
sahip olduğunu göstermektedir. Köy seyirlik oyunlarında ve diğer geleneksel 
halk oyunlarında kullanılan enstrümanlar çeşitlilik göstermektedir. Ancak, en 
temel araçlar göçmen davulu, davul-zurna ikilisi, trampet, trompet, saksafon 
ve klarnet olarak kayıtlara geçmiştir36. 

Bölgede oynanan ve dinsel bir tema taşıyan bir diğer halk oyunu semahların 
icra ettiği dönülen yani semazen gösterileridir. Bu dans türü inanca dayalı olarak 
ifade edilmektedir. Literatürde şu şekilde açıklamnmaktadır: “Semah dönenler 
birbirlerine dokunmadan, daire şeklinde ve karşılıklı durarak semah ederler. Semah 
dönüldüğü sırada köşede bulunan dede makamına sırt dönülmez. Semahın değişik 
bölümlerine evrenin dönüşü, turnalar gibi daire şeklinde uçmak ve kanat çırpmak 
gibi farklı simgesel anlamlar yüklendiğini söylenmektedir.  Semahların diğer bir 
özelliği dansın, halaylarda olduğu gibi, “ağırlama”, “yelleme” ve “hoplatma” 
bölümleri gibi hızlı ve yavaş bölümlerinin oluşudur. Dansın ilgi çeken asıl bölümü 
ise başlangıç ve bitişidir. Çünkü başlangıç ve bitiriş bir ritüelin giriş ve çıkış kısmını 
belirler bir özellik olarak göstermektedir”. Özellikle Yunt Dağı bölgesinde yaygın 
olan bu halk dansı genelde kapalı mekanda odalarda kadın ve erkek ayrı olmak 
üzere icra edilmektedir. Kadın ve erkek sema gösterisini birlikte icra ederken; 
saz havasına başlanınca kadınlardan biri gider ve bir erkeğe niyaz eder. Niyaz 
öne doğru eğilip karşı tarafa selam vermek anlamına gelmektedir. Daha sonra 
bu ikili beraber dans ederler37.

Son olarak, halk oyunlarına ilaveten özellikle düğünlerin pek çoğunda 
farklı halk dansları da sergilenmektedir. Ancak, bunlar turistik bir çekim 
unsuru özelliğine sahip olmamakla birlikte, halk arasında oldukça yaygın 
olarak oynanmaktadır. Bu oyunlar roman havası, çiftetelli ve halay ağırlıkta 
diyebiliriz. Bunlara ilaveten, yörede yaşayan kadınlar özel günlerde Konsol 
Üstünde Mumlar, Nalbandım Kaşık Havası, El Havası, Mermere, Düz Ovanın 
Çamları ve Ninnaların Ninnası adlarıyla pek çok oyun sergilenmektedir. Tüm 
bu oyunlar, daire, def, dümbelek, kaşık, sini, güğüm, kazan, zilli maşa ile 
benzeri araçlar ile genellikle karşılıklı yani toplu bir biçimde oynanmaktadır.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  121

SONUÇ

Kitabın bu bölümünde Manisa kentinin eski çağlardan günümüze kadar 
ulaşan efsaneleri, halk anlatıları, kentin sembolü haline gelmiş karakterler ve 
halk oyunları kültürel değerler açısından incelenmiştir. İlk olarak, halk anlatıları 
ve efsaneler konu alınmıştır. Manisa kenti Anadolu’nun bereketli topraklarında, 
pek çok farklı medeniyete ev sahipliği yapmış bir yerdir. Bu nedenle, halk 
anlatıları ve mitolojik hikayeler açısından oldukça zengin bir kültürel belleğe 
sahiptir. Bu kapsamda çok çeşitli efsaneler yer alsa da, bu bölümde turistik çekim 
unsuru ve kültürel miras kapsamında marka haline gelmiş mitolojik hikayeler 
ve efsaneler incelenmiştir. Bu efsanelerin pek çoğunun Frigya dönemine kadar 
uzandığı ve Spil Dağı çevresine konu olduğu tespit edilmiştir. Efsaneler, Manisa 
kentinin geçmişten günümüze tüm değer yargılarını, inanç sistemlerini ve değer 
yargılarını temsil eder niteliktedir. İncelemeler sonucunda, Manisa kentinin 
kültürel kimliğinin yalnızca yazılı tarihsel kaynaklardan değil, aynı zamanda 
sözlü anlatımlar aracılığıyla da yaratıldığı görülmüştür. Özellikle de Antik 
Yunan Mitolojisine ev sahipliği yapan bölge, turizm kimliğini oluştururken 
ciddi bir potansiyele sahip olduğu söylenebilir.

Bu bağlamda efsaneler, destinasyon pazarlaması çabalarında yerel 
kimliği görünür kılacak temel araçlar olarak görülebilir. Buna ek olarak, bu 
efsanelerin kuşaktan kuşağa aktarımı, kültürel belleğin sürekliliğinde temel 
mekanizmalardan biri olarak değerlendirilebilir. Bu hikayelerin akademik 
araştırmalar çerçevesinde sistematik biçimde ele alınması, somut olmayan 
kültürel mirasın belgelenmesine katkı sunarken, aynı zamanda Anadolu’nun 
kültürel çeşitliliğini gözler önüne sermektedir. Tüm bu mitolojik hikayeler veya 
efsaneler, Manisa’nın kültürel turizme katkı vermesi açısından stratejik olarak 
değerlendirilmelidir. Örneğin, yeni yaratılacak olan etkinlikler veya festivaller ve 
tematik kültür rotaları oluşturularak kültürel belleğin yaşatılması ve bölgedeki 
turizm hareketliliğinin canlandırması yönünde çalışmalar yapılabilir. 

Bir diğer önemli unsur ise efsanelere konu olan ve bölgede tanınan sembolik 
kişilerdir. Niobe ve Kybele etrafında dolaşan mitolojik hikayeler, doğa, bereket, 
acı, kutsallık ve süreklilik gibi anlamları temsil etmektedir. Bu sembol kişiler 
sayesinde, toplumun kültürel değerleri ve tarihsel deneyimlerin kuşaklar arası 
aktarımı mümkün olmaktadır. Ayrıca, bu kişiler mekan temelli kimlik inşasının 
bir parçası olarak değerlendirilmesine olanak sağlamaktadır. Bu semboller aynı 
zamanda mekanla duygusal bir bağ kurmanın aracı olarak görülebilmektedir. 
Bu kişiler turistik temsil olarak kullanılabilmektedir. Örneğin, pek çok kişi 
tarafından tanınan bir kişi olan Manisa Tarzan’ı dendiğinde pek çok kişi aklına 
Manisa kentini getirmektedir. Bu algı kentin turizm potansiyeli açısından önem 
arz etmektedir. Bu çerçevede kültürel değer yaratma yetisine sahip sembolik 



122  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

kişiler, Manisa’nın kültürel mirasının hem korunması hem de sürdürülebilir 
kültürel turizm kapsamında değerlendirilmesi açısından stratejik bir araç 
olarak düşünebilir. 

Manisa kentinin kültürel kimliğini oluşturan zincirin bir diğeri halk 
oyunlarıdır. Halk oyunları, şehrin somut olmayan kültürel mirasları arasında 
ilk sıralarda yer almaktadır. Halk oyunları kültürel değerleri, tarihsel deneyimleri 
ve inanışları ve yerel kimliği yansıtması bakımından işlevsel bir unsurdur. 
Manisa kenti kültür kimliği ile özdeşleşen en temel ve halk arasında yaygın 
olan halk dansı zeybektir. Bu unsur, kültürel mirasın yaşamasına ve kuşaktan 
kuşağa aktarılmasına aracılık etmektedir. Kültürel deneyim olarak halk oyunları 
bölgenin turizm politikalarıyla bütüncül bir şekilde ele alınmalıdır.  Kültürel 
turizm potansiyelini güçlendiren halk oyunları, turistlere bölgenin kültürüyle 
doğrudan temas etmesine imkan sağlamaktadır. Bu bağlamda, kent için 
geliştirilecek turizm politikalarında halk oyunu gösterilerine yer verilmelidir. 
Tüm bahsi geçen unsurlar turizm politikalarında bütünleşik bir yaklaşım 
açısıyla değerlendirilmelidir. 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  123

Kaynakça
1Yeganeh, H. (2022). Orality, Literacy and the “Great Divide” in Cultural Values. 

International Journal of Sociology and Social Policy, 42(5/6), 564-582. 
2Aydemir, B. (2021). Gelenekselden Çağdaş Olana Türk Hikaye Anlatıcılığında 

Temel Motivasyonlar (Model Anlatıcılar Işığında). IBAD Sosyal Bilimler 
Dergisi, (10), 370-387.

3İlhan, M. (2015). Folklorik Bağlamda Anlatı: Gelenek, Dil ve Yorum. Uluslararası 
Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim (TEKE) Dergisi, 4(2).

4Nar, M. Ş. (2014). Günümüz Toplumunda Mitler: Anadolu Halk Efsaneleri 
Üzerine Genel Bir Değerlendirme. Folklor/Edebiyat, 20(79), 55-77.

5 Şeker, R. ve Bolat, Y. Halk Oyunları Deneyiminin Somut Olmayan Kültürel 
Miras Tutumları ve Sosyal Değerler Üzerindeki Etkisi. Uluslararası Sağlık, 
Egzersiz ve Spor Bilimleri Dergisi, 2(3), 251-270.

6Ana Britannica Ansiklopedisi (1989). Cilt 6. Ana Yayıncılık.
7 Güner, İ. ve Ertürk, M. (2004). Türkiye il merkezi kent adlarının kaynakları 

üzerine bir araştırma. Muğla Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 
(12), 39-62.

8 Akgül, H. (1987). Manisa Folkloru. Manisa: Manisa Turizm Derneği.
9Akgül, H. (1987), A.g.e.
10 Akgül, H. (1987), A.g.e.
11Akgül, H. (1987), A.g.e.
12 Yazar, S. (2020). Anadolu Efsaneleri. İstanbul: Nesil Basımevi.
13Beekes, R. S. P. (2009). Pre-Greek Names. The Journal of Indo-European 

Studies, 37(1), 191-197.
14 Gupta, K. (2008). https://www.britannica.com. Erişim Tarihi: 12.11.2025.
15 Baert, B. (2020). The Weeping Rock: Revisiting Niobe through ’Paragone’, 

’Pathosformel’and Petrification. Belçika: Peeters Yayınevi.
16 Leshem, B. (2018). The myth of Niobe in literature and art. Beerşaba: Ben-

Gurion University of the Negev Basılmamış Doktora Tezi.
17 Tulunay, E. (1997). Pelops’un Gizemi. İstanbul: Graphis.
18 Demiralp, D. (2014). İlkçağ Anadolu’sunun Frigya Yöresinden Yükselen 

Bir Hüzün Tınısı-Antik Metinlerin Işığında Satyr Marsyas’ ın Trajik 
Öyküsü. LAÜ Sosyal Bilimler Dergisi, 5(1), 88-104.

19 Aytepe, G., & Yıldız, U. (2022). Apollon ve Marsyas’ ın Müzik Yarışması 
Mitolojisinin Antik Dönem ve Avrupa Görsel Sanatlarına Yansımaları. Eğitim 
ve Toplum Araştırmaları Dergisi, 9(1), 188-207.

20 S. Akça, B., Talu, Ç. (2021). Flüt Repertuvarını Etkileyen Yunan Mitolojisi 
Karakterleri. Social Sciences Research Journal, 10 (1), 102-111.

21Erhat, A. (1996). Mitoloji Sözlüğü (6. Baskı). İstanbul: Remzi Kitabevi.

https://www.britannica.com


124  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

22 Pamukçu, H. ve Gökçe, A. (2022). Anadolu efsaneleri (editörler: Canan Tanrısever 
& Özlem Güzel, Eds.; 1. basım). Nobel Akademik Yayınları. 

23 Uçtu, N. (2018). Tarihteki 3. sinagog ihtişamını koruyor. https://www.milliyet.
com.tr/gundem/tarihteki-3-sinagog-ihtisamini-koruyor-2684657. Erişim 
Tarihi: 19.12.2025).

24Yılmaz, A. C., Özkaya, E. N., Çakmakcı, G., Barlas, P., & Süel, A. Türkiye’nin 
ilk çevrecisi: Manisa Tarzanı.

25Aycan, N. (2005). Cumhuriyet Çocuğu ve Çevre Dostu Bir Türk: Manisa 
Tarzanı . Bilge, Yaz 45, 17-25. 

26 Aycan, N. (2005), A.g.e.
27Avan, H. (2001). “Sevgi Adamı” Manisa Mektupları. Manisa: Manisa Celal Bayar 

Üniversitesi Yüksek Öğrenim Vakfı Yayınları.
28 Pamukçu, H. ve Gökçe, A. (2022), A.g.e.
29Manisa Valiliği. (2012). Manisa Rehberi 2012. Manisa: Manisa Valiliği Kültür 

Yayınları.
30 Bali, A. (2017). Halk Oyunları Üzerine Halkbilimsel Bir Araştırma: Mersin 

İli Silifke İlçesi örneği. Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi, (33), 78-91.
31 Ataman, Sadi Yaver (1975).100 Türk Halk Oyunları. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 
32 Avşar, M. E. (Ed.). (2013). Manisa halk kültürü. Manisa: Manisa’yı ve Mesir’i 

Tanıtma ve Turizm Derneği Kültür Yayınları.
33Avşar, M. E.(2013), A.g.e.
34 T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı. (n.d.). Halk oyunları. https://ekitap.ktb.gov.

tr/TR-80209/halk-oyunlari.html.
35Boratav, P.N. (1973). Türk Halk Bilimi I 100 Soruda Türk Halk Edebiyatı. Ankara: 

Gerçek Yayınevi. 
36Karagözler Egel, G. (2017). Manisa Yunt Dağı Köylerinde Halk Oyunları 

Geleneği Yüksek Lisans tezi. Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
İzmir. 

37Egel, G. (2017), A.g.e.

https://www.milliyet.com.tr/gundem/tarihteki-3-sinagog-ihtisamini-koruyor-2684657
https://www.milliyet.com.tr/gundem/tarihteki-3-sinagog-ihtisamini-koruyor-2684657
https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-80209/halk-oyunlari.html
https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-80209/halk-oyunlari.html


125

BÖLÜM 7

Manisa’nın Mutfak Kültürü

GİRİŞ

Türkiye’nin zengin yöresel ürünleri ve sahip olduğu mutfaklar, turistler 
için önemli çekicilik unsurlarıdır ve giderek tatil motivasyonunun temel 
bileşenleri haline gelmektedir. Bu durum, gastronomi turizminin Türkiye 
turizmi içerisindeki önemini artırmaktadır. Özellikle turistlerin Türkiye’yi 
tekrar ziyaret etmelerinde yemeğin önemli bir faktör olduğu belirtilmektedir1. 
Türkiye’nin turizm gelirlerine ilişkin veriler, yeme-içme harcamalarının toplam 
turizm harcamaları içindeki önemini göstermektedir. 2024 yılı turizm geliri 
60,4 milyar dolara ulaştığı ve bu gelirler içinde yeme-içme harcamalarının 
%19 civarında olduğu tespit edilmiştir2. Türkiye’de turizmi etkileyen büyük 
krizler dışında yeme içme harcamalarının turizm gelirleri içindeki payı önemini 
korumuştur. Ülkedeki mutfak ve ürün çeşitliliği, gastronomi turizminin payını 
artırmakta, yemek-içme harcamalarının turist harcamaları içinde önemli bir 
yer tutmasına neden olmaktadır. 

Manisa’nın zengin mutfak kültürü ve tarımsal ürün çeşitliliği, kentin kültürel 
yapısını oluşturan temel unsurlardan biridir. Bu güçlü bileşenler, kente yüksek 
gastronomi turizmi potansiyeli kazandırmaktadır. İlde yetiştirilen zeytin, 
üzüm, kavun, domates ve çeşitli meyvelerin yanı sıra, şevketi bostan, arapsaçı 
ve hardal gibi doğal otlar, yöreye özgü yemeklerin hazırlanmasında önemli 
girdileri oluşturmaktadır. Manisa, coğrafi işaretli ürünlerinin yanı sıra, Türk ve 
Ege mutfaklarında yer alan pek çok yemeği yöreye özgü otlar ve farklı pişirme 
teknikleriyle sunmaktadır. Her ne kadar Manisa’nın, gastronomi turizmi 
açısından mevcut potansiyeli henüz tam anlamıyla değerlendirilememiş olsa 
da özellikle son yıllarda düzenlenen festival, tanıtım etkinlikleri ve yerel ürün 



126  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

odaklı organizasyonlar sayesinde kentin gastronomik değerlerinin görünürlüğü 
artmaktadır. Bu gelişmeler, Manisa’nın gastronomi turizmi alanında daha 
güçlü bir destinasyon haline gelebileceğine işaret etmektedir. 

Manisa’nın coğrafi işaret ile tescillenmiş yöresel yemek ve yiyecekleri 
arasında Akhisar Köfte, Salihli Odun Köfte, Alaşehir Ekmeği, Kapaması ve 
Tahinli Pidesi, Kula Leblebisi, Kırkağaç Pideli Paça ve Topalak Yemeği, Soma 
Helvası Manisa Mesir Macunu gibi lezzetler yer almaktadır. Ayrıca Akhisar 
Domat zeytini ve zeytinyağı; Akhisar Uslu zeytini ve zeytinyağı; Büyükbelen 
Tekir zeytini; Kırkağaç kavunu; Manisa Sultani çekirdeksiz üzümü; Salihli kirazı 
gibi tarımsal ürünler de yer almaktadır. Tablo 1. Aralık 2025 itibariyle Manisa 
ilinin tescillenmiş coğrafi işaretli gıda ve tarım ürünlerini göstermektedir3. 

Tablo 1. Manisa İli Coğrafi İşaretli (Gıda ve Tarım) Ürünleri

Coğrafi İşaret/
Geleneksel Ürün Adı

Türü Ürün Grubu Tescil tarihi

Akhisar Domat Zeytini Menşe Adı İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

13.12.2012

Akhisar Domat Z.yağı Mahreç 
İşareti

Tereyağı dâhil katı ve sıvı yağlar 28.03.2022

Akhisar Köfte Mahreç 
İşareti

Yemekler ve çorbalar 09.01.2018

Akhisar Uslu Zeytini Menşe Adı İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

13.12.2012

Akhisar Uslu Zeytinyağı Mahreç 
İşareti

Tereyağı dâhil katı ve sıvı yağlar 28.03.2022

Alaşehir Asma Yaprağı Mahreç 
İşareti

İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

17.09.2021

Alaşehir Ekmeği Mahreç 
İşareti

Fırıncılık ve pastacılık mamulle-
ri, hamur işleri, tatlılar

23.05.2022

Alaşehir Kapaması / 
Alaşehir Kapatması

Mahreç 
İşareti

Yemekler ve çorbalar 14.02.2022

Alaşehir Tahinli Pidesi Mahreç 
İşareti

Fırıncılık ve pastacılık mamulle-
ri, hamur işleri, tatlılar

26.07.2023

Büyükbelen Tekir Zeytini Menşe Adı İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

08.07.2024

Demirci Figani Efendi 
Eriği

Mahreç 
İşareti

İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

10.06.2024

Demirci Hünnabı Menşe Adı İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

22.07.2020

Demirci Kirazı Mahreç 
İşareti

İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

27.03.2024

https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38037
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38403
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38297
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38036
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38404
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/3629
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/4043
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/4042
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/4042
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/6902
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/5385
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/5973
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/5973
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38255
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/4605


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  127

Emcelli Biberi Mahreç 
İşareti

İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

14.02.2023

Kula Leblebisi Mahreç 
İşareti

İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

21.06.2019

Köprübaşı Çileği Menşe Adı İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

02.11.2021

Kırkağaç Kavunu Menşe Adı İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

12.01.2009

Kırkağaç Pideli Paça/
K.Çakal Pideli Paça

Mahreç 
İşareti

Yemekler ve çorbalar 20.04.2024

Kırkağaç Topalak Yemeği Mahreç 
İşareti

Yemekler ve çorbalar 25.10.2023

Manisa Asma Yaprağı Menşe Adı İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

07.02.2023

Manisa Mesir Macunu Mahreç 
İşareti

Fırıncılık ve pastacılık mamulle-
ri, hamur işleri, tatlılar

21.03.2018

Manisa Sultani Çekirdeksiz 
Üzümü

Menşe Adı İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

18.02.2019

Manisa Taban Simidi Mahreç 
İşareti

Fırıncılık ve pastacılık mamulle-
ri, hamur işleri, tatlılar

07.05.2018

Salihli Kirazı Menşe Adı İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

03.09.2008

Salihli Odun Köfte Mahreç 
İşareti

Yemekler ve çorbalar 20.08.2008

Saruhanlı Çekirdeksiz 
Beyaz Üzümü

Menşe Adı İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

12.08.2021

Soma Helvası Mahreç 
İşareti

Fırıncılık ve pastacılık 
mamulleri, hamur işleri, tatlılar

04.08.2023

Soma Zeytinyağı Mahreç 
İşareti

Tereyağı dâhil katı ve sıvı yağlar 04.08.2023

Kaynak: İşçi, C., Tepeci, M. (2024)’den güncellenerek aktarılmıştır4.

Coğrafi işaretli olarak tescillenmiş ürünlerin yanı sıra henüz tescillenme 
süreci tamamlanmamış ve fakat başvurusu devam etmekte olan yedi ürün 
daha bulunmaktadır. Bu ürünler Tablo 2’de gösterilmiştir. 

https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/4163
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38285
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38302
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/37979
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/8902
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38106
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38399
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38399
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38023
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/37974
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/37975
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/2743
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/2743
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/4674


128  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Tablo 2. Manisa İli Coğrafi İşaret (Gıda ve Tarım) Başvuru Aşamasında Olan 
Ürünler

Coğrafi İşaret/
Geleneksel Ürün Adı

Türü Ürün Grubu Başvuru 
tarihi

Alaşehir Çekirdeksiz 
Üzüm

Mahreç 
İşareti

İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

06.03.2023

Büyükbelen Tekir 
Zeytini

Menşe Adı İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

28.12.2021

Kasaba Kavunu Menşe Adı İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

16.11.2022

Kırkağaç Zeytinyağı Mahreç 
İşareti

Tereyağı dahil katı ve sıvı yağlar 24.08.2023

Salihli Üzüm Pekmezi Mahreç 
İşareti

İşlenmiş ve işlenmemiş meyve 
ve sebzeler ile mantarlar

29.08.2022

Salihli Zeytinyağı Mahreç 
İşareti

Tereyağı dahil katı ve sıvı yağlar 16.10.2025

Çakal Pidesi Mahreç 
İşareti

Fırıncılık ve pastacılık mamulle-
ri, hamur işleri, tatlılar

26.05.2021

Kaynak: Türk Patent ve Marka Kurumu, 20255.  

Manisa’nın yöresel yemekleri geçmiş uygarlıklardan günümüze aktarılan 
kültürel mirasın önemli bir parçasıdır. Yerel lokantalarda Manisa Kebabı, 
Akhisar Köfte, Salihli Odun Köfte, Kırkağaç Pideli Paça ve Topalak Yemeği 
gibi lezzetler mevcut durumda sunulmaktadır. Ancak bu lezzetlerin menülerde 
yaygınlaşması gerekmektedir. Bu durum kentin gastronomi turizminin 
gelişmesine katkı sağlayacaktır. İlde hem yöresel tatların hem de dünya 
mutfaklarına ait yemeklerin sunulduğu, Tablo 3’te listelenen Turizm İşletme 
Belgeli restoranların yanı sıra, şehir merkezinde yaklaşık yüz yıldır hizmet 
veren Taylan Restoran ile özellikle iş amaçlı gelen ziyaretçilerin tercih ettiği 
Manisa Organize Sanayi Bölgesi’ndeki Litany Ristorante gibi işletmeler 
faaliyet göstermektedir. Kentte, ziyaretçilere yöresel yemek sunabilen çok 
sayıda yiyecek içecek işletmesi bulunmaktadır. Kent merkezindeki Gülcemal 
Manisa Kebapçısı, Altınkuş Restoran, Manisaspor Kebapçısı, Taşfabrika Cafe 
& Restoran ve Üçpınar Köfteci Mustafa gibi restoranlarda Ege mutfağının 
öne çıkan çorbaları, keşkek, güveç, kapama, yahni, mantı, kebap ve köfte 
çeşitlerinin yanı sıra kadayıf, helva gibi tatlılar da misafirlere sunulmaktadır6.

https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38403
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38297
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38036
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/3629
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/4043


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  129

Tablo 3. Manisa İli Turizm İşletme Belgeli Yeme-İçme Tesisleri

TESİS ADI Bulunduğu 
Yer-İlçe SINIF ADI KAPASİTE

1 Bacca’s Gastronomi Tesisi Şehzadeler Gastronomi Tesisi 115
2 October Fest Şehzadeler Gastronomi Tesisi 400
3 Happy Town Şehzadeler Gastronomi Tesisi 90
4 Law Inn Lounge Restaurant Yunusemre Gastronomi Tesisi 280
5 Noventy Yunusemre Gastronomi Tesisi 200
6 Sir Winston Restaurant Yunusemre Gastronomi Tesisi 240
7 X Garden Yunusemre Lokanta 197
8 Seyhan Restoran Akhisar Lokanta 180
9 Malikane MC Akhisar Özel Tesis 113
10 Kirazlı Teras Restaurant Salihli Gastronomi Tesisi 200
11 Maya Gurme Salihli Gastronomi Tesisi 190
12 My Martini Restaurant Soma Özel Tesis 370

13 Hayalet Hanedan Lounge 
&Garden Turgutlu Gastronomi Tesisi 480

Kaynak: Manisa İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü (2024)’den akt. İşçi ve Tepeci 
(2024)7.

Tablo 3’te belirtilen Manisa ili Turizm İşletme Belgeli yeme içme tesisleri 
incelendiğinde çoğunluğunun merkez ilçeler olan Şehzadeler ve Yunusemre’de 
toplandığı, tesislerin 90-480 arası yüksek kapasiteli tesisler olduğu görülmektedir. 
Merkez ilçelerin yanı sıra Salihli ve Akhisar gibi turistik çekiciliklerine sahip 
olan ilçelerde de belgeli yeme-içme tesisleri yer almaktadır. 

1. MANİSA’NIN YEMEK KÜLTÜRÜ ve YEREL YEMEKLER

Gediz Ovası’nın verimli toprakları, Manisa’nın tarımsal ürün çeşitliliğine 
yansımıştır. Bu coğrafya, zeytin, üzüm, kavun, kiraz ve çilek gibi tarımsal ürünlerin 
yanı sıra şevketi bostan, arapsaçı, ebegümeci, ıstırafiga, hindibağı, hardal 
otu gibi otların yetişmesine elverişli bir ortam sunmaktadır. Ayrıca süt ve 
süt ürünleri de temel besin kaynakları arasında yer almaktadır. Söz konusu 
ürünler, Manisa mutfağının temel yapı taşlarıdır. Manisa mutfağında Ege 
mutfağının zeytinyağlı ve ot ağırlıklı yemekleri görülmektedir. Aynı zamanda 
kentin mutfak kültürü, Türk-Rum ve Osmanlı izlerini de taşımaktadır. Yörede 
otlardan zeytinyağlı ve etli yemekler yapılmaktadır. Hindibağı ve ıstırafiga 
bitkileri salata; laleotu ya da kapurcaksa ise genellikle etli pide yapımında 
kullanılmaktadır8.

Ege ve İç Batı Anadolu mutfak geleneğinde önemli bir yere sahip olan 
haşhaşlı ekmek ve pide türleri, Manisa’nın yerel mutfak kültüründe de yaygın 



130  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

olarak tüketilmektedir. Üzüm ise bölgede farklı şekillerde tüketilen temel 
tarımsal ürünlerden biri olarak öne çıkmaktadır. Üzümden elde edilen şarap, 
şıra, pekmez ve lokumun yanı sıra, koruklardan ekşi lezzetler hazırlanmaktadır. 
Ayrıca üzüm ve diğer meyveler kullanılarak reçel, şerbet, hoşaf ve komposto gibi 
ürünler de üretilmektedir. Ancak, bölgede bağcılığın geçmişe kıyasla azalması 
ve tarımsal üretimin giderek endüstriyel bir yapıya dönüşmesi söz konusudur. 
Bu durum birçok ürünün hazır olarak tüketilmesine neden olmaktadır9.

Türkiye’de coğrafi işaretli yöresel ürünler tescil edilebilmektedir. 22/12/2016 
tarihinde yürürlüğe giren 6769 sayılı “Sınai Mülkiyet Kanunu” ile doğal ve beşerî 
unsurların bir araya gelmesi sonucu gıda, tarım, maden, el sanatları ürünleri ve 
sanayi ürünlerinden şartlara uygun olanlar, tescil edilmesi şartıyla, coğrafi işaret 
veya geleneksel ürün adı korumasından yararlanabilmektedir.  Coğrafi işaret; 
belirgin bir niteliği, ünü veya diğer özellikleri bakımından kökenin bulunduğu yöre, 
alan, bölge veya ülke ile özdeşleşmiş ürünü gösteren işarettir 10. Manisa ilinde 10 
adet coğrafi işaretle tescillenmiş yerel yemek ve tatlı bulunmaktadır. Yemek ve 
çorba kategorisinde yer alan Akhisar Köfte, Alaşehir Kapaması, Kırkağaç Pideli 
Paça, Kırkağaç Topalak Yemeği, Salihli Odun Köfte; fırıncılık ve pastacılık 
mamulleri, hamur işleri ve tatlılar kategorisinde Alaşehir Ekmeği, Alaşehir 
Tahinli Pidesi, Manisa Mesir Macunu, Manisa Taban Simidi ve Soma Helvası 
yer almaktadır. Tablo 4’te Manisa’nın coğrafi işaretli yemek ve tatlılarının içerik 
ve özelliklerine yer verilmiştir. 

Tablo 4 Coğrafi İşaretli Yemek/Çorba ve Fırıncılık/Tatlılar İçerikleri

Coğrafi İşaret/
Geleneksel Ürün 
Adı

Ürün Grubu İçerik/Özellik/Tanım  

Akhisar Köfte Yemekler ve çorbalar Alaca dana etinden yapılan odun kömür 
ateşinde pişirilen köfte.                 

Alaşehir Ekmeği Fırıncılık ve pastacı-
lık mamulleri, hamur 
işleri, tatlılar

Taş fırında pişirilen, durum buğdayı unu, 
ekşi maya ile hazırlanan, kabuğu ince ve 
çıtır ekmek. 

Alaşehir Kapaması / 
Alaşehir Kapatması

Yemekler ve çorbalar Dana kaburga eti ile kuzu etinden elde 
edilen kıyma, soğan, maydanoz, karabiber 
ve tuz ile hazırlanan harcın, kesilen hamur 
içerisine kapatıldıktan kızartılmasıyla 
yapılan bir tür mantı. Servisi kemik suyu, 
sadeyağ, maydanoz ve yoğurtla yapılır. 

Alaşehir Tahinli 
Pidesi

Fırıncılık ve pastacı-
lık mamulleri, hamur 
işleri, tatlılar

Buğday unu, maya, su ve tuz ile 
hazırlanan hamurun içine ve üzerine tahin 
sürülerek hazırlanan ve taş fırında pişirilen 
pide. 

https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38297
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/4043
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/4042
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/4042
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/6902
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/6902


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  131

Kırkağaç Pideli Paça/
K.Çakal Pideli Paça

Yemekler ve çorbalar Büyükbaş hayvanın baş eti ile kaval ke-
mikleri kullanılarak yapılan, pide parçaları 
üzerine dökülerek servis edilen yöresel 
yemek.

Kırkağaç Topalak 
Yemeği

Yemekler ve çorbalar Dana kemiğinin kaynatılması ile elde 
edilen kemik suyu ile özel sos ile karıştı-
rılıp tekrar pişirilmesiyle yapılan yöresel 
yemek.

Manisa Mesir 
Macunu

Fırıncılık ve pastacı-
lık mamulleri, hamur 
işleri, tatlılar

41 çeşit baharat ve bitkiden yapılan, 
Nevruz’da karımı yapıldıktan sonra halka 
saçılan macun.

Manisa Taban Simidi Fırıncılık ve pastacı-
lık mamulleri, hamur 
işleri, tatlılar

Un, su, nohut mayası, pekmez ve susam-
dan oluşan bir unlu mamul ürünü

Salihli Odun Köfte Yemekler ve çorbalar Kuzu etinden yapılan, meşe odununda 
pişirilen sulu köfte.

Soma Helvası Fırıncılık ve 
pastacılık mamulleri, 
hamur işleri, tatlılar

Tahin ve şekerle yapılan, açık sarı renkli 
helva.

Kaynak: Türk Patent ve Marka Kurumu, 202511. 

Coğrafi işaretli yemek ve tatlıların yanı sıra coğrafi işaretli olmayan ancak 
şehrin turizm tanıtımlarında sıklıkla yer alan lezzetler de bulunmaktadır. 
Manisa denilince ilk akla gelen ve oldukça popüler olan Manisa Kebabı; sadece 
kuzu etinden yapılan gerdan dolması; ekmeğin üst kısmına kapak açılarak 
oyulan ekmeğin içine etle doldurularak yapılan ekmek dolması; fırında soğan ve 
domatesle pişirilen kabak sinkonta; fırından çıkararak üzerinde şeker serpilmesi 
ile servis edilen Kula şekerli pidesi; kaburga içerisinde eklenen malzemelerle 
yapılan bayram yemeği olarak da bilinen sura ön plana çıkmaktadır12. Ayrıca 
Ege mutfağının vazgeçilmez lezzetleri olan ot kavurması, şevket-i bostan, 
börülce tarator, yaprak sarma da Manisa mutfağında yer almaktadır. Türkiye’de 
birçok yerde sokak lezzeti olarak satılan şambali tatlısı da Manisa ve özellikle 
Turgutlu sokaklarında yer almaktadır. Bahsedilen yemek ve tatlıların yanı 
sıra, Türk mutfağının neredeyse her yöresinde yer alan güveç (Kula güveci), 
keşkek, pide (kapaklı pide), su böreği, mantı (nohutlu mantı) ve höşmerim 
gibi lezzetler kendilerine özgü yapılışları ve kullanılan malzemeler bakımından 
benzerlerinden ayrılır.

https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/8902
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/8902
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38106
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38106
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38023
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/37975


132  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Tablo 5 Yerel Yemekler

Yemekler İçerik/Özellik/Yapılışı
Ekmek dolması Ekmeğin içi kıyma ve baharatla hazırlanan etli karışımla doldurularak 

pişirilir. Manisa mutfağında bilinen yöresel lezzetlerden biridir. 
Gerdan dolması Kuzu gerdanının kemikten ayrılıp torba şeklinde dikilerek pirinç, 

soğan, domates, salça ve baharatlarla hazırlanan iç harçla doldurulması 
ve geleneksel olarak toprak fırında uzun süre pişirilmesiyle yapılan 
yöresel bir et yemeğidir.

Kula Şekerli 
Pidesi

Tahinli hamur tatlısı, açılan hamurun çifte kavrulmuş tahin ve toz şe-
kerle doldurulup rulo yapılarak şekillendirilen, tekrar tahin sürülerek 
fırında pişirilen ve kısa süre dinlendirilerek servis edilen geleneksel 
bir hamur işidir.

Manisa Kebabı Dana ve kuzu eti karışımıyla hazırlanan kıymanın pişirilmesiyle 
yapılan; Manisa’da bilinen bir kebap türüdür.                  

Sinkonta Bal kabağı ve baharatlarla hazırlanan, genellikle fırında pişirilen hafif 
ve sebzeli yöresel bir yemektir. 

Sura Kuzu kaburga veya ön kol etinin içinin pirinç ve baharatlarla doldu-
rulup dikilerek geleneksel taş/toprak fırında uzun saatler pişirilmesiy-
le hazırlanan, yöreye özgü bayram yemeğidir.

Nohutlu Mantı Açılan hamurun içine karabiberle ezilmiş pişmiş nohut konularak 
hazırlanan, fırınlandıktan sonra et veya tavuk suyunda haşlanıp sa-
rımsaklı yoğurt ve tereyağıyla servis edilen geleneksel bir yemektir.

Kaynak: Türktarım, 2021; Kültürportalı, 2024; Manisagotürkiye, 2025; Manisa 
Valiliği, 2025. 14,15,16,17

2. GASTRONOMİK ÜRÜNLER

Manisa, uygun iklim koşulları ve verimli topraklarıyla tarımsal üretimde 
çeşitlilik gösteren bir ildir. Özellikle kentte üzüm, zeytin, kiraz, kavun üretimi 
öne çıkmaktadır. Bu ürünler coğrafi işaretle de tescillenmiştir. Görsel 1 Manisa 
ili tarımsal ve hayvansal ürünlerin dağılımını göstermektedir. Tematik harita, 
ilin tarımsal üretimdeki çeşitliliğini ortaya koymaktadır. Özellikle Alaşehir, 
Salihli ve Sarıgöl çevresinde üzüm üretiminin yoğunlaştığı görülmektedir. 
Akhisar ve Kırkağaç çevresinde zeytin ve zeytinyağı üretimi öne çıkarken, 
Gördes ve Demirci gibi ilçelerde hayvancılık, tahıl ve bazı meyve türlerinin 
yaygın olduğu anlaşılmaktadır.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  133

Görsel1: Manisa İli Tarımsal ve Hayvansal Ürünlerin Dağılımı

Kaynak: Manisa İl Tarım ve Orman Müdürlüğü, 202518. 

İl genelinde üzüm, zeytin, kiraz, kavun, tütün, sebze, hayvansal ürünler 
ve doğal otlar gibi çok sayıda ürün dağılım göstermektedir. İlde öne çıkan 
ve coğrafi işaretle tescillenen ürünler ve gastronomi turizm potansiyelleri 
değerlendirilmiştir. 

Üzüm 

Manisa, kurutmalık ve sofralık üzüm üretiminde Türkiye’nin en önemli 
merkezidir. İl, Türkiye’deki kurutmalık üzüm üretiminin büyük bir bölümünü 
(%85) ve sofralık üzüm (%20) üretiminin önemli kısmını karşılamaktadır. 
Üzüm üretimi, Manisa’daki toplam tarım alanlarının yaklaşık altıda birinde 
yapılmaktadır. Geniş üretim alanı ve yüksek üretim kapasitesi sayesinde Manisa, 
sadece Türkiye ölçeğinde değil, uluslararası düzeyde de önde gelen üzüm 
üretim merkezleri arasında yer almaktadır19. Orta Gediz ve özellikle Salihli- 
Alaşehir arasında yer alan bölgede bağcılık yoğun olarak yapılmaktadır. Söz 
konusu alanın iklim koşulları üzüm yetiştiriciliğine olanak sağlamakta, yerel 
halkın önemli bir kısmı üzümden kazanç elde etmektedir20. 



134  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Manisa Sultani çekirdeksiz üzümü (2019), Saruhanlı çekirdeksiz beyaz 
üzümü (2021), Alaşehir asma yaprağı (2021) ve Manisa asma yaprağı (2023) 
coğrafi işaretle tescillenmiştir. Manisa Sultani çekirdeksiz üzümü, ince kabuk 
yapısı ve aromatik özellikleriyle öne çıkmaktadır. Manisa’nın iklim koşulları, 
bu üzüm çeşidinin yetişmesi için idealdir. Sultani üzüm, kurutmalık, sofralık 
ve şıralık olarak değerlendirilmektedir. Saruhanlı çekirdeksiz beyaz üzümü 
ise hem kuru hem sofralık olarak tüketilir. Çekirdeksiz, sulu, etli ve ince 
kabukludur. Alaşehir asma yaprağı, ince, damarsız, damakta ekşimsi bir tat 
bırakan ve dolmalık kullanım için uygun bir asma yaprağıdır. Alaşehir yöresine 
özgü asma bitkisinden elde edilmesi ve sabah erkenden toplanması ürünün 
ayırt edici özellikleri arasında yer almaktadır. Manisa asma yaprağı ise ilin 
genelinde üretilen ince, koyu renkli olmayan, damarsız ya da az damarlı 
salamura asma yaprağıdır21.

Lidya Antik Bağ Rotası, Manisa’daki üzüm üreticiliği ile gastronomi 
turizmini birleştiren önemli çalışmalardan biridir. Bu rota, aynı zamanda Antik 
Lidya uygarlığının “Altın Asmalar Ülkesi” olarak anılan tarihi rotasıdır. Rota 
ile Gediz (Hermos) Havzası’nda gelişen köklü bağcılık kültürünün turizme 
kazandırılması amaçlanmaktadır. Bu çerçevede ziyaretçilere bağ gezileri, üzüm 
yetiştiriciliğini gözlemleme ve şarap tadımı gibi deneyimler sunulmaktadır22. 
Rota, Alaşehir, Salihli, Akhisar ve Selendi gibi bağcılık açısından güçlü ilçeleri 
kapsamaktadır. Heraki, Kastro Tireli, Nif, Pendore ve Selendi gibi üreticiler 
aracılığıyla yerel üzüm üretiminin tanıtımı yapılmaktadır22. Söz konusu rota, 
yüksek turizm potansiyeline sahip olmasına rağmen mevcut durumda yeterince 
bilinmemektedir. Rotanın daha etkin bir biçimde tanıtılması, destinasyon 
pazarlaması kapsamında dijital platformlar, gastronomi festivalleri ve turizm 
paydaşlarıyla kurulacak iş birlikleri yoluyla desteklenmesi, Manisa’nın 
gastronomi turizm potansiyelinin artırılmasında önemli katkılar sağlayacaktır.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  135

Görsel 2: Lidya Antik Bağ Rotası 

Kaynak: lidyaantikbagrotasi.com, 2025 23.

Manisa bağcılığında Kula İlçesi’nin de büyük önemi vardır. Bu önem antik 
dönemden beri süregelmektedir. Nitekim Antik dönem coğrafyacılarından 
Strabon, Coğrafya  adlı eserinde Kula ve çevresini, volkanik yapısından 
dolayı “Katakekaumene” (Yanık Ülke) olarak tanımlamaktadır. Strabon’un 
betimlemelerine göre bu bölgede, kül benzeri bir tabakayla kaplı, siyah renkli 
ve yanmış görünümde bir arazi hakimdir. Ağaçların az olduğu bu coğrafyada, 
yüksek kaliteli şarapların üretildiği ve bağların öne çıktığı ifade edilmektedir. 
Strabon’un betimlemeleri, Kula yöresinde bağcılık ve şarap üretiminin yaklaşık 
iki bin yıl öncesine uzanan köklü bir geçmişe sahip olduğunu göstermektedir24. 

Kavun

Kırkağaç İlçesi’nde yetişen Kırkağaç kavunu, Türkiye’de coğrafi işaretli 
ürün olarak tescillenen tek kavun olma özelliğini taşır25.  2009 yılında coğrafi 
işaretli olarak tescillenmiştir. Kırkağaç kavunun kendine özgü tadı ve aroması 
vardır. Kavun, yüksek dayanıklılığı sayesinde kış aylarına kadar muhafaza 
edilebilmektedir. Bu yönüyle diğer kavun çeşitlerinden ayrılmaktadır. Ürünün 
yetiştiriciliği, hasadı ve depolanmasına ilişkin geleneksel uygulamalar, yörede 
kuşaktan kuşağa aktarılmaktadır. Bu özellikleriyle Kırkağaç kavunu hem 
tarımsal hem de kültürel bir değer taşımaktadır26. Genellikle temmuz ve 
ağustos aylarında hasat edilen kavunlar, geleneksel olarak iplerle örülerek 
sergilenir ve kurutularak uzun süre saklanabilir27. 



136  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Kırkağaç kavunu, özellikle ilçe çevresindeki yol kenarlarında yerel halk ve 
bölgeden geçen ziyaretçilere doğrudan satışa sunulmaktadır. Ancak tüm bu 
ayırt edici özelliklerine rağmen Kırkağaç kavunu henüz gastronomi turizmi 
kapsamında bir turizm ürünü haline gelememiştir. Özellikle hasat süreci, 
geleneksel sergileme ve depolama yöntemleri, ziyaretçilere deneyim sunabilecek 
unsurlar olarak değerlendirilebilir. Ürünün, diğer yerel üretim uygulamalarıyla 
birlikte tanıtılması ve turizm faaliyetleriyle ilişkilendirilmesi gerekmektedir. 

Zeytin ve Zeytinyağı 

Manisa’da geniş bir alanda zeytin yetiştiriciliği yapılmaktadır. Özellikle 
Akhisar, Soma, Akhisar ve Saruhanlı’da zeytincilik yoğunluk kazanmaktadır. 
Kentte Akhisar domat zeytini/zeytinyağı, Akhisar uslu zeytini/zeytinyağı; 
Büyükbelen tekir zeytini ve Soma zeytinyağı coğrafi işaretli ürünleriyle ön 
plana çıkmaktadır. Manisa İl Tarım ve Orman Müdürlüğü (2021)28 tarafından 
yapılan rekolte tespit çalışmalarına göre, Manisa hem ağaç sayısı hem de 
üretim miktarı açısından sofralık zeytinde Türkiye’nin önde gelen illeri 
arasında yer almaktadır. İlde yaklaşık 26 milyon zeytin ağacı bulunmaktadır. 
Bunların büyük çoğunluğu meyve veren ağaçlardan oluşmaktadır. Söz konusu 
tespit çalışmasında, Manisa’nın sofralık zeytin üretiminde ülke genelinde ilk 
sırada yer aldığı, Türkiye toplam üretiminin yaklaşık üçte birini karşıladığı 
ve üretilen zeytinlerin önemli bir bölümünün sofralık olarak değerlendirildiği 
belirtilmektedir. Manisa Ticaret Borsası’nın (2022) değerlendirmelerinde; ilde 
ulusal ve uluslararası düzeyde ödül almış zeytinyağların bulunması, zeytin 
çeşitliliği, zeytin ve zeytinyağının sağlık açısından bilinirliğinin artması, modern 
işleme tesislerinin varlığı, üreticilerin deneyim ve bilgi düzeyi ile Manisa’nın 
mikroklimatik özelliklerinin ürüne kazandırdığı nitelikler, sektörün güçlü 
yönleri ve önemli fırsatları olarak değerlendirilmektedir29. 

İlin sahip olduğu geniş zeytinlik alanları, yüksek üretim kapasitesi ve coğrafi 
işaret tesciline sahip zeytin ve zeytinyağı ürünleriyle gastronomi turizmi 
açısından önemli bir potansiyele sahiptir. Zeytin yetiştiriciliği Manisa mutfak 
kültürünün temel unsurlarından biridir. Yörede hakim olan zeytinyağlı yemek 
kültürü, süregelen zeytincilikle doğrudan ilişkilidir. Ancak Manisa’da zeytin ve 
zeytinyağının gastronomi turizmi kapsamında değerlendirilmesi henüz sınırlı 
düzeydedir. Zeytincilik faaliyetleri büyük ölçüde üretim odaklı yürütülmektedir. 
Zeytin hasadı, zeytinyağı üretim süreçleri, sıkım teknikleri gastronomi turizmi 
kapsamında deneyimlenebilir faaliyetler olarak öne çıkmaktadır. Ziyaretçilerin 
zeytinlik alanları gezmesi, hasat dönemini deneyimlemesi, zeytinyağı üretim 
tesislerini ziyaret etmesi ve yöresel zeytinyağlı yemekleri tatması, Manisa’nın 
gastronomi turizmi uygulamaları arasında değerlendirilebilir. Yöredeki 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  137

zeytinciliğin gastronomi turizmi çerçevesinde ele alınması ve turizmden pay 
alabilmesi için önerilen faaliyet ve uygulamaların hayata geçirilmesi önemlidir. 

Mesir

Mesir, yöreden elde edilen 41 çeşit baharattan yapılan kültürel geçmişe sahip 
bir macundur. İçeriğinde anason, çörekotu, hardal tohumu, hindistancevizi, 
kakule, karabiber, karanfil, kimyon, kişniş, ravent, safran, sakız, tarçın, 
vanilya, yenibahar, zencefil, havlıcan, portakal kabuğu, sinameki, rezene gibi 
bitki ve baharatlar bulunur. İçindeki bitki ve baharatların yanı sıra macunu 
geleneksel şekilde hazırlama seremonisi önemlidir. Macunu hazırlayan aşçıbaşı, 
kullanılan baharat ve bitkilerin tazeliğini denetler, malzemelerin oranlarını 
belirler ve pişirme ortamıyla ekipmanların uygunluğunu kontrol eder. Bu 
süreçte yanında bulunan çıraklara hem sözlü hem de uygulamalı biçimde bilgi 
aktararak geleneksel üretim bilgisinin kuşaktan kuşağa ulaşmasına katkı sağlar. 
Her yıl düzenlenen festival, mesir macununun dualar eşliğinde karılması ve 
pişirilmesiyle başlar. Festival süresince halka saçılmak üzere en az üç ton mesir 
macunu üretilir. Temizlik, el becerisi ve sabır gerektiren bu iş, en az 14 kadın 
tarafından gerçekleştirilir, macunlar küçük, parlak ve renkli kâğıtlara sarılarak 
paketlenir. Şifa dilekleriyle hazırlanan macun daha sonra Sultan Camisi’nin 
kubbeleri ve minarelerinden halka dağıtılır 30.

Mesir macununa konu olan Festival 2012 yılında İnsanlığın Somut 
Olmayan Kültürel Mirasının Temsili Listesi’ne kaydedilmiştir. Özellikle 
Manisa halkı tarafından şifalı olduğuna inanılması ve köklü kültürel hikayesiyle 
benimsenen macun, festivaliyle toplumsal dayanışmayı güçlendiren, kuşaktan 
kuşağa aktarılan kentin en önemli gastronomik ürünleri arasında yer alır. İlin 
tanıtımlarında sıklıkla yer alan ve kentin simgesi haline gelen mesir macunu, 
aynı zamanda kente gelen turistlerin sıklıkla satın aldıkları hediyelik ürünler 
arasındadır. Bir derneği ve çok sayıda yerel imalatçısı bulunan mesir macunu, 
Manisa’da geleneksel üretim yöntemleriyle yaşatılarak, yerel ekonomiye katkı 
sağlamaktadır.

Kula Leblebisi 

Kula leblebisi, Salihli Ticaret ve Sanayi Odası tarafından mahreç işareti alarak 
tescil ettirilen bir üründür. Leblebi, kırmızı, beyaz ve sarı renklerde, tüylü ve 
kalın kabuklu nohutlardan üretilen, yapımı kuşaktan kuşağa aktarılan ve yöreyle 
özdeşleşmiş geleneksel bir üründür. Üretim süreci, eleme, kömür ateşinde 
birden fazla aşamada tavlama, çuvallarda ve beton zeminlerde uzun süreli 
dinlendirme, nemlendirme ve ustalık gerektiren kabuk soyma işlemlerinden 
oluşur. Özellikle ıhlamur ağacından yapılan mafrak ile gerçekleştirilen tek 



138  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

kavurma aşaması, ürünün karakteristik yapısını belirler. Tüm işlemler, ustanın 
deneyimine dayalı olarak yürütülür 31.

Yerel halk arasında bilinen ve tüketilen Kula leblebisinin gastronomi 
turizmdeki yeri henüz arzu edilen boyutta değildir. Ürüne yönelik talebin 
artması, geleneksel üretim sürecinin gelen turistlere tanıtılması ve ürün 
temalı etkinliklerin organizasyonu yoluyla olabilir. Kula leblebisinin, Kula’nın 
jeolojik ve kültürel değerleriyle birlikte ele alınması önerilmektedir. Bu 
durum, destinasyonun bütüncül bir turizm ürünü olarak pazarlanmasına 
katkı sağlayacaktır. 

SONUÇ

Manisa ili mevcut durumda bir turizm destinasyonu olmaktan ziyade 
tarım ve sanayi kenti kimliğiyle öne çıkmaktadır. Ancak özellikle kültür turizm 
potansiyeli yüksek olan kentin turizmden hakkettiği payı alması, ana hedefler 
arasında yer almaktadır. Nitekim, kentin 2025 yılında başlanan ve 2026 yılında 
tamamlanması planlanan Turizm Master Planı, turizmin canlanması çalışmalarına 
odaklanmaktadır. Plan dahilinde gastronomi turizmi ana temalardan biri olarak 
belirlenmekte, yerel ürünlerin tanıtımı, mesir gibi kültürel ve gastronomik 
değerlerle turizm talebinin arttırılması hedeflenmektedir. 

İlde üzüm ve zeytin başta olmak üzere birçok tarımsal ürünün yetiştiriciliği 
yüksek miktarlarda yapılmaktadır. Bu tarımsal zenginlik, yörenin zeytinyağlı 
otlu ve etli özgün yemekleriyle kentin mutfak kültürüne de yansımıştır. Nitekim 
birçok yöresel ürün ve yemek, coğrafi işaretle de tescillenmiştir. Bu ürünler 
mevcut durumda çoğunlukla tarımsal üretim ve ticaret ile sınırlandırılmış, 
genel olarak turizm potansiyelleri henüz açığa çıkarılamamıştır. Yöredeki tarım 
ürünlerinin birçoğunun kendine özgü üretim, hasat ve depolama özellikleri 
bulunmaktadır. Bu özgün üretim süreçleri deneyimsel turizm pazarlamasının 
önemli bir bileşeni olabilecek güçtedir. 

Manisa’da mevcut durumda gastronomi turizmi çerçevesinde ele 
alınabilecek ilk ürünü kuşkusuz mesir macunudur. Spil Dağı’ndan toplanan 
41 çeşit baharatla yaklaşık dört yüz yıldır hazırlanan bu lezzet, kente özgü 
kültürel kimliğin temel taşlarından biridir. Kentin turizm tanıtımlarında 
sıklıkla vurgulanan mesir, “Şehzadeler Şehri Manisa” sloganıyla örtüşmekte, 
şehrin marka değerini güçlendirmektedir. Osmanlı döneminde Hafsa Sultan’ın 
sağlığına kavuşmasında etkili olduğuna inanılan macun, Manisa’nın sağlık 
turizmine de katkı sağlamaktadır. Kültürel değeri sayesinde kentin tanıtımında 
önemli bir yere sahip olan ürün, kent kimliğinin merkezinde yer almakta ve 
pek çok yerel işletmeye de adını vermektedir.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  139

Ana teması mesirin karımı (hazırlanışı) ve halka dağıtımı olan “Mesir 
Macunu Festivali”, 2012 yılında UNESCO İnsanlığın Somut Olmayan Kültürel 
Miras Temsili Listesi’ne dahil edilmesiyle birlikte kentin kimliğiyle daha da 
bütünleşmiştir. Her ne kadar mesir macunu henüz restoran menülerinde 
yaygın olarak yer almasa da kentteki bazı konaklama işletmelerinin mesiri farklı 
biçimlerde yorumlayarak tatlı olarak misafirlerine sundukları görülmektedir. 
Günümüzde mesir macunu ve ondan türetilen lokum, çay, sıvı macun ve 
kapsül gibi çeşitli ürünler kentin pek çok noktasında satışa sunulmaktadır. 
Bu ürünler Manisa’ya gelen yerli ve yabancı ziyaretçilerin en çok tercih 
ettiği hediyelikler arasında yer almaktadır. 1959 yılında kurulan “Manisa’yı 
Mesir’i Tanıtma ve Turizm Derneği” mesirin tanıtımında ve Manisa Mesir 
Festivali’nin organizasyonunda aktif rol üstlenmektedir. Dernek ayrıca mesir 
macununun geleneksel yöntemlere bağlı kalınarak üretilmesine ve satışının 
gerçekleştirilmesine katkı sağlamaktadır32.

Kentte gastronomi alanında faaliyet gösteren iki dernek dikkat çekmektedir. 
Bu derneklerden Manisa Gastronomi Derneği 2022 yılında kurulmuştur. Yakın 
dönemde faaliyete geçen Gastromad Magnesia Gastronomi ve Aşçılar Derneği 
de gastronomi alanında faaliyet göstermektedir. Söz konusu dernekler özellikle 
son dönemlerde artan gastronomi etkinlikleriyle ön plana çıkmaktadır. Örneğin 
2025 yılında Büyükşehir Belediyesi ile Manisa Gastronomi Derneği iş birliğiyle 
Mesir Macunu Festivali’nde yemek yarışması33 ve liseler arası lezzet yarışmaları 
düzenlenmiştir34. Ayrıca aynı festival kapsamında düzenlenen Gastronomi 
Panayırı çerçevesinde yerel ürün tanıtımları, tadım etkinlikleri ve profesyonel 
şefler tarafından yürütülen atölye çalışmaları gibi uygulamalı gastronomi 
faaliyetleri gerçekleştirilmiştir35. Gastronomi dernekleri, kentteki diğer sivil 
toplum kuruluşlarıyla da çeşitli toplantı ve buluşmalar gerçekleştirerek kentin 
gastronomi turizmine katkı sağlamaktadır36.  Bunun yanı sıra dernekler, Türk 
Mutfağı Haftası gibi ulusal kapsamlı etkinliklerde Manisa’ya özgü ürünlerin 
sunulmasıyla tanıtım çalışmalarına da aktif bir biçimde katılmaktadır. 

Son dönemde bağcılık ve gastronomi turizminin kesişiminde öne çıkan 
projelerden biri, Lidya Antik Bağ Rotası’dır. Bu rota, Manisa’nın tarihsel 
bağcılık kültürü ile gastronomi turizmini birleştirerek, ziyaretçilere bağ gezisi, 
şarap tadımı gibi deneyimsel etkinlikler sunmaktadır. Gastronomi derneklerinin 
yerel üreticilerle iş birliği içinde gerçekleştirdiği aktiviteler sayesinde bölgenin 
marka değerinin artırılması amaçlanmaktadır37,38.

Manisa 2025 yılında ilk defa Kültür ve Turizm Bakanlığı tarafından 
düzenlenen Kültür Yolu Festivali kapsamına alınmış, festivalde gastronomi 
odaklı etkinlikler daha görünür hale gelmiştir. Festival çerçevesinde “Lezzet 
Noktası” olarak belirlenen restoran ve işletmelerde, şehrin mutfak kimliğini 



140  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

temsil eden yöresel yemeklerin sunulması teşvik edilmiştir. Böylelikle geleneksel 
lezzetlerin hem yerel halk hem de ziyaretçiler tarafından deneyimlenmesi 
sağlanmıştır39. Belirlenen restoranların menülerine yerel yemekler festival 
kapsamında dahil edilmiş ve sadece festival süresince değil menülerde yıl 
boyunca yer alması sağlanmıştır. Hazarhun (2023)40 çalışmasında il genelindeki 
restoran ve konaklama işletmelerinde yöresel yemeklerin menülerde daha 
fazla yer alması gerektiğini vurgulamıştır. İlki bu yıl düzenlenen Kültür Yolu 
Festivali’nde söz konusu konularda önemli adımlar atılmıştır. 2025 yılında 
Manisa’da düzenlenen ve ziyaretçileri ağırlayan “Leziz Akhisar Festivali”nde 
gastronomik ürün stantları kurulmuş, yöresel yemek pişirim şovları, 
“Akhisar Lezzet Pasaportu” tadım oyunları, gastronomi söyleşi ve panelleri 
gerçekleştirilmiştir. Ayrıca ilde faaliyet gösteren gastronomi dernekleri 2025 yılı 
EMITT ve TTI İzmir Uluslararası Turizm Ticaret Fuar ve Kongresi’nde Manisa 
yerel lezzetlerini fuar katılımcılarına tanıtmışlardır41. Festival ve fuarlarda son 
dönemlerde gözlenen gastronomi faaliyetlerindeki bu artış, kentin gastronomik 
kimliğini daha görünür kılmaktadır.

Manisa’ya özgü yemeklerin standart reçetelerinin oluşturulması, üretim 
ve pişirme süreçlerinin kayıt altına alınması ve bu bilgilerin işletmelerle 
paylaşılması gastronomik mirasın korunması ve aktarılması açısından önemlidir. 
Ayrıca, yöresel yemeklerin hazırlanışına ilişkin uygulamalı eğitimlerin ve halkın 
katılımını teşvik eden kursların düzenlenmesi önerilmektedir42. Gastronomi 
Derneği tarafından standart reçete ve yerel yemeklerin envanter çalışmalarının 
yapıldığı bilinmektedir. Bu çalışmalar, ildeki gastronomi turizminin gelişmesinde 
önemli bir adım olarak görülmektedir. 

Manisa’da gıda üretimi ve tüketimi özellikle son dönemlerde tarım 
politikaları ve küreselleşen gıda sisteminin etkisiyle önemli ölçüde değişmiştir. 
Bu değişim, nüfusun yoğun olduğu merkezlerde daha hızlı yaşanmıştır. Kırsal 
ve merkeze uzak yerleşimlerde geleneksel beslenme alışkanlıkları büyük 
ölçüde korunmuştur. Bu süreçte kadınlar, hem geleneksel yemek kültürünün 
sürdürülmesinde hem de gelecek kuşaklara aktarılmasında temel aktörlerdir. Bu 
durum kadın kooperatiflerinin yaygınlaşmasını beraberinde getirmiştir. 2010’lu 
yıllardan itibaren Manisa’nın birçok ilçesinde kurulan kadın kooperatifleri, yerel 
ürünlerin üretimi ve pazarlanması yoluyla kadın emeğini gelire dönüştürmüş, 
sürdürülebilir gıda üretimine katkı sağlamış ve yerel kalkınmada önemli bir 
rol üstlenmiştir 43. 

Salihli ilçesinde 2019 yılında kurulan Salihli Kadın Kooperatifi belediye 
ortaklığı ile kurutulmuş elma, portakal, armut, havuç, enginar, semizotu 
ürünleri ile üretime başlamıştır. Günümüzde geniş ürün yelpazesiyle üretime 
devam etmektedir. Salihli Kadın Kooperatifi, mevcut durumda Tarım ve 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  141

Orman Bakanlığı’ndan alınan hibe desteklerle günlük 1,5 ton yaş sebze 
ve meyve kurutma tesisine sahiptir44. Bir diğer örnek 2014 Soma maden 
faciasından hemen sonra kurulan Soma Kadın Kooperatifi’dir 45. Kooperatif 
makarna, mantı, reçel, sirke, salça, tahin, turşu, zeytin, zeytinyağı vb. birçok 
gıda ürünü üretip satmanın yanı sıra el işi ürünler de üretmektedir. Alaşehir 
Kadın Kooperatifi de 2019 yılında kurulan üzüm, salamura, zeytinyağı, reçel 
gibi yerel ürünler üreten bir oluşumdur 46. Özetle, mevcut durumda ildeki yerel 
gastronomik değerlerin korunmasında ve gelecek nesillere aktarılmasında en 
büyük sorumluluğun kadın kooperatifleri ve yerel gastronomi derneklerinde 
olduğu söylenebilir. 



142  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Kaynakça
1Yüksel, A. (2001). Managing customer satisfaction and retention: a case of tourist 

destinations, Turkey. Journal o f VacationMarketing, 7(2), 153-168 Akt. 
Zağralı, E., Akbaba, A. (2015). Turistlerin destinasyon seçiminde yöresel 
yemeklerin rolü: İzmir Yarımadası’nı ziyaret eden turistlerin görüşleri 
üzerine bir araştırma. E-Journal of Yaşar University, 10(40), 6633-6644. 

2TÜİK (2025). Harcama Türlerine göre Ziyaretçilerden Elde Edilen Turizm 
Geliri 2012-2025. Erişim adresi: https://data.tuik.gov.tr/Kategori/
GetKategori?p=egitim-kultur-spor-ve-turizm-105, (Erişim Tarihi: 
11.11.2025). 

3 Türk Patent ve Marka Kurumu (2025). İl Bazında Coğrafi İşaretler-Mahreç 
İşareti, Manisa. Erişim adresi: https://ci.turkpatent.gov.tr/veri-tabani 
(Erişim tarihi: 27.11.2025).

4İşçi, C., Tepeci, M. (2024). Manisa Kültür Turizmi Somut Kültürel Değerler. 
Ankara: Detay Yayıncılık. 

5 Türk Patent ve Marka Kurumu (2025). A.g.e.
6 Tepeci, M., İşçi, C., Sel, G. Ve Kırova, S. (2019). Manisa Turizmi Mevcut 

Durumunun ve Potansiyelinin İncelenmesi. İçinde Manisa Ekonomisi ve 
Vizyonu, Editör, M.Tepeci, İ. Metin ve A.T.Akcan (189-217). Ankara: 
Detay Yayıncılık.

7İşçi, C., Tepeci, M. (2024). A.g.e.
8Türkiye Kültür Portalı (2025). Manisa’nın Yemek Kültürü. Erişim adresi: https://

www.kulturportali.gov.tr/turkiye/manisa/kulturatlasi/beslenme-bicimleri 
(Erişim Tarihi: 11.11.2025). 

9Türkiye Kültür Portalı (2025). A.g.e.
10Sınai Mülkiyet Kanunu (2016). Erişim adresi: https://www.mevzuat.gov.tr/

MevzuatMetin/1.5.6769.pdf (Erişim Tarihi: 10.10.2025).
      11Türk Patent ve Marka Kurumu (2025). Erişim adresi: https://ci.turkpatent.

gov.tr/cografi-isaretler/liste?il=45&tur=&urunGrubu=&adi= (Erişim 
tarihi: 15.12.2025). 

12Gotürkiye (2025). Erişim adresi: https://manisa.goturkiye.com/tr-tr/tat(Erişim 
tarihi: 01.11.2025).

13Visitmanisa.org (2025). Erişim adresi: https://visitmanisa.org/icerik/sambali-
tatlisi-1747035567 (Erişim tarihi: 10.12.2025). 

14Türk ve Orman Dergisi (2021). Anadolu’nun Tadı Tuzu Sikonta. Erişim Adresi:  
https://www.turktarim.gov.tr/Haber/712/manisadan-on-yargilari-yikan-
bir-lezzet-sinkonta (Erişim tarihi: 15.12.2025).

15Türkiye Kültür Portalı (2024). Erişim adresi: https://www.kulturportali.gov.tr/
turkiye/manisa/neyenir/snkonta, Erişim tarihi: 23.12.2025. 

https://data.tuik.gov.tr/Kategori/GetKategori?p=egitim-kultur-spor-ve-turizm-105
https://data.tuik.gov.tr/Kategori/GetKategori?p=egitim-kultur-spor-ve-turizm-105
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/manisa/kulturatlasi/beslenme-bicimleri
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/manisa/kulturatlasi/beslenme-bicimleri
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/liste?il=45&tur=&urunGrubu=&adi=
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/liste?il=45&tur=&urunGrubu=&adi=
https://visitmanisa.org/icerik/sambali-tatlisi-1747035567
https://visitmanisa.org/icerik/sambali-tatlisi-1747035567
https://www.turktarim.gov.tr/Haber/712/manisadan-on-yargilari-yikan-bir-lezzet-sinkonta
https://www.turktarim.gov.tr/Haber/712/manisadan-on-yargilari-yikan-bir-lezzet-sinkonta
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/manisa/neyenir/snkonta
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/manisa/neyenir/snkonta


Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  143

16Manisa.goturkiye.com (2025). Erişim adresi: https://manisa.goturkiye.com/
tr-tr/tat (Erişim tarihi: 15.12.2025).

17Manisa Valiliği (2025). Yöre Mutfağı. Erişim adresi:  https://www.manisa.gov.
tr/yore-mutfagi (Erişim tarihi: 16.12.2025).

18Manisa İl Tarım ve Orman Müdürlüğü (2025). Erişim adresi: https://manisa.
tarimorman.gov.tr/Menu/32/Manisa-Sultani-Cekirdeksiz-Uzumu, (Erişim 
Tarihi: 15.12.2025).

19Manisa İl Tarım ve Orman Müdürlüğü (2025). A.g.e.
20Kula Salihli Geopark (2025). Erişim adresi: https://kulasalihligeopark.com/

bagcilik, (Erişim Tarihi: 15.12.2025).
21Türk Patent ve Marka Kurumu (2025). Erişim adresi: https://ci.turkpatent.gov.

tr/cografi-isaretler/detay/4762, (Erişim Tarihi: 15.12.2025).
22Lidya Antik Bağ Rotası (2025). Erişim adresi: https://lidyaantikbagrotasi.

com/wp-content/uploads/2025/02/Lidya-ABR-Harita.pdf, (Erişim Tarihi: 
05.11.2025).  

23Lidya Antik Bağ Rotası (2025). A.g.e. 
24Jeopark Belediyeler Birliği (2025). Erişim adresi: https://jeoparkbelediyelerbirligi.

com/s41_strabonun-kulasi-karakekaumene.aspx (Erişim Tarihi: 
15.12.2025).

25Gotürkiye (2025). A.g.e.
26Türk Patent ve Marka Kurumu (2025).
27Visit Manisa (2025). Kırkağaç Kavunu. Erişim adresi: https://visitmanisa.org/

icerik/kirkagac-kavunu, Erişim tarihi: 15.12.2025. 
28Manisa İl Tarım ve Orman Müdürlüğü (2021). Manisa Sofralık Zeytin 

Üretiminde Birinci Sırada. Erişim adresi: https://manisa.tarimorman.gov.
tr/Haber/788/Manisa-Sofralik-Zeytin-Uretiminde-Birinci-Sirada, Erişim 
tarihi: 16.12.2025.

29Manisa Ticaret Borsası (2022). Zeytin ve Zeytinyağı Sektör Raporu 2022/2023 
Sezonu. Erişim adresi: https://manisatb.org.tr/UserFiles/Download/Zeytin-
Sektor-ve-sezon-raporu-14.11.2022-1.pdf, Erişim tarihi: 16.12.2025.

30Türkiye Kültür Portalı (2025). Mesir Macunu Festivali. Erşim adresi: https://
www.kulturportali.gov.tr/portal/mesirmacunufestivali (Erişim tarihi: 
01.12.2025).

31Türk Patent Kula Leblebisi. Erişim adresi: https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-
isaretler/detay/38285 (Erişim tarihi: 18.12.2025). 

32Hazarhun, E. (2019). Manisa’yı Mesiri Tanıtma ve Turizm Derneği içinde Türkiye 
Turizm Ansiklopedisi. Erişim adresi: https://turkiyeturizmansiklopedisi.com/
manisayi-mesiri-tanitma-ve-turizm-dernegi (Erişim tarihi:08.12.2025).

33Manisakenthaberleri (2025). Erişim adresi: https://www.manisakenthaberleri.
com/manisada-mesir-macunlu-yemekler-yaristi (Erişim tarihi: 01.12.2025).

https://manisa.goturkiye.com/tr-tr/tat
https://manisa.goturkiye.com/tr-tr/tat
https://kulasalihligeopark.com/bagcilik
https://kulasalihligeopark.com/bagcilik
https://lidyaantikbagrotasi.com/wp-content/uploads/2025/02/Lidya-ABR-Harita.pdf
https://lidyaantikbagrotasi.com/wp-content/uploads/2025/02/Lidya-ABR-Harita.pdf
https://jeoparkbelediyelerbirligi.com/s41_strabonun-kulasi-karakekaumene.aspx
https://jeoparkbelediyelerbirligi.com/s41_strabonun-kulasi-karakekaumene.aspx
https://visitmanisa.org/icerik/kirkagac-kavunu
https://visitmanisa.org/icerik/kirkagac-kavunu
https://manisa.tarimorman.gov.tr/Haber/788/Manisa-Sofralik-Zeytin-Uretiminde-Birinci-Sirada
https://manisa.tarimorman.gov.tr/Haber/788/Manisa-Sofralik-Zeytin-Uretiminde-Birinci-Sirada
https://manisatb.org.tr/UserFiles/Download/Zeytin-Sektor-ve-sezon-raporu-14.11.2022-1.pdf
https://manisatb.org.tr/UserFiles/Download/Zeytin-Sektor-ve-sezon-raporu-14.11.2022-1.pdf
https://www.kulturportali.gov.tr/portal/mesirmacunufestivali
https://www.kulturportali.gov.tr/portal/mesirmacunufestivali
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38285
https://ci.turkpatent.gov.tr/cografi-isaretler/detay/38285
https://turkiyeturizmansiklopedisi.com/manisayi-mesiri-tanitma-ve-turizm-dernegi
https://turkiyeturizmansiklopedisi.com/manisayi-mesiri-tanitma-ve-turizm-dernegi
https://www.manisakenthaberleri.com/manisada-mesir-macunlu-yemekler-yaristi
https://www.manisakenthaberleri.com/manisada-mesir-macunlu-yemekler-yaristi


144  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

34Akhisargozde (2025). Erişim adresi: https://www.akhisargozde.com/
gastronomi-panayiri-nda-liseler-arasi-yemek-yarismasi/22750/(Erişim 
tarihi: 01.12.2025).

35Turizmpolitika (2025).  Erişim adresi: https://turizmpolitika.com/manisada-
gastronomi-panayiri/, (Erişim tarihi: 01.10.2025).

36Gastrochef (2025). Erişim adresi: https://www.gastrochef.org.tr/manisa-dostlar-
meclisinde-gastronomi-bulusmasi-gerceklesti/, (Erişim tarihi: 01.11.2025). 

37Manisa Belediyesi (2025). Erişim adresi: https://www.manisa.bel.tr/
Haberler/45425_egenin-yukselen-turizm-degeri-manisa-tti-izmir-fua.aspx 
(Erişim tarihi: 02.11.2025).

38Egetelgraf (2025). Erişim adresi: https://www.egetelgraf.com/manisada-
uzumun-izinde-lidya-antik-bag-rotasi (Erişim tarihi: 20.11.2025). 

39Lidya Antik Bağ Rotası (2025). A.g.e.
40Manisadagundem.com (2025). Erişim adresi: https://www.manisadagundem.

com/iste-festival-programi (Erişim Tarihi: 01.10.2025).
41Hazarhun, E. (2023). Manisa’da Gastronomi Turizmi içinde 
42Hazarhun, E. (2023). A.g.e.
43Rowan, E., Luke, C., Şenkol, G., Feito, J. (2024). SOFRA: Tohumdan Tabağa 

Manisa’da Bir Yolculuk Koç Üniversitesi Yayınları. Koç Üniversitesi Anadolu 
Medeniyetleri Araştırma Merkezi (ANAMED) Serisi. İstanbul.

44Salihli Kadın Kooperatifi (2025). Erişim adresi: https://www.
salihlikadinkooperatifi.com/ (Erişim Tarihi: 10.12.2025). 

45Somakadin.com (2025). Erişim adresi: https://somakadin.com/, (Erişim Tarihi: 
15.12.2025).

46Alaşehir Kadın Kooperatifi (2025). Erişim adresi: https://www.alasehirkadinkoop.
com, (Erişim Tarihi: 15.12.2025).

https://www.gastrochef.org.tr/manisa-dostlar-meclisinde-gastronomi-bulusmasi-gerceklesti/
https://www.gastrochef.org.tr/manisa-dostlar-meclisinde-gastronomi-bulusmasi-gerceklesti/
https://www.manisa.bel.tr/Haberler/45425_egenin-yukselen-turizm-degeri-manisa-tti-izmir-fua.aspx
https://www.manisa.bel.tr/Haberler/45425_egenin-yukselen-turizm-degeri-manisa-tti-izmir-fua.aspx
https://www.egetelgraf.com/manisada-uzumun-izinde-lidya-antik-bag-rotasi
https://www.egetelgraf.com/manisada-uzumun-izinde-lidya-antik-bag-rotasi
https://www.salihlikadinkooperatifi.com/
https://www.salihlikadinkooperatifi.com/
https://somakadin.com/
https://www.alasehirkadinkoop.com
https://www.alasehirkadinkoop.com


145

BÖLÜM 8

Somut Olmayan Kültürel Miras ile Manisa’da 
Kültür Turizminin Geliştirilmesi 

GİRİŞ

Kültür turizmi, gelişmekte olan ülkeler ve yerel topluluklar için ekonomik 
faydalar sağlayabilir ve küresel turizm ekonomisinin giderek büyüyen bir 
parçasıdır1 . Dünya’da olduğu gibi ülkemize kültür turizmi amacıyla gelen 
turistler, ortalamanın üzerinde harcama yaparak önemli bir katma değer 
yaratmaktadır2. Son yıllarda turistlerin seyahat motivasyonlarında kültürel 
unsurların belirleyici bir rol oynadığı görülmekte; Uluslararası seyahatlerin 
yaklaşık %40’ının kültürel amaçlarla seyahat eden turistler tarafından 
gerçekleştirildiği tahmin edilmektedir3. 

Kültür turizmi, turistlerin kendi ülkelerinden farklı olan ve günlük 
yaşamın bir parçası olmaya devam eden alışılmadık geleneksel uygulamaların 
bulunduğu gelişmekte olan ülkeler için büyük önem taşımaktadır. Kültür 
turistleri yalnızca doğal ve tarihi çekicilikleri değil, aynı zamanda yerel kültürü 
deneyimleyebilecekleri özgün ürünleri talep etmektedir. Bu bağlamda Somut 
Olmayan Kültürel Miras (SOKÜM), destinasyonların kimlik temelli rekabet 
avantajı elde etmesinde stratejik bir unsur olarak öne çıkmaktadır. Kültür 
turistleri, yerel toplulukların özgün kültürünü; özellikle de bu toplulukların 
SOKÜM oluşturan geleneksel uygulamaları, festivalleri, geleneksel el 
sanatlarını, mutfak kültürünü ve ritüelleri deneyimlemekle ilgilenmektedir4.

Kültür turizmi deneyimleri, turistler ve yerel halk arasında yakın bir 
etkileşime olanak tanımaktadır5. Turistlerin, yerel topluluğun geleneksel kültürel 
uygulamaları, mutfak kültürleri veya festivalleri gibi tarihsel açıdan önemli 
SOKÜM unsurlarını deneyimlediği birçok destinasyon örneği mevcuttur. Bu 



146  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

unsurlar, ülkelere gelir sağlamanın yanı sıra yerel topluluklara da ek ekonomik 
faydalar sunarak destinasyon seçiminde belirleyici hale gelmişlerdir.

Ancak, gelişmekte olan ülkelerde kültür turizminin büyümesi, toplulukların 
somut olmayan kültürel miraslarının korunmasını ve yönetilmesini zorunlu 
kılmaktadır. Bunun temel nedeni, kültür turizminin aynı zamanda bir 
topluluğun doğal çevresini etkileyebilecek sürdürülebilir olmayan turizm 
uygulamalarıyla ilişkilendirilebilmesi ve bizzat turistik cazibeyi oluşturan 
SOKÜM uygulamalarında bozulmalara veya değişikliklere yol açabilmesidir6. 
Bu etkiler arasında yerel ürünlerin ticarileşmesi ve toplumsal değerleri geleneksel 
manevi inançlardan ekonomik getirilere kaydırarak nihayetinde SOKÜM’ün 
özgünlüğünün yitirilmesine neden olabilir. 

Yerel topluluklar, somut olmayan kültürel mirasın varlık sebebi ve asıl 
koruyucularıdır. Onların turistlerle birebir etkileşim içerisinde olmaları, 
turizm gelişiminin kendi kültürel değerleri ve hedefleriyle uyumlu biçimde 
ilerlemesini sağlar. Bu nedenle, yerel toplulukların turizm faaliyetlerini yönetme 
ve kontrol etme konusunda güçlendirilmesi, SOKÜM’ün özgünlüğünün 
korunmasına ve istismar edilmesinin önlenmesine yardımcı olabilir. Somut 
olmayan kültürel mirasın kültür turizminin gelişimindeki rolü çok yönlü 
ve oldukça anlamlıdır. SOKÜM, özgün kültürel deneyimler sunarak kültür 
turizminin cazibesini artırmakta, yerel geleneklerin ve kimliklerin korunmasına 
da katkıda bulunmaktadır. 

Manisa ili, sahip olduğu çok katmanlı tarihsel geçmişi ve yaşayan kültürel 
değerleriyle Türkiye’de SOKÜM açısından öne çıkan kentlerden biridir. 
Manisa, sadece mimari yapıları ve antik kentleriyle değil, aynı zamanda nesilden 
nesile aktarılan yaşayan kültürel dokusuyla Anadolu’nun en zengin yaşayan 
miras hazinelerinden biri olma özelliğini taşımaktadır. Uluslararası Manisa 
Mesir Macunu Festivali başta olmak üzere, geleneksel zanaatlar, Türk mutfak 
kültürü, dokuma sanatı, inanç ve inanışlara bağlı gelenekler ve sözlü kültür 
unsurları, Manisa’nın turizm potansiyelinin çeşitlendirilmesi açısından önemli 
fırsatlar sunmaktadır. Bu kitapta, Manisa’da somut olmayan kültürel miras 
unsurları ve özellikle bunların kültür turizminde nasıl değerlendirilebileceği 
incelenmekte; somut uygulama önerileriyle sürdürülebilir bir turizm yaklaşımı 
ortaya konulmaya çalışılmaktadır.

Kitabın birinci bölümünde incelendiği üzere; Manisa’nın kültürel dokusunu 
yansıtan SOKÜM unsurları, ulusal envanterde yer alan 11 temel başlıkta (ve 
28 unsur ya da yerel uygulama ekseninde) incelenmektedir7.

1)	 Geleneksel El Sanatı Ustalığı (Geleneksel zanaatkarlık) 

2) Dokuma Sanatı ve Gelenekleri



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  147

3) Geleneksel Giyim Kuşam Yapımcılığı ve Kullanım Gelenekleri

4) Geleneksel Çocuk Oyunları ve Oyuncakları 

5) Geleneksel Toplantılar ve Teşkilatlanmalar

6) Yardımlaşma, Dayanışma ve Hayır Gelenekleri

7) İnanç ve İnanışlara Bağlı Gelenek ve Uygulamalar

8) Geleneksel Festival ve Şenlikler

9) Halk Anlatıları Geleneği

10) Geleneksel Halk Dansları

11) Türk Mutfak Kültürü/ Geleneksel Yiyecek-İçecek Yapımı ve Toplumsal 
Uygulamaları

Takip eden sayfalarda bu 11 SÖKUM başlığında Manisa Kültür turizminin 
gelişimi için ne şekilde faydalanabileceği üzerine öneriler sunulmaktadır.

1. GELENEKSEL EL SANATI USTALIĞI

Manisa’nın zanaat kültürü, Ahilik teşkilatının etik değerleriyle yoğrulmuş, 
sabır ve estetiğin harmanlandığı bir yaşam biçimidir. El Sanatı Atölyeleri ilde 
kültür turizminin ivme kazanmasına önemli katkı verebilecek potansiyeli 
barındırmaktadır.  Akhisar’da talikacılık, Kula’da keçecilik, bakırcılık ve 
semercilik gibi zanaatlar, bu meslekleri icra eden ustaların desteklenmesi ve 
ustaçırak ilişkisinin korunarak sürdürülmesiyle mümkündür.8. Bu konuda 
öncelikle yapılabilecekler, tarihi Kula çarşısında turistlerin ustalarla bir araya 
gelip basit el sanatları üretim teknikleri deneyimlediği Yaşayan Çarşı rotasının 
oluşturulması olabilir. Turistlerin bir ürünün gerçek bir el sanatı olduğuna 
inanması veya zanaatın özgünlüğünü kavrayabilmesi için, ustanın o ürünü 
nasıl yaptığını bizzat kendi gözleriyle görmesi gerekebiliir9. Semercilik veya 
saraçlık gibi kaybolmaya yüz tutmuş meslekler için turistler, ustanın yanında bir 
gün geçirerek zanaatın nasıl icra edildiğini ve ruhunu öğrenebilir. Kırkağaçta 
geleneksel kapı süsleme ustalarından ahşap oyma ve birleştirme tekniklerini 
uygulamalı olarak öğrenebilirler. Yine Kula evlerinin restorasyon çalışmaları 
canlı atölyelere dönüştürülerek başta tasarım ve mimarlık öğrencileri ve 
diğer meraklı turistler için eğitim ve öğrenme turları organize edilebilir. Bu 
uygulamalar, zanaatı sadece bir satış objesi olmaktan çıkarıp, kültürel bir 
deneyime dönüştürerek metalaşma riskini de azaltır.

Akhisar’ın talikacılık geleneği, sadece bir ulaşım aracı üretimi değil; 
marangozluktan, demirciliğe, saraçlığa, keçeciliğe ve boyacılığa kadar pek çok 
zanaatın birleştiği kolektif bir sanat dalıdır. Günümüzde nostaljik ve turistik 



148  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

bir değere evrilen bu zanaat, Yaşayan Talika Müzesi gibi projelerle interaktif 
bir deneyime dönüştürülme potansiyeline sahiptir. 

Keçecilik, bakırcılık ve demircilik gibi kadim sanatlar, Kula ve Demirci gibi 
ilçelerde son temsilcileri aracılığıyla varlığını sürdürmektedir. Özellikle Salihli-
Gökeyüp’te kadınlar tarafından Neolitik dönemden bu yana çark kullanılmadan 
sürdürülen çömlekçilik geleneği, antropolojik açıdan benzersiz bir miras 
niteliğindedir. Bu özgün üretim biçimi, modern seramik endüstrisine karşı bir 
direnç noktası oluşturmakta ve Neolitik Deneyim konseptli atölyelerle turizm 
arzına dönüştürülmeyi beklemektedir.

2. DOKUMA SANATI VE GELENEKLERİ

Dokuma sanatı ise Manisa’nın görsel kimliğinin en güçlü ifadesidir. Modern 
üretim teknikleri karşısında yok olma riski taşıyan dokumacılık sanatı, turizm 
faaliyetleri aracılığıyla yeniden değer kazanabilir. Yaratıcı Dokuma Köyleri ve 
Coğrafi İşaretli Markalama temalarında çalışmalar organize edilebilir. Gördes 
halısı ve Manisa Bezi dokumacılığı, yaratıcı turizm modeli için mükemmel bir 
zemindir10. Gördes düğümü (Türk düğümü) olarak dünya literatürüne giren 
halıcılık geleneği, 17. ve 18. yüzyıllarda Avrupa’da ün yapmış, günümüzde ise 
Yunt Dağı ve Kula halılarıyla bu mirası taşımaya devam etmektedir. Manisa 
Bezi (Mabez veya Albez) gibi ipek ve pamuğun zarif birlikteliğinden doğan 
dokumalar, kurulan kooperatifler aracılığıyla hem kültürel sürdürülebilirliği 
sağlamakta hem de kadın istihdamını desteklemektedir. Eylem planında, 
Yunt Dağları köylerinde, Gördes ve Demirci köylerinde dokuma kampları 
kurulabilir. Turistler bu yerlerde konaklayarak ipliği kök boya ile boyamayı 
ve tezgahta ilk düğümü atmayı öğrenebilir. 

Qiu ve arkadaşları11, SOKÜM etiketi’nin (UNESCO veya Coğrafi İşaret) 
destinasyon imajını güçlendirdiğini belirtmektedir. Bu nedenle, dokuma 
ürünlerine özel karekodlar yerleştirilerek ürünün hangi köyde, hangi usta 
tarafından dokunduğu dijitalleştirilmelidir. Yerel dokuma kooperatifleri 
üzerinden turistlere kendi kilimini tasarla atölyeleri sunulabilir. Bu süreç, 
toplum temelli turizm yaklaşımını destekleyerek12 gelirlerin doğrudan köydeki 
kadın dokumacılara ulaşmasını sağlar. Dokuma mirası, sadece bir tekstil ürünü 
değil, bir yaşam biçimi olarak pazarlanmalıdır. 

3. GELENEKSEL GİYİM KUŞAM YAPIMCILIĞI VE 
KULLANIM GELENEKLERİ

Manisa’nın geleneksel giyim kültürü, bindallı ve dokuma gibi detaylarıyla 
kentin kültürel kimliğini yansıtmaktadır. Bu miras, ziyaretçilere yerel gelenekleri 
bizzat yaşama fırsatı sunan etkileşimli bir turizm ürünü olarak kurgulanabilir. 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  149

Kültürel Bellek Kostüm Müzesi ve Yaşayan Kıyafet Deneyimi temalarında çalışmalar 
yapılarak yöreye turizm hareketleri yaratılabilir. Manisa’nın yöresel kıyafetleri, 
stratejik pazarlama ve kimlik koruma dengesiyle sunulmalıdır13. 

Eylem planı, Kula ve Merkez’de kurulacak etkileşimli kostüm müzeleri’ni 
içermelidir. Bu müzelere tematik fotoğraf çekim alanları ve kostümlü 
geziler düzenlenebilir.  Burada turistler sadece kıyafeti cam arkasından 
izlemek yerine, profesyonel ışık ve dekor altında yöresel kıyafetleri giyip 
fotoğraf çektirebilmelidir. Bu uygulama özellikle sosyal medya paylaşımı ve 
destinasyonun dijital görünürlüğü açısından güçlü bir araçtır.

Ayrıca, yöresel motiflerin (Manisa Lalesi, üzüm motifleri vb.) modern 
moda tasarımıyla birleştirildiği geleneksel kıyafet atölyeleri ve ziyaretçi deneyim 
alanları oluşturulabilir. Kıyafet deneyimi atölyelerinde turistler, yalnızca 
kıyafetleri sergilerde görmekle kalmayıp, üretim sürecine katılarak dikim, 
dokuma veya süsleme aşamalarını deneyimleyebilir. Bu kıyafetlerin yapımcıları 
olan terzi ve nakışçılar, turistlere bu motiflerin anlamlarını (örneğin bir nakışın 
hangi duyguyu temsil ettiğini) anlatacak şekilde eğitilmelidir14. Bu sayede 
kıyafetler egzotik birer kostüm olmaktan çıkıp, toplumsal belleğin anlatıcılarına 
dönüşebilir. Yöresel giyim unsurları, festivallerde rehberler, karşılama ekipleri 
ve etkinlik gönüllüleri tarafından kullanılarak otantik atmosfer güçlendirilebilir. 
Son olarak, geleneksel kıyafetlerden esinlenen modern tasarımların hediyelik 
eşya olarak sunulması, yaratıcı kültürel endüstriler ile turizm arasında 
sürdürülebilir bir bağ kurulmasını sağlayabilir.

4. GELENEKSEL ÇOCUK OYUNLARI VE OYUNCAKLARI

Manisa’ya özgü geleneksel çocuk oyunları ve el yapımı oyuncaklar, turizmde 
nesiller arası etkileşim ve öğrenme temelli deneyimler için güçlü bir kaynaktır.  
Soma-Darkale köyü ile özdeşleştirilen Dörtel ve Tarhala Baranası oyunları, aile 
turizmi için özgün bir çekim merkezidir. Aile bireylerinin birlikte eğlenebileceği, 
tarihi Manisa kent merkezinde, tarihi mekanlarda veya Spil Dağı mesire 
alanlarında geleneksel oyun parkurları kurulabilir. Buralarda dijital ekranlar 
yerine, çocuklar ve yetişkinler için açık alan etkinlikleri düzenlenerek çocuklara 
aşık oyunu, topaç, çelik-çomak veya Barana oyunları yerel yaşlılar tarafından 
öğretilebilir. Ziyaretçiler; sayılan geleneksel oyunları yerel rehberler eşliğinde 
deneyimleyebilir ve çocukların katılımı sağlanmalıdır. Böylece sürdürülebilir 
turizm modelinde kuşaklararası aktarımın gerçekleşmesine ortam yaratılmış 
olur15. 

Manisa’da başarılı bir eylem planı olarak, her yıl Uluslararası Geleneksel 
Çocuk Oyunları Festivali düzenlenebilir. Bu festivalde çocuklar hem oyun 
oynayıp hem de yerel malzemelerden (ahşap, bez ve doğal malzemelerle) 



150  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

kendi oyuncaklarını yapabildikleri oyuncak yapım atölyeleri’ne katılabilirler. 
Bu uygulamalar, dijital oyunlara karşı yerel kültürle temas eden alternatif bir 
deneyim yaratarak Manisa’yı bu konuda özgün destinasyon haline getirebilir. 
Festivallerde ve şenliklerde çocuk mirası alanları kurulması, destinasyonun 
aile dostu imajını güçlendirecektir. Öğrencilere yönelik kültür turları, mirasın 
genç kuşaklara aktarılmasını sağlar. Kültürü durağan bir yapı olmaktan çıkarıp 
hayatın içine katan bu turlar, yerel halkın kendi kültürüne olan heyecanını 
artırır. Turistler için de geçmişe yolculuk yaptıkları, duygu dolu ve unutulmaz 
bir deneyime dönüşür.16.

5. GELENEKSEL TOPLANTILAR VE TEŞKİLATLANMALAR

Manisa’da imece, köy meclisleri, esnaf dayanışmaları ve vakıf temelli 
geleneksel teşkilatlanma biçimleri, toplumsal dayanışmanın tarihsel örnekleridir. 
Burada toplum temelli turizm yönetimi ve otantik sohbet deneyimleri 
temalarında turizm arzı gerçekleştirilebilir. Topluluk temelli turizm yaklaşımıyla 
ele alındığında özellikle kırsal mahallelerde, ziyaretçilerin geleneksel toplantı 
pratiklerini gözlemleyebileceği veya sembolik olarak katılabileceği etkinlikler 
düzenlenebilir. Örneğin, belirli günlerde gerçekleştirilen temsili köy toplantıları 
veya imece canlandırmaları, turistlere yerel yönetim ve dayanışma kültürünü 
deneyimleme imkanı sunabilir. Bu tür etkinlikler, kültür rotalarına entegre 
edilerek rehberli anlatımlarla desteklenmelidir.

Barana ve Kula Yarenliği, ev sahibi-konuk etkileşimi için hassas ve değerli 
alanlar sunmaktadır17. Kula’nın karakteristik konakları, belirli akşamlarda 
kapılarını yarenlerin kadim geleneklerine açmaktadır. Maşa zil ve darbukadan 
yükselen ritimlerin yöresel lezzetlerle harmanlandığı bu buluşmalarda, yarenler 
ilçeye gelen misafirleri yüksük ve arı vız vız gibi asırlık oyunlarla ağırlayarak 
kültürel miraslarını geleceğe taşımaktadır18. Mahrem ve köklü bir gelenek 
olan Barana ve Kula Yarenliği’ni turizme açarken geleneği bozmamak için 
sınırlı sayıda ziyaretçi, gerçek bir Yaren meclisine konuk edilmelidir. Ayda 
bir kez, önceden rezervasyonlu ve kısıtlı sayıda turist grubu için gerçek bir 
Yaren meclisinin ritüelleri (usta-çırak hiyerarşisi, selamlaşma, disiplin kuralları, 
müzik) sergilenmeli ve turistler misafir statüsünde bu kültürü gözlemlemelidir. 
Uygulayıcıların haklarının korunması açısından bu etkinliklerin geliri doğrudan 
Yaren teşkilatına aktarılarak kültürel süreklilik finanse edilmelidir. Turistlere 
meclis disiplini hakkında kısa bir oryantasyon verilmelidir. Bu, mirasın 
metalaşmasını engellerken, ziyaretçiye ayrıcalıklı ve otantik bir deneyim 
sunmaktadır. 

Ggeleneksel teşkilatlanmaların tarihsel mekanları (eski lonca yapıları, 
vakıf binaları vb.) kültürel anlatı noktaları haline getirilerek hikayeleştirme 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  151

yöntemiyle sunulabilir. Bu yaklaşım, Manisa’nın sadece fiziksel değil, sosyal 
yapısını da görünür kılarak destinasyonun kültürel derinliğini artırabilir.

6. YARDIMLAŞMA, DAYANIŞMA VE HAYIR GELENEKLERİ

Manisa’da köklü bir geçmişe sahip olan yardımlaşma, dayanışma ve hayır 
gelenekleri; vakıf kültürü, imece usulü çalışmalar ve toplu hayır uygulamalarıyla 
şekillenmiştir19. Manisa’nın hayrat geleneği, yemek dağıtımı ve suyolculuk gibi 
dayanışma unsurları sorumlu turizm çerçevesinde ele alınabilir20. Yardımlaşma, 
dayanışma ve hayır gelenekleri mirası, turizmde etik ve topluluk temelli bir 
yaklaşım çerçevesinde değerlendirilebilir. 

Kentin yardımlaşma ve hayır geleneklerini ziyaretçilere tecrübe ettirmek 
için, kentin tarihi çeşmelerini ve hayrat noktalarını birbirine bağlayan Vefa 
ve Şifa Yolu isimli bir rota çıkarılabilir. Bu rotada turistler sadece mekanları 
gezmekle kalmamalı, yerel halkla birlikte hayır yemekleri pişirme süreçlerine 
katılmalıdır. Örneğin, büyük kazanlarda aşure veya pilav yapımı bir kolektif 
mutfak deneyimi olarak sunulabilir. Turistlerin bu yardımlaşma eylemine 
küçük de olsa bir katkı sunması (örneğin bir hayrat çeşmesinin bakımına 
katılması), varoluşsal otantikliği doğrular21. Suyolculuk geleneği ise, suyun 
kutsallığı ve tarihi su yollarının korunması temalı Ekolojik Kültür Turları ile 
zenginleştirilebilir. Bu, turizmi sadece bir tüketim eylemi olmaktan çıkarıp, yerel 
toplumun değerlerine saygı duyan bir değer paylaşımı sürecine dönüştürür.

Manisa’nın birçok köyünde yıllardır geleneksel olarak verilen hayır yemekleri, 
rehberli anlatımlar ve sergi alanlarıyla desteklenerek ziyaretçilere aktarılabilir. 
Ayrıca, yerel vakıf yapıları ve tarihi hayır mekanları, kültürel rotalara entegre 
edilerek Manisa’nın sosyal tarihi görünür kılınabilir. Sosyal sorumluluk temalı 
turizm programları kapsamında, ziyaretçiler yerel üreticilerden alışveriş yaparak 
veya kooperatif etkinliklerine katılarak dolaylı biçimde bu dayanışma kültürüne 
katkı sunabilir. Bu yaklaşım, Manisa’nın turizmde insani ve değer odaklı bir 
destinasyon olarak konumlanmasını sağlar.

7. İNANÇ VE İNANIŞLARA BAĞLI GELENEK VE 
UYGULAMALAR

Manisa’da nazar çıkarma, yağmur duası törenleri, kandil gecesi gelenekleri, 
mevsimsel inanışlar ve halk inançları, kültürel mirasın önemli bir parçasıdır22 
23. Bu başlıkta Manevi Esenlik Deneyimi temasında turizm faaliyetleri organize 
edilebilir.  Yağmur duası, nazar çıkarma ve kandil gecesi gelenekleri gibi inanç 
temelli uygulamalar, duygusal bağ kurma stratejisiyle yönetilmelidir24. Bu 
uygulamalar birer gösteri haline getirilmeden, antropolojik turlar kapsamında 
uzman rehberler eşliğinde anlatılmalıdır. Eylem planında, Manisa’nın Manevi 



152  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Sırları temalı turlar oluşturulmalı; nazarlık yapımı ve anlamı üzerine sembolizm 
atölyeleri düzenlenmelidir. Turistler, usta bir nazarlık yapımcısından nazarın 
tarihçesini dinleyip kendi nazarlıklarını tasarlayabilir. Kandil gecelerinde ise cami 
avlularındaki lokma dökümü ve kandil simidi dağıtımı gibi pratikler, turistin 
yerel halkla doğal bir ortamda sosyalleşmesini sağlar. Bu tür ritüeller turistlerde 
manevi huzur ve aidiyet hissi yaratmaktadır25.  Turistlere bu uygulamalar 
folklorik değil, kültürel bağlamı açıklanan ritüeller olarak sunulmalıdır. Ayrıca, 
bu inanışların tarihsel ve sosyolojik arka planını anlatan küçük sergi alanları 
veya dijital rehber uygulamaları geliştirilebilir. Bu sayede ziyaretçiler, Manisa’nın 
manevi coğrafyasını daha bilinçli bir şekilde deneyimleyebilir. 

8. GELENEKSEL FESTİVAL VE ŞENLİKLER

Uluslararası Manisa Mesir Macunu Festivali başta olmak üzere geleneksel 
festival ve şenlikler, ilin turizmdeki en güçlü SOKÜM unsurlarıdır. Bu başlıktaki 
faaliyetler UNESCO Marka Yönetimi ve Turizmin Tüm Yıla Yayılımı temalarında 
hazırlanabilir. UNESCO tescilli Mesir Festivali ve Akhisar Çağlak Festivali, 
etiket odaklı destinasyon pazarlamasının merkezine yerleştirilmelidir26. Eylem 
planı, festivalleri sadece birkaç güne sıkıştırmak yerine, Mesir Ayı veya Çağlak 
Haftası gibi daha geniş zaman dilimlerine yaymalıdır. Festivallerin yıl geneline 
yayılması için ön etkinlikler ve festival rotaları tasarlanarak turizm sezonu 
uzatılabilir. Festival süresince atölyeler, gastronomi deneyimleri, geleneksel 
oyun alanları ve hikaye anlatım köşeleri oluşturulabilir. 

Bu etkinlikler, yalnızca izlenen değil, katılım sağlanan deneyimler haline 
getirilmelidir. Festival öncesinde tarihi mekanlarda yapılan hazırlıklar (macun 
karma, Mevlüt pilavı hazırlanması vb.) butik turlar haline getirilerek turistlerin 
mutfak arkasına geçmesi sağlanmalıdır. Festivallerin kitle turizmi baskısıyla 
dejenere olmaması için yerel zanaatkarların ve sanatçıların festivaldeki 
ağırlığının artırılması gerekir. Mesire geleneği ise, Kırkağaç Çamlığı gibi 
ilçelerde ve merkezde Spil Dağı ve Yunt Dağları çevresindeki mesire alanlarında 
Geleneksel Piknik Deneyimi turlarıyla canlandırılmalıdır; burada turistlere yerel 
sofra örtüleri, geleneksel yemekler ve yerel oyunlar eşliğinde otantik bir gün 
sunulmalıdır. Yerel halkın aktif katılımı, festival turizminin sürdürülebilirliği 
açısından kritik önemdedir. Bu sayede festivaller, Manisa’yı ziyaret edilen bir 
şehir olmanın ötesinde, yaşanan bir kültür destinasyonu haline getirir.

9. HALK ANLATILARI GELENEĞİ

Manisa’ya özgü efsaneler, menkıbeler ve halk hikayeleri, destinasyonun 
hikaye temelli turizm potansiyelini güçlendirebilir. Bu başlıkta Dijital Hikaye 
Anlatıcılığı ve Efsane Rotaları başlığında turistik faaliyetler organize edilebilir.  
Manisa’nın zengin efsane ve masal birikimi, dijital miras uygulamalarıyla 



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  153

canlandırılmalıdır. Eylem planında, Niobe (Ağlayan Kaya) ve Kybele gibi 
noktalar için Efsane Dinleme Durakları oluşturulabilir. Yine kentin modern 
çağdaki en güçlü sembolü Manisa Tarzanı (Ahmet Bedevi) kendisini doğanın 
korunmasına ve kentin yeşillendirilmesine adayan bu figür olarak turistlere 
ve gelecek nesillere anlatılmalıdır27. Tarzan bugün çevre bilincinin ve ekolojik 
turizmin evrensel bir ikonu haline gelmiştir. Turistler telefonlarındaki bir 
uygulama veya QR kod aracılığıyla, bulundukları mekanın efsanesini profesyonel 
tiyatrocuların sesinden, arkadaki atmosferik müziklerle dinleyebilmelidir. 
Kültürel mirasın korunmasında anlatıcıların rolü oldukça önemlidir28. Bu 
nedenle kentin son masal büyük anneleri ve anlatıcı dedeleri tespit edilerek 
butik Masal Geceleri düzenlenebilir. Manisa’da akşamları Kurşunlu Han ve 
Yeni Han gibi tarihi hanlarda fener eşliğinde karanlıkta efsaneler yürüyüşleri 
organize edilebilir. Bu anlatılar, destinasyona sembolik bir ruh katarak turistin 
mekandaki fiziksel varlığını duygusal bir yolculuğa dönüştürür. Hikayesi olan 
mekanlar, turistlerin hafızasında daha kalıcı yer eder. Bu yaklaşım, Manisa’nın 
tarihini yalnızca bilgiyle değil, duygusal bağ kurarak aktarmasını sağlar.

10. GELENEKSEL HALK DANSLARI

Manisa’nın geleneksel halk dansları, Tarhala Baranası ve Zeybek kültürü gibi, 
ilin kimliğini yansıtan en güçlü SOKÜM unsurlarındandır. Geleneksel halk 
dansları konusunda Etkileşimli Performans Sahnesi ve Dansın Ritmi Atölyeleri gibi 
organizasyonlar yapılabilir. Tarhala Barana Türkülü oyunları veya Dörtel oyunu, 
pasif izlemeden aktif katılıma geçiş stratejisiyle kurgulanmalıdır. Eylem planı, 
turistlerin sadece izleyici olduğu gösteriler yerine, temel adımları öğrendiği 
Zeybek ve Barana Dans Kampları veya Deneyim Atölyelerini içermelidir. Buralarda 
ziyaretçilerin temel figürleri öğrenmesi sağlanabilir. Bu atölyeler, kısa süreli ve 
her yaş grubuna hitap edecek biçimde tasarlanmalıdır. Dansın arkasındaki hikaye 
(örneğin bir zeybeğin onurlu duruşu) turistlere anlatılarak kültürel derinlik 
sağlanmalıdır. Başarılı bir uygulama olarak, tarihi meydanlarda haftanın belirli 
günlerinde halkla dans saatleri düzenlenebilir. Bu etkinliklerde profesyonel 
dansçılar turistleri de aralarına alarak basit ritimlerle dansın içine çekmelidir. 
Ayrıca, halk oyunlarında kullanılan müzik aletlerinin (davul, zurna, bağlama) 
yapım süreçleri, dans gösterileriyle birleştirilen bir müzik-dans performansı 
konseptinde sunulabilir. 

Ayrıca, tarihi mekânlarda (örneğin Spil Dağı etekleri veya eski Manisa 
evlerinin bulunduğu alanlar) düzenlenecek açık hava gösterileri, dansın 
mekanla bütünleşik sunulmasına olanak tanır. Turistlerin yöresel kıyafetlerle 
dansa katıldığı interaktif gösteriler, destinasyonun görsel çekiciliğini ve sosyal 
medya görünürlüğünü artırır. Halk dansları festivalleri, gastronomi ve el 
sanatları etkinlikleriyle birlikte kurgulanarak çok boyutlu kültürel deneyimler 



154  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

oluşturulabilir. Bu yaklaşım, Manisa’yı yaşayan ve paylaşılan bir kültür 
destinasyonu olarak konumlandırır.

11. TÜRK MUTFAK KÜLTÜRÜ / GELENEKSEL YİYECEK-
İÇECEK YAPIMI

Manisa’nın zengin mutfak kültürü; köfte, tavuk, balık, yöresel hamur işleri, 
keşkek, mesir macunu, üzüm, zeytin ve mevsimsel yemek pratikleriyle güçlü bir 
gastronomi mirası sunmaktadır. Bu başlıkta Coğrafi İşaretli Gastronomi Yolları 
temasında faaliyetler gerçekleştirilebilir. Manisa Taban simidi, Manisa kebabı, 
Salihli ve Akhisar köftesi, Alaşehir Ekmeği, Kapaması ve Tahinli Pidesi gibi 
tescilli lezzetler, kentin gastronomi turizmi stratejisinin temelidir. Turistlerin 
bu tescilli yemeklerin sadece son halini gördüğü değil, yapım aşamalarına 
dahil olduğu Gastronomi Akademileri kurulabilir. Örneğin, Taban Simidi Fırın 
Atölyesi’nde turist, geleneksel nohut mayasının hazırlanışını fırıncı ustasından 
öğrenmelidir. Bu mekanların SOKÜM Dostu İşletme etiketiyle markalanması 
güvenilirliği artırır. 

Manisa’nın yerel, ev temelli ve gündelik mutfak kültürünü öne çıkaracak 
şekilde anlatı ve slogan türevleri geliştirilebilir. Nostalji, aidiyet ve ev sıcaklığı 
üzerinden Manisa mutfağını anlatmak için “Anneniz Manisalı olsaydı yemek 
misafir ağırlamanın ve gönül almanın yolu olurdu.” gibi slogan veya ifadelerle, 
kente gelen ziyaretçilerle doğrudan duygusal bir bağ kurulabilir. Bu çerçevede 
yerel halkın katılımıyla düzenlenecek ev yemek yapım atölyeleri, turistlerin 
yalnızca tatmakla kalmayıp, üretim sürecine dahil olmasını sağlar. Bu atölyeler, 
özellikle kadın kooperatifleri ve yerel üreticilerle iş birliği içinde yürütülebilir.

Eylem planında, bağları, zeytinlikleri ve tarihi köftecileri birbirine bağlayan 
Lezzet Atlası rotaları oluşturulabilir. Bu rotada turist her durakta farklı bir yerel 
ürünün hikayesini dinleyip tadım yapabilir. Ayrıca, yemeklerin yalnızca lezzet 
yönü değil, toplumsal bağlamı (imeceyle pişirme, bayram ve tören sofraları) 
anlatı temelli sunumlarla ziyaretçilere aktarılmalıdır. Köy ve mahalle ölçeğinde 
düzenlenecek açık sofra etkinlikleri, turistlerin yerel yaşamla doğrudan temas 
kurmasına imkan verir. Gastronomi rotaları, mevsimsellik dikkate alınarak 
planlandığında Manisa’da turizm sezonunun uzamasına katkı sağlayabilir. Bu 
yaklaşım, Manisa’yı otantik ve paylaşım temelli bir gastronomi destinasyonu 
olarak öne çıkarır. Gastronomi, SOKÜM’ün en hızlı ticarileşebilen ama 
aynı zamanda en kolay dejenere olabilen alanıdır; bu nedenle yerel tariflerin 
standartlaştırılması ve geleneksel sunum korunmalıdır.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  155

SONUÇ

Bu bölümde on bir başlıkta incelenen Manisa’nın Somut Olmayan Kültürel 
Mirası unsurları; kentin hem ruhunu hem de ekonomisini besleyen birer 
kaynaktır. 21. yüzyılın deneyim odaklı turizm paradigmasında Manisa’nın bu 
zengin mirası, kentin küresel turizm pazarında rekabet avantajı elde etmesi 
için en kritik stratejik kaynağıdır. Manisa’nın özgün somut olmayan kültürel 
miras unsurları, kentte özellikle kültür turizminin gelişmesi için benzersiz bir 
kaynak sağlamaktadır. Ancak Manisa SOKÜM değerlerinin özellikle kültür 
turizminde bir girdi veya turizm çekicilik kaynağı olarak başarılı bir şekilde 
aktarılması ve tanıtılması için sürdürülebilir turizm yaklaşımlarına ihtiyaç 
duyulmaktadır.

SOKÜM’ün sürdürülebilirliği doğrudan uygulayıcıların (zanaatkarlar, 
sanatçılar) refahına ve mirası aktarma isteğine bağlıdır. Manisa’daki ustalar, 
sadece turistik birer figür değil, kentin kültürel kimliğinin birincil paydaşları 
olarak konumlandırılmalıdır. Bu bağlamda, yerel halkın mirasa yönelik 
farkındalığının artırılması ve uygulayıcıların turizm gelirlerinden doğrudan 
pay alması, mirasın metalaşarak özgünlüğünü yitirmesini engelleyebilecektir.

Otantik deneyim ve ev sahibi-konuk etkileşimi, Manisa turizmi için 
en kritik başarı faktörüdür. Turistler artık sahnelenmiş gösteriler yerine, 
yerel halkla gerçek bir etkileşime girmeyi arzulamaktadır. Örneğin; Kula 
Yarenliği’nin mahremiyetine ve otantik yapısına zarar vermeden oluşturulacak 
kontrollü misafir yaren deneyimleri veya Gördes dokuma köylerindeki atölye 
konaklamaları, ziyaretçide varoluşsal otantiklik duygusu yaratacaktır. Bu durum, 
turistlerin destinasyona olan bağlılığını ve tekrar ziyaret eğilimini artıracaktır.

SOKÜM Etiketi (özellikle UNESCO tescili), destinasyon imajı üzerinde 
güçlü bir duygusal etki yaratmaktadır. Manisa, Mesir Festivali ile elde 
ettiği bu küresel etiketi, kentin diğer değerlerine (gastronomi ve zanaat) 
yaymalıdır. Manisa bir bütün olarak Şifa ve Efsaneler Destinasyonu olarak 
markalanabilir. Dijital hikaye anlatıcılığı araçları kullanılarak kentin sözlü 
mirası görselleştirilmeli ve turistlerin seyahat öncesi duygu dünyasına hitap 
edilmelidir.

Kültür turizminin gelişmesi, kültürel yozlaşma riskini de beraberinde 
getirebilir. Bu riski yönetmek için yerel yönetimlerin, üniversitelerin ve özel 
sektörün iş birliği içinde olduğu “Manisa Kültür Turizmi Eylem Planı” hayata 
geçirilmelidir. Gastronomi yolları, zanaat rotaları ve inanç turizmi parkurları 
oluşturulurken sürdürülebilirlik ilkeleri gözetilmeli, turizm faaliyetlerinin yerel 
topluluğun değerleriyle uyumlu olması sağlanmalıdır.



156  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

Özetle Manisa, Anadolu’nun en güçlü yaşayan kültür merkezlerinden 
biridir. Bu zenginliğin modern turizm ihtiyaçlarıyla, mirasın otantikliğini 
koruyarak bütünleştirilmesi, kentin sadece Türkiye’de değil, dünya kültür 
turizmi pazarında da ayrıcalıklı bir konuma yükselmesini sağlayabilecektir.



Mustafa Tepeci / Ceren İşçi / Z. Gökçe Sel  |  157

Kaynakça
1Moswete, N., ve Thapa, B. (2015). Factors that influence support for community-

based ecotourism in the rural communities adjacent to the Kgalagadi 
Transfrontier Park, Botswana. Journal of Ecotourism, 14(2-3), 243–263.

2Aydın, Ş., Eren, D., Çoban, Ö. ve Özgül Katlav, E. (2021). Kapadokya Bölgesi 
(Nevşehir) Turizm Tanıtım Stratejisi Hedef Pazar Analizi Raporu. T.C. 
Kapadokya Alan Başkanlığı.

3Richards, G. (2018). Cultural tourism: A Review of Recent Research and Trends. 
Journal of Hospitality and Tourism Management, 36, 12-21.

4Sürdürülebilir Kültür Turizmi İçin Kamu-Yerel-Sivil-Özel İşbirliği (2012). Çekül 
Vakfı-Tarihi Kentler Birliği Yayınları Kılavuz Kitapçıklar Dizisi 1.Gaziantep: 
Ebat ofset.

5Cohen, E. (1988). Authenticity and commoditization in tourism. Annals of 
Tourism Research, 15(3), 371–386.

6Fiorello, A., ve Bo, D. (2012). Community-based ecotourism to meet the new 
tourist’s expectations: An exploratory study. Journal of Hospitality Marketing 
& Management, 21(7), 758–778.

7Somut Olmayan Kültürel Miras Türkiye Ulusal Envanteri. Erişim adresi: https://
yakegm.ktb.gov.tr/TR-344757/somut-olmayan-kulturel-miras-turkiye-
ulusal-envant eri.html. (Erişim tarihi: 15.12.2025).

8Kim, S., Whitford, M. ve Arcodia, C. (2019). Development of intangible 
cultural heritage as a sustainable tourism resource: the intangible cultural 
heritage practitioners’ perspectives, Journal of Heritage Tourism, DOI: 
10.1080/1743873X.2018.1561703

9Khanom, S. Moyle, B., Scott, N. ve Kennelly, M. (2019). Host-guest authentication 
of intangible cultural heritage: a literature review and conceptual model, 
Journal of Heritage Tourism, 14:5-6, 396-408,

10Richards, G. (2011). Creativity and Tourism: The State of the Art. Annals of 
Tourism Research, 38(4), 1225-1253.

11Qiu, Q. Zuo, Y. ve Zhang, M. (2022). Intangible Cultural Heritage in Tourism: 
Research Review and Investigation of Future Agenda. Land, 11, 139. 
https://doi.org/10.3390/land11010139.

12Wasela, K. (2023). The Role of Intangible Cultural Heritage in the Development 
of Cultural Tourism. International Journal of Eco-Cultural Tourısm, Hospitality 
Planning and Development, 6 (2), 15-28.

13Wasela, K. (2023).A.g.e.
14Kim, S., Whitford, M. ve Arcodia, C. (2019).A.g.e.
15Kim, S., Whitford, M. ve Arcodia, C. (2019).A.g.e.
16Wasela, K. (2023).A.g.e.
17Khanom, S. Moyle, B., Scott, N. ve Kennelly, M. (2019).A.g.e.

https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-344757/somut-olmayan-kulturel-miras-turkiye-ulusal-envant eri.html
https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-344757/somut-olmayan-kulturel-miras-turkiye-ulusal-envant eri.html
https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-344757/somut-olmayan-kulturel-miras-turkiye-ulusal-envant eri.html


158  |  Manisa Kültür Turizmi: Somut Olmayan Kültürel Miras Değerleri

18Altıparmak, K. (2019). Yaren kültürü tarihi Kula evlerinde yaşatılıyor (Erişim 
adresi: https://www.aa.com.tr/tr/yasam/yaren-kulturu-tarihi-kula-evlerinde-
yasatiliyor/1655572.(Erişim tarihi: 15.12.2025).

19İlçede birlik ve dayanışma günü: 8 bin vatandaşa yemek ikramı (2025)  Erişim 
adresi: https://yandex.com.tr/gundem/stories/ilcede-birlik-ve-dayanisma-
gunu-8-bin-vatandasa-yemek-ikrami-5944760. (Erişim tarihi: 15.12.2025).

20Wasela, K. (2023).A.g.e.
21Khanom, S. Moyle, B., Scott, N. ve Kennelly, M. (2019).A.g.e.
22Şafak, D., (2024). Geçmişten Günümüze Manisa’da Kandil Feneri Geleneği. 

Folklor Akademi Dergisi, 7 (3), 1223–1235. 
23Manisa’nın O İlçesinde Yağmur Duası Artık Bir Gelenek! (2025).   https://www.

manisameydangazetesi.com.tr/manisanin-o-ilcesinde-yagmur-duasi-artik-
bir-gelenek/86205?page=1.(Erişim tarihi: 10.12.2025).

24Qiu, Q.; Zuo, Y.; Zhang, M. (2022).A.g.e.
25Khanom, S. Moyle, B., Scott, N. ve Kennelly, M. (2019).A.g.e.
26Qiu, Q.; Zuo, Y.; Zhang, M. (2022).A.g.e.
27Tepeci, M. (2023). Manisa’da Kültür Turizmi. İçinde Manisa Turizmi, Editör, 

M.Tepeci, (20-35). Ankara: Detay Yayıncılık.
28Kim, S., Whitford, M. ve Arcodia, C. (2019).A.g.e.
Not: Manisa’da kültür turizminin geliştirilmesi için sunulan önerilerin 

hazırlanmasında Google Gemini Pro katkısı kullanılmıştır. Önerilerin bir 
kısmı çalışmada kullanılsa da, içerik tarafımca denetlenip düzenlenmiştir. Bu 
bölümdeki içerik ve kaynakçanın sorumluluğu tamamen birinci yazara aittir.




	_Hlk185758747
	Önsöz
	Yazarlar Hakkında
	Somut Olmayan Kültürel Miras
	GİRİŞ
	1. TÜRKİYE SOMUT OLMAYAN KÜLTÜREL MİRAS ENVANTERİ 
	2. MANİSA SOMUT OLMAYAN KÜLTÜREL MİRAS ENVANTERİ
	SONUÇ
	Kaynakça

	Manisa’nın Geleneksel El Sanatı Ustalığı 
	GİRİŞ
	1. TALİKACILIK (Fayton ve At Arabası Yapımı)
	2. KEÇECİLİK
	3. BAKIRCILIK
	4.ÇÖMLEKÇİLİK
	5.DEMİRCİLİK
	6.SEMERCİLİK
	7.SARAÇLIK
	8. GELENEKSEL KAPI VE KAPI SÜSLEME USTALIĞI
	SONUÇ
	Kaynakça

	Manisa’nın Dokuma Sanatı/ Geleneği ve Geleneksel Giyim Kuşam Yapımcılığı
	GİRİŞ
	1. KİLİM VE HALI DOKUMA GELENEĞİ
	2. BEZ DOKUMA GELENEĞİ
	3. GELENEKSEL KIYAFET, İÇLİK, ÖNLÜK VE SÜSLEME
	SONUÇ
	Kaynakça

	Manisa’nın Geleneksel Oyun, Toplantı ve Uygulamaları 
	GİRİŞ
	1. GELENEKSEL ÇOCUK OYUNLARI VE OYUNCAKLARI
	2. GELENEKSEL TOPLANTILAR ve İNANÇ VE İNANIŞLARA BAĞLI GELENEK VE UYGULAMALAR
	SONUÇ
	Kaynakça

	Geleneksel Festivaller
	GİRİŞ
	1. MESİR MACUNU FESTİVALİ
	2. MANİSA TARZANI ve ÇEVRE GÜNLERİ
	3. GASTRONOMİ FESTİVALLERİ
	4. ULUSLARARASI YUNUSEMRE GÜNLERİ
	5. DİĞER FESTİVAL ve ŞENLİKLER
	SONUÇ
	Kaynakça

	Manisa’nın Halk Anlatıları, Halk Dansları Geleneği ve Halka Mal Olmuş Kişiler 
	GİRİŞ
	1. MANİSA’NIN MİTOLOJİK HİKAYELERİ VE EFSANELERİ
	2. SEMBOLİK KİŞİLER
	3. HALK DANSLARI 
	SONUÇ
	Kaynakça

	Manisa’nın Mutfak Kültürü
	GİRİŞ
	1. MANİSA’NIN YEMEK KÜLTÜRÜ ve YEREL YEMEKLER
	2. GASTRONOMİK ÜRÜNLER
	SONUÇ
	Kaynakça

	Somut Olmayan Kültürel Miras ile Manisa’da Kültür Turizminin Geliştirilmesi 
	GİRİŞ
	1. Geleneksel El Sanatı Ustalığı
	2. Dokuma Sanatı ve Gelenekleri
	3. Geleneksel Giyim Kuşam Yapımcılığı ve Kullanım Gelenekleri
	4. Geleneksel Çocuk Oyunları ve Oyuncakları
	5. Geleneksel Toplantılar ve Teşkilatlanmalar
	6. Yardımlaşma, Dayanışma ve Hayır Gelenekleri
	7. İnanç ve İnanışlara Bağlı Gelenek ve Uygulamalar
	8. Geleneksel Festival ve Şenlikler
	9. Halk Anlatıları Geleneği
	10. Geleneksel Halk Dansları
	11. Türk Mutfak Kültürü / Geleneksel Yiyecek-İçecek Yapımı
	Sonuç


