
25

Bölüm 2

Küresel Sembolik Aktör Olarak Papa: Türkiye 
Ziyareti Bağlamında Siyasal İletişim 

Zeynep Atılgan1

Özet 

Bu bölüm, Papa’nın Türkiye ziyareti üzerinden çağdaş siyasal iletişimde 
sembolik aktörlük olgusunu kuramsal ve ampirik düzeyde tartışmaktadır. 
Çalışma, öncelikle klasik, devlet merkezli siyasal aktör tanımının küreselleşme, 
yeni iletişim teknolojileri ve medyalaşma süreçleri karşısında yetersiz kaldığını 
ortaya koymakta; sembolik aktörlük, sembolik güç ve temsil kavramlarını 
Bourdieu, Weber, Hall, Edelman, Castells ve Nye’ın yaklaşımları ışığında 
yeniden yorumlamaktadır. Bu çerçevede Papa, formel siyasal yetkiye sahip 
olmamasına karşın, tarihsel süreklilik, Katolik Kilisesi’nin kurumsal mirası ve 
küresel görünürlüğü sayesinde yoğun sembolik sermaye biriktiren küresel bir 
aktör olarak ele alınmaktadır. Çalışma, Birleşmiş Milletler Genel Sekreteri, 
Nelson Mandela, Greta Thunberg, Dalai Lama ve Kraliçe II. Elizabeth 
örnekleriyle sembolik gücün devlet dışı aktörler bağlamında yapısal bir 
özellik hâline geldiğini göstermekte; Papa’nın bu yapı içindeki ayrıcalıklı 
konumunu tartışmaktadır. Sonuç olarak bölüm, siyasal etkinin günümüzde 
yalnızca karar alma mekanizmaları üzerinden değil, anlam üretimi, ritüel 
pratikler, görsel temsiller ve kamusal görünürlük rejimleri üzerinden 
şekillendiğini savunmakta; dinî liderler ve diğer sembolik figürlerin siyasal 
iletişim alanındaki konumlarını karşılaştırmalı biçimde inceleyen çalışmalara 
kuramsal bir zemin sunmaktadır.

1. KÜRESEL SEMBOLİK AKTÖR OLARAK PAPA: TÜRKİYE 
ZİYARETİ BAĞLAMINDA SİYASAL İLETİŞİM

1.1. Siyasal İletişimde Sembolik Aktörlük 

Siyasal iletişim alanında “aktör” kavramı, tarihsel olarak uzun bir süre 
boyunca devlet merkezli bir bakış açısıyla ele alınmıştır. Siyasal süreçlerin 
analizi, ağırlıklı olarak devlet aygıtları, siyasal liderler, partiler ve resmî 

1	 Dr., Atatürk Üniversitesi, atilganzeynep25@gmail.com, 0000-0002-3620-8829 

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub1138.c4683



26  |  Küresel Sembolik Aktör Olarak Papa: Türkiye Ziyareti Bağlamında Siyasal İletişim

kurumlar etrafında şekillenmiş; siyasal etki, büyük ölçüde formel yetki 
alanları, hukuki meşruiyet ve maddi güç kapasitesi üzerinden tanımlanmıştır. 
Bu yaklaşımda iletişim, çoğu zaman karar alma mekanizmalarına doğrudan 
müdahale edebilme, kamuoyunu yönlendirme ve siyasal davranışları belirli 
hedefler doğrultusunda şekillendirme kapasitesiyle ilişkilendirilmiştir. 
Modern ulus-devletin merkeziyetçi ve hiyerarşik yapısını kavramak açısından 
uzun yıllar boyunca açıklayıcı olan bu çerçeve, özellikle Soğuk Savaş 
sonrasında hızla değişen küresel, siyasal ve iletişimsel dinamikleri açıklamakta 
giderek sınırlı hâle gelmiştir.

Küreselleşme süreciyle birlikte siyasal alan, yalnızca ulusal sınırlar 
içinde işleyen bir yapı olmaktan çıkmış; siyasal söylemler, temsiller ve etki 
mekanizmaları ulus ötesi bir nitelik kazanmıştır. İletişim teknolojilerinde 
yaşanan yapısal dönüşüm, medyanın küresel dolaşım kapasitesini artırmış; 
kamusal alan, mekânsal sınırların ötesine taşınarak çok katmanlı bir görünüm 
kazanmıştır. Bu dönüşüm, siyasal etkinin yalnızca formel karar alma 
süreçleriyle açıklanamayacağını açık biçimde ortaya koymuştur. Günümüzde 
siyasal anlam, yalnızca yasalar, kurumsal düzenlemeler ve resmî söylemler 
aracılığıyla değil; semboller, temsil biçimleri, görsel imgeler, ritüeller ve 
kamusal görünürlük pratikleri üzerinden de üretilmektedir. Dolayısıyla 
siyasal iletişim, yalnızca mesajın iletildiği bir teknik alan değil; anlamın 
üretildiği, yapılandırıldığı ve dolaşıma sokulduğu bir mücadele alanı olarak 
düşünülmelidir.

Bu bağlamda siyasal iletişim literatürü, “aktör” kavramını yeniden 
ele alma gereği duymuştur. Doğrudan yönetsel yetkiye sahip olmayan, 
herhangi bir kurumsal karar alma mekanizmasını kontrol etmeyen; ancak 
kamusal anlam üretimi süreçlerinde etkili olan figürlerin siyasal alandaki 
ağırlığı giderek artmıştır. Söz konusu aktörler, formel siyasal otoritelerle 
aynı araçlara sahip olmamalarına rağmen, sahip oldukları görünürlük, temsil 
gücü ve sembolik sermaye aracılığıyla siyasal gündemi etkileyebilmekte; 
kamusal tartışmaların yönünü ve sınırlarını belirleyebilmektedir. Böylece 
siyasal iletişimde güç, yalnızca yaptırım kapasitesi, hukuki bağlayıcılık ya da 
maddi kaynaklar üzerinden değil; kimin konuştuğu, neyi temsil ettiği ve bu 
temsilin toplumsal bağlamda nasıl algılandığı üzerinden de tanımlanmaya 
başlanmıştır.

Bu dönüşüm, siyasal iletişimde sembolik aktörler olarak tanımlanabilecek 
yeni bir aktör tipinin kavramsallaştırılmasını gerekli kılmıştır. Sembolik 
aktörler, resmî bir siyasal yetkiye sahip olmaksızın; tarihsel birikimleri, 
temsil ettikleri değerler, kamusal alanda süreklilik kazanan görünürlükleri 
ve taşıdıkları sembolik çağrışımlar aracılığıyla siyasal etki üretebilen özneler 



Zeynep Atılgan  |  27

olarak tanımlanabilir. Bu aktörlerin gücü, doğrudan karar alma ya da 
yaptırım uygulama kapasitesinden değil; algı oluşturma, meşruiyet üretme 
ve normatif çerçeveler kurma yeteneğinden kaynaklanmaktadır. Bu yönüyle 
sembolik aktörlük, siyasal gücün dolaylı ancak derin etkiler yaratabilen bir 
boyutuna işaret etmektedir.

Sembolik aktörlüğün bu şekilde kavramsallaştırılması, siyaseti yalnızca 
teknik bir yönetim pratiği olarak ele alan yaklaşımlardan belirgin biçimde 
ayrılmaktadır. Bu noktada siyaset, toplumsal anlamların üretildiği, yeniden 
yorumlandığı ve meşrulaştırıldığı sembolik bir mücadele alanı olarak ele 
alınmaktadır. Edelman’ın (1988) siyaseti bir “sembolik düzen” olarak 
tanımlaması, bu yaklaşımın temel taşlarından birini oluşturmaktadır. 
Edelman’a göre siyaset, yalnızca somut problemlerin çözümüne odaklanan 
rasyonel bir alan değildir; aksine semboller, ritüeller ve anlatılar aracılığıyla 
toplumsal algının şekillendirildiği bir anlam evrenidir. Siyasal aktörler bu 
evrende yalnızca aldıkları kararlarla değil; kurdukları söylemler, sundukları 
imgeler ve sergiledikleri sembolik jestler aracılığıyla da etki üretmektedir.

1.2. Sembolik Güç ve Temsil

Semboller, siyasal gerçekliği pasif biçimde yansıtan araçlar olarak değil; 
gerçekliğin nasıl algılanacağını ve nasıl anlamlandırılacağını belirleyen kurucu 
unsurlar olarak değerlendirilmelidir. Bir siyasal aktörün ya da olayın kamusal 
alandaki anlamı, yalnızca ne söylendiğiyle değil; neyin nasıl temsil edildiğiyle, 
hangi bağlamda sunulduğuyla ve hangi tarihsel ya da kültürel çağrışımları 
harekete geçirdiğiyle yakından ilişkilidir. Bu nedenle siyasal iletişim, yalnızca 
enformasyon aktarımıyla sınırlı teknik bir süreç olarak değil, aynı zamanda 
bir anlamlandırma siyaseti olarak ele alınmalıdır.

Siyasal anlamın bu şekilde sembolik bir düzlemde üretilmesi, 
sembolik gücün kuramsal olarak merkezî bir konuma yerleşmesini 
beraberinde getirmektedir. Bu noktada Pierre Bourdieu’nün sembolik güç 
kavramsallaştırması, siyasal iletişim çalışmalarına önemli bir teorik derinlik 
kazandırmaktadır. Bourdieu’ye göre sembolik güç; din, sanat, bilim, felsefe 
ya da moda gibi kültürel alanlarda işleyen ve bu alanlara özgü kurallar, 
hiyerarşiler ve çıkar ilişkileri aracılığıyla yeniden üretilen bir iktidar biçimidir 
(Bourdieu, 1991). Bu alanların her biri, sembolik anlamların üretildiği ve bu 
anlamlar üzerinden meşruiyetin kurulduğu özgül toplumsal uzamlar olarak 
değerlendirilmelidir.

Bourdieu’nün bu yaklaşımı, özellikle dinin toplumsal ve siyasal işlevini 
açıklamak açısından belirleyicidir. Din, bu perspektifte yalnızca bireysel bir 
inanç alanı olarak değil; sembolik gücün yoğunlaştığı, dolaşıma sokulduğu 



28  |  Küresel Sembolik Aktör Olarak Papa: Türkiye Ziyareti Bağlamında Siyasal İletişim

ve kurumsallaştığı bir toplumsal alan olarak ele alınmaktadır. Bu yaklaşım, 
Max Weber’in din sosyolojisine ilişkin temel tespitleriyle doğrudan ilişkilidir. 
Weber, dinî ya da büyüsel etkenlerle güdülenen davranışların özünde bu 
dünyaya yönelik olduğunu vurgulamakta; dinî pratiklerin ekonomik, 
toplumsal ve siyasal çıkarlarla iç içe geçtiğini belirtmektedir (Weber, 1978). 
Gerth ve Mills’in (1970) aktardığı üzere Weber, dinî inanç ve pratikleri, 
onları üreten ve yöneten aktörlerin çıkarlarından bağımsız, otonom bir alan 
olarak değerlendirmemektedir.

Bourdieu, Weber’in bu yaklaşımını eleştirel biçimde geliştirerek, mitsel 
ve dinî söylemlerin içeriklerinin; bu söylemleri üreten, yayan ve tüketen 
aktörlerin dinî çıkarlarıyla ilişkilendirilebileceğini savunmaktadır (Bourdieu, 
1990). Bu perspektif, dinî söylemin tarihsiz bir alanın ürünü olmadığı; 
aksine belirli güç ilişkileri, meşruiyet mücadeleleri ve sembolik hiyerarşiler 
içerisinde üretildiği fikrine dayanmaktadır. Bu yönüyle dinî alan, sembolik 
gücün hem üretildiği hem de yeniden üretildiği temel toplumsal alanlardan 
biri olarak kavranmaktadır.

Buraya kadar kurulan kuramsal çerçeve, sembolik aktörlük, sembolik 
güç ve siyasal anlam üretimi arasındaki ilişkiyi açıklamak açısından bir 
zemin sunmaktadır. Ancak sembolik gücün siyasal alanda nasıl işlediğini 
ve toplumsal düzeyde nasıl içselleştirildiğini açıklayabilmek için, bu gücün 
işleyiş mekanizmalarının daha ayrıntılı biçimde ele alınması gerekmektedir. 
Bu noktada temsil kavramı, sembolik gücün nasıl etkili hâle geldiğini anlamak 
açısından kritik bir analitik araç olarak öne çıkmaktadır.

Siyasal iletişim bağlamında sembolik gücün işleyişini kavrayabilmek, 
yalnızca aktörlerin kim olduklarına değil; aynı zamanda bu aktörlerin kamusal 
alanda nasıl temsil edildiklerine ve bu temsillerin toplumsal hafızada nasıl yer 
ettiğine odaklanmayı gerektirmektedir. Temsil, siyasal iletişimde aktörlerin 
yalnızca “ne söyledikleri” üzerinden değil; nasıl görünür kılındıkları, hangi 
bağlamlara yerleştirildikleri ve hangi anlam ağlarıyla ilişkilendirildikleri 
üzerinden işlemektedir.

Bu süreci açıklamak açısından Stuart Hall’un (1997) temsil kuramı 
önemli bir kavramsal çerçeve sunmaktadır. Hall’a göre temsil, gerçekliğin 
olduğu gibi aktarımı değildir; anlamın belirli kültürel, ideolojik ve tarihsel 
bağlamlar içerisinde kurulduğu aktif bir üretim sürecidir. Bu anlamda temsil, 
pasif bir yansıtma pratiği değil; gerçekliği kuran ve yapılandıran bir süreçtir. 
Siyasal iletişim alanında da aktörlerin ve olayların kamusal alanda nasıl 
algılandığı, büyük ölçüde bu temsil süreçleri tarafından belirlenmektedir. Bir 
olayın ya da aktörün “ne olduğundan” ziyade, “nasıl temsil edildiği”, onun 
siyasal anlamını tayin eden temel unsur hâline gelmektedir.



Zeynep Atılgan  |  29

Temsilin bu kurucu niteliği, sembolik gücün neden çoğu zaman 
görünmez biçimde işlediğini de açıklamaktadır. Zira temsil süreçleri, 
çoğu durumda doğal, olağan ve sorgulanmaz olarak kabul edilen anlam 
dünyaları üretmektedir. Bu noktada Bourdieu’nün (1991) sembolik güç 
kavramsallaştırması yeniden önem kazanmaktadır. Bourdieu’ye göre 
sembolik güç, belirli anlamların ve sınıflandırma biçimlerinin “doğal” 
ve “kaçınılmaz” olarak kabul edilmesini sağlayan bir iktidar biçimidir. Bu 
güç, açık bir baskı ya da zor kullanımına ihtiyaç duymaz; aksine, toplumsal 
aktörlerin bu anlamları içselleştirmesi yoluyla etkisini sürdürür.

Sembolik gücün bu içselleştirme boyutu, temsil ile doğrudan ilişkilidir. 
Temsil, yalnızca anlam üretmez; bu anlamları tekrar, süreklilik ve kamusal 
görünürlük yoluyla istikrarlı hâle getirir. Siyasal aktörler belirli biçimlerde 
temsil edildikçe, bu temsiller zamanla norm hâlini alır ve sorgulanamaz 
kabul edilir. Böylece sembolik güç, çoğu zaman fark edilmeden; hatta meşru 
ve arzu edilir kabul edilerek yeniden üretilir.

Bu noktada Edelman’ın (1988) siyasal semboller ve temsili pratikler 
üzerine yaptığı analizler açıklayıcıdır. Edelman’a göre siyaset, büyük ölçüde 
sembolik anlatılar ve ritüeller aracılığıyla işlemektedir. Siyasal süreçlerde 
kullanılan imgeler, söylemler ve törenler, bireylerin siyasal gerçekliği 
algılayış biçimlerini şekillendirmekte; bu algılar çoğu zaman rasyonel bilgiye 
değil, duygusal ve kültürel çağrışımlara dayanmaktadır. Bu nedenle siyasal 
iletişimde temsil, yalnızca enformasyon aktarımı değil; anlamlandırma, 
yönlendirme ve meşrulaştırma süreçlerini kapsayan çok katmanlı bir pratik 
olarak değerlendirilmelidir.

Temsilin bu işlevi, sembolik aktörlüğün siyasal iletişimde neden kalıcı ve 
derin etkiler yaratabildiğini de açıklamaktadır. Zira sembolik aktörler, çoğu 
zaman açık ve doğrudan politik öneriler sunmaktan ziyade; hangi değerlerin 
önemli olduğu, hangi meselelerin “meşru” biçimde tartışılabileceği ve 
hangi ahlaki çerçevelerin referans alınacağı konusunda yönlendirici bir 
rol üstlenmektedir. Bu yönlendirme, doğrudan ikna etmeyi amaçlayan bir 
süreçten çok, kamusal algının sınırlarını çizen bir çerçeveleme pratiği olarak 
işlemektedir.

Bu bağlamda sembolik aktörlük, siyasal iletişimde “görünürlük siyaseti” 
ile yakından ilişkilidir. Kamusal alanda süreklilik arz eden bir görünürlüğe 
sahip aktörler, temsil ettikleri anlamları da dolaşıma sokma imkânına sahip 
olmaktadır. Bu görünürlük, yalnızca medyada yer alma sıklığı üzerinden 
değil; hangi bağlamda, hangi imgelerle ve hangi anlatılar içinde sunuldukları 
üzerinden anlam kazanmaktadır. Castells’in (2009) ağ toplumu yaklaşımı, 
bu süreci açıklamak açısından tamamlayıcı bir perspektif sunmaktadır. 



30  |  Küresel Sembolik Aktör Olarak Papa: Türkiye Ziyareti Bağlamında Siyasal İletişim

Castells’e göre çağdaş toplumlarda iktidar, büyük ölçüde iletişim ağları 
içinde anlam üretme ve bu anlamları dolaşıma sokma kapasitesiyle ilişkilidir. 
Siyasal aktörlerin etkisi de bu ağlar içindeki konumları ve ürettikleri temsiller 
üzerinden biçimlenmektedir.

Sembolik gücün siyasal iletişimdeki etkisi yalnızca uluslararası düzeyle 
sınırlı değildir. Ulusal kamusal alanlarda da sembolik aktörler, temsil 
yoluyla siyasal gündemi şekillendirebilmekte ve belirli meselelerin ön plana 
çıkmasını sağlayabilmektedir. Bu durum, siyasal gücün yalnızca “karar alma” 
kapasitesiyle değil; kararların hangi bağlamda ve hangi anlam çerçevesi içinde 
sunulduğuyla da yakından ilişkili olduğunu göstermektedir. Bu nedenle 
sembolik güç, siyasal iletişimde doğrudan bir sonuç üretme kapasitesinden 
ziyade, sonuçların hangi anlam dünyası içinde kabul edileceğini belirleyen 
bir iktidar biçimi olarak ele alınmalıdır.

Temsil ve sembolik gücün bu iç içe geçmiş yapısı, sembolik aktörlüğün 
neden çağdaş siyasal iletişim çalışmalarının merkezine yerleştiğini açık 
biçimde ortaya koymaktadır. Siyasal alan, artık yalnızca kararların alındığı 
bir mekanizma değil; anlamların üretildiği, dolaşıma sokulduğu ve sürekli 
olarak yeniden müzakere edildiği bir iletişim alanı olarak işlemektedir. Bu 
alan içerisinde sembolik aktörler, formel yetkilerden büyük ölçüde bağımsız 
olarak siyasal etkinin yönünü belirleyebilmektedir.

Bu noktada sembolik aktörlüğün yalnızca bireysel figürlerle sınırlı olmadığı 
da özellikle vurgulanmalıdır. Kurumlar, tarihsel yapılar ve kültürel semboller 
de sembolik güç üretme kapasitesine sahiptir. Bu durum, siyasal iletişimin 
yalnızca aktör odaklı değil; aynı zamanda temsiller, anlatılar ve kolektif hafıza 
üzerinden işleyen çok katmanlı bir alan olduğunu göstermektedir. Sembolik 
güç, bu yapının merkezinde yer almakta ve siyasal anlamın nasıl üretildiğini 
ve dolaşıma sokulduğunu açıklayan anahtar bir kavram işlevi görmektedir.

Siyasal iletişim alanında sembolik gücün işleyişini kavrayabilmek, bu 
gücün yalnızca devlet merkezli siyasal yapılarda değil; aynı zamanda devlet 
dışı aktörler aracılığıyla da nasıl üretildiğini incelemeyi zorunlu kılmaktadır. 
Zira çağdaş siyasal iletişim ortamı, formel siyasal yetkilere sahip olmayan; 
buna karşın temsil ettikleri değerler, tarihsel konumları ve kamusal 
görünürlükleri aracılığıyla güçlü sembolik etkiler üretebilen çok sayıda 
aktöre sahne olmaktadır. Bu aktörler, siyasal karar alma süreçlerine doğrudan 
müdahil olmaksızın, kamusal tartışmaların ahlaki ve normatif sınırlarını 
belirleyebilmekte; bu yönleriyle sembolik gücün siyasal iletişimdeki merkezi 
rolünü görünür kılmaktadır.



Zeynep Atılgan  |  31

Bu bağlamda sembolik gücün siyasal iletişimdeki tezahürü, çoğu zaman 
karar aldırmaktan ziyade; neyin konuşulabilir, hangi meselelerin meşru ve 
hangi değerlerin referans alınabilir olduğu konusunda yönlendirici bir işlev 
görmektedir. Dolayısıyla siyasal iletişimde sembolik aktörlük, görünürde 
“etkisiz” ya da “yetkisiz” olarak algılansa dahi, uzun erimli ve kalıcı etkiler 
üretebilen bir güç alanına işaret etmektedir.

Devlet dışı aktörlerin sembolik güç üretme kapasitesi, özellikle 
uluslararası düzlemde daha belirgin hâle gelmektedir. Küresel ölçekte işleyen 
siyasal iletişim alanında, karar alma yetkisini elinde bulundurmayan aktörler 
dahi, temsil ettikleri değerler ve söylemler aracılığıyla küresel kamuoyunun 
algılarını şekillendirebilmektedir. Bu noktada Birleşmiş Milletler Genel 
Sekreteri figürü, sembolik gücün kurumsal temsil üzerinden nasıl üretildiğini 
göstermesi bakımından çarpıcı bir örnek sunmaktadır. Genel Sekreter, 
askerî ya da ekonomik yaptırım gücüne sahip olmaksızın, açıklamaları ve 
kullandığı dil aracılığıyla uluslararası siyasal gündemde ahlaki bir çerçeve inşa 
edebilmektedir. İklim krizi, zorunlu göç, savaş suçları ya da insani felaketlere 
ilişkin değerlendirmeler; “çağrı”, “uyarı”, “endişe” ve “kınama” gibi 
sembolik ifadeler yoluyla uluslararası topluma yöneltilen normatif mesajlara 
dönüşmektedir. Bu mesajlar, devletleri belirli politikaları uygulamaya 
zorlamaktan ziyade, hangi meselelerin meşru biçimde tartışılması gerektiğini 
tanımlayan bir anlam evreni oluşturmaktadır.

Benzer biçimde, tarihsel figürler üzerinden sembolik gücün devlet dışı 
düzlemde nasıl işlediğini görmek de mümkündür. Nelson Mandela’nın aktif 
siyasal görevlerinden ayrıldıktan sonraki konumu bu açıdan dikkat çekicidir. 
Mandela, resmî siyasal yetkilerini yitirmesine rağmen; uzlaşma, affetme ve 
barış söylemleri aracılığıyla küresel ölçekte güçlü bir ahlaki referans noktası 
hâline gelmiştir. Bu dönemdeki etkisi, herhangi bir hukuki bağlayıcılıktan ya 
da kurumsal otoriteden değil; tarihsel deneyimi, kişisel karizması ve temsil 
ettiği değerler üzerinden kurulan sembolik meşruiyetten kaynaklanmaktadır. 
Bourdieu’nün (1991) sembolik güç kuramsallaştırması çerçevesinde 
değerlendirildiğinde, Mandela’nın sahip olduğu otorite; tanınma ve kabul 
görme süreçleri üzerinden işleyen, açık bir iktidar iddiası içermeksizin güçlü 
etki üreten bir sembolik iktidar biçimi olarak karşımıza çıkmaktadır.

Sembolik gücün çağdaş siyasal iletişimdeki etkileri, yalnızca tarihsel 
ya da kurumsal figürlerle sınırlı değildir. Özellikle toplumsal hareketler 
bağlamında ortaya çıkan yeni aktörler, sembolik temsil yoluyla küresel 
ölçekte etki üretebilmektedir. Greta Thunberg örneği, herhangi bir kurumsal 
pozisyona, siyasal yetkiye ya da maddi kaynağa sahip olmayan bir aktörün, 
sembolik güç aracılığıyla nasıl küresel bir siyasal görünürlük elde edebildiğini 



32  |  Küresel Sembolik Aktör Olarak Papa: Türkiye Ziyareti Bağlamında Siyasal İletişim

somut biçimde ortaya koymaktadır. Greta’nın siyasal iletişimdeki etkisi, 
bilimsel bilgi üretmekten ziyade; mevcut bilimsel verileri güçlü bir ahlaki 
söylem çerçevesine yerleştirmesinden kaynaklanmaktadır. “Gelecek nesiller 
adına konuşma” iddiası, onun söylemini teknik bir politika tartışmasının 
ötesine taşımakta; sorumluluk, suçluluk ve etik yükümlülük gibi kavramları 
merkeze alan güçlü bir normatif çerçeve üretmektedir. Bu durum, temsilin 
siyasal iletişimde nasıl normatif bir güç oluşturabildiğini açık biçimde 
göstermektedir.

Dinsel temsile dayalı devlet dışı sembolik aktörlük bağlamında ise Dalai 
Lama figürü öne çıkmaktadır. Dalai Lama, herhangi bir devletin başında 
olmamasına karşın; barış, şiddetsizlik ve insan onuru gibi evrensel değerlerle 
özdeşleşmiş bir sembolik aktör olarak küresel kamusal alanda güçlü bir 
karşılık bulmaktadır. Dalai Lama’nın söylemi, Weber’in din sosyolojisinde 
vurguladığı üzere bir alanla sınırlı kalmamakta; aksine dünyevi siyasal ve 
etik meseleler üzerine normatif bir çerçeve sunmaktadır. Bu yönüyle Dalai 
Lama, dinî temsilin sembolik güç aracılığıyla siyasal iletişim alanına nasıl 
taşınabildiğini gösteren önemli bir örnek teşkil etmektedir.

Sembolik gücün tarihsel süreklilik ve ritüel pratikler aracılığıyla işleyişine 
ilişkin bir diğer örnek ise Britanya monarşisi bağlamında Kraliçe II. 
Elizabeth’te somutlaşmaktadır. Kraliçenin siyasal karar alma süreçlerinde 
fiilî bir rolü bulunmamasına rağmen, temsil ettiği tarihsel süreklilik, ulusal 
kimlik ve kurumsal istikrar, ona küresel ölçekte güçlü bir sembolik otorite 
kazandırmıştır. Özellikle ölümünün ardından ortaya çıkan küresel kamusal 
yankı, sembolik gücün maddi olmayan ancak son derece etkili boyutlarını 
görünür kılmıştır. Edelman’ın (1988) siyasal ritüeller, törenler ve görsel 
temsiller üzerine yaptığı vurgular, bu süreçte sembolik gücün nasıl yeniden 
üretildiğini açıklamak açısından aydınlatıcıdır.

Bu örneklerin tamamı, sembolik gücün siyasal iletişimde istisnai figürlere 
özgü bir durum olmadığını; aksine çağdaş siyasal alanın yapısal bir özelliği 
hâline geldiğini göstermektedir. Ortak payda, bu aktörlerin siyasal sürece 
doğrudan müdahil olmamaları; buna karşın temsil ettikleri değerler, 
kurdukları söylemler ve sahip oldukları kamusal görünürlük aracılığıyla 
siyasal anlam üretiminde merkezi bir rol üstlenmeleridir. Bu durum, siyasal 
gücün artık yalnızca karar alma ve yaptırım kapasitesiyle değil; sembolik 
temsil, görünürlük ve normatif çerçeve kurma yetisiyle de tanımlanması 
gerektiğine işaret etmektedir.

Bu çerçevede Papa figürü, sembolik gücün dinsel, tarihsel ve kurumsal 
boyutlarının kesiştiği özgün bir örnek sunmaktadır. Papa; tarihsel sürekliliği, 
küresel görünürlüğü ve ahlaki otoritesi sayesinde, yukarıda ele alınan tüm 



Zeynep Atılgan  |  33

sembolik güç dinamiklerini bünyesinde birleştiren ayrıcalıklı bir konum işgal 
etmektedir. Bu yönüyle Papa, yalnızca bireysel bir dinî lider olarak değil; 
küresel kamusal alanda normatif anlamlar üreten bir sembolik aktör olarak 
değerlendirilmelidir.

Sonuç olarak sembolik aktörlük, sembolik güç ve temsil kavramları, 
çağdaş siyasal iletişimi anlamak bakımından birbirinden ayrıştırılması 
mümkün olmayan analitik bir bütünlük sunmaktadır. Siyasal etki, 
günümüzde yalnızca karar alma mekanizmalarına doğrudan müdahale 
yoluyla değil; anlam üretimi, sembolik dolaşım ve kamusal temsil süreçleri 
üzerinden şekillenmektedir. Devlet dışı aktörlerin siyasal iletişim alanındaki 
artan görünürlüğü, bu dönüşümün en belirgin göstergelerinden biridir. Bu 
bağlamda sembolik aktörlük, modern siyasal iletişimin yalnızca tamamlayıcı 
bir unsuru değil; bizzat kurucu bir bileşeni olarak değerlendirilmelidir.

1.3. Yumuşak Güç ve Uluslararası İletişim

Sembolik güç, siyasal iletişimde yalnızca “yumuşak” bir etki biçimi olarak 
değil; toplumsal algıyı uzun süreçte biçimlendiren yapısal bir güç olarak ortaya 
çıkmaktadır. Nye’ın (2004) yumuşak güç kavramsallaştırması, bu durumu 
özellikle uluslararası ilişkiler bağlamında görünür kılmaktadır. Yumuşak güç, 
bir aktörün diğerlerini zorlayıcı araçlarla değil; değerler, normlar ve çekicilik 
üzerinden etkileme kapasitesini ifade etmektedir. Bu bağlamda sembolik 
güç, yumuşak gücün iletişimsel zeminini oluşturmaktadır.

Uluslararası ilişkiler kuramları içinde merkezi konuma sahip “güç” 
kavramının, 1990’lardan itibaren özellikle Joseph S. Nye’ın çalışmalarıyla 
yeni bir boyut kazandığı görülmektedir. Her bir kuramsal yaklaşım gücü 
farklı bileşenler üzerinden tanımlarken, yumuşak güç tartışmaları hem 
akademik literatürde hem de medya ve siyasal elit söylemlerinde ayrıcalıklı 
bir yer edinmiştir. İnşacı ve neo-liberal bir perspektiften beslenen yumuşak 
güç kavramı, Nye tarafından ilk kez Bound to Lead: The Changing Nature 
of American Power başlıklı eserinde, 1980’ler boyunca “göreli gerileme” 
tartışmalarına rağmen Amerika Birleşik Devletleri’nin hegemonik konumunu 
nasıl koruduğunu açıklamak üzere geliştirilmiştir. Nye’ın 1990 sonrasında 
kavramı sistematik biçimde açımlaması, yumuşak gücün yalnızca akademik 
bir kategori olmaktan çıkıp, dış politika söylemlerinde ve uluslararası siyasal 
iletişim stratejilerinde de sıkça başvurulan bir referans hâline gelmesine yol 
açmıştır.

Bu çerçevede yumuşak güç, sert güçten tamamen bağımsız, ondan 
kopuk bir etki biçimi olarak değil; askerî ve ekonomik kapasiteyi de arka 
planda taşıyabilen, ancak başkalarının davranışlarını açık tehdit veya maddi 



34  |  Küresel Sembolik Aktör Olarak Papa: Türkiye Ziyareti Bağlamında Siyasal İletişim

zorlamaya başvurmaksızın şekillendirmeye yönelik bir çekim ve ikna gücü 
olarak kavramsallaştırılır. Sert güç, başkalarının pozisyonunu değiştirmek 
için “havuç ve sopa” mantığıyla ekonomik yaptırımlar ya da askerî araçlar 
kullanmayı ifade ederken; yumuşak güç, bir aktörün değerleri, refah düzeyi, 
fırsat alanları ve kültürel çekiciliği sayesinde “örnek alınır” hâle gelmesiyle 
ilgilidir (Nye, 2004). Bu bağlamda yumuşak güç, davranışın açık bir 
pazarlık ya da tehdit olmaksızın cazibe, özdeşleşme ve normatif ikna yoluyla 
yönlendirilmesi anlamına gelir. Nye (2004), aktörlerin bu süreçte para ya 
da baskı araçlarını değil; ortak değerlere çağrıyı ve bu değerlere katkıda 
bulunmanın “doğru” olduğuna dair bir inancın içselleştirilmesini temel 
strateji olarak kullandıklarını vurgular. Keohane ve Nye (1998) ise, söz konusu 
çekiciliğin kurumsallaşması açısından uluslararası örgütlerin ve meşru kabul 
edilen normatif çerçevelerin inşasının belirleyici olduğunu; bu sayede yüksek 
maliyetli askerî ve ekonomik araçlara duyulan ihtiyacın azalabildiğini belirtir. 
Böyle bakıldığında yumuşak güç tartışmaları, sembolik gücün uluslararası 
düzlemde aldığı biçimi görünür kılmakta; değerler, normlar ve meşruiyet 
üzerinden işleyen sembolik iktidar ile siyasal iletişim arasındaki bağı daha da 
belirginleştirmektedir.

1.4. Siyasi Ritüeller Olarak Papa’nın Türkiye Ziyareti

Papa’nın Türkiye ziyareti, siyasal iletişim bağlamında yalnızca diplomatik 
bir temas ya da dinî bir program olarak değil, yoğun sembolik anlamlar 
taşıyan çok katmanlı bir siyasal ritüel olarak değerlendirilmelidir. Bu tür 
ziyaretler, doğrudan karar alma ya da bağlayıcı siyasal sonuçlar üretmekten 
ziyade; temsil, görünürlük ve sembolik etkileşim yoluyla siyasal anlamın inşa 
edildiği performatif süreçler olarak işlemektedir. Bu nedenle Papa’nın ziyareti, 
sembolik gücün ritüel pratikler aracılığıyla nasıl dolaşıma sokulduğunu ve 
meşruiyetin nasıl üretildiğini analiz etmek açısından son derece verimli bir 
zemin sunmaktadır (Edelman, 1988; Kertzer, 1988).

Siyasal ritüeller, iktidarın yalnızca maddi, hukuki ya da kurumsal araçlar 
üzerinden değil; sembolik düzenlemeler yoluyla da kurulduğunu ve yeniden 
üretildiğini gösteren temel iletişim pratikleri arasında yer almaktadır. 
Schechner’in ritüel kuramında vurguladığı üzere, insan toplumsallığı dinsel, 
estetik ve siyasal ritüellerin iç içe geçtiği çok katmanlı pratikler üzerinden 
biçimlenmektedir (Schechner, 2003). Bu ritüeller, birbirinden bağımsız 
alanlar gibi görünseler de, gündelik yaşamdan devlet törenlerine, dinî 
pratiklerden diplomatik seremonilere uzanan geniş bir yelpazede siyasal 
ve toplumsal anlam üretme kapasitesine sahiptir. Özellikle siyasal ritüeller, 
gücün görünür kılındığı, meşrulaştırıldığı ve kolektif hafızaya yerleştirildiği 
simgesel sahneler olarak işlev görmektedir (Bell, 1992).



Zeynep Atılgan  |  35

Bell’e göre siyasal ritüeller, siyasi kurumların ya da temsilî otoritelerin 
gücünü kamusal alanda sergilediği, siyasal çıkarların sembolik biçimde 
desteklendiği törensel pratiklerdir (Bell, 1992). Bu ritüeller, yalnızca mevcut 
iktidarı yansıtmakla kalmamakta; aynı zamanda iktidarın nasıl algılanacağını 
ve hangi anlam çerçevesi içinde meşru kabul edileceğini belirleyen bir yapı 
kurmaktadır. Geertz’in ifadesiyle, “bir kâsenin suya biçim verdiği gibi”, 
siyasal ritüeller de iktidara biçim vermektedir. İktidarın anlamı, sınırları ve 
hiyerarşik konumu büyük ölçüde ritüel yoluyla inşa edilmektedir (Geertz, 
1980). Kralı yaratanın kral kültü olması, sembolik gücün ritüel aracılığıyla 
nasıl kurulduğunu gösteren açıklayıcı bir örnektir.

Papa’nın Türkiye ziyareti, siyasal ritüelin bu kurucu işlevini açık biçimde 
görünür kılmaktadır. Ziyaretin gerçekleştiği mekânlar, uygulanan protokol 
düzeni, kullanılan dil, bilinçli sessizlikler, sembolik jestler ve Papa’nın 
farklı siyasal ve toplumsal aktörlerle aynı sahnede konumlandırılması, salt 
diplomatik jestlerin ötesinde yoğun sembolik anlamlar üretmektedir. Bu 
bağlamda ziyaret, Papa’nın küresel ölçekte taşıdığı ahlaki otoritenin ve 
sembolik meşruiyetin Türkiye bağlamında yeniden dolaşıma sokulduğu 
bütünlüklü bir iletişim performansı olarak okunabilir (Bourdieu, 1991).

Kertzer’in siyasal ritüellerin “siyasal gerçeklik yaratma” işlevine ilişkin 
yaklaşımı, bu süreci daha da açıklayıcı kılmaktadır. Kertzer’e göre siyasal 
törenler, bireylerin ve toplulukların iktidarla sembolik düzeyde özdeşleşmesini 
sağlayan etkileşim alanlarıdır. Yurttaşlar ya da izleyiciler, bu ritüellere 
doğrudan katılarak veya medya aracılığıyla tanıklık ederek iktidarın sembolik 
gücünü içselleştirmektedir (Kertzer, 1988). Bu içselleştirme süreci, iktidarın 
zorlayıcı araçlara ihtiyaç duymadan rıza üretmesini mümkün kılmaktadır. Bu 
nedenle siyasal ritüeller, fiziksel ya da hukuki güç kullanımına kıyasla daha 
derinlikli ve kalıcı meşrulaştırma mekanizmaları olarak işlev görmektedir.

Papa’nın ziyareti sırasında kullanılan dil, bilinçli sessizlikler, sembolik 
mekân tercihleri ve görsel düzenlemeler, bu ritüel yapının temel bileşenleri 
arasında yer almaktadır. Özellikle sessizlik, bu bağlamda bir eksiklik ya da 
iletişimsizlik hâli değil; aksine yüksek yoğunlukta sembolik anlam taşıyan bir 
ifade biçimi olarak işlemektedir. Papa’nın jestleri, duruş biçimi ve sessizliğe 
dayalı sembolik anları, siyasal iletişimde nadir rastlanan ancak son derece 
güçlü etki kapasitesine sahip pratiklerdir (Edelman, 1988).

Bu ritüel yapı içerisinde Papa, herhangi bir siyasal karar alma yetkisine 
sahip olmamasına rağmen, temsil ettiği değerler aracılığıyla güçlü bir normatif 
çerçeve sunmaktadır. Bourdieu’nün sembolik güç kuramsallaştırması 
doğrultusunda değerlendirildiğinde, Papa’nın otoritesi hukuki ya da askerî 
güçten değil; tanınma, kabul ve meşruiyet ilişkileri üzerinden işleyen 



36  |  Küresel Sembolik Aktör Olarak Papa: Türkiye Ziyareti Bağlamında Siyasal İletişim

sembolik bir iktidardan beslenmektedir (Bourdieu, 1991). Siyasal ritüeller, 
bu sembolik iktidarın görünür kılındığı ve toplumsal alanda içselleştirildiği 
temel araçlar olarak işlev görmektedir.

Papa’nın Türkiye ziyareti, Nye’ın yumuşak güç kavramı bağlamında da 
değerlendirilebilir. Ziyaret boyunca sergilenen ritüel pratikler, herhangi bir 
zorlama ya da yaptırım içermeksizin değerler, ahlaki çağrılar ve evrensel 
normlar üzerinden etki üretmektedir. Bu etki, kısa vadeli siyasal sonuçlardan 
ziyade, uzun erimli algı biçimlerini ve uluslararası kamuoyunun zihinsel 
çerçevesini şekillendirmeye yöneliktir. Ritüel yoluyla kurulan bu sembolik 
iletişim, yumuşak gücün siyasal iletişim pratiği içinde nasıl somutlaştığını 
açık biçimde göstermektedir (Nye, 2004; Nye, 2005).

Aynı zamanda bu ziyaret, siyasal iletişimde temsilin kurucu rolünü de 
görünür kılmaktadır. Hall’un temsil kuramı çerçevesinde değerlendirildiğinde, 
Papa’nın Türkiye ziyareti sırasında üretilen imgeler, sahneler ve sembolik 
düzenlemeler, gerçeğin pasif bir yansıması değil; anlamın aktif biçimde 
üretildiği temsili süreçlerdir (Hall, 1997). Papa, bu temsiller aracılığıyla 
kendisini yalnızca Katolik dünyasının ruhani lideri olarak değil; barış, 
diyalog ve birlikte yaşama ideallerinin küresel sembolü olarak yeniden 
konumlandırmaktadır.

Sonuç olarak Papa’nın Türkiye ziyareti, siyasal ritüellerin sembolik güç 
üretimindeki merkezî rolünü açık biçimde ortaya koymaktadır. Bu ziyaret, 
siyasal iletişimde etkinin yalnızca söylem ve politika düzleminde değil; ritüel, 
temsil ve sembolik dolaşım yoluyla kurulduğunu göstermektedir. Papa 
figürü, bu ritüel yapı içerisinde doğrudan siyasal müdahalede bulunmaksızın, 
kamusal algıyı şekillendiren ve normatif çerçeveler üreten küresel bir sembolik 
aktör olarak belirginleşmektedir.

Sonuç ve Değerlendirme

Bu bölümde ortaya konan kuramsal tartışmalar ile Papa’nın Türkiye 
ziyareti örneği birlikte ele alındığında, çağdaş siyasal iletişimin klasik anlamda 
devlet merkezli ve karar alma süreçlerine indirgenen bir alan olmaktan çıktığı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Siyasal süreçler artık yalnızca resmî kurumlar, 
hukuki düzenlemeler ve zorlayıcı araçlar üzerinden değil; semboller, 
temsiller, ritüeller ve kamusal görünürlük rejimleri üzerinden işleyen çok 
katmanlı iletişim pratikleri olarak şekillenmektedir. Bu çerçevede sembolik 
aktörlük, sembolik güç ve temsil kavramları, modern siyasal iletişimi anlamak 
açısından birbirini tamamlayan kurucu analitik araçlar hâline gelmektedir.

Çalışmada ilk olarak sembolik aktörlük kavramı üzerinden, formel siyasal 
yetkiye sahip olmayan; ancak temsil ettikleri değerler, tarihsel konumları 



Zeynep Atılgan  |  37

ve sembolik sermayeleri aracılığıyla siyasal alanda etkili olabilen aktörlerin 
varlığı tartışılmıştır. Bu aktörler, doğrudan karar alma süreçlerine müdahil 
olmasalar dahi, hangi meselelerin gündeme geleceği, hangi kavramların meşru 
ve tartışılabilir sayılacağı ve siyasal tartışmaların hangi normatif çerçevede 
yürütüleceği üzerinde belirleyici olabilmektedir. Bu durum, siyasal gücün 
yalnızca yaptırım kapasitesi ve hukuki otorite ile değil; sembolik temsil, 
görünürlük ve anlam üretme kapasitesiyle de tanımlanması gerektiğine işaret 
etmektedir.

Ardından sembolik güç ve temsil tartışmaları çerçevesinde Bourdieu’nün 
sembolik iktidar kavramsallaştırması ve Hall’un temsil kuramı, siyasal 
anlam üretim süreçlerini açıklamak için temel teorik dayanaklar olarak 
kullanılmıştır. Sembolik güç, belirli anlamların, sınıflandırma biçimlerinin ve 
normların “doğal” ve “kaçınılmaz” olarak içselleştirilmesini sağlayan, çoğu 
zaman görünmez işleyen bir iktidar biçimi olarak kavranmaktadır. Temsil 
ise bu gücün temel işleyiş mekanizmasıdır. Aktörler ve olaylar, kamusal 
alanda belirli temsiller aracılığıyla görünür hâle geldikçe, bu temsiller 
zamanla normlaşmakta ve sorgulanmaksızın kabul edilen anlam evrenleri 
üretmektedir. Böylece siyasal iletişim, enformasyon aktarımının ötesinde, 
siyasal gerçekliğin bizzat kurulduğu bir anlamlandırma siyaseti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Yumuşak güç tartışmaları, sembolik gücün özellikle uluslararası ilişkiler 
bağlamında aldığı biçimi görünür kılmıştır. Nye’ın geliştirdiği yumuşak güç 
kavramsallaştırması, aktörlerin başkalarını askerî ya da ekonomik zorlamaya 
dayanmaksızın; değerler, normlar, kültürel çekicilik ve meşruiyet üzerinden 
etkileme kapasitesine işaret etmektedir. Bu bağlamda yumuşak güç, sembolik 
gücün dış politika ve uluslararası siyasal iletişim düzlemindeki ifadesi olarak 
okunabilir. Değerler ve normlar üzerinden işleyen bu etki, kısa vadeli 
somut kazanımlardan ziyade, uzun erimli algı biçimlerini, tercih yapılarını 
ve meşruiyet çerçevelerini şekillendirmektedir. Böylece sembolik iktidar ile 
siyasal iletişim arasındaki bağ, ulusötesi bir düzlemde daha görünür hâle 
gelmektedir.

Papa’nın Türkiye ziyareti, bu kuramsal çerçevenin somutlaştığı özgün 
bir örnek olarak değerlendirilmiştir. Ziyaret, salt bir diplomatik temas ya 
da dinî programın ötesinde, yoğun sembolik anlamlar taşıyan, çok katmanlı 
bir siyasal ritüel olarak işlemektedir. Ziyaretin gerçekleştirildiği mekânlar, 
uygulanan protokol düzeni, kullanılan dil, jestler, sessizlik anları ve farklı 
siyasal/toplumsal aktörlerle kurulan ortak görünürlük sahneleri; Papa’nın 
sahip olduğu sembolik gücü Türkiye bağlamında yeniden dolaşıma sokan 
ritüel bileşenlerdir. Bu performatif süreçte Papa, herhangi bir hukuki ya da 



38  |  Küresel Sembolik Aktör Olarak Papa: Türkiye Ziyareti Bağlamında Siyasal İletişim

askerî yetkiye sahip olmaksızın barış, diyalog, hoşgörü ve insan onuru gibi 
evrensel değerler üzerinden normatif bir çerçeve sunmakta; siyasal alanın 
sembolik sınırlarını yeniden çizme kapasitesi sergilemektedir.

Bu analiz, Papa figürünün küresel sembolik aktörlük açısından neden 
ayrıcalıklı bir örnek olduğunu da ortaya koymaktadır. Papa, tarihsel 
sürekliliği, Katolik Kilisesi’nin kurumsal mirası, küresel görünürlüğü ve 
ahlaki otoritesi sayesinde Bourdieu’nün tarif ettiği anlamda yoğun sembolik 
sermaye biriktirmiş durumdadır. Bu sermaye yalnızca Katolik dünyasıyla 
sınırlı kalmamakta; uluslararası kamuoyunda geniş yankı bulan normatif 
söylemler üretmesine imkân tanımaktadır. Papa’nın Türkiye ziyareti, bu 
sembolik sermayenin siyasal ritüel aracılığıyla nasıl sahnelendiğini, temsil 
mekanizmaları üzerinden nasıl meşruiyet ürettiğini ve yumuşak güç 
bağlamında nasıl ulus ötesi bir etki kapasitesine dönüştüğünü göstermektedir.

Devlet dışı sembolik aktörler bağlamında ele alınan Birleşmiş Milletler 
Genel Sekreteri, Nelson Mandela, Greta Thunberg, Dalai Lama ve Kraliçe 
II. Elizabeth örnekleri ise, sembolik gücün çağdaş siyasal alanda istisnai 
değil, yapısal bir özellik hâline geldiğini ortaya koymaktadır. Ortak nokta, 
bu figürlerin çoğu zaman formel karar alma yetkisine sahip olmamaları; 
buna karşın temsil ettikleri değerler, kurdukları söylemler ve ritüel/temsili 
pratikler aracılığıyla küresel ve ulusal düzeyde siyasal anlam üretiminde 
merkezi roller üstlenebilmeleridir. Bu tablo, Papa’nın sembolik konumunu 
daha iyi kavramaya imkân tanırken, aynı zamanda modern siyasal iletişim 
ortamında sembolik aktörlüğün yaygın ve kurucu bir fenomen hâline 
geldiğini göstermektedir.

Sonuç olarak bu çalışma, Papa’nın Türkiye ziyareti örneği üzerinden 
sembolik aktörlük, sembolik güç, temsil, yumuşak güç ve siyasal ritüel 
kavramlarını ortak bir analitik çerçevede buluşturmaktadır. Elde edilen 
bulgular, siyasal iletişimin günümüzde yalnızca metinler, söylemler ve politik 
kararlar üzerinden değil; aynı zamanda ritüel pratikler, mekânsal kurgular, 
görsel imgeler ve sessizlik gibi incelikli sembolik düzenlemeler üzerinden 
işlediğini göstermektedir. Papa figürü, bu çok katmanlı yapıda doğrudan 
siyasal müdahalede bulunmaksızın, kamusal algıyı şekillendiren, normatif 
çerçeveler üreten ve ulus ötesi düzeyde etkide bulunan küresel bir sembolik 
aktör olarak belirginleşmektedir. Bu açıdan Papa’nın Türkiye ziyareti, hem 
sembolik gücün somut işleyişini hem de çağdaş siyasal iletişimde ritüel ve 
temsilin kurucu rolünü analiz etmek için güçlü ve özgün bir laboratuvar 
işlevi görmektedir.

Böylece çalışma, siyasal iletişim literatüründe sembolik aktörlük ve 
yumuşak güç ekseninde yürütülen tartışmalara kuramsal katkı sunmakta; 



Zeynep Atılgan  |  39

Papa’nın Türkiye ziyareti gibi somut bir vaka üzerinden bu kavramların 
ampirik analizini mümkün kılmaktadır. Bu çerçeve, ilerleyen çalışmalar 
için dinî liderlerin, uluslararası örgüt temsilcilerinin ve toplumsal hareket 
figürlerinin siyasal iletişimdeki sembolik konumlarını karşılaştırmalı biçimde 
incelemeye elverişli, genişletilebilir bir temel oluşturmaktadır.



40  |  Küresel Sembolik Aktör Olarak Papa: Türkiye Ziyareti Bağlamında Siyasal İletişim

Kaynakça

Bourdieu, P. (1990). The logic of practice. Stanford: Stanford University Press.
Bourdieu, P. (1991). Language and symbolic power. Cambridge: Polity Press.
Bell, C. (1992). Ritual theory, ritual practice. Oxford: Oxford University Press.
Castells, M. (2009). Communication power. Oxford: Oxford University Press.
Edelman, M. (1988). Constructing the political spectacle. Chicago: University 

of Chicago Press.
Geertz, C. (1980). Negara: The theatre state in nineteenth-century Bali. Prince-

ton: Princeton University Press.
Gerth, H. H., & Mills, C. W. (1970). From Max Weber: Essays in sociology. 

London: Routledge.
Hall, S. (1997). Representation: Cultural representations and signifying practi-

ces. London: Sage.
Keohane, R. O., & Nye, J. S. (1998). Power and interdependence (3rd ed.). 

New York: Longman.
Kertzer, D. I. (1988). Ritual, politics, and power. New Haven: Yale University 

Press.
Nye, J. S. (1990). Bound to lead: The changing nature of American power. 

New York: Basic Books.
Nye, J. S. (2004). Soft power: The means to success in world politics. New 

York: PublicAffairs.
Nye, J. S. (2005). Soft power and American foreign policy. Political Science 

Quarterly, 119(2), 255–270.
Schechner, R. (2003). Performance theory. London: Routledge.
Weber, M. (1978). Economy and society. Berkeley: University of California 

Press.


