
111

Bölüm 5

Gündelik Nesnenin Görsel Hakikat Rejimi: 18. 
İstanbul Bienali Örneği 

Şule Sayan1

Özet 

Gündelik nesnelerin sanat bağlamında kazandığı statü, onların sabit bir 
anlamdan ziyade kültürel, tarihsel ve mekânsal karşılaşmalarla şekillenen 
dinamik bir görünürlük rejimi içinde yeniden tanımlandığını göstermektedir. 
Nesne, işlevsel amacından ayrıldığında sergilendiği bağlamın dönüşümü, 
mekânsal düzenlemeleri ve izleyiciyle kurduğu ilişki aracılığıyla yeni bir hakikat 
alanı üretmektedir. Bu çerçevede 18. İstanbul Bienali, gündelik nesnenin 
kurumsal dolaşıma dahil edildiğinde hangi temsil ve anlam katmanlarını 
ürettiğini incelemeye elverişli bir örneklem sunmaktadır. Bienalde yer alan 
nesne temelli pratikler, sıradan objelerin maddi varlıklarından bağımsız olarak 
kültürel bellek, mekânsal deneyim ve toplumsal bağlamlarla nasıl yeniden 
kurulduğunu görünür kılmaktadır.  Bu bağlamda çalışma, bienalde yer alan 
Stéphanie Saadé, Abdullah Al Saadi, Celina Eceiza ve Khalil Rabah’nın 
konuya referans olabilecek çalışmalarını, eleştirel söylem analizi yöntemiyle 
çözümleyerek, nensnenin mekân, bellek, toplumsal ilişkiler ve politik 
göstergeler arasında kurdukları etkileşimi değerlendirilmiştir. Çalışmada 
ele alınan örnek işler, nesnenin yer değiştirme süreçlerinin onun hakikatini 
dönüştürdüğünü, estetik, ideolojik ve sosyo-kültürel bir bilgi alanı üreterek 
çok katmanlı bir görsel hakikat rejimi ürettiğini ortaya koymaktadır. Bu 
yönüyle çalışma, çağdaş sanat kuramında nesnenin dönüşen statüsüne ilişkin 
özgün bir katkı sunmaktadır.

1	 Dr. Öğr. Üyesi Şule Sayan, Harran Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Resim Bölümü, 
sulesayan@harran.edu.tr, ORCID ID https://orcid.org/0000-0002-6959-3452

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub1149.c4776



112  |  Gündelik Nesnenin Görsel Hakikat Rejimi: 18. İstanbul Bienali Örneği

Giriş

Gündelik nesneler, sanat nesneleri de dahil olmak üzere, tek başlarına 
sabit bir anlam taşımazlar. Her türlü nesne toplumsal, kültürel ve tarihsel 
etkileşimler içinde anlamlandırılır. Sanat alanındaki tüm yaratıcı pratikler, 
sosyolojik ve kültürel bağlamların izini taşımaktadır.  Bu nedenle sanat 
nesnesinin anlamı yalnızca maddi özelliklerinde değil, sembolik ve kavramsal 
düzeyde yapılandırılmıştır. Gündelik nesnenin sanat disiplinindeki konumu 
ve anlamı geçmişten bugüne kadar hem estetik hem de kavramsal düzlemlerde 
tartışma konusu olmayı sürdürmektedir. Duchamp’ın ready-made 
yaklaşımıyla belirginleşen nesnenin yerinden edilme süreci, sıradan objelerin 
ilk bağlamlarından koparılarak yeni epistemolojik ve estetik rejimler içinde 
dolaşıma girmesine olanak tanımıştır (Duchamp, 1961/2015). Bu dönüşüm, 
yalnızca malzeme çeşitliliğinin artması anlamına gelmezken aynı zamanda 
nesnenin üretim, sergileme ve alımlanma biçimlerinin kökten değiştiğine 
işaret etmektedir. Danto’nunda (1981) belirttiği üzere; “bir nesnenin sanat 
statüsü kazanması, fiziksel özelliklerinden ziyade ona eklemlenen kavramsal 
ve bağlamsal çerçeve tarafından belirlenir”.  Gündelik bir nesnenin sanat 
nesnesi olarak değerlendirilebilmesi kendisine yüklenen kültürel ve düşünsel 
anlamlar sayesinde gerçekleşmektedir. Dolayısıyla bir nesne ancak kolektif 
bir kabul süreci sonrası sanat yapıtı olarak değerlendirilebilir. Bu nedenle 
sanat yapıtlarının anlamı sabit değildir ve içerisinde üretildiği zamansal ve 
mekânsal uzama göre farklılaşmaktadır. Söz konusu bu farklılaşma belirli 
koşullarla sabit ya da kanıtlatılabilir değildir. 

Gündelik nesne, sergileme mekanları için kendisine rezerve edilen 
alanlarda hem maddi hem de ontolojik olarak yeni bir tanımlama sürecine 
girerek görsel hakikat rejimini sorgulamaktadır. Bu bağlamda “görsel 
hakikat” (visual truth), terimi temsil edilen şey ile onun görünür kılınma 
biçimleri arasındaki ilişkinin ideolojik, kültürel ve söylemsel katmanlarını 
kapsayan bir kavram olarak önem kazanmaktadır. Bu kuramsal çerçeve, 
gündelik hayatta işlevsel olarak sıkça kullandığımız bir nesne ile müzede 
sergilenen aynı formdaki nesne arasındaki farkı anlamlandırmamıza rehberlik 
etmektedir (Sankır, 2018: 526). Mirzoeff ’unda (2011) vurguladığı gibi, 
çağdaş görsel kültür, yalnızca “neye bakacağımızı” değil, aynı zamanda “nasıl 
bakacağımızı” da belirleyen bir görsellik rejimi üretir. Dolayısıyla gündelik 
nesne, sanat disiplinine taşındığında görünürlüğünü düzenleyen bu rejimler 
aracılığıyla yeni anlamlar üretirken, mevcut hakikat kurgularına da direnç 
göstermektedir.

18. İstanbul Bienali, gündelik nesnelerin sanatsal bağlamda yeniden 
dolaşıma sokularak farklı temsil biçimlerine dönüşmesi bakımından, söz 



Şule Sayan  |  113

konusu kuramsal perspektif için elverişli bir zemin sunmaktadır. Bienalin çok 
mekânlı yapısı, izleyicinin nesneyle kurduğu ilişkiyi sabitleyen değil, sürekli 
müzakere eden bir deneyim alanı yaratmaktadır. Sergi mekânları, nesnenin 
yalnızca gösterildiği değil, aynı zamanda hakikatinin dönüştürüldüğü 
söylemsel yapılar olarak işlev görmektedir. Bienalde yer alan nesne temelli 
pratikler, izleyiciyi yalnızca görmeye değil, nesnenin anlam haritasını yeniden 
kurmaya davet eden bir epistemolojik kırılma üretmektedir. Bu kırılma, 
gündelik nesnenin işlevinden koparılarak bienal mekânına taşındığında yeni 
hakikat iddiaları üretmesiyle doğrudan ilişkilidir.

Bu bağlamda çalışma, gündelik nesnenin görsel hakikat rejimine 
odaklanmakta; 18. İstanbul Bienalinden seçilen örnek işler üzerinden, 
gündelik nesnenin yer değiştirme süreçlerinin nasıl bir görsel hakikat rejimi 
ürettiğini analiz etmeyi amaçlamaktadır. Bu amaç doğrultusunda çalışma 
iki bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde, nesnenin sanat alanındaki tarihsel 
dönüşümü, temsil sorunları ve gündelik nesnenin görsel hakikat rejimiyle 
ilişkisi kuramsal bir çerçevede tartışmaya açılmıştır. İkinci bölümde ise 18. 
İstanbul Bienali’nden seçilen nesne temelli pratikler, gündelik nesnenin 
sanatsal bağlamda nasıl yeni bir görsel hakikat rejimi oluşturduğunu inceleyen 
analitik bir çözümlemeye odaklanmaktadır. Bu bölümde Stéphanîe Saadé’nin 
“Piramit”, Abdullah Al Saadi’nin “Taş Terlikler”,  Celina Eceiza’nın “Yuva 
Şişen Bir Meyvedir” ve Khalil Rabah’ın, “Kırmızı Rotavesait” isimli çalışmaları 
gündelik nesnenin fiziksel ve semantik dolaşımını sorunsallaştırmaları 
nedeniyle eleştirel söylem analizi yöntemiyle analiz edilmiştir. Bu örnek 
işler, mikro anlatılardan makro toplumsal hafıza katmanlarına uzanan 
deneyimsel köprüler kurmaları, izleyiciyle empatiyi mümkün kılan nesne 
temelli işler inşa etmeleri bakımından belirleyici özellikler taşımaktadır.  Bu 
nedenle objeyi yalnızca bir sergileme pratiği olmaktan çıkarıp ilişkisel bir 
hakikat aracına dönüştürmeleri nedeniyle seçilmiştir. Çalışma, nesnenin 
çağdaş sanattaki temsiline dair hakikat, görünürlük ve bağlam ilişkilerinin 
güncel sanat pratiklerinde nasıl şekillendiğine dair eleştirel bir çerçeve ortaya 
koyarak sanat kuramına özgün bir katkı sunmayı hedeflemektedir.

1. Nesnenin Sanat Alanındaki Ontolojik Serüveni ve Konumu

Gündelik nesneler, modernliğin hızlanan üretim biçimleri ve tüketim 
kültürü içerisinde, işlevsel ve pragmatik anlamlarıyla varlık kazanırken 
sanat disiplinine temas ettiklerinde farklı ontolojik bir çerçeve içerisine 
yerleşmektedirler. Bu dönüşüm, yalnızca nesnenin yer değiştirmesi ya da 
işlevsel kopuşu üzerinden okunmamaktadır. Aynı zamanda nesnenin hakikat 
üretme kapasitesinin, görünürlük düzeninin ve temsil rejiminin yeniden 
kurulmasına da işaret etmektedir. Bu nedenle gündelik nesnenin sanat 



114  |  Gündelik Nesnenin Görsel Hakikat Rejimi: 18. İstanbul Bienali Örneği

nesnesine dönüşümünü anlamak hem nesnenin ontolojik statüsünü hem 
de görsel kültürün hakikat iddialarını sorgulayan çok katmanlı bir analitik 
perspektif gerektirmektedir.

Nesnenin sanat alanındaki konumu, modernitenin epistemolojik 
dönüşümleriyle birlikte estetik bir mesele olmaktan çıkmış, varlık, temsil, 
materyalite ve anlam üretimi gibi çok katmanlı tartışmaların merkezine 
yerleşmiştir. Tarihsel olarak sanat, geçmişte büyük ölçüde doğayı taklit eden 
bir temsil rejimi üzerinden biçimlenmiştir. Ancak 20. yüzyılın başından 
itibaren bu temsil modeli yerini, gündelik yaşam nesnelerinin fizikselliğinin 
yanında sanatın kuramsal ve ontolojik sınırlarını yeniden tanımlayan bir 
konuma çevirmiştir. Nesnenin ontolojik yapısına ilişkin tartışmalar, özellikle 
20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren sanat kuramında belirginleşmiş, 
nesnenin ne olduğuna, nasıl anlam kazandığına ve hangi bağlamlarda 
estetik değer üretebildiğine ilişkin sorular ön plana çıkmıştır. Bu dönemde 
Endüstri Devrimininde etkisiyle günlük yaşama dâhil olan malzemenin 
çeşitliliği ve üretim bandındaki hızlı artış, gündelik nesnenin kendi bağlamı 
dışında da yeni anlam katmanlarıyla dolaşıma girerek sanat alanında hem 
estetik hem de düşünsel bir dönüşümün temel belirleyenlerinden biri hâline 
gelmesine zemin hazırlamıştır. Bu evrimsel süreçte nesne; bir gösterge, bir 
yorum nesnesi, bir müdahale aracı hatta bağımsız bir fail olarak yeni anlam 
katmanları kazanmıştır. Modern sanatın kırılma noktası, aynı zamanda sanat 
nesnesininde ne olduğuna dair sınırları sorgulayan Marcel Duchamp’ın 
ready-made’leriyle belirginleşmektedir. Duchamp’ın Fountain (1917) işinde 
“bu pisuarı Bay Mutt’ın elleriyle yapıp yapmadığının önemi yoktur. O bu 
nesneyi seçmiştir. Hayattan sıradan bir nesne almış, onu yeni bir bakış açısı 
ve başlık altında işlevinden soyutlayacak şekilde yerleştirmiştir, o nesne için 
yeni bir düşünce yaratmıştır” (Antmen, 2013:128). Bu noktada Duchamp’ın 
ready-made yaklaşımı, nesnenin gündelik işlevinden ayrılarak düşünsel bir 
yapıta dönüşmesini mümkün kılmıştır. Böylece nesnenin sanat alanındaki 
ontolojik statüsünü yeniden tanımlayan bir referans noktası haline gelmiştir. 
Sanatçının söz konusu çalışması ve diğer sıradan objeleri sanat bağlamına 
taşıyan müdahaleleri nesnenin statüsünü radikal biçimde değiştirmiştir.



Şule Sayan  |  115

Resim 1. Marcel Duchamp, Çeşme (Fountain), 1917. 

Sanatçının sanat nesnesinin değerini malzemeden değil, bağlamdan 
ve kavramsal çerçeveden aldığı yönündeki iddiasıyla, gündelik nesnenin 
ontolojik statüsünü radikal biçimde dönüştüren yaklaşımı, sanatın epistemik 
sınırlarını yeniden tanımlamıştır (Duchamp, 1961/2015). Bu müdahale, 
nesnenin estetik bir forma sahip olma zorunluluğunu ortadan kaldırarak, 
sanatın koşullarını belirleyen kurumsal çerçevenin önemini vurgulamaktadır. 
Bu düşünceyi sistematik bir biçimde teorileştiren Arthur C. Danto, “The 
Transfiguration of the Commonplace” adlı eserinde, bir nesnenin sanat 
olarak tanınmasını sağlayan, o nesnenin maddi niteliği değil, sanat dünyası 
tarafından ona atfedilen kavramsal statüye dayandırarak açıklamıştır (Danto, 
1981: 135). Danto’ya göre aynı nesne hem sanat olabilir hem de olmayabilir; 
belirleyici unsur nesnenin kavramsal yorumlama ağlarıyla kurduğu ilişkidir. 
Bu yaklaşım, nesneye yalnızca bir malzeme olarak değil, bir düşünsel yapı 
taşıyan varlık olarak yaklaşılması gerektiğini ortaya koymaktadır.

Nesnenin sanat alanındaki dönüşümü, 20. yüzyılın ikinci yarısında 
fenomenoloji, etki alan kuramları ve nesne merkezli ontoloji gibi disiplinlerdeki 
gelişmelerle daha da derinleşmiştir. Maurice Merleau-Ponty’nin bedenlenmiş 
algı yaklaşımı, nesnenin yalnızca görülen değil, algısal ve deneyimsel bir 
bütünün parçası olduğunu vurgulamaktadır (Merleau-Ponty, 1962: 466). Bu 
görüş, nesnenin sanat deneyimindeki rolünü, estetik bir nesne olmaktan çok 
daha geniş bir fenomenolojik ilişkisellik içinde değerlendirmektedir. Benzer 
biçimde Graham Harman’ın nesne yönelimli ontoloji söylemi, nesnelerin 
insan algısından ve insana ilişkin ilişkilerden bağımsız bir varlık alanına 



116  |  Gündelik Nesnenin Görsel Hakikat Rejimi: 18. İstanbul Bienali Örneği

sahip olduğunu savunur. Harman’a göre sanat, nesnelerin bu görünmeyen 
yönlerini açığa çıkaran ayrıcalıklı bir alandır; çünkü sanat, nesnenin yalnızca 
fiziksel ya da işlevsel özelliklerini değil, geri çekilen ontolojik derinliğini de 
görünür kılar (Harman, 2018). Bu yaklaşım, sanatı nesnenin gizliliklerini 
ortaya çıkaran bir epistemik eylem olarak konumlandırmaktadır. Bu modern 
ve çağdaş kuramsal hatlarda gündelik nesne yalnızca estetik bir yapı değil, 
sosyal, politik ve kültürel ilişkilerde rol zihinsel bir etkinliğin somut çıktısı 
olarak görülmektedir. 

Gündelik nesnenin sanat nesnesine dönüşüm serüvenini belirleyen başka 
bir unsur da onun mekânsal olarak transpozisyonudur. Müze, galeri ve bienal 
gibi kurumlar yalnızca estetik nesneleri sergilemekle kalmaz aynı zamanda 
onları belirli ideolojik bir arka plana sahip çerevelerle sunarak hakikat üreten 
kurumlara dönüşmektedir. (Bennett, 1995). Cohen, Marcel Duchamp’ın 
“Çeşme” adlı çalışmasının asıl meselesinin pisuarın kendisi değil, pisuarı 
sergileme olduğunu savunmuştur. Eğer sanat yapıtı gerçekten bu eylemde 
temelleniyorsa, tartışılacak olan şey nesnenin fiziksel özellikleri değildir. Söz 
konusu yapıtın, herhangi bir pisuarda bulunmayan özgül nitelikler taşıdığı 
açıktır. Çünkü bir nesne sanat nesnesi olarak kabul edildiği andan itibaren 
ona benzeyen diğerlerinden ayrışmaktadır. Artık nesne sıradanlığından 
kurtularak ve sembolik anlamlara ve estetik bir bakış açısına kavuşmuştur. 
Bu nedenle de kendisinin bire bir kopyası olandan farklılaşmıştır. Aksi halde 
tüm pisuarlara sanat eseri muamelesi yapılması gerekir (Danto, 2012: 115). 
Bu bağlamda gündelik nesne sergileme için rezerve edilen mekanlarda 
konumlandığında yeni bir rol üstlenmektedir. Barnard’a göre bir sanat 
galerisi ya da müzesi, içerisinde yer alanların sanat olacağına yönelik bir 
harici bir göstergedir (Barnard, 2002). Dolayısıyla nesnenin konumu, onun 
nasıl okunacağına dair görünmez bir rehberlik sunmaktadır.

Güncel sanat pratikleri, nesnenin ontolojik çoğulluğunu görünür kılarak, 
gündelik hayatın sıradan objelerini hem temsil hem de müdahale araçları 
olarak yeniden işlevlendirmektedir. Nesneler sanatçısı tarafından kimi zaman 
mekânsal yerleştirmeler aracılığıyla yeni bağlamlara taşınmakta kimi zaman 
teknolojik, endüstriyel ya da kültürel hikayeleriyle ele alınarak çoklu okuma 
olanaklarına alan açmaktadır. Böylece nesne, yalnızca sanatsal bir temsil 
değil, aynı zamanda çağdaş dünyanın problemlerini yansıtan bir hakikat alanı 
hâline gelmektedir. Bu dönüşüm, nesnenin sanat pratiği içindeki konumunu 
hakikat rejimlerinin kurucu unsurlarından biri yapmaktadır.



Şule Sayan  |  117

2. Nesnenin Görsel Hakikat Rejimi

Sanat disiplininin tarihsel sürecine bakıldığında nesnenin kendine özgü 
temsil ve tanım arayışları olduğu görülmektedir. Nesne, modern dönemin 
temsil anlayışlarından günümüzdeki post-hümanist tartışmalara kadar uzanan 
geniş kuramsal bir hat boyunca yeniden tanımlanmıştır. Bu yenilik nesnenin 
yalnızca maddeselliği değil, aynı zamanda belirli epistemik ve estetik düzenler 
içinde anlam kazanan bir varlık olarak ele alınmasını mümkün kılmıştır. 
Dolayısıyla nesne, güncel sanat pratiklerinde hem maddi niteliği hem de 
bağlamsal ilişkileri üzerinden çoklu okumalara açılan dinamik bir öğe hâline 
gelmiştir. Bu noktada “görsel hakikat rejimi” kavramı, nesnenin sanat içindeki 
dönüşen statüsünü anlamak için işlevsel bir çerçeve sunmaktadır. Hakikat 
rejimi, belirli bir dönem içerisinde “doğru” nun hangi söylemsel, kurumsal 
ve algısal koşullar altında üretildiğini ifade etmektedir (Foucault, 1980: 109-
133). Mirzoeff ’un (2011) vurguladığı gibi görsel kültürler yalnızca imgeler 
üretmekle kalmaz bu imgelerin nasıl gerçeklik değeri kazandığını belirleyen 
normatif düzenler de oluşturur. 

Gündelik nesne görsel hakikat terimi perspektifinden ele alındığında, 
yeni bir bağlamda belirli bir hakikat iddiası üstlenmektedir. Bu iddia 
maddi gerçekliğinden değil, sanat disiplinindeki temsil biçimi, sergileniş 
şekli ve izleyiciyle kurduğu ilişki bütününden inşa edilmektedir.  Kaldı ki 
Heidegger’e göre, sanat eseri yapılmış bir nesnedir, fakat eser salt nesneden 
hariç başka şeyler de söyler (Heidegger, 2007: 10). Dolayısıyla güncel 
sanat pratiklerinde sıradan nesneler görünenin ötesinde sembolik ifadeler 
ve algılanma biçimlerini düzenleyen görünürlük rejimleri üretmektedir.  
Kavramın çağdaş sanattaki kurumsal karşılığını tartışan isimlerden biri Jean 
Baudrillard olmuştur. Baudrillard’a göre nesnenin modern sonrası görsel 
medyada dolaşıma giriş biçimleri, onu bir temsilden çok gerçeğin simülakrı 
içinde konumlanan bir kanıt görüntüsüne dönüştürür (Baudrillard, 1994). 
Dolayısıyla kavram çağdaş sanatın gündelik nesnelerle kurduğu ilişkide 
belirleyici bir kavramsal eksen hâline gelmiştir. Çağdaş pratiklerde nesne 
kendi maddeselliği, estetiği ve tarihsel izleriyle bir hakikat alanı kuran bir 
araçtır. Bunun yanında gündelik nesne sanat izleyicisi ile karşılaşmasında, 
temsilin ötesine geçerek sanatın üretmek istediği epistemik gerilimide 
görünür kılan çok katmanlı bir aktör işlevi görmektedir. 

Görsel hakikat rejimi tartışmalarında Nicholas Mirzoeff ’in terimi 
tanımlanmasının yanında görsel kültür çalışmalarına yaptığı katkı kuramsal 
çerçevenin belirginleşmesinde merkezi bir rol oynamaktadır. Mirzoeff, 
modern dünyada görselin yalnızca görme ile ilgili olmadığını toplumsal 
düzenin üretimi, iktidarın kurulması ve deneyimin biçimlendirilmesi için 



118  |  Gündelik Nesnenin Görsel Hakikat Rejimi: 18. İstanbul Bienali Örneği

işleyen bir hakikat sistemi olduğunu belirtmiştir (Mirzoeff, 2011: 15-27). 
Bu çerçevede nesne, sanatın içindeki konumundan bağımsız olarak, belirli 
bir hakikat iddiası taşımaktadır. Tarihsel bir iz, maddi bir kanıt, bir anlatının 
taşıyıcısı veya bir arşiv öğesi olabilir. Çağdaş sanatçılar gündelik nesneyi 
bu hakikat iddiasını görünür kılmak, sorgulamak ya da ters yüz etmek için 
bilinçli ve stratejik bir şekilde araçsallaştırmaktadır.

Sanatçı gündelik nesneyi ele aldığında, nesnenin maddi gerçekliği ile 
ona yüklenen kültürel-söylemsel katmanlar arasındaki gerilimi açığa çıkarır. 
Böylece gündelik nesne, görsel hakikat rejiminde kendi gerçekliğini üreten 
bir fail gibi davranmaktadır. Çağdaş sanatın arşivsel dönüşümü üzerine 
yazan Hal Foster, sanatçının nesneyi bir “belgesel parça” veya “arkeolojik 
bulgu” gibi ele alarak yeni hakikat rejimleri inşa ettiğini belirtir (Foster, 
2004: 4-22). Bu yaklaşımda nesne, salt bir malzeme olmaktan çıkar; tarihin, 
kolektif hafızanın ve ideolojik çerçevelerin maddi bir temsilcisine dönüşür. 
Bu nedenle gündelik nesnenin sanat alanına taşınması, nesnenin estetik 
statüsünden çok onun belge ve yapısal niteliğini öne çıkarmaktadır. Nesnenin 
hakikati, artık işlevine değil, taşıdığı bilgiye ve bu bilginin görsel alanda nasıl 
dolaşıma sokulduğuna bağlıdır.

Çağdaş sanat pratiklerinde nesnenin görsel hakikat rejiminin somutlaştığı 
örnek çalışmalardan bir tanesi Trevor Paglen’ın veri altyapıları ve gözetim 
mekânlarına dair nesne temelli çalışmalarıdır. Paglen’ın yer altı fiber 
optik kabloları, sinyal kuleleri veya askeri teknolojilerden türettiği görsel 
anlatılarında nesne, görünmez iktidar yapılarını açığa çıkaran bir kanıt 
niteliği taşımaktadır. Nesne Paglen’in çalışmalarında yalnızca bir temsil değil, 
hakikatin maddi izi olarak da işlev görmektedir.  Benzer bir yaklaşımda, 
görsel hakikat rejiminin belirgin bir biçimde tezahür ettiği Tracey Emin’in 
“My Bed” (Benim Yatağım, 1998) isimli yerleştirmesidir.  Emin, Duchamp’ 
ın “Çeşme” adlı işinde pisuarı kendi bağlamından kopararak yarattığı anlam 
dönüşümüne benzer bir yöntemle, kişisel yatağını bir sanat nesnesi olarak 
sergilemiştir. Sanatçının kendi yatağını, dağınık çarşafları, kirli çamaşırları, 
boş içki şişeleri, kondom ambalajları ve gündelik kişisel atıklarıyla birlikte 
sergi mekânına taşıdığı bu çalışma, gündelik nesnelerin biyografik ve 
duygulanımsal bir hakikat rejimi ürettiği radikal bir modelleme örneğidir. 
Çalışma “Sanatçının kırılganlığını ve öznel deneyimini doğrudan görünür 
kılarak bir tür biyografik gerçeklik ürettiğini” göstermektedir (Kent, 2005: 
98).  Yatak ve etrafındaki nesneler, özel alanın sınırlarını aşıp kamusal bir 
estetik alana taşındığında, izleyicinin karşılaştığı şey yalnızca bir yaşam 
fragmanı değil, aynı zamanda bu fragmanın hangi çerçevede hakikat olarak 
kabul edildiğini belirleyen bir görünürlük düzenidir. 



Şule Sayan  |  119

Resim 2. Tracy Emin, Benim Yatağım (My Bed), 1998.

Sanatın son yüzyıldaki ifadeci yaklaşımına bakıldığında farklı eylemler 
için kullanılan pek çok gündelik nesnenin sanatçısının bakış açısıyla çok 
boyutlu hakikat alanlarına dönüştüğü görülmektedir. Nesnenin görsel 
hakikat rejimi bağlamında kazandığı bu çok katmanlı statü, çağdaş sanatın 
nesneyle kurduğu ilişkiyi temsilin ötesinde ideolojik alanlara temas eden bir 
unsur olarak ele alan geniş bir kuramsal zemine işaret etmektedir. Nesne hem 
fiziksel gerçekliği hem de söylemsel hakikat rejiminde izleyicinin algısal ve 
düşünsel konumunu dönüştüren manipülatif bir etkinlik alanı yaratmaktadır  
ancak burada seyirciler, hem mesafeli seyirci hem de kendilerine sunulan 
gösterinin etkin yorumcularıdır (Ranciere, 2021: 20). Dolayısıyla burada 
izleyicininde hakikati üreten bir aktör olduğu söylenilebilir. 

Duchamp’a göre, bir sanat yapıtı, yalnızca sanatçının üretim eylemini 
bitirmesiyle tamamlanmış sayılmaz. İzleyici yapıt ile gerçekleştirdiği karşılaşma 
sonucu deneyiminde kendince yapıtın içsel niteliklerine ulaşır ve böylece 
eserin dış dünya ile bağlantısını sağlar. Bu deneyimde sanatçı gibi izleyicisi de 
yaratma edimine katkıda bulunmuş olur (Kuspit, 2006:  34).  Böylece nesne, 
eserin anlamının yalnızca sanatçının tekil niyetiyle sınırlandırılmadığı, estetik 
ve ideolojik anlamların çoğullaştığı, izleyici tarafından yeniden tanımlanan 
otonom bir hakikat alanı olarak konumlanmaktadır.



120  |  Gündelik Nesnenin Görsel Hakikat Rejimi: 18. İstanbul Bienali Örneği

3. 18. İstanbul Bienali’nde Nesne Temelli Pratikler

Bienaller, nesnelerin fiziksel ve maddi hatlarının ötesinde, sanat 
nesnesi sayılması için gereken bütün morfolojik niteliklere sahip olan bir 
alt yapıyı bağlamsal karşılaşmalar ve küratoryal çerçeveler içinde yeniden 
anlamlandırıldığı kamusal kültür sahneleridir. Gündelik bir nesne, bienal 
kürasyonu tarafından dolaşıma sokulduğunda artık orijinal işlevinin ve 
anlamının ötesinde, yeniden kodlanmış bir görsel hakikat ile çerçevelenir.  
Boris Groys, nesnenin sanat kurumsallığında kazandığı bu yeni hakikatin 
sanatın bağlamsal iktidarıyla ilişkili olduğunu, nesnenin sergilendiği anda 
kendine ait bir görsel otorite ve hakikat statüsü kurduğunu savunmaktadır. 
Ona göre nesne, sergileyen kurum, kişi, kişiler ya da mekân gibi dolaşımlara 
dahil edildiğinde hakikat üretmez (Groys, 2008). Fakat bu dolaşımlar 
nesnenin temsil gücünü iktidarlaştıran bir aygıt olarak onun görsel rejimini 
meşrulaştırmaktadır. Bunun yanında Bienal gibi geniş ölçekli kurumsal 
yapılar, nesnenin hakikatini sabit olarak da sunmakla yetinmez. Bunun 
aksine onu mekân, bellek, iktidar ve izleyici tanıklığıyla yeniden dağıtan 
görsel rejimler kurmaktadır. Nitekim nesnenin bienal gibi çoklu mekânlarda 
sergilenmesi, izleyici ile nesne arasında yeni bir duyu paylaşım modeli 
üretmektedir. Bu modelde hakikat, nesnenin fizikselliğinden çok, onun 
kamusal dolaşım koşullarıyla ilişkilidir.

Levi-Strauss, “Yaban Düşünce” adlı çalışmasında, toplumsal alanda yer 
alan tüm öğelerin anlamlarının, taşıdıkları özsel niteliklerden ziyade içinde 
bulundukları konumsal ilişkilerle belirlendiğini ileri sürer. Ona göre, öğelerin 
anlamı bir yandan tarihsel süreçler ve kültürel bağlamların etkisiyle, diğer 
yandan ise dahil oldukları dizgelerin örgütlenmesi sonucunda görünür hâle 
gelir. Başka bir deyişle nesnelerin anlamları, bu kültürel kodlar ve düzenlemeler 
içinde belirli bağlamsal karşılaşmalara göre biçimlenmektedir. Dolayısıyla 
nesneler, yalnızca fiziksel özelliklerinden değil, dahil oldukları kültürel 
ağlar, mekânlar ve sembolik ilişkiler üzerinden anlaşılabilir hâle gelirler. Bu 
perspektiften bakıldığında, nesneler kendine has kültürel mekânlara sahiptir 
(Levi-Strauss, 1994: 80-81). Bu çerçeve, bienal gibi kurumsal sahnelerde 
nesnenin anlamının kültürel dolaşım ve mekânsal konumlanmadan türediğini 
göstermektedir. Böylece nesnenin görsel hakikati, fiziksel varlığından çok 
sergilenme biçimleriyle ilişkilendirilmektedir.

Bu bağlamda 18. İstanbul Bienali, gündelik yaşamdan seçilen nesnelerin 
teatralliği ve çok mekânlı bir sergi modeli olmasıyla nesnenin görsel hakikat 
rejimindeki dolaşımını radikal biçimde görünür kılan güncel bir örnektir. 
Bienaldeki nesne temelli pratikler farklı dolaşım noktalarında tarihinde ilk 
kez üç yıla yayılan bir yapı ile izleyicilerle buluşmuştur. “Üç Ayaklı Kedi” 



Şule Sayan  |  121

başlığı altında Christine Tohme’nin küratoryal çerçevesiyle şekillenen bienal 
“gelecek olasılıkları” ve “kendini koruma” temalarıyla şekillenmiştir. Sergideki 
yapıtlar güncel sanatsal, politik ve toplumsal aciliyetler bağlamında yaşamı 
savunmanın, direnç stratejileri geliştirmenin farklı vehçelerini sunmaktadır 
(Üç Ayaklı Kedi Rehber, 2025: 12). Bienal kapsamında mikro hikayelerden 
evrensel sorunlara uzanan pek çok pratikle birlikte, nesne temelinde şekillenen 
çalışmalar dikkat çekmektedir. Bu çalışmalar, içinde yaşadığımız dönemde 
devam eden soykırım şiddeti ve kayıpların izlerini ve ifade biçimlerini 
özümseyerek, izleyicisinden tepkisel bir karşılık üretmesini bekleyen aktivist 
nitelikli işler olarak okunabilir. Kavramsal içerikleri derin ve yoğun olan 
pratikler mecburiyeti doğrularken kavramlarda karmaşıklaşmaktadır. Bazı 
çalışmaların direk kendisi olan gündelik nesneler, bienal kapsamındaki 
“kendini koruma” ve “gelecek olasılıkları” temalarıyla birbirine bağlı ama 
çalışma pratiklerinde ayrı olarak konumlanmaktadır. Bununla beraber 
besledikleri estetik ve performatif stratejiler çeşitlilik gösterse de görsel 
hakikat rejimleriyle tema kapsamında birbirinden çok ayrı değillerdir.

Bienal sahnesinde gündelik nesnenin ontolojik statüsü bağlam tarafından 
dönüştürülür ve nesne, artık işleviyle değil, dolaşıma sokulduğu görsel 
rejimin iliştirdiği otoriteyle anlam kazanmaktadır. Bu bağlamda ele alınan 
ilk örnek çalışma, Beyrut’lu sanatçı Stéphanie Saadé’nin “Piramit” serisidir. 
(Resim 3-4 ) Bu seri, bebek bedeninden yetişkin XXL ölçüsüne kadar uzanan 
çorap, tişört ve tayt gibi günlük kullanım giysilerinin üst üste istiflenip 
birbirine dikilmesiyle oluşturulmuştur. Piramit, büyüme kavramına temas 
eden bir yerleştirme örneğidir. Dolayısıyla mahrem nesnelerin bedenle 
kurduğu ilişkinin evrimine tanıklık eden çalışma, bunu zamanı görünür 
ve dokunulabilir kılarak insanın farklı yaşam evrelerinin bir haritasını 
oluşturarak göstermektedir.



122  |  Gündelik Nesnenin Görsel Hakikat Rejimi: 18. İstanbul Bienali Örneği

Resim 3. Stéphanie Saadé,  Piramit, 2022, Kişisel Arşiv.

Saadé’nin giysileri beden ölçeklerine göre üst üste dikiş yöntemiyle 
birleştirme jesti, gündelik kullanıma yapılan minimal bir müdahale değil 
bienal bağlamında görünürlük ve görsel hakikat etkilerini yoğunlaştıran 
kavramsal bir istifleme stratejisidir. Saadé zamanın akışının bireysel, kollektif 
ve coğrafi merceklerde nasıl ölçüldüğünü incelemek için bu seride bir 
aktarım ve yer değişim sürecine başvurmuştur (Üç Ayaklı Kedi Rehber, 
2025: 172). Piramit, zamanı görünür ve dokunulabilir kılmaktan çok, onu 
bedensel ölçüm sistemleri ve yaşam evreleri üzerinden kavramsallaştıran bir 
görsel bilgi rejimi kurarak insanın farklı yaşam aşamalarının topoğrafik bir 
haritasını sunmaktadır. Çalışmaya ilişkin bir başka hususta çalışmanın ismi 
olan “Piramit”, imgesinin tarihsel ve kültürel bir sembol olarak değil, yığın, 
tekrar ve formun kurumsal bir mekânda görsel rejime göre yeniden kodlanan 
bir nesneleşme sistemi olarak ele alınmasıdır. Bu strateji, gündelik tekstil 
nesnesini bir temsil aparatı olmaktan çıkararak, sergilendiği bağlamdan görsel 
meşruiyet alan ve otorite etkisiyle donatılan bir aparata dönüştürmektedir. 



Şule Sayan  |  123

Resim 4. Stéphanie Saadé,  Piramit, 2022, Kişisel Arşiv.

Bienal sahnesinde nesnenin görsel hakikati, kökensel bağlamı yanında 
sergilendiği kurumsal dolaşımın ona iliştirdiği otoriteden de türemektedir. Bu 
bağlamda çalışma kapsamında ele alınan bir diğer örnek, Abdullah Al Saadi’nin 
“Taş Terlikler” yerleştirmesidir. Disiplinlerarası bir pratiğe sahip olan sanatçı, 
körfez yaşamında gündelik kültürel nesnelerden türeyen geleneksel parmak 
arası terlik formunu, yapıtında temsilin ötesine taşıyarak dönüştürmektedir. 
Taş Terlikler, Birleşik Arap Emirliklerindeki hızlı modernleşme ve çölün kalıcı 
olarak dönüşümü bağlamında değerlendirilebilecek bir çalışmadır (Üç Ayaklı 
Kedi Rehber, 2025: 180). Çalışma, yıpranmış terliklerin doğal bir buluntu 
nesnesi olan kireçtaşı ile yeniden biçimlendirilmesi, hızlı modernleşmenin 
hafızada aşındırdığı gündelik nesneye fiziksel dayanım ve görsel yetke 
kazandıran ters bir arkeolojik müdahaledir. 

Sanatçı, sıradan bir gündelik nesneyi taş biçiminde yeniden 
biçimlendirerek hem hikâyeye hem de nesnenin hakikat rejimini yeni bir 
katmanla birleştirmiştir. Bu dönüşüm, bienal bağlamında nesneye bir temsil 
yüklemekten çok ona hafıza, köken ve dayanıklılık fikrini taşıyan görsel bir 
hakikat atfederek yeni bir meşruiyet tanımı kurmaktadır. Taş Terlikler, insanın 
doğduğu topraklarla göçebe bağlarını muhafaza etmesinin bir yöntemi 
olarak yalnızca nesneleri değil o bağların görsel deliline dönüşen nesnenin 
kendisini göstermektedir. Bu nedenle çalışma, terliğin kültürel dolaşımdaki 
imgesini temsil etmekten çok, kurumsal sergileme bağlamının nesneye 



124  |  Gündelik Nesnenin Görsel Hakikat Rejimi: 18. İstanbul Bienali Örneği

yüklediği görsel yetke ve maddi tanıklık üzerinden üretilen bir hakikat 
rejiminin aparatına dönüşümünü ortaya koymaktadır.

Resim 5.  Abdullah Al Saadi, Taş Terlikler, 2013, Kişisel Arşiv.

Çalışmalarında benzer bir yaklaşıma yer veren bir diğer sanatçı Celina 
Eceiza’dır. Gündelik nesne olarak kumaşlardan ürettiği “Yuva Şişen Bir 
Meyvedir” isimli yerleştirmesi Bienal kapsamında sergilenmiştir.  (Resim 
6)    Sanatçının misafirperverlik kavramından yola çıkarak çevreleyici ve 
değişken mekanlar yaratan yerleştirmesi tamamen kumaşlardan ve buluntu 
malzemelerden oluşmaktadır. Sergi mekânında tavandan asılarak uçuşan geniş 
ölçekli kumaşlar kapısı açık bir evde gezinme deneyimi hissettirmektedir. 
Tekstil işlerinin üzerinde farklı inançlardan ve hatıralardan oluşan motifler, 
yerlerdeki minderlerin rahat görüntüleri izleyiciyi dinlenmeye, soluklanmaya 
çağırıyor gibidir (Üç Ayaklı Kedi Rehber, 2025: 132). Nitekim sanatçı 
gündelik kumaş nesnesini yalnızca bir malzeme olarak değil, hafızayı, bedensel 
deneyimi ve toplumsal ilişkileri somutlaştıran bir görsel hakikat rejimi içinde 
yeniden konumlandırmaktadır. Çalışmanın kendisi olan tekstil yüzeyler, ev 
içi mekânlarla özdeşleşmeleri nedeniyle, izleyicinin gündelik yaşantısına dair 
bellek ve aidiyet kavramlarını çağrıştırır. Bennett’inde (2010) belirttiği gibi 
gündelik nesneler, yalnızca araçsal işlevleriyle değil, duygulanımsal enerjileri 
ve ilişkisel kuvvetleriyle de kültürel hakikat üretir. Eceiza’ nın kumaşları da 
benzer biçimde mekân içinde dolaşan ilişkisel bir araç haline gelmektedir. 



Şule Sayan  |  125

Bourriaud (1998), ilişkisel estetik kavramında çağdaş sanatın estetik 
nesneden çok toplumsal ilişkilerin, karşılaşmaların ve geçici deneyimlerin 
üretildiği bir ilişkisellik alanı olduğunu savunmaktadır. İzleyicinin mekânla 
kurduğu etkileşim, nesnenin hakikatini biçimsel bir temsil olmanın yanında 
deneyimsel bir bağlamada taşımaktadır. Bu perspektiften Yuva Şişen Bir 
Meyvedir, yalnızca estetik bir sanat nesnesi değil, sosyal ve mekânsal ilişkilerin 
yeniden kurulmasına aracılık eden geçici bir ortam olarak değerlendirilebilir. 
Ayrıca Eceiza’ nın kullandığı kumaş nesnesi, sanat disiplini içinde toplumsal 
deneyimi temsil eden bir görsel hakikat rejiminin kurucu öğesi haline 
gelmektedir. Çünkü izleyici, nesnenin estetik biçiminden çok onun içerdiği 
kültürel bellek, aidiyet ve misafirperverlik kodları üzerinden nesnenin gerçek 
hakikatini üretmektedir. Dolayısıyla çağdaş sanat bağlamında nesnenin 
hakikati maddi varlığından ziyade mekânı dönüştüren ve izleyicinin bedensel 
deneyimini yönlendiren ilişkisel ağlarla inşa edilmektedir.

Resim 6.  Celina Eceiza, Yuva Şişen Bir Meyvedir, 2025.

18. İstanbul Bienali için mekâna özgü olarak kurgulanan ve çalışma 
kapsamında incelenen son örnek Khalil Rabah’ın “Kırmızı Rotavesait” isimli 
işidir. (Resim 7) Eski Fransız Yetimhanesi Bahçesinin bir köşesine yerleşen 
çalışma sanatçısının kariyeri boyunca toprak mücadelesine, tehcire ve egemen 
tarih anlatılarının sorgulanmasına yönelik sürdürdüğü ilginin bir uzantısı 
niteliğindedir (Üç Ayaklı Kedi Rehber, 2025: 84).  Kırmızı Rotavesait, 
gündelik hayatta çoğunlukla endüstriyel süreçlerin parçası olarak konumlanan 



126  |  Gündelik Nesnenin Görsel Hakikat Rejimi: 18. İstanbul Bienali Örneği

metal varilleri, mekânsal bir müdahaleyle yeniden bağlamsallaştırmaktadır. 
Sanatçı, varilleri ritmik bir dizilimle asıl işlevleri olan depolama görevinden 
çıkarmıştır. Onları bir tür modüler peyzaj elemanına, kentsel ölçekte heykelsi 
bir organizasyona dönüştürmüştür. Parlak kırmızı yüzeyler, mekânın nötr 
olan tarihsel dokusu karşısında güçlü bir kontrast yaratır ve izleyiciyi hem 
estetik hem de semantik bir gerilim içine davet etmektedir. İçinde zeytin, 
narenciye ve yemiş gibi farklı türden yetişkin ağaçların yeşermeye devam 
ettiği yüzün üzerinde kırmızı varil, nesne ile doğa arasında geçici bir 
birliktelik izlenimi vermektedir. 

“Yerleştirmeyi boydan boya kesen dar su kanalının içindeki sabit kırmızı 
metal boru, alanı hem bölüyor hem de birleştiriyor: Bu boru bir zamanlar 
bahçeden geçen su kaynağına atıfta bulunurken, kaynakların çıkarılmasını ve 
kontrolünü sağlayan altyapıları, örneğin boru hatlarını, sınırları, iklimin ve 
jeopolitik baskının altında akması gittikçe zorlaşan su kaynaklarını da akla 
getiriyor” (Üç Ayaklı Kedi Rehber, 2025: 84).

Bienal alanına taşınan endüstriyel variller, işlevsel kimliklerinden 
ayrılarak, mekânsal düzenleme aracılığıyla hem maddi hem de semantik 
açıdan yeniden konumlanmaktadır. Bu dönüşüm, nesnenin ekonomi, 
politik ilişkiler, kişisel ve mekânsal bellek arasında aracı bir rol üstlendiğini 
göstermektedir. Rancière’in (2007) “görünürlük rejimleri” kavramı 
perspektifinden bakıldığında, Rabah’ın yerleştirmesinde nesnenin, duyusal 
ve kavramsal koordinatlarının yeniden düzenlenmesi, varillerin artık 
depolanan maddelerin taşıyıcısı olmaktan çıkarak, kavramsal bir hakikat alanı 
haline gelmesini mümkün kılmaktadır. Bu bağlamda yerleştirme, Duchamp 
sonrası sanatın kurumsal çerçevelerin nesnenin asli statüsünü belirleyen 
ilişkiselliğini teyit etmektedir (Danto, 1981). Böylece nesne, gündelik yaşam 
içindeki endüstriyel göstergesini sürdürmekle birlikte, bienal bağlamında 
politik, ekolojik ve ekonomik ilişkileri açığa çıkaran bir hakikat alanı olarak 
konumlanmaktadır. 

Bienalin kurumsal çerçevesi, gündelik nesneyi kamusal bellek, tarihsel 
bağlam ve ekolojik ilişkilerle etkileşime giren birer yorumlayıcı aktör haline 
getirmektedir. Varillerin içerisindeki ağaçlar ise sergileme süresi boyunca 
büyümeye devam etselerde yerinden edilmiş olmaları onları hem istikrarsız 
bir süreklilik içinde hem de denetim altına alınmış yeni bir konumda varlık 
sürmesine neden olmaktadır.



Şule Sayan  |  127

Resim 7. Khalil Rabah, Kırmızı Rotavesait, 2025.

18. İstanbul bienalinden seçilen sanatçı işleri, nesnenin malzeme, mekân ve 
kültürel bellekle kurduğu ilişkileri farklı stratejilerle görünür kılarak bienalin 
sunduğu hakikat rejimlerinin nasıl görselleştiğine dair bir okuma yapma 
olanağı sağlamaktadır. Gündelik nesnelerin yalın biçimleri veya minimal 
müdahalelerle yeniden düzenlenmiş hâlleri, bienal mekânında bir sanat yapıtı 
olarak sergilendiğinde, içinde bulundukları mekânın kültürel ve kurumsal 
bağlamı nedeniyle farklı bir anlam kazanmaktadır. Bienal kapsamında 
sergilenen nesneler, mekânsal bağlam, kültürel bellek, ideolojik kodlama 
ve izleyici alımlamasıyla birlikte işleyen çok katmanlı temsiller aracılığıyla, 
gündelik nesnenin sanat alanında çoklu görsel hakikat rejimlerinde yeniden 
üretildiğini göstermektedir.

Sonuç

Sanat tarihindeki modernist kırılmayla birlikte, nesnenin ontolojik 
statüsü radikal biçimde değişmiştir. Duchamp’ın “ready-made” müdahalesi, 
nesnenin anlamının maddesel niteliğinden ziyade kavramsal çerçeveyle 
kurulan ilişkinin belirleyici olduğunu göstermiştir. Nesne artık yalnızca temsil 
edilen bir şey değil kendisine ilişkin izleyicisinden bir düşünme pratiği talep 
eden varlık haline gelmiştir. Bu yaklaşım, çağdaş sanat pratiklerinde yaratıcı 
ifade yöntemleriyle çeşitlenerek, gündelik nesnenin bellek aracı, arkeolojik 
iz, anlatı taşıyıcısı, sosyolojik izdüşüm veya politik kanıt vb. yeniden 



128  |  Gündelik Nesnenin Görsel Hakikat Rejimi: 18. İstanbul Bienali Örneği

işlevlendirilmesine zemin hazırlamıştır. Böylece nesne estetik bir maddi 
gerçeklik yanında ideolojik ve sosyo-kültürel bir bilgi alanıda üretmektedir.

Bu çalışma, gündelik nesnenin çağdaş sanatta geçirdiği dönüşümleri 
inceleyerek, nesnenin hakikat, temsil ve kurumsal otoriteyle kurduğu 
ilişkilerin görsel hakikat rejimleri içerisinde nasıl anlam kazandığını ortaya 
koymaktadır. Nesnenin sanat bağlamında yeni bir statü kazanması, onun 
maddi gerçekliğinden çok sergilenme biçimi, mekânsal konumu, küratöryal 
dolaşımı ve söylemsel otoritesi tarafından belirlenmektedir. Dolayısıyla 
nesnenin sanat nesnesine dönüşümü, bir bağlam aktarımından ziyade, 
kurumsal görünürlük düzenleri içerisinde görsel hakikat rejiminin yeniden 
inşa edilmesini ifade etmektedir. Bienal, galeri ve müze gibi kurumsal 
çerçeveler, gündelik nesnenin işlevsel kimliğini askıya alarak onu arşivsel ya 
da dokümantatif bir statüye taşırlar. Bu anlamda 18. İstanbul Bienali, söz 
konusu dönüşümün güncel bir uygulama alanı niteliği taşımaktadır. Bienalin 
çok mekânlı yapısı, gündelik nesnelerin fiziksel olarak yer değiştirmesinin 
yanında küratoryal bağlam, mekânsal düzenleme ve izleyici deneyiminin 
etkileşimiyle yeni semantik olasılıkların ortaya çıkmasına imkân tanımaktadır. 
Bu bağlamda nesne, bienal mekânının kurumsal söylemi, tarihsel bağlam 
ve izleyici alımlamasıyla kurduğu etkileşim üzerinden yeni görsel hakikat 
rejimlerinin üretimine aracılık edebilmektedir. Nesnenin fiziksel hatları 
sabit kalsa bile, onun ürettiği hakikat, bienalin mekânsal örgütlenmesi, 
küratoryal çerçevesi ve izleyiciyle kurduğu deneyim aracılığıyla çoklu bir 
okumaya açıktır.  Bu olgu, nesnenin görsel hakikatinin maddi gerçekliğinden 
ziyade, kurumsal görünürlük düzenleri ve sergileme stratejileri aracılığıyla 
üretildiğini ima eden bir yorumsal çerçeveye işaret etmektedir. Bienal gibi 
kurumsal tecrübe alanları, nesneyi yalnızca göstermez; izleyici ile nesne 
arasındaki ilişkiyi duyusal, bilişsel ve politik biçimde dönüştüren bir estetik 
deneyim üretmektedir. Bu deneyimde izleyici pasif değildir. İzleyici hakikati 
yeniden kuran, anlamı çoğaltan ve nesnenin epistemik katmanlarını açan 
bir yorumlayıcı bir aktör haline gelmektedir. Rancière’nin (2021) belirttiği 
gibi, izleyicinin deneyimi, sergilenen nesnenin kurduğu anlatının temel 
bileşenlerinden biridir ve hakikat üretimi, yalnızca nesneye değil, onun 
kamusal karşılaşmasına bağlıdır.

18. İstanbul Bienali kapsamında seçilen nesne temelli pratiklere ait 
4 (dört) sanatçı örneği, konuyu farklı kavramsal yönleriyle görünür kılan 
eleştirel temsiller olarak değerlendirilmiştir. Bu çalışmalar, gündelik nesnenin 
görsel hakikat rejimine ilişkin kuramsal yaklaşımların pratik düzlemde nasıl 
somutlaştığını gösteren eleştirel ve söylemsel çerçeveler oluşturmaktadır. 
Stéphanie Saadé’nin “Piramit” isimli yerleştirmesi tişört, çorap ve tayt gibi 
günlük giysi parçalarını maddi bir birikim olmasının beraberinde zaman, 



Şule Sayan  |  129

beden ve yaşam evrelerine dair okunabilir bir topoğrafya olarak yeniden 
düzenler. Kumaşların fiziksel istiflenmesi, bienal bağlamında büyüme, hafıza 
ve biyografik süreklilik üzerine yeni bir gerçeklik hattı kurmaktadır. Bu ifadeci 
yaklaşım nesneyi bir temsil olmaktan çıkarıp, kişisel ve kolektif deneyim gibi 
katmanlarla ilişkili hale getirmektedir. Bu bağlamda, gündelik giysi bienal 
mekânına yerleştirildiğinde, benzerleri gibi kişisel yaşam kalıntısı olmaktan 
çıkarak izleyicinin algısına ve kollektif hafızasına eklemlenen nesnenin görsel 
hakikat rejimini kuran dinamik bir yüzeye dönüşmektedir.

Benzer bir yaklaşımla Abdullah Al Saadi’nin “Taş Terlikler” çalışması, 
nesnenin kültürel biyografisini görünür kılmaktadır. Terliklerin taş 
malzemeyle yeniden biçimlendirilmesi hem nesnenin işlevsel dolaşımından 
kopuşunu hem de toplumsal bellekle kurduğu ilişkiselliği görünür kılar. 
Nesnenin göç, aidiyet, toprakla ve kimlikle kurduğu bağ, çalışmayı gündelik 
bir nesne olmaktan çıkararak çalışmanın kişisel hatıra ile kolektif hafıza 
arasında konumlanan çok katmanlı bir okumayı önermektedir. Böylelikle 
nesne fiziksel gerçekliğinden oluşan yönlendirmeyi aşarak, temsil, hafıza ve 
mekân arasındaki ilişkileri yeniden üreten deneyimsel bir alan açar ve bienal 
bağlamında nesnenin kendisini yeni bir görsel hakikat rejiminin kurucu 
unsuru olarak konumlandırmaktadır.

Benzer şekilde Eceiza’nın “Yuva Şişen Bir Meyvedir” isimli yerleştirmesi, 
gündelik kumaş nesnesinin bienal bağlamında yalnızca estetik bir malzeme 
değil, kültürel bellek, mekânsal ilişkisellik ve bedensel deneyim üzerinden 
işleyen çoklu bir görsel hakikat rejimi üretebildiğini göstermektedir. Bu 
çalışma, gündelik nesnenin mekânı dönüştürme kapasitesi ve ilişkisel deneyim 
üretimi aracılığıyla görsel hakikat rejimini, izleyiciyle kurduğu deneyimsel 
ağlar üzerinden inşa ettiğini göstermektedir.

Çalışma kapsamında ele alınan son eser Khalil Rabah’ın “Kırmızı 
Rotavesait” isimli yerleştirmesi ise nesnenin mekânsal bağlamla kurduğu 
sembolik ilişkiyi geniş bir toplumsal ve politik düzleme taşımaktadır. 
Çalışmadaki kırmızı variller, endüstriyel bir kullanım nesnesi gibi görünse bile 
ilk kullanım çevresinden ayrılarak ekonomi ve emek ilişkileriyle kesişen bir 
kavrama işaret etmektedir. Variller ve içerisinde yetişen bitkilerin sergilenme 
biçimi,  onların asli işlevleri ve fiziki gerçekliklerden farklı bir hakikat 
üretmektedir. Çünkü mekân nesnenin ideolojik çerçevesini belirlemede rol 
oynamaktadır.

Bienal kapsamında incelenen örnekler, gündelik nesnelerin işlevsel 
bağlamlarından koparılırken yalnızca estetik bir forma dönüşmediği aynı 
zamanda sosyal, tarihsel ve mekânsal kodlarla yeniden konumlanarak çok 
katmanlı bir görsel hakikat rejimi ürettiğini göstermektedir. Bu hakikat, 



130  |  Gündelik Nesnenin Görsel Hakikat Rejimi: 18. İstanbul Bienali Örneği

sanatçı, izleyici, küratöryel yapı ve kurumsal çerçeveler arasındaki çoklu 
etkileşim ağları içerisindeki dolaşımla üretilmektedir. Bir nesneyi sanat eseri 
olarak görünür kılan şey, yorumlama ve alımlanma biçimi, kültürel hafıza, 
kuramsal yaklaşım gibi farklı süreçlerin bir aradalığı ile gerçekleşmektedir. Bu 
süreç hem yerel hem de küresel sanat literatüründe geniş bir teorik arka plana 
sahiptir ve çağdaş sanat üretiminde belirleyici bir kavramsal eksen olarak 
görünür hâle gelmiştir. Söz konusu süreçler olmaksızın nesnenin kendi başına 
sanat statüsü kazanması ve görsel hakikat iddialarının geçerliliği mümkün 
değildir.  Bu nedenle çağdaş sanat bağlamında gündelik nesne, yalnızca 
estetik bir temsil değil, hakikatin üretildiği, sorgulandığı ve dönüştürüldüğü 
aktif bir aracı olarak değerlendirilmektedir. Dolayısıyla gündelik nesnenin 
görsel hakikat rejimini çözümlemek temsil, kültürel politika, tarihsel zaman 
ve kurumsal sınıflandırma alanlarına uzanan geniş ve çok disiplinli bir 
düşünsel çerçevenin değerlendirilmesini gerektirmektedir.



Şule Sayan  |  131

Kaynakça

Antmen A. (2013). Sanatçılardan yazılar ve açıklamalarla 20. yüzyıl batı sanatın-
da akımlar. İstanbul, Türkiye, Sel Yayınları. 

Barnard, M. (2002). Sanat, Tasarım ve Görsel Kültür. Ankara: Ütopya yayınları.
Baudrillard, J. (1994). Simulacra and simulation (S. Glaser, Trans.). University 

of Michigan Press.
Bennett, T. (1995). The birth of the museum: History, theory, politics. Routledge.
Bennett, J. (2010). Vibrant matter: A political ecology of things. Duke University 

Press.
Bourriaud, N. (1998). Relational aesthetics. Les presses du réel.
Danto, A. C. (1981). The transfiguration of the commonplace: A philosophy of art. 

Harvard University Press.
Danto, A. (2012). Sıradan olanın başkalaşımı. İstanbul: Ayrıntı yayınları.
Duchamp, M. (1961/2015). Apropos of “readymades”. In M. Duchamp, The es-

sential writings (Original work published 1961). Thames & Hudson.
Foster, H. (2004). An archival impulse. October, 110, 3-22.
Foucault, M. (1980). Power/knowledge: Selected interviews and other writings 1972-

1977 (C. Gordon, Ed.). Pantheon Books.
Groys, B. (2008). Art Power. MIT Press.
Harman, G. (2018). Object-oriented ontology: A new theory of everything. Penguin 

Books.
Heidegger, M. (2007). Sanat eserinin kökeni. Ankara: De Ki yayınları.
Kent, S. (2005). Shimmer: Tracey Emin and the Art of Confession. London: Tha-

mes & Hudson.
Kuspit, D. (2006). Sanatın sonu. İstanbul: Metis Yayınevi Levi-Strauss, C. 

(1994). Yaban düşünce. İstanbul: YKY Yayınları.
Merleau-Ponty, M. (1962). Phenomenology of perception (C. Smith, Trans.). 

Routledge.
Mirzoeff, N. (2011). The right to look: A counterhistory of visuality. Duke Univer-

sity Press.
Rancière, J. (2007). The future of the image. London: Verso.
Rancière, J. (2021). Özgürleşen seyirci, Metis Yayınları
Sankır, H 2018). Gündelik Nesnenin Sanatsal Dönüşümü: Sıradan Nesnelerin 

Sanat Eserine Dönüşüm Süreci Üzerine Sosyolojik Bir Değerlendirme, Tarih 
Kültür ve Sanat Araştırmaları Dergisi, Vol. 7, No. 5, s: 526, doi:http://
dx.doi.org/10.7596/taksad.v7i5.1664 Üç Ayaklı Kedi (2025), 18. İstan-
bul Bienali Rehberi, İKSV.



132  |  Gündelik Nesnenin Görsel Hakikat Rejimi: 18. İstanbul Bienali Örneği


