
151

Bölüm 7

Kadın Bedeninin Doğa ile Diyaloğu: Feminist 
Sanatta Beden, Doğa ve Hafıza 

Arzu Parten Altuncu1

Özet

Bu makale, kadın sanatçıların beden ve doğa ile kurdukları ilişkiyi feminist 
sanat kuramı çerçevesinde incelemektedir. Modern sanat tarihinde sıklıkla 
marjinalleştirilmiş kadın sanatçılar, özellikle 1960’lardan itibaren ortaya 
çıkan feminist hareketle birlikte sanat alanında güçlü bir varlık göstermeye 
başlamıştır. Ana Mendieta, Rebecca Horn, Suzanne Lacy ve Cecilia Vicuña 
gibi sanatçılar üzerinden yürütülen bu çalışmada, kadın bedeninin doğa ile 
olan bağı; hafıza, ritüel, kimlik ve politik direnç bağlamında çözümlenmiştir. 
Kadın sanatçılar, doğayı hem bastırılmış deneyimlerin bir metaforu hem 
de ataerkil sistemlere karşı alternatif bir alan olarak yeniden tanımlar. 
Performans sanatı, bedenin geçici izleri ve doğanın döngüselliği üzerinden 
feminist sanatçılar tarafından estetik bir ifade ve toplumsal bir itiraz aracı 
olarak kullanılır. Bu bağlamda, doğa ve kadın bedeni arasındaki bağ; sezgisel, 
şiirsel ve politik yönleriyle sanatın alanını dönüştürür. Makale, ekofeminist 
bir perspektif geliştirerek, sanatın hem bireysel hem kolektif hafızayı nasıl 
şekillendirdiğini görünür kılmayı amaçlamaktadır.

1.GİRİŞ

Modern sanat içerisinde kadın sanatçıların konumu, tartışmalı bir 
durum olarak tarihte yer bulur. Dünyanın kıta Avrupası ile sınırlandırdığı, 
beyaz ve eril dünyanın dışında kalanlar arasında farklı bir sanat tarihinin 
yazımına yol açacak olan “kadın sanatçılar”, periferide kalan konumlarını 
değiştirmekle kalmayıp, tüm öteki olarak görülen topluluklar için de 
mücadele etmiştir. Bu dönemde feminist sanat düşüncesinin ortaya çıkışında 
iki paralel dinamik belirleyici olmuştur: Bir yandan Judy Chicago, Carolee 
Schneemann, Hannah Wilke, Lynda Benglis, Faith Ringgold gibi sanatçılar; 

1	 Doç.Dr. Kocaeli Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi, Heykel Bölümü
	 arzu.parten@kocaeli.edu.tr/ partenonarzu@gmail.com, ORCID: 0000-0002-7852-8003

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub1149.c4778



152  |  Kadın Bedeninin Doğa ile Diyaloğu: Feminist Sanatta Beden, Doğa ve Hafıza

beden, cinsellik, doğurganlık ve kimlik temalarını radikal performanslar ve 
yeni malzeme kullanımlarıyla dönüştürürken; diğer yandan Linda Nochlin, 
Lucy Lippard’ın başını çektiği kadın sanat tarihçileri, modern sanat tarihinin 
ataerkil yapısına yönelik kapsamlı eleştiriler geliştirmiştir.

Linda Nochlin’in 1971 tarihli “Neden Büyük Kadın Sanatçı Yok?” 
başlıklı makalesi, feminist sanat tarihinin kurucu manifestosuna dönüşerek; 
kadınların sanat edimi içerisinde eksik bir özgürlük alanından, fazladan 
göstermek zorunda oldukları mücadelelerin dahi yok sayılarak dışlanmasının 
yanı sıra, “büyük sanatçı” kavramının toplumsal kurumlar tarafından nasıl 
üretildiğine dair apaçık bir tarih ve estetik eleştirisi olarak sarsıcı bir yankı 
uyandırmayı başarmıştır.1960 ve onu takip eden on yıl boyunca feminist 
kolektifler ve kadın sanatçıların birlikte yürüttüğü çalışmalar, farklı malzeme 
seçkileri ve alternatif sergileme mekânlarıyla düşüncenin demokratikleşmesine 
olan vurguyu görünür kılmıştır. Feminist sanat pratiklerinde “kişisel olan 
politiktir” kabulü güçlenirken, 1960’ların bu çoğulcu feminist üretimi, 
sanatın yalnızca temsiller üzerinden değil; malzeme, mekân, beden ve doğa 
ilişkileri üzerinden de politikleşebileceğini ortaya koymuştur. Feminist 
sanatçılar doğayı, hem bastırılan beden deneyimlerinin bir metaforu 
hem de patriyarkanın denetimine karşı alternatif bir yaşam alanı olarak 
yorumlamıştır. Bu yaklaşım zaman içinde ekofeminizmle kesişmiş; doğaya 
yönelik tahakküm ile kadın bedenine yönelik tahakküm arasındaki yapısal 
paralellikler feminist sanat pratiklerinde giderek belirginleşmiştir.

Kadın sanatçılar, primitif dünyanın kadın temsillerinden oluşturdukları 
sıçrama zemini ile sanatsal pratiklerini ivmelendirip üretim seçkilerini 
genişletirken; mitler ve tek tanrılı dinlerin kadın bedenine olan yaklaşımlarını 
terse çeviren yeni imgeler ile kesintisiz bir doğa-kadın-beden bağlamı 
oluşturma amacına yönelmişlerdir.

1.2. Kadın Bedeni Üzerinden Doğa ile Kurulan   İlişkiler 
Açısından Bir Kesit: 

Kadın sanatçılar doğayı, yalnızca bir mekân ya da tema olarak değil; 
bastırılmış beden deneyimlerinin, döngüsel zamanın ve kadim bilgeliğin 
bir taşıyıcısı olarak ele aldılar. Doğa ile kurulan bu ilişki, kadınlık hâlinin 
sezgisel, dönüştürücü ve dirençli yanlarını görünür kılmakta bir dayanak 
noktası olarak kullanılırken, toplumsal normların dışına itilen kadınlık 
durumları için alternatif bir varoluş alanı haline dönüştü. Bu bağlamda 
üretim gösteren kadın sanatçılar arasında Ana Mendieta, Rebacca Horn, 
Suzanne Lacy ve Cecilia Vicuña aynı kuşağın farklı coğrafyalardan, farklı 



Arzu Parten Altuncu  |  153

kültürlerden gelmelerine rağmen benzerlikler gösteren sanatsal mücadele ve 
alternatif sanat üretimleri ile yan yana gelmektedir. 

Ana Mendieta Küba’da doğan, devrim sonrası ailesi tarafından Amerika 
Birleşik Devletleri’ne gönderilen ve yetiştirme yurdu ile koruyucu aile 
ortamında büyüyen, şiddet ve tecavüze maruz bırakılmış, sarsıcı yaşam 
deneyimlerine sahip bir kadın sanatçı olarak, sanatsal üretimlerini dolaysız 
biçimde bedeni üzerinden inşa etmiştir. Bu durum, sanatı onun için önemli 
bir yaşamsal bağ hâline getirir. Erken dönem çalışmalarında Mendieta, 
kadın bedenine tarihsel olarak yüklenen estetik beklentiyi reddeder. Yüzü 
üzerinden sakal ve bıyık manipülasyonları ile oluşturduğu foto-portrelerinde 
“güzel” yerini “ucubeye” bırakır. 1973-1980 yılları arasında sürdürdüğü 
ve “Silüeta” adını verdiği bir dizi performatif seri, beden-kadın-doğa 
ilişkileri bağlamında önemli bir kırılma noktası olmuş, ardından gelen 
kadın sanatçıları etkilemiştir.Beden ve doğa, tikelden bütüne doğru açılan 
bir durumdadır. Doğa ve bedenin – özelde kadın bedeninin – dönüşümü, 
birbirlerinin içinde var olmaları, ölümün tekrar yeni bir oluş hâli olarak ele 
alınması önerilir. Bu seride beden, neredeyse tüm parçaları iğdiş edilmiş bir 
bilgi değil, sezgisel olarak kendini hissettiren bir konumdadır. “Imagen de 
Yagul” isimli serinin ilk çalışmasını, ABD’nin Meksika sınırında bir mezarlıkta 
gerçekleştirir. Göçebe olan öyküsüyle, neredeyse tüm yaşamı boyunca 
aidiyet sorunu yaşamış olan sanatçı, kadın bedenini “toprak ana” kültü ile 
eşleştirirken; beden bir çürümeden ziyade, filizlenmenin ve çiçeklenmenin 
görünür kılınması ile oluşur. Bir mezarın içine uzanmış olan bu kadın 
bedeni, çiçeklerle perdelenmiş, herhangi bir kadının bedeni olabilecek kadar 
tanımsızdır (Resim:1). Öznenin tekilliği silikleşerek, bedenin tecrübeleri 
ortak ve kadim bir kadın-doğa birlikteliği üzerinden, ölümün mekânından 
yaşamın canlılığına aktarılmıştır. Bir zaman sonra bedenin ve üzerini kaplayan 
çiçeklerin de çürüyeceği, değişeceği, farklı bir var olma hâliyle toprağa ve 
canlılara hizmet edeceği açıktır.



154  |  Kadın Bedeninin Doğa ile Diyaloğu: Feminist Sanatta Beden, Doğa ve Hafıza

Resim:1 Imagen de Yagul, 

“Peyzaj ve kadın bedeni arasında (kendi silüetimden yola çıkarak) bir diyalog 
sürdürüyorum. Bunun, ergenliğimde vatanımdan (Küba) koparılmış olmamın 
doğrudan bir sonucu olduğuna inanıyorum. Ana rahminden (doğadan) atılmış 
gibi hissediyorum. Sanatım, beni evrene bağlayan bağları yeniden kurma şeklim, 
anne kaynağına bir dönüştür. Toprak/beden heykellerim sayesinde toprakla 
bütünleşiyorum… Ben doğanın uzantısı olurken, doğa da bedenimin bir uzantısı 
olur...Güneş, O “ https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/3595527”

Sanatçının bedenin varlığının doğa ile perdelendiği performansları zaman 
içerisinde, bedenin yok olduğu; onun yerini bedenin “iz”lerinin görünür 
kılındığı eserlere doğru evrilir. Beden, varlığını bir anlamda boşlukla ortaya 
koyan bir duruma çekilir. Coğrafyanın “doğa boşluğu sevmez” kuralına 
benzer bir tekrar, sanatçının doğa elementlerini bedeninden çıkan boşluklara 
bırakması ile örtüşür. Ana Mendieta, üretimini performans tanımından 
ziyade, Joseph Beuys’un “heykel” tanımı ile benzer  “bir heykel olma hâli” 
olarak açıklar. 1973-1980 arasında gerçekleştirdiği Silüeta Serisi, yaşamı 
boyunca özlemini çektiği Küba’ya 1980 yılında dönmesiyle sona erer ve 
sanatçı yeni bir seri oluşturma sürecine girer. Küba’nın yerli halkı olan Taino 
sanatından ilham alarak oluşturduğu “Petroglif Serisi”, diğer üretimlerinde 
olduğu gibi fotoğraf aracılığı ile belgelenip sergilenir (Resim:2,3). 



Arzu Parten Altuncu  |  155

     

Resim 2:  Silüet Serisi 1973-1980                        Resim:3 1980 Petrolgif Serisi                                                    

Rebecca Horn’un sanat ekseninde yine kadın bedeni, farklı tür doğa 
canlıları ile melezleşmiş beden imajları, performanslar ve mekanik heykeller 
öne çıkmaktadır. Sanatçının geniş bir zamana yayılan üretim süreçleri, çağdaş 
sanat içerisinde kadın ve beden kavramlarının değişen ifadelerine dair gözlem 
yapabilme olasılıklarını artırması yönünden de dikkat çekicidir. Erken dönem 
çalışmaları içerisinde “Unicorn” (1970–1972), bedenin sınırlarını, toplumsal 
cinsiyet normlarını ve bireysel izolasyonu sorgulayan öncü bir çalışmadır. 
Horn bu performansında yalnızca görsel bir metafor üretmekle kalmaz, aynı 
zamanda bedeni, toplumsal normlara karşı bir direnç aracına dönüştürür. 
Unicorn imgesi, tarih boyunca saflık ve bekâretle özdeşleştirilmiştir. Tam 
da bu sebeple sanatçının seçkisine girmiş ve eril kodlar ters yüz edilerek, 
yeni bir imaj olarak kadın ifadeleri arasına alınmıştır. Bu yönüyle Unicorn 
performansı, feminizm açısından da önemli bir tartışma alanı sunar. Horn, 
bu mitolojik figürü yeniden sahiplenir; ancak onu bir güç ve varoluş problemi 
olarak kurgular (Resim:4). Kadın bedeninin hem fetişleştirilmiş hem de 
bastırılmış yönlerine işaret eder. Boynuz hem bir saldırı hem de korunma 
aracıdır hem fallik bir sembol hem de izolasyonun işaretidir. Mitolojik bu 
figür, sanatçının üniversite yıllarında maruz kaldığı akciğer rahatsızlığı 
sebebiyle yaşadığı kırılganlıkla yakınlaşan bir hâl alırken, aynı zamanda var 
olmanın, direncin ve kendine özgü olanın da tezahürüdür.



156  |  Kadın Bedeninin Doğa ile Diyaloğu: Feminist Sanatta Beden, Doğa ve Hafıza

                          

Resim:4 “Unıcorn” Performans 1970-1972                 Resim:5 “Unıcorn” Beden Heykeli

Horn’un ilk dönem çalışmalarında bedeniyle olan hesaplaşması, tikel bir 
alandan yola çıkarak geniş bir kadınlık durumuna doğru açılır. Kadının ve 
sanatta kadın imajlarının öteki konumu, sanatçının ilerleyen dönemlerindeki 
üretim eksenini; “Öteki ile nasıl ilişki kurarız?” sorusu etrafında şekillendirir. 
Bu “öteki”, arzulanan bir sevgiliden pratiğinde sıkça yer alan hayvanlara 
ve kuşlara, değişim hâlindeki bedene, bizi kontrol eden dış güçlere kadar 
değişebilir. Ötekiyle olan ilişki, bedenin deneyimlerinden azade olmamakla 
birlikte, bu kavram özellikle feminist kuram içerisinde Judith Butler 
tarafından ele alınmıştır. Butler’a göre toplumsal cinsiyet, etik ve siyaset 
kuramları bedeni yalnızca bireysel bir varlık olarak değil; toplumsal ilişkilerin 
kurulduğu ve sorgulandığı bir alan olarak ele alır. Bu bağlamda “öteki”, 
yalnızca dışsal bir figür değil, aynı zamanda bedenin kendisini inşa ettiği 
bir ilişkiselliği temsil eder. Beden, sadece biyolojik bir varlık değil; ötekiyle 
ilişki içinde sürekli olarak kurulan, sınırları çizilen ve yeniden tanımlanan bir 
mekândır.

Rebecca Horn’un 1978 yılında gerçekleştirdiği “Feathered Prison 
Fan”, “Tüylü Hapishane Yelpazesi” adlı performatif-beden heykelinde, 
sırtına takılan ve kuş tüylerinden yapılmış yelpaze, mekanik olarak açılıp 
kapanarak sanatçının bedenini hem gizler hem de sergiler (Resim: 6) Resim 
bir kovuk, hem de onu kısıtlayan bir mekâna dönüşür. Bu yelpaze doğaya, 
özgürlüğe ve hafifliğe referans verirken, bir başka yönüyle bedeni perdeleyen 



Arzu Parten Altuncu  |  157

ve kısıtlayan bir öğedir. Eserin ismi bu ikiliği özellikle açığa çıkarır. 
Doğanın zarafeti, bedensel bir kısıtlamanın estetik örtüsü ya da bedenin 
bir sığınağı olarak yorumlanabilir. Bütün bunlar, bakanın algı ve tanımına 
göre değişen paradokslar yaratır. Kadının bedenine yüklenen “güzel” olma 
beklentisinin altında kadın bedeni üzerinde kurulan tahakküm performansın 
düşündürdükleri arasında yer alır.  

Resim:6 “Tüylü Hapishane Yelpazesi” 1978

Suzanne Lacy, gerçekleştirdiği geniş katılımlı projelerle önemli etki 
gücüne sahip, aktivist feminist görsel sanatçılar arasında başat bir öneme 
sahiptir. 1970 kuşağının önde gelen feminist sanatçıları arasında yer alan 
Lacy, kadın bedeni üzerinden cinsiyet rolleri ve toplumsal kimlik inşalarına 
dair yaptığı üretimlerini, kısa süre içinde kamusal alan çalışmalarına taşımıştır. 
Ahu Antmen, Suzanne Lacy’nin sanatını şu şekilde tanımlar:

 “… hem çeşitli toplulukları hem de toplumsal bilgiyi bir araya getirirken, 
adeta alternatif bir beden politikasıyla şekillenen sanatsal pratiği, bildiğimiz 
sanat sisteminin dışında, hayatın bir uzantısı olarak dışarıda, gerçek yaşamın 
içinde gerçekleştirir ve bu yönüyle alışılagelmiş müzecilik normlarına meydan 
okur.”

Sanatçı, erken dönem performanslarında, kadın bedeninin sanat 
tarihinde neredeyse doğal bir obje olarak kabullenilmiş oluşuna karşı 
çıkmış; bu tarihsel olgunun kodlarını bozmayı hedeflemiştir. İnsan 



158  |  Kadın Bedeninin Doğa ile Diyaloğu: Feminist Sanatta Beden, Doğa ve Hafıza

merkezli bakışın doğayla kurduğu tahakküm ilişkisini ve bu bakışın her 
türlü müdahalesini meşru sayan sistemi, kadın bedeni ile hayvan bedeni 
arasında kurduğu alegorik ilişki üzerinden sorgular. Basit ya da kimi 
zaman abartılı jestlerle gerçekleştirdiği performanslarında, bir kasapmış 
gibi bedeni keser, söker ve eksik bırakılmış hâlleriyle sunar. Bu temsiller, 
herhangi bir et reyonundaki basit şemalara benzer bir görsellik oluşturur. 
“Learn Where the Meat Comes From”, “Etin Nereden Geldiğini Öğren” 
başlıklı performanslarında giydiği kırmızı renkte boyalı mayo, sanatın çıplak 
kadın bedenine olan ilgisini ve beklentisini karşılamaz. Bu haliyle beden, 
içinin dışına çıkarılmış, tekinsiz bir alan hâline gelmiştir. Artık ne bakana 
haz verir ne bakışı perdelemeyi amaçlar ne de o bedene sahip olma arzusunu 
besler. Üzerine giydiği bu kırmızı kostüm, bedenin yeni derisidir. Kırmızı 
mayo, bu “ikinci deri” haliyle feminist sanatta önemli bir sembol, güçlü bir 
sorgulama aracı ve politik bir kostüm olarak yerini alır (Resim:7). 

Resim:7 “Performans Kostümü”

Suzanne Lacy – “Fısıltı, Dalgalar, Rüzgâr” Performansı 1984 yılının 
Anneler Günü’nde, Kaliforniya’nın La Jolla sahilinde “Mücevher” anlamına 
gelen bu bölgede — “Çocuklar Koyu” adlı alanda, 154 gönüllü yaş almış 



Arzu Parten Altuncu  |  159

kadınla kamusal alan odaklı, büyük yankı uyandıran bir performans 
gerçekleştirmiştir. Sanatçı, üretimlerini estetik alan içinde konumlandırdığını 
ve eğer bu sınırın dışına çıkarsa sanat değil, siyaset yapmış olacağını dile 
getirmektedir. “Fısıltı, Dalgalar, Rüzgâr” başlıklı performans, çok katmanlı 
anlamları ve şiirsel görselliğiyle dikkat çeker. Suzanne Lacy, Lucy R. Lippard 
ile 2010 yılında yaptığı bir söyleşide performansın çıkış noktasını şu şekilde 
aktarır:

“… Performansa başlarken konusunun ne olacağını tam olarak bilmiyordum. 
La Jolla koyunda, beyaz masa örtülü küçük masaların etrafında beyaz giysili 
yaşlı kadınların bir görüntüsü zihnimde belirmişti. Sonra bu imge toplumsal ve 
politik boyutlar kazandı; kadınların görünmez hâle gelişi, yaşlandıkça itibar ve 
saygınlığın yitirilmesi, ölümü göz ardı etmeye çalışan toplumun yaşlılara dair 
kaynakları nasıl kısıtladığı gibi meseleler gündeme geldi. Bunlar, performansın 
değindiği önemli konulardı.”

Kadınlık, tarih boyunca yan yana deneyimlerin sözlü kültür aracılığıyla 
aktarıldığı ortak bir bilgi alanı oluşturmuştur. Kadınlar; kolektif çaba 
gerektiren işlerde, birbirlerini ziyaretlerinde ve aile içi paylaşımda bilgi ve 
tecrübelerini kuşaktan kuşağa aktarmış, böylece sorunlara birlikte çözüm 
üretebilme becerilerini geliştirmiştir. Bu olgu, dünya genelinde birçok 
kültürde gözlemlenen bir durumdur. Okyanusun kıyısında bir araya gelen 
beyaz giysili yaşlı kadınların, yaşamdan edindikleri tecrübeleri ve yaşlılık ile 
ölüme dair düşüncelerini paylaşmaları; dalgaların ve rüzgârın hareketine 
karışan konuşmalarıyla birleşerek, kadın bedeni ve doğa arasında lirik bir 
uyum yaratır (Resim: 8, 9). Bu şiirsel an, sadece estetik değil, aynı zamanda 
politik bir jesttir. Neokapitalist dünyada yaşlanmaya karşı gösterilen direnç, 
yeni pazarlar yaratmakta ve özellikle yaşlı kadın bedeni, toplumsal alanda 
görünmezliğe itilerek tecrit edilmektedir. Oysa erkek bedenine yaşlılıkla 
birlikte “bilgelik, olgunluk, deneyim” gibi olumlayıcı sıfatlar yüklenirken, 
kadın bedenine yönelik yaklaşım bunun tam tersidir. Bir kadın için yaşlanmak 
ile bir erkek için yaşlanmak aynı anlama gelmez.Bu bağlamda, “Fısıltı, 
Dalgalar, Rüzgâr” adlı performans, sadece duygulanımsal bir deneyim 
sunmakla kalmaz; aynı zamanda modern toplumun inşa ettiği kimlikleri ve 
ölüm karşısında öğrenilmiş davranış kalıplarını sorgulayan, güçlü bir estetik-
politik müdahaledir. 65 ile 95 yaş aralığındaki   bu 154 kadınla birlikte oluşan 
performansında ortaya çıkan imajları için Dıane Rothenberg  “Toplumsal 
Sanat/Toplumsal Eylem” makalesinde şöyle değerlendirir:

“Tiyatro ya da sanat tarihsel bağlamlara atıfta bulunan performansların 
aksine, Lacy’nin tercih ettiği göndermeler, alay geçitlerine, özellikle 19.ve 
20. Yüzyılın başlarında kadınların oy hakkı ya da savaş karşıtı protestolar 



160  |  Kadın Bedeninin Doğa ile Diyaloğu: Feminist Sanatta Beden, Doğa ve Hafıza

gibi hayati toplumsal meseleler etrafında örgütlendikleri törenlere dayanır. 
Bu gelenek tableau vivant (canlı tablo) olarak bilinen, anlamın durağan bir 
imge aracılığı ile iletildiği içerik odaklı bir biçim sunar. Mesajı barındıran 
imge çok seslidir ve yoğun kültürel çağrışımlar barındırır. Tekil ve kesin bir 
okuması yoktur, içinde herkes için anlamlı bir şey vardır. İmge ne söylemsel 
ne gelişimsel ne de dramatik bir yapı izler. Ulaşması gereken bir doruk 
noktası yoktur” ( 2005, s.88)

Sanatçı büyük ölçekli kolektif organizasyonlar kurma, bu organizasyonları 
yönetme ve belgesel gibi belgelerle süreci kalıcılaştırma konusundaki 
yetkinliğini de gösterir. Suzanne Lacy, adeta bir orkestra şefi gibi bu büyük 
katılımlı performansı yönetirken, feminist sanatın sınırlarını genişletmiş ve 
bu sanat anlayışının daha geniş kitlelere ulaşmasında öncü bir rol üstlenmiştir.

 

Resim: 8          Fısıltı, Dalgalar, Rüzar           Resim:  9

Cecilia Vicuña, 1948 yılında Güney Amerika Şili’de dünyaya gelmiş; 
resimden şiire, film yönetmenliğinden heykele ve performatif üretimlere 
uzanan geniş bir sanatsal disiplin içerisinde, eko-feminist eksende üretim 
yapan bir sanatçıdır. Kendisini politik bir sanatçı olarak tanımlar ve bunun 
nedenini şöyle açıklar: “Gençlik yıllarında okuduğum ve anladığım şey, bu 
gezegenin tehlike altında olmasıydı. “Bu duruma karşı politik bir direnç 
göstermenin bir yolu olarak sanatı seçtiğini dile getirir. Sanatçı, doğadan aldığı 
tecrübe ve deneyimlerle hem doğayı hem de insanlığı sağaltabilme gücüne 
inanır; mistik duygulanımlarını estetik-politik performansları aracılığıyla 
ortaya koyar. Bu performanslar, onun sanatında itici ve yaratıcı bir güç olarak 
karşımıza çıkar.1970 yılında, Şili Devlet Başkanı Salvador Allende’ye karşı 
General Augusto Pinochet liderliğinde düzenlenen darbeden önce yaşanan 
politik konjonktürde sürgüne zorlanan ve İngiltere’ye sığınan sanatçı, bir 
daha Şili’ye dönmez. Bu sürgünlük hâli, Cecilia Vicuña’nın anavatanının 
kültürel mirasından edindiği değerleri, göçebe bedeni üzerinden sanatsal 



Arzu Parten Altuncu  |  161

bir ifade aracıyla yeniden inşa ederek, kaybettiği bir alana tekrar dönme 
arzusu olarak yorumlanabilir. Vicuña’nın eserleri, özellikle 1960’lardan bu 
yana süregelen iki üretim ekseni etrafında özetlenebilir: Precarios ve Quipus. 
Her ikisi de eski And coğrafyasının geleneklerine dayanmaktadır. Precarios; 
tüy, taş, plastik, ahşap, tel, kabuk, kumaş ve diğer yapay atıklardan yapılmış, 
genellikle organik takımyıldızlar hâlinde birbirine bağlanmış, plastize edilmiş 
şiirsel düzenlemelerdir. Sanatçı, zaman ve müdahaleye açık bu kırılgan 
düzenlemeleri hayatın olağan akışına yakın bir tutum olarak benimser. Batı 
sanatının merkezî, biricik ve kalıcı eser üretme çabasının çok uzağında yer 
alan bu üretimler, zaman içerisinde yok olacağı kabulüyle ortaya konur. 
Demir parçaları, doğada bulunan hayvan kemikleri ve plastik atıkların yan 
yana gelmesine olanak tanıyan bu düzenlemeler, hayatın kendisi kadar sonsuz 
olasılığa açıktır. Bu estetik çaba, bir anlamda hayatın kendisini estetize etme 
girişimidir.

    

Resim:10 “ Precarios” Serisinden                       Resim.11 “Precarios” Serisinden”

Quipular ise renkli iplerin düğümlenmesini içeren, İnka uygarlığında 
kullanılan, yazılı olmayan ancak oldukça gelişmiş bir bilgi kayıt ve iletim 
sistemidir. Bu sistemde, ana bir ipliğe bağlı çok sayıda renkli ip, üzerindeki 
düğümlerin türüne, konumuna ve sıklığına göre sayısal ve kavramsal bilgiler 
içermektedir. Özellikle sayım, vergi kayıtları, nüfus bilgileri, tarımsal üretim 
miktarları ve askerî düzenlemeler gibi yönetimsel işlevlerde kullanılmasının 
yanı sıra; renklerin, ip uzunluklarının ve düğüm biçimlerinin sadece istatistiksel 
verileri değil, aynı zamanda hikâye anlatımı, tarihsel olaylar ve şiirsel içerikler 
için de kullanıldığına dair yeni arkeolojik ve antropolojik bulgular mevcuttur. 
Vicuña, kendi geçici ve mekâna özgü quipu enstalasyonlarını yapmak için 
işlenmemiş keçe ve yünler kullanır (Resim:11). Aynı zamanda, insanlar ile 



162  |  Kadın Bedeninin Doğa ile Diyaloğu: Feminist Sanatta Beden, Doğa ve Hafıza

toprak arasındaki bağı yeniden kurmayı amaçlayarak hassas, kolektif alanlarda 
ritüel benzeri performanslar yaratır. Bu kolektif performanslar aracılığıyla 
insanların yeni etkileşim biçimleriyle, duygudaşlık temelinde bağlantı 
kurabileceğine inanır. Bu yaklaşımda bilgi yerini duygulanıma, veri yerini 
sezgiye bırakır. Tıpkı doğanın içinde yetişmiş bir şaman gibi hem insanların 
hem de dünyanın iyileşmesi için çalışan sanatçı, modern dünyanın akılcı 
bilgisinden bilinçli olarak uzak durur. Çünkü bu bilgi biçiminin insanları 
savaşa sürüklediğine ve doğa üzerinde büyük tahribatlar yarattığına inanır.

Resim: 12 “Quipular” 2022 Venedik Bianeli 

Doğal unsurların ve özellikle su kaynaklarının azalması, Vicuña’nın 
eserlerinde sıkça karşılaşılan temalardan biridir. Sanatçı, İnka uygarlığının 
bu düğümlü iplik sistemini çağdaş sanatın içine taşıyarak; bu kadim iletişim 
biçimini bedensel ve şiirsel bir arşiv, aynı zamanda bir direniş alanı hâline 
getirir. Her düğüm, bir bilgi değil; bir duygu, bir kadim bilginin izi, bedensel 
bir titreşim taşır.Düğüm, iplik ve dokuma gibi eylemler tarih boyunca 
kadın emeğiyle ilişkilendirilmiş ve farklı kuşaklardan pek çok feminist kadın 
sanatçının üretim materyali olmuştur. Vicuña da bu üretimlerini kamusal 
mekâna taşıyarak, bu emeği sanatsal ve politik bir değere dönüştürür. Gerek 
doğa içerisinde gerek kamusal alanda farklı katılımcılarla birlikte, gerekse 
kişisel sergilerinde ortaya koyduğu üretimlerinde sanat; doğa kadar değişken, 



Arzu Parten Altuncu  |  163

geçici ve tahribata açık bir hâlde bırakılır. Vicuña, bu sanatsal üretim süreci 
içerisinde, bilinen sanatçı tanımından çok, bir şifacı kadın kimliğini üstlenir.

Sonuç:

Bu sanatçılar farklı coğrafyalardan, farklı kültürel geçmişlerden gelseler 
de üretimlerinde belirgin biçimde kesişen ortak temalar vardır: kadın 
bedeninden hareketle doğayla kurulan sezgisel ve dönüştürücü bağı, aidiyet 
ve göç, patriyarkal sistemle hesaplaşma, kolektif hafızayı görünür kılma 
ve toplumsal normlara karşı direnç. Ana Mendieta’nın bedeni toprağa 
gömerek oluşturduğu doğa-beden birliği, Rebecca Horn’un mitolojik 
simgeleri ters yüz eden beden heykelleri, Suzanne Lacy’nin kamusal alanı 
dönüştüren kolektif eylemleri ve Cecilia Vicuña’nın doğaya adanmış 
ritüelvari performansları, hepsi kadim, bastırılmış ya da unutulmuş olanı 
yeniden duyulur kılar. Bu sanatçılar, beden ve doğa ilişkileri üzerinden ortaya 
koydukları sanatın yalnızca bir temsil alanı değil; aynı zamanda bir direniş, 
iyileşme ve dönüşüm mekânı olduğuna işaret eder. Sanat, onların pratiğinde 
sadece bir üretim biçimi değil; varoluşlarını ifade etme, görünmez kılınanı 
görünür yapma ve duygulanımsal bağlar kurma biçimidir.



164  |  Kadın Bedeninin Doğa ile Diyaloğu: Feminist Sanatta Beden, Doğa ve Hafıza

Kaynakçalar:

Arslanay, E. (Ed.). (2012). Birlikte / Together (12 September–14 December 
2012). SSM Museum Publications.

AWARE Women Artists. (n.d.). Ana Mendieta. https://awarewomenartists.
com/en/artiste/ana-mendieta/

Bourriaud, N. (2005). İlişkisel estetik (B. Avanoğlu, Trans.). Bağlam Yayınları. 
(Original work published 1998)

Butler, J. (1990). Gender trouble: Feminism and the subversion of identity. 
Routledge.

Butler, J. (2004). Undoing gender. Routledge.
Cogito. (2009). Feminizm (No. 58). Yapı Kredi Yayınları.
Fischer-Lichte, E. (2008). The transformative power of performance: A new aesthe-

tics. Routledge.
Frieze. (n.d.). Peterson, V. Rebecca Horn: Radical experiments. https://www.frie-

ze.com/article/rebecca-horn-radical-experiments-246
Göktürk, A. (2022). Khipu (Quipu): İnkaların antik bilgisayarının çalışma sistemi. 

Evren Atlası. https://evrenatlasi.com.tr/kultur/khipu-quipu-nedir
Güneş, O. (n.d.). Doğada heykelleşen beden: Ana Mendieta’nın Silüeta serisi. 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/3595527
Le Breton, D. (2016). Ten ve iz (S. Ergülen, Trans.). Sel Yayıncılık. (Original 

work published 2003)
Parten, A. (2003). Çağdaş Türk sanatında kadın sanatçılarının etkisi. İstanbul.
Parten, A. (n.d.). Çağdaş sanatta kadın temsilinin imgesi: Saç. https://dergipark.

org.tr/tr/pub/ataunigsed/issue/53214/677839
Tate. (n.d.). Cecilia Vicuña: Your rage is your gold. https://www.tate.org.uk/

whats-on/cecilia-vicuna-your-rage-gold
Xavier Hufkens. (n.d.). Cecilia Vicuña. https://www.xavierhufkens.com/artists/

cecilia-vicuna
RESİM LİSTESİ:
 Resim1: Mendieta, A. (t.y.). *Silüeta Serisi* [Fotoğraf]. Christie’s. htt-

ps://www.christies.com/en/stories/ana-mendieta-collecting-guide 
-8b5405708ab547529b1aad2364d88d76

Resim2: Mendieta, A. (t.y.). *Silüeta Serisi* [Fotoğraf]. The Collector. https://
www.thecollector.com/ana-mendieta-environmental-art/

Resim3: Mendieta, A. (t.y.). *Petroglif Serisi* [Fotoğraf]. The Collector. htt-
ps://www.thecollector.com/ana-mendieta-environmental-art/

Resim4: Horn, R. (1972). *Unicorn* [Performans]. Artchive. https://www.
artchive.com/artwork/unicorn-rebecca-horn-1972/



Arzu Parten Altuncu  |  165

Resim5: Horn, R. (1972). *Unicorn* [Performans]. Artchive. https://www.
artchive.com/artwork/unicorn-rebecca-horn-1972/

Resim6: Horn, R. (1978). *The Feathered Prison Fan* [Performans]. Tate. ht-
tps://www.tate.org.uk/whats-on/tate-modern/tate-film-pioneers-rebecca 
-horn-films-1970-2016

Resim7:Lacy, S. (t.y.). *Performans Kostümü* [Performans]. Arşiv: Arzu 
Parten.

Resim8: Lacy, S. (1984). *Fısıltı, Dalgalar, Rüzgâr* [Performans]. Suzanne 
Lacy. https://www.suzannelacy.com/whisper-the-waves-the-wind

Resim9: Vicuña, C. (2021). *Precarios* [Yerleştirme]. Elgocerio. https://elgo-
cerio.home.blog/2021/07/15/cecilia-vicuna-y-la-danza-de-los-precarios/

Resim10: Vicuña, C. (2021). *Precarios* [Yerleştirme]. Elgocerio. https://elgo-
cerio.home.blog/2021/07/15/cecilia-vicuna-y-la-danza-de-los-precarios/

Resim11: Vicuña, C. (2022). *Quipular* [Yerleştirme]. Artishock Revista. ht-
tps://artishockrevista.com/2022/03/08/cecilia-vicuna-gana-leon-de-oro 
-a-la-trayectoria-de-la-bienal-de-venecia/



166  |  Kadın Bedeninin Doğa ile Diyaloğu: Feminist Sanatta Beden, Doğa ve Hafıza


