


Göçün İzinde 
Almanya İzlenimleri

Doç. Dr. Harun Göçerler



Göçün İzinde Almanya İzlenimleri
Doç. Dr. Harun Göçerler

ISBN (PDF): 978-625-8562-69-9

DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub1169

Language: Turkish
Publication Date: 2026
Cover design by Mehmet Çakır
Cover design and image licensed under CC BY-NC 4.0
Print and digital versions typeset by Çizgi Medya Co. Ltd.

Suggested citation:
Göçerler, H., (2026). Göçün İzinde Almanya İzlenimleri. Özgür Publications.
DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub1169. License: CC-BY-NC 4.01

The full text of this book has been peer-reviewed to ensure high academic standards. For full review policies, see 
https://www.ozguryayinlari.com/ 

Published by
Özgür Yayın-Dağıtım Co. Ltd.
Certificate Number: 45503

15 Temmuz Mah. 148136. Sk. No: 9 Şehitkamil/Gaziantep
+90.850 260 09 97
+90.532 289 82 15
www.ozguryayınlari.com
info@ozguryayinlari.com

This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International 
(CC BY-NC 4.0). To view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/ 
This license allows for copying any part of the work for personal use, not commercial use, providing 
author attribution is clearly stated.



2025 Yılında aramızdan ayrılan öğrencim İsmail 
Taner SOFU anısına...





v

Sunuş ve Teşekkür

On yıllardır Almanya’da yaşamakta olan Türk göçmenlerin 
Almanya ile Türkiye arasında 30 Ekim 1961’de imzalanan 
İşçi Göçü Anlaşması ile başlayan hikâyesi sadece ekomonik 
ve sosyal boyutuyla değil aynı zamanda edebiyat, müzik, 
eğitim ve daha birçok boyutuyla milyonlarca insanımızın 
yaşamında köklü değişimler yaratmış bir süreçtir. İşçi Göçü 
olgusu zaman içinde üniversitelerimizde bulunan Alman dili 
ve edebiyatı bölümlerinin ders içeriklerinin de vazgeçilmez 
bir parçası olmuştur. Yükseköğrenimlerinde bu konu ile ilgili 
olarak edindikleri bilgilerden hareketle öğrencilerimizde oluşan 
merak duygusu onlarda Gençlik ve Spor Bakanlığı Gençlik 
Hizmetleri Genel Müdürlüğü’nün ÜNİDES Projesi’ne 
başvurmalarının en büyük tetikleyici unsuru olmuştur.

Öğrencilerimizin yerel bir proje çalışması ile başlayan 
araştırma süreci, 2025 yılında “Göçün İzinde Empati ve Bilinç: 
Almanya” projesinin kabul edilmesi sonucunda uluslararası 
bir nitelik kazanarak onlara unutamayacakları bir deneyim, 
bilinç ve empati kazanma imkanı sundu. Almanya’nın Köln, 
Duisburg ve Berlin şehirlerinde Türk göçmenlerle yapılan 
görüşmeler, onların yaşam şartlarının gözlemlenmesi, Alman 
kültürünün onların yaşamlarına etkileri, göç sürecinde 
yaşanan zorluklar ve olumlu deneyimleri yerinde görüp 
anlamanın öğrencilerimizin konuya bakış açılarını ne derece 



vi

farklılaştırdığını ve derinleştirdiğini görmek beni bu kitabı 
hazırlamak konusunda en motive edici noktalar oldu. 

TNKÜ Türk-Alman Öğrenci Topluluğu akademik 
danışmanı olarak projemiz çerçevesinde benim de içinde 
bulunduğum ziyaretlerde video röportaj yoluyla elde edilen 
verilerin Türk göçmenlerin geçmiş yaşantılarından yola çıkarak 
günümüz Almanya’sına güncel bakışlarını sunma konusunda 
önemli bir somut kaynak oluşturacağı kanısındayım. 

Bu anlamda Almanya’ya göç etmeyi düşünenlere ve 
oradaki yaşam hakkında fikir edinmek isteyenlere güncel 
bir kaynak olacağını umduğum bu kitabın hazırlanması için 
zemin oluşturan başta Gençlik ve Spor Bakanlığı Gençlik 
Hizmetleri Genel Müdürlüğü’ne, Tekirdağ Gençlik ve Spor 
İl Müdürlüğü’ne ve değerli personelleri Ümit KÜHRAM ile 
Esin SAVAŞ’a, Tekirdağ Namık Kemal Üniversitesi Yabancı 
Diller Yüksekokulu öğretim üyesi Doç. Dr. Neriman Nüzket 
ÖZEN’e teşekkürü borç bilirim. 

Ülkemizi yurt dışında başarıyla temsil eden ve projemizde 
emeği geçen yüksek lisans öğrencilerimiz Zeynep KARACA, 
Eray AYDIN, Hilal ADA, lisans öğrencilerimiz Yusuf 
DOĞAN, Metehan UZUN, İsmet Can KOÇMAN, Rojin 
DEMİR, Bahar YILDIZ, İsmail Taner SOFU, Dilan ACAR’a 
üniversitemiz ve bölümümüz adına teşekkür ederim.

En büyük teşekkürü hak eden Türk-Alman Öğrenci 
Topluluğu başkanı ve başkan yardımcısı olan öğrencilerim 
Ahmet Turan YILMAZ, Yıldız İlayda DÜZEL’e yerel ve 
uluslararası projelerimizin her aşamasında sağladıkları öz 
verili katkılarından dolayı şükranlarımı sunarım. 

Doç. Dr. Harun GÖÇERLER



vii

İçindekiler

Sunuş ve Teşekkür	 iii

1.	 Giriş	 1
Konu, Kapsam, Amaç	 6

Çalışmanın Özgün Değeri	 7

Almanya’ya Türk Göçünün Tarihsel Gelişimi 	 8

2.	 Yöntem	 17
Video Görüşmesi Verilerinin Toplaması	 17

Veri Analizi Yöntemi	 18

3.	 Bulgular ve Yorumlar	 19
İlk Yılların Zorlukları ve Uyum Süreci	 19

Aile ve Kuşaklar Arası İlişkiler	 23

Eğitim ve Mesleki Uyum	 26

Eğitim Süreçleri ve Nesiller Arası Deneyimler	 29

Kimlik, Aidiyet ve Çifte Kültür Deneyimi	 32

İş Hayatı ve Sosyo-Ekonomik Koşullar	 34

Eğitim ve Yeni Nesillerin Deneyimleri	 37

Kültürel Kimlik, Aidiyet ve Çifte Kimlik Sorunu	 40

Gelecek Beklentileri ve Yeni Kuşakların Yönelimi	 43

Ortak Deneyimlerin Yansımaları	 46



viii

Türkiye’ye Dönüş ile İlgili Düşünceler	 49

“Almancı” Kavramına Bakış	 53

4.	 Projede Görev Alanların İzlenimleri	 57
Harun GÖÇERLER’in İzlenimleri	 57

Neriman NÜZKET ÖZEN’in İzlenimleri	 58

Ümit KÜHRAM’ın İzlenimleri	 59

Esin SAVAŞ’ın İzleminleri	 60

Ahmet Turan YILMAZ’ın İzlenimleri	 61

Yıldız İlayda DÜZEL’in İzlenimleri	 63

Zeynep KARACA’nın İzlenimleri	 64

Yusuf DOĞAN’ın İzlenimleri	 66

Eray AYDIN’ın İzlenimleri	 67

Metehan UZUN’un İzlenimleri	 67

İsmet Can KOÇMAN	 68

Rojin DEMİR	 69

Bahar YILDIZ	 70

Hilal ADA 	 72

İsmail Taner SOFU	 73

Dilan ACAR	 74

5.	 Proje Görevlilerinin Görüşlerinin Yorumlanması	 77
6.	 Sonuç	 83
Kaynakça	 87



1

BÖLÜM 1

1. Giriş

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından Almanya, ciddi bir 
ekonomik darboğazla karşı karşıya kalmıştır. Bu zorlu 
ekonomik süreci aşmak ve yeniden kalkınmayı sağlamak 
isteyen Almanya, çözümü yurt dışından iş gücü temin 
etmekte aramıştır. Zengin’in (2010: 331) de belirttiği gibi, bu 
ihtiyacı karşılamak amacıyla Almanya, başta Portekiz, İtalya, 
Yunanistan ve Türkiye gibi ülkelerden insan gücü temin etmiş 
ve bu süreçte ağırlıklı olarak bedensel emek gerektiren işlerde 
çalışacak göçmen işçileri ülkesine kabul etmiştir. Bu bağlamda, 
Türkiye’den Almanya’ya yönelik ekonomik amaçlı iş gücü göçü 
de başlamıştır. Bilindiği üzere sürecin başında hem Almanya’da 
yaşayan halk hem de Türkiye’den gelen işçiler bu göç 
hareketinin geçici olacağı kanaatindeydi. Alman toplumunun 
gözünde Türkler, belirli bir süre çalıştıktan sonra ülkelerine 
dönecek olan “misafir işçiler” olarak görülmekteydi. Ancak 
zamanla, Türk işçilerin Almanya’daki varlığı ne Almanların 
öngördüğü gibi kısa süreli olmuş ne de Türklerin planladığı 
gibi geçici kalmıştır. Başlangıçta geçici birikim hedefiyle 
göç eden işçilerin bazıları ülkesine geri dönse de büyük bir 
çoğunluğu planladıkları sürede Türkiye’ye dönmemiştir. 
Birçok işçi, Türkiye’ye döndüğünde benzer yaşam koşullarına 



2  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

erişemeyeceğini düşünerek Almanya’da kalmayı tercih etmiştir. 
1973 yılında Almanya’nın iş gücü alımını durdurmasıyla 
birlikte, resmi anlamda bu göç dalgası sona erse de ülkede 
yaşayan Türk işçilerin ailelerini yanlarına alabilmelerine 
imkân tanıyan aile birleşimi uygulaması sürdürülmüştür. Bu 
uygulama sayesinde aile bireylerini de yanına alan Türk işçiler, 
artık Türkiye’ye dönüşü bir seçenek olmaktan çıkarmışlardır 
(Asutay, 2021: 23). Almanya’da kalıcı yaşam kararı alan bu 
kişiler, bulundukları toplumda kendilerine bir yer edinme 
sürecine girmiştir. Başlangıçta yalnızca misafirlik statüsünde 
bulunan Türkler, zamanla aileleri ve orada doğan çocuklarıyla 
birlikte kalıcı bir topluluğa dönüşmüş ve göçmen kimliğini 
benimsemeye başlamışlardır.

Türkiye’den Almanya’ya yönelik bu göç hareketi tarihsel 
perspektiften ele alındığında, ilk işçi göçünden itibaren altmış 
yılı aşkın bir süreden bahsetmek mümkündür. Göçün ilk 
dönemlerinde yalnızca fiziksel iş gücü olarak değerlendirilen 
Türkler, zaman içinde yaşadıkları ülkenin dilini öğrenmiş, 
eğitim düzeylerini artırmış ve toplumsal yapıya daha etkin 
biçimde katılarak işçi konumundan işveren konumuna 
yükselmişlerdir. Almanya’daki sosyal yapıya uyum sağlama 
çabası içinde olan Türk göçmenler, yalnızca sanayi sektöründe 
değil; aynı zamanda bilimsel, edebi, sanatsal, siyasal ve 
kültürel alanlarda da etkin rol oynamaya başlamışlardır. 
Kendi potansiyellerini geliştirerek bulundukları toplumda 
daha görünür ve saygın bireyler hâline gelen bu kişiler, çok 
yönlü bir toplumsal dönüşüm süreci yaşamışlardır.

Ancak bu göç hareketi, beraberinde yalnızca olumlu 
gelişmeler getirmemiş, aynı zamanda çeşitli zorlukları da 
ortaya çıkarmıştır. Türk göçmenler, yıllar boyunca yabancı 
bir toplumda yaşamanın getirdiği kimlik sorunları, aidiyet 
bunalımları, kültürel çatışmalar ve aile içi parçalanmalar gibi 
pek çok sorunla yüz yüze gelmişlerdir. Bu karmaşık duyguları 
ifade etmenin birçok yolunu aramış ve bulmuşlardır. Müzikle 



Harun Göçerler  |  3

başlayıp edebiyata, oradan kendi sivil toplum örgütlenmelerini 
kurmalarına kadar uzanan bir içsel yolculuk süreni 
başlatmışlardır. Almanya’ya ilk göç eden Türkler, yaşadıkları 
deneyimleri kaleme alarak Türk-Alman edebiyatının temellerini 
atarken Aşık Metin Türköz, Yılmaz Asöcal, Tahir Minareci, 
Yüksel Özkasap ve daha sonraları Neşet Ertaş, Cem Karaca 
ve daha birçokları gibi ses sanatçıları da göçmen Türklerin 
gurbet duygularına notalarla tercüman olmaya çalışmıştır. 
Bu sanatsal üretimler dönemlere göre sınıflandırıldığında, 
her dönemdeki eserlerin, göçmenlerin içinde bulunduğu 
koşullara bağlı olarak farklı temalar taşıdığı gözlemlenmektedir 
(Keskinel, 2025: 2). Başlarda kendilerini geçici misafirler 
olarak tanımlayan göçmenler, zamanla bu ülkeye karşı aidiyet 
hissetmeye başlamış; ancak bu süreçte kendi kültürlerinden 
ve ülkelerinden uzaklaşma kaygısıyla da baş etmek zorunda 
kalmışlardır. Bu duygusal geçişler, göçmenlerin kaleme 
aldığı edebi eserlerin temalarında gözlemlenebilir nitelikte 
farklılaşmalara yol açmıştır.

Bu göç sürecini anlamak, yalnızca ekonomik gereklilikler 
bağlamında değil, aynı zamanda sosyal, kültürel ve politik 
dinamikler çerçevesinde de önemlidir. Almanya’ya yönelen Türk 
iş gücü göçü hem göç eden bireyler hem de ev sahibi toplum 
açısından karşılıklı dönüşümlere ve algılayış farklılıklarına 
yol açmıştır. Göçmenler, yalnızca iş gücü açığını kapatan 
bireyler olarak değil, aynı zamanda yeni kültürel etkileşimlerin 
taşıyıcıları olarak da önemli bir rol oynamışlardır. Bu 
etkileşimler, göçmen toplulukların kendi kimliklerini yeniden 
tanımlamalarına, geleneklerini sürdürürken aynı zamanda ev 
sahibi toplumun kültürel kodlarını benimsemelerine zemin 
hazırlamıştır. Özellikle ikinci kuşak göçmenler, iki kültür 
arasında konumlanmış bireyler olarak hem kendi kökleriyle 
bağlarını korumaya hem de Alman toplumu içinde kabul 
görmeye çalışmışlardır. Bu durum, kültürel melezlik, aidiyet 
duygusu ve kimlik inşası gibi sosyolojik kavramlar çerçevesinde 



4  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

değerlendirilebilir. Bir yandan ailelerinden miras kalan dil, din 
ve gelenekler; diğer yandan eğitim, arkadaş çevresi ve medya 
aracılığıyla içselleştirilen Alman kültürü, bu bireylerin yaşam 
biçimlerini şekillendirmiştir.

 Göçün uzun vadeli etkilerinden biri de Türk topluluklarının 
Almanya’da kurumsal ve toplumsal yapılar oluşturmalarıdır. 
Camiler, dernekler, kültür merkezleri ve sivil toplum 
kuruluşları hem topluluk içi dayanışmayı güçlendirmiş hem 
de Türk kimliğinin korunmasına katkı sağlamıştır. Bununla 
birlikte, bu tür kurumlar zaman zaman göçmenlerin ev sahibi 
toplumdan izole olmalarına da yol açabilmiştir. Bu ikili durum, 
göçmenlerin sosyal uyum sürecinde hem bir avantaj hem de bir 
engel olarak değerlendirilebilir. Ekonomik açıdan bakıldığında 
ise Türk göçmenlerin ilk kuşaklarının çoğunlukla vasıfsız 
işlerde çalışmaları, sonraki kuşakların eğitim düzeyini artırma 
ve mesleki çeşitliliği genişletme yönündeki motivasyonlarını 
güçlendirmiştir. Nitekim üçüncü kuşak göçmenler arasında 
üniversite mezunu, beyaz yaka çalışan ve girişimci bireylerin 
oranı giderek artmıştır. Bu durum, göçmen toplulukların ev 
sahibi ülkenin ekonomik ve sosyal dokusuna zaman içerisinde 
daha entegre hale geldiğini göstermektedir.

Bununla birlikte, Türk göçmenlerin karşı karşıya 
kaldıkları ayrımcılık, önyargı ve sosyal dışlanma gibi olumsuz 
deneyimler eskiye göre oldukça azalmış olsa da halen varlığını 
sürdürmektedir. Özellikle iş piyasasında, konut edinmede 
ve eğitim alanında eşitsizlikler, Türk göçmenlerin tam 
anlamıyla eşit fırsatlara sahip olmalarının önünde engel 
oluşturabilmektedir. Bu bağlamda, entegrasyon politikalarının 
yalnızca kültürel uyuma odaklanmakla kalmayıp, aynı 
zamanda yapısal eşitsizlikleri de giderecek şekilde tasarlanması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, Türkiye’den Almanya’ya göç 
hareketi, basit bir ekonomik ihtiyaçtan doğmuş olsa da 
zaman içinde çok katmanlı bir toplumsal dönüşüm sürecine 
evrilmiştir. Bugün Almanya’daki Türk toplumu hem kendi 



Harun Göçerler  |  5

kültürel kimliğini korumaya hem de içinde yaşadığı topluma 
katkı sunmaya devam etmektedir. Bu süreç, gelecekte göç 
politikalarının şekillendirilmesinde ve çokkültürlü toplum 
yapısının güçlendirilmesinde önemli dersler sunmaktadır.

Havaalanından Almanya’ya hareket öncesi

İşte tüm bu noktalardan hareketle Tekirdağ Namık Kemal 
Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Alman Dili ve Edebiyatı 
Türk-Alman Öğrenci Topluluğu olarak Gençlik Hizmetleri 
Genel Müdürlüğü çalışmaları çerçevesinde Üniversite 
Öğrenci Toplulukları İş Birliği ve Destek Programı desteği 
ile 9 lisans 3 yüksek lisans öğrencisi, 2 öğretim üyesi, bir 
gençlik lideri ve bir uzman personel ile birlikte 29 Haziran 
– 06 Temmuz 2025 tarihlerini kapsayan zaman dilimi 
içerisinde Almanya’nın Köln-Duisburg-Berlin şehirlerine 
araştırma ziyaretinde bulunulmuştur. Projenin adı “Göçün 
İzinde Empati ve Bilinç: Almanya” olarak belirlenmiştir. Söz 
konusu şehirlerde Almanya’daki Türk toplumunun farklı 
sosyo ekonomik kesimlerinden vatandaşlarımız, sivil toplum 
kuruluşları ve Berlin Eğitim Ataşemiz ile video kaydına alınan 
röportaj görüşmeleri yapılmıştır. Bu ziyaret aynı zamanda 
bu kitap çalışmasının da esin kaynağı olmuş, oradaki Türk 



6  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

göçmenlerin günümüz Almanyasındaki yaşam koşullarını 
yukarıda özetlenmeye çalışılan konu başlıkları özelinde kendi 
ağızlarından dokümante etmeye vesile olmuştur. 

Almanya’daki Türk vatandaşları ile yapılan röportajlarda 
görüşülen kişilerden Almanya’ya göç etme süreçleri, güncel 
yaşam koşulları, ailelerinin gelecek planları, Türkiye’ye dönüş 
planları olup olmadığı, göç sürecindeki anıları, Almanya’da 
yaşadıkları zorluklar ve kolaylıklar gibi konular hakkındaki 
görüşlerini belirtmeleri istenmiştir. Samimi ortamda geçen 
görüşmelerden yola çıkarak toplanan veriler her günün 
sonunda proje katılımcısı öğrencilerimiz ile tartışılmış, görüş 
alışverişinde bulunulmuştur. Günün değerlendirmesi olarak 
da değerlendirilebilecek olan bu görüş alışverişleri ışığında söz 
konusu video çekimlerinden yola çıkarak hem projenin somut 
bir çıktısı niteliği taşıyan hem Almanya’daki vatandaşlarımızın 
güncel sosyo ekonomik durumlarını ele alan hem de göçün 
tarihsel sürecine bugünden bakarak ışık tutabilecek bir kitap 
ortaya koyma fikri hasıl olmuştur. 

Esasen öğrencilerin Almanya’yı yakından tanıma, Türk 
vatandaşlarının buradaki yaşam koşullarını geçmiş ve 
günümüzle mukayese ederek empati kurma ve geleceğe dönük 
olarak bir perspektif kazanmalarını sağlaması hedeflenen 
bu projenin somut çıktılarının konu hakkında farklı güncel 
çalışmalar yapacak tüm kesimlere ışık tutacağı umulmaktadır.

1.1. Konu, Kapsam, Amaç

Bu çalışma eski ve yeni iş gücü olarak Almanya’ya yerleşmiş 
vatandaşlarımızın Almanya’daki yaşam koşulları, aile birliği, 
yemek kültürü, gelecek ile ilgili düşünceleri, dini özgürlükleri, 
yaşantılarındaki kültürel değişim v.b. konulara onların 
görüşlerinden hareketle ışık tutmak olarak yapılandırılacaktır. 

Çalışmanın kapsamı ise yaşamını Almanya’da sürdüren 
Türk topluluğundaki üçüncü ve dördüncü kuşak kişiler 



Harun Göçerler  |  7

oluşturmaktadır. Aynı zamanda ulaşılabilen sivil toplum 
kuruluşu ve resmi makamların bu konulardaki görüşlerine 
de yer verilecektir.

Kitap projesinin amacı Almanya’daki vatandaşlarımızın 
güncel sosyo ekonomik durumunu farklı açılardan genel 
hatları ile ele almak, proje çerçevesinde toplanan nitel verilerin 
akademik olarak analizini yapmak, bundan sonra yapılacak 
alan yazın çalışmalarına ışık tutmak ve konu hakkında güncel 
somut veriler sunabilmektir. 

1.2. Çalışmanın Özgün Değeri

Geçmişten günümüzde Almanya’daki Türk göçmenler 
konusunda yapılmış birçok çalışma olsa da bunlar genellikle 
birinci, ikinci ve üçüncü kuşak olarak tabir edilen göçmen 
işçilerin sorunlarını ele alıp derin perspektifte çözümler 
sunmaya gayret eden çalışmalardır ve çoğu teorik veriler 
ışığında ortaya konmuştur. Fakat bu kitap çalışması güncel 
röportaj verilerinin analizine dayanan bir niteliğe sahip 
olduğu için tamamen birinci kişilerin anlatıları üzerinden 
ortaya çıkacak yazılı ve görsel bir belge niteliği taşıyacaktır. 
Bu durum da projenin özgün değerinin bir göstergesidir.

Ayrıca “Göçün İzinde Empati ve Bilinç: Almanya” projesi 
öğrencilerin aktif olarak katılım sağlayıp veri toplama süreçlerini 
yönetip yürüttükleri bir projedir. Bu yönüyle geçmişte yapılan 
diğer akademik projelere nazaran özgünlük açısından katma 
değeri olacak bir kitap projesi ortaya konulması gerek farklı 
öğrenci topluluğu projelerine gerekse akademik çevrelere örnek 
teşkil edeceği düşünülmektedir. Uzun çalışmaları sonrasında 
ortaya çıkan bu kitabın Üniversite Öğrenci Toplulukları 
İş Birliği ve Destek Programı çerçevesinde ortaya konan 
ülkemizdeki ilk somut ve kalıcı iz bırakacak çıktıları içerdiği 
düşünülmektedir.



8  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

1.3. Almanya’ya Türk Göçünün Tarihsel Gelişimi 

1.3.1. 1960’larda “Misafir İşçi” anlaşmaları

II. Dünya Savaşı’nın yıkıcı etkilerinden sonra Batı Almanya, 
1950’lerin ikinci yarısından itibaren hızlı bir ekonomik büyüme 
sürecine girmiştir. Bu süreç, literatürde “Wirtschaftswunder” 
(ekonomik mucize) olarak anılır (Abadan-Unat, 2011: 45). 
Sanayi üretiminde ve ihracatta yaşanan artış, Almana’nin işgücü 
talebini kısa sürede yükseltmiş, 1955 ile 1961 yılları arasında 
İtalya, İspanya, Yunanistan gibi ülkelerle yapılan işgücü temini 
anlaşmaları, sanayi ve hizmet sektörlerinde işçi açığını kısmen 
kapatmıştır. Ancak 1960’ların başına gelindiğinde ağır sanayi, 
maden ve otomotiv gibi sektörlerde ihtiyaç duyulan vasıfsız 
ve yarı vasıflı işgücünün talebi, mevcut kaynakları aşmaya 
başlamıştı (Castles, 1986: 765).

Türkiye ise bu dönemde hızla artan nüfus, yüksek işsizlik 
oranları ve kırsal yoksulluk ile karşı karşıyaydı. Özellikle 
1950’lerin sonu ve 1960’ların başında tarım sektöründeki 
makineleşme, kırsal bölgelerde işgücü fazlası yaratarak göç 
baskısını artırdı (İçduygu, 2009: 33). Bu koşullar, iki ülke 
arasında işçi göçünü mümkün kılacak anlaşmaların önünü 
açtı. 30 Ekim 1961’de Bonn’da imzalanan “Türk-Alman 
İşgücü Anlaşması”, iki ülke arasında işçi değişimini düzenleyen 
temel belge oldu (Abadan-Unat, 2011: 51). Anlaşma, 
“dönüşümlü işgücü” ilkesine dayanıyordu. Şöyle ki; Türk 
işçiler, belirli süreler için Almanya’ya gidip çalışacak, ardından 
Türkiye’ye dönerek yerlerine yeni işçiler gönderilecekti. Bu 
sistem, işçilerin kalıcı olarak yerleşmesini değil, geçici olarak 
işgücü açığını kapatmasını hedefliyordu (Aydın, 2014: 78). 
Anlaşmanın maddeleri işçilerin ücret, sosyal güvenlik, barınma 
ve çalışma koşullarında Alman işçileriyle eşit haklara sahip 
olmalarını öngörüyordu. Ancak pratikte, dil bariyerleri, 
kültürel farklılıklar ve işverenlerin düşük maliyet politikaları 
bu eşitliğin çoğu zaman kâğıt üzerinde kalmasına neden oldu 



Harun Göçerler  |  9

(Herbert, 1990: 112).  Fakat yaşanan birçok olumsuzluğa 
rağmen söz konusu durum Türkiye için de ekonomik bir 
gelir kapısı araladı. 1960’lardan 1970’lerin ortasına kadar 
Almanya’da çalışan Türk işçilerin Türkiye’ye gönderdikleri 
döviz transferleri, ülke ekonomisinde önemli bir yer tuttu. 
1974 yılında Türkiye’ye gönderilen işçi dövizleri, ülkenin 
ihracat gelirlerinin yaklaşık %18’ine denk geliyordu (İçduygu, 
2009: 57). Bu kaynak, özellikle kırsal bölgelerde ev inşaatı, 
küçük işletmelerin kurulması ve tarımsal ekipman alımında 
kullanıldı.

İlk yıllarda Türkiye’den Almanya’ya giden işçiler çoğunlukla 
ağır sanayi (çelik fabrikaları, madenler), otomotiv (Ford, Opel, 
Volkswagen fabrikaları) ve inşaat sektöründe istihdam edildi 
(Schönwälder, 2013: 214). İşe alım süreci Türkiye’deki “İş 
ve İşçi Bulma Kurumu” tarafından yürütülüyor, işçiler sağlık 
kontrolünden geçirildikten sonra tren ya da uçakla Almanya’ya 
gönderiliyordu.

Tablo 1. 1961–1973 Arası Almanya’ya Türkiye’den Gönderilen İşçi 
Sayıları

Yıl Gönderilen İşçi Sayısı

1961 2.500

1965 65.000

1970 150.000

1973 270.000

Kaynak: Federal Almanya İstatistik Ofisi, 1974; İçduygu (2009)

Misafir işçi programı kapsamında gelen Türklerin büyük 
bölümü, bekar erkeklerden oluşuyordu. Bu durum göçün ilk 
yıllarında bekâr yurtları ve fabrika lojmanlarında yoğunlaşan 
bir yaşam biçimini ortaya çıkardı (Miller, 2018: 95). Çoğu 
işçi, yalnızca birkaç yıl çalışıp tasarruf ederek memleketine 



10  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

dönmeyi hedefliyordu. Fakat bu hedef hem ekonomik 
gerçekler hem de Türkiye’deki sınırlı istihdam imkânları 
nedeniyle zamanla ertelendi. Göçmenlerin günlük hayatı, iş 
temposunun yoğunluğu, dil yetersizliği ve kültürel adaptasyon 
sorunlarıyla şekillendi. 1960’ların sonunda Türkler kendi 
sosyal ağlarını kurmaya, dernekler ve hemşeri toplulukları 
oluşturmaya başladılar (Abadan-Unat, 2011: 133). Bu süreç, 
ilerleyen yıllarda kalıcı göç eğilimini güçlendirdi.

1973 petrol krizi, Almanya’nın ekonomik büyümesini 
yavaşlattı ve işsizlik oranlarını artırdı. Bu gelişme üzerine Batı 
Almanya hükümeti, 23 Kasım 1973’te işçi alımını durdurma 
kararı aldı (Herbert, 1990: 205). İşçi alımının durdurulması, 
zaten Almanya’da çalışmakta olan Türklerin ülkelerine dönme 
ihtimalini de azalttı. Çünkü artık dönmeleri halinde tekrar 
Almanya’ya gelmeleri mümkün olmayacaktı. Bu karar, 
Türkiye’den Almanya’ya doğrudan işçi gönderimini sona 
erdirdi. Ancak bu noktadan sonra Almanya’daki Türkler için 
yeni bir süreç başladı: “aile birleşimi”. Böylece aile birleşimi 
göçün ana mekanizması haline geldi (Aydın, 2014: 89).

1.3.2. Aile birleşimleri ve ikinci kuşak

1973’te resmî işçi alımı dursa da Almanya’daki Türk işçilerin 
eş ve çocuklarını yanlarına almalarıyla aile göçü hız kazandı. 
Göç tarihçileri, “misafir işçi”nin giderek “yerleşik göçmen”e 
dönüştüğünü, 1970’lerin ortasından itibaren bunun siyasi 
ve toplumsal algıyı da dönüştürdüğünü vurgular (German 
Historical Institute, 2024; Aydın, 2016). Çalışmalar, aile 
birleşimlerinin önemli bir bölümünün alım yasağından önce 
dahi gerçekleştiğine, yasak sonrasında ise fırsat penceresinin 
kapanacağı kaygısıyla hızlandığına işaret eder (Wolf & Mulder, 
2016; Goebel, 2007). Hukuki çerçeve ise zamanla daha 
“yönetimli” hale gelmiş; özellikle 2000’lerin ortasında dil 
şartı gibi düzenlemeler getirilmiştir (BAMF/EMN, 2017). 



Harun Göçerler  |  11

Duisburg’ta Türk işletmeci ile röportaj karesi

Aile birleşimleriyle birlikte Almanya’da doğan çocukların 
sayısı artış göstermiş ve böylece “ikinci kuşak” ve takip 
eden kuşaklar biçimlenmeye başlamıştır. Zaman içerisinde 
ikinci kuşağın eğitim ve istihdam çıktıları, kentlere dağılımı, 
vatandaşlık ve aidiyet algıları, din ve kültürel pratikleri üzerine 
çok geniş bir literatür oluşmuştur (Crul & Schneider, 2010; 
Diehl & Koenig, 2009; Kristen & Granato, 2007; Luthra, 
2013; Hartmann, 2016). Genel eğilim, ikinci kuşağın bir 
bütün olarak yukarı doğru toplumsal hareketlilik gösterdiğini; 
ancak eğitim geçişlerinde (özellikle erken izleklemeye dayalı 
okul sistemi ve mesleki eğitim geçidi) ve işgücü piyasasında 
etnik kökenle kesişen fırsat eşitsizliklerinin sürdüğünü ortaya 
koymaktadır (Kristen & Granato, 2007; Crul & Schneider, 
2010; Diehl & Koenig, 2009). Karşılaştırmalı çalışmalar, ikinci 
kuşağın okul başlangıç yaşı, dil edinimi, izlekleme kararları 
(Hauptschule / Realschule / Gymnasium) ve mesleki eğitim 



12  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

kanalına geçişte karşılaştığı yapısal engelleri vurgularken 
(Crul, 2009/2010; IAB Tartışma Belgeleri), “sosyal köken” 
farklılıklarının etkisinin güçlü olmasından dolayı, tamamen 
ortadan kalkmayan “etnik etki”lerden söz edilmiştir (Kristen 
& Granato, 2007; Becker, 2021). Buna karşın, yerel bağlam ve 
okul politikalarının farklılığı önemli varyasyonlar üretmiştir; 
örneğin erken çocukluk eğitimi ve dil desteği uygulamalarının 
güçlü olduğu yerel kesimlerde eğitim geçişlerinde iyileşme 
gözlenmiştir (Heckmann, 2008). 

İkinci kuşakta dinsellik ve kamusal aidiyetin seyri ise, 
sekülerleşme ve “dini canlılık” hipotezleri etrafında tartışılır 
olmuştur. Karşılaştırmalı veriler, yapısal entegrasyon arttıkça 
dinselliğin azaldığına dair bir eğilim işaret etmekle birlikte, 
kent bağlamı ve cemaat kurumlarının rolüne bağlı olarak 
örüntüler değişkenlik göstermiştir (Diehl & Koenig, 2013; 
Maliepaard vd.). Toplumsal cinsiyet tutumları ve ev içi iş 
bölümü gibi alanlarda ise bir “ara konum” sergilenir: İkinci 
kuşağın tutumları çoğu zaman ebeveynlerinden daha eşitlikçi, 
ev sahibi toplumdan ise daha geleneksel bulunmuştur (Diehl, 
Koenig & Ruckdeschel, 2009). Bu durum göç kökenli nüfus 
üzerine Almanya lehine yapılan çalışmaların bir sonucu olarak 
yorumlanabilir. Çünkü “Göç kökenli nüfus” ve “yabancı nüfus” 
ayrımı Almanya istatistiklerinde her daim önem arz etmiştir. 
Mikrozensus 2023’e göre, göç kökenli nüfusun toplam nüfus 
içindeki payı yaklaşık %30’dur; Türkiye, yeni gelenler arasında 
da üst sıralardadır (BAMF, 2025; Destatis, 2025). Bu küme 
içinde Türk vatandaşlığı taşıyanlarla Almanya doğumlu 
vatandaşlığa geçmiş ikinci/üçüncü kuşak ayrımı, eğitim 
ve istihdam göstergelerinde de farklılaşmaları beraberinde 
getirmiştir (BAMF WP81, 2018).

1.3.3. 2000’ler sonrası yeni göç dalgası 

2012’de yürürlüğe giren AB Mavi Kart (EU Blue Card) ve 
2020 tarihli “Fachkräfteeinwanderungsgesetz” ile Almanya, 



Harun Göçerler  |  13

nitelikli işgücü göçünü kolaylaştıran kapsamlı bir yasal çerçeve 
oluşturdu. 2023/2024 reformlarıyla bu çerçeve daha da 
genişletildi: eşik ücretlerin düşürülmesi, mesleki yeterliklerin 
tanınmasında esneklik ve 2024’te “Chancenkarte” (Fırsat 
Kartı) ile puan temelli iş arama imkânı getirilmesi de mavi 
kart uygulamasının yanında dikkat çekici bir durum olmuştur 
(BAMF, 2021; BMI, 2024). Bu dönüşüm, Almanya’nın 
demografik yaşlanma, beceri darboğazları ve küresel yetenek 
rekabeti bağlamında stratejik konumlanmasını amaçlamaktadır. 
(CEDEFOP, 2023; Eurostat/EMN, 2024). Destatis’in 2 Mayıs 
2024 tarihli basın duyurusuna göre 2023 sonunda Almanya’da 
AB Mavi Kart sahiplerinin sayısı 113.000’e ulaştı; bu stok 
içinde Hindistan ilk sırada yer alırken, Rusya ikinci ve Türkiye 
üçüncü sıradadır (sırasıyla ~33.000; ~10.000; ~8.000) 
(Destatis, 2024). BAMF’ın 4 Temmuz 2024 tarihli gösterge 
sayfası da 2023’te Mavi Kart “ilk veriliş”lerinde Hindistan’ın 
açık ara birinci, Türkiye’nin ise ilk beş milliyet arasında yer 
aldığını teyit etmektedir; 2023 sonunda Mavi Kartlı toplam 
stok ~113.500’dür (BAMF, 2024). Eurostat’a göre ise 2023’te 
AB’de verilen Mavi Kartların %78’i Almanya tarafından 
düzenlenmiştir (69.000 kart) (Eurostat, 2025). Bu bulgular, 
Almanya’nın yüksek vasıflı istihdam çekme kapasitesinin ve 
Türkiye’den nitelikli akımların büyüyen payının altını çizer. 
Duruma bu açıdan yaklaşıldığında Almanya’nın artık niteliksiz, 
ağır sanayi iş gücüne değil, nitelikli ve mümkünse “beyaz 
yakalı” tabirine daha çok uyan tahsil seviyesi yüksek iş gücüne 
planlı bir şekilde kapılarını açtığı görülmektedir.

Tabii ki iş gücü istihdamının yanında Almanya, 
2020’ler boyunca dünyanın en cazip uluslararası eğitim 
destinasyonlarından biri olmuştur; 2022/23’te kayıtlı 
uluslararası öğrenci sayısı ~368–380 bin bandına ulaşmıştır 
(DAAD/Wissenschaft weltoffen, 2023–2024). Bu sayı 
içerisinde DAAD’nin interaktif tablolarına göre Türkiye’nin 
Almanya’daki yabancı öğrenciler arasında üst sıralarda yer 



14  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

aldığı görülmektedir. Destatis’in WISTA çalışmasına göre, 
Almanya’da öğrenim gören AB-dışı öğrencilerin %55’i beş yıl 
sonra ülkede kalmaya devam ederken, Mavi Kart sahiplerinin 
beş yıllık kalış oranı %83’tür; Türk vatandaşları kalış açısından 
“üst sıralarda olmasa bile” anlamlı bir paya sahiptir (Destatis, 
2023; DAAD, 2024). Bu tablonun, uluslararası öğrenciliğin 
“işgücü/yerleşim” rotasıyla kuvvetle eklemlendiğini ve 
Türkiye’den gelen gençlerin eğitim-istihdam geçişinin 
Almanya’da kurulabildiğini ima ettiği düşünülmektedir 
(BAMF, 2023 “Eğitim ve İstihdam Göçü İzleme” raporu). Bu 
durum 1960lardan bu yana ülkemizden Almanya’ya göç eden 
kesimden oldukça farklı bir profil çizerken Almanlar açısından 
da tanıdıkları Türk kimliği kalıbından farklı bir Türk topluluğu 
ile tanışmalarını sağlamıştır. Çünkü 2000ler sonrası “bireysel 
girişim” kanallarının da Türkiye’den gelen nitelikli akımlar 
için önemli bir yol haline gelmesiyle birlikte iş gücünün ilk iki 
kuşağın sektörel yönelimlerinden farklılaştığı görülmektedir.  
Şöyle ki; Almanya’da §21 AufenthG uyarınca “serbest meslek/
girişim” amaçlı ikamet izni, ekonomik ilgi/bölgesel ihtiyaç, 
olumlu ekonomik etki ve finansmanın sağlanması şartlarıyla 
verilmektedir; başarılı işletmeler için üç yıl sonra süresiz 
yerleşme izni mümkün hale getirilmiştir (BAMF; Make-it-
in-Germany; BMJV kanun metni). Berlin ve diğer büyük 
metropollerde, teknoloji ve yaratıcı sektörlerde girişimcilik 
altyapısının gelişmesi, diaspora ağlarıyla birleşerek Türkiye’den 
gelen girişimciler için cazip bir ortam oluşturmaktadır (BAMF, 
t.y.; Make-it-in-Germany, 2025; Gesetze-im-Internet, t.y.). 

Özellikle 2000ler sonrası Türkiye kaynaklı “beyin 
göçü”nün çok farklı nedenlere bağlı olduğu; bunda ekonomik 
dalgalanmalar, kurumsal öngörülebilirlik ve bilimsel-
teknolojik ekosistemin imkânları gibi faktörlerin rol oynadığı 
bilinmektedir. Konu Almanya cephesinden ele alındığından 
ise demografik yaşlanma, sağlık-bakım, bilişim, mühendislik 
ve yeşil dönüşüm alanlarında ciddi istihdam açığı, vize/ikamet 



Harun Göçerler  |  15

süreçlerinde hızlandırma ve tanıma mekanizmalarında esneklik 
yoluyla giderilmeye çalışılmaktadır (Destatis, 2024; BMI, 
2024; CEDEFOP, 2023). Bu bağlamda, Türk vatandaşları 
hem Mavi Kart hem de “nitelikli istihdam” ve “serbest meslek” 
başlıklarında görünür gruplar arasında yerini almıştır (Destatis, 
2024 basın; BAMF 2024). 

Tüm bu değişkenlere bakıldığında BAMF 2023 Göç 
Raporu’na göre, 2023’te net göç bir önceki yıla kıyasla 
belirgin biçimde azalmış, ancak ülkeye toplam girişler 
yüksek seyretmiştir; Türkiye ise menşe ülke payı bakımından 
yüksek konumunu korumuştur (BAMF, 2025). Eurostat 
ve EMN bulguları, 2024’te de Türkiye vatandaşlarının 
AB’de iltica başvurularında üst sıralarda olduğunu; buna 
paralel olarak Almanya’nın bir yandan koruma taleplerini 
yönetirken diğer yandan eğitimli göç kanallarını genişletme 
stratejisini sürdürdüğünü göstermektedir (EMN/ARM 
2023; EUAA 2025). Bu çalışma içerisinde yer alan 1.3.3. 
bölümünde genel hatları ile aktarılan tüm rapor sonuçları 
ve veriler ışığında Almanya’nın Türk vatandaşları tarafından 
halen yoğun olarak tercih edilen “göç edilecek” ülkeler 
arasında yer aldığı, fakat göçmenlerin bu ülkeye yerleşme 
amaç ve hedeflerinin birinci, ikinci ve hatta üçüncü kuşak 
Türk göçmenlerden farklı olduğu görülmektedir. Öyle ki, 
1960’larda ikili anlaşmalar ve “rotasyon” mantığıyla başlayan 
Türkiye-Almanya göçü, 1970’lerde aile birleşimleri ve 
1980’lerde sığınma başvurularıyla kalıcılığa evrildi. 2000’ler 
sonrasında ise Almanya’nın nitelikli göç stratejisi ve küresel 
yetenek rekabeti, bu koridoru yüksek vasıflı profesyoneller, 
öğrenciler ve girişimciler için cazibe merkezine dönüştürdü. 
Bugün bu ilişki hem tarihsel diaspora birikimi hem de yeni 
gelenlerin oluşturduğu “çok kanallı” bir hareketlilik sistemi 
olarak anlaşılmalıdır. Bu süreklilik ve dönüşüm, Almanya’nın 
demografik ve ekonomik gereksinimleri ile Türkiye’nin 
toplumsal-ekonomik dinamiklerinin eklemlenmesiyle 



16  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

şekillenmeye devam etmektedir (BAMF, 2025; Destatis, 2024; 
Aydın, 2016; DAAD, 2024). 

Köln’de Türk İslam Birliği mensubu kadınlar ile röportaj karesi

Bu kitap çalışmasında yer alacak olan röportaj verileri 
her ne kadar ilk üç kuşak göçmenlerin ifadelerine dayansa 
da konuşmalarda genel olarak günümüz yaşam koşulları ve 
Almanya’ya yeni gelenlerin göç sebepleri üzerine yorumlara 
da yer verilecektir. Bu anlamda çalışma geçmişten günümüze 
dek ilerlemiş olan süreci bizzat yaşamış olanların dilinden 
anlamak, onlarla empati kurmak ve bilinç kazanmak amacı 
ile yapılandırılmaya çalışılmıştır.



17

BÖLÜM 2

2. Yöntem

2.1. Video Görüşmesi Verilerinin Toplaması

20 Haziran 2025 ve 06 Temmuz 2025 tarihleri arasında 
Almanya’nın Köln – Duisburg – Berlin şehirlerinde özellikle 
Türk vatandaşlarının yoğun yaşadığı bölgelerde tamamen 
tesadüfi seçim stratejisi kullanarak Türk esnaf ile görüşmeler 
gerçekleştirilmiştir. Görüşme başlangıçlarında kişilerden 
görüşme onamı sözlü olarak alınmış ve kayda devam edilmiştir. 
Toplam 30 adet görüşme yapılmış ve kayıtlar Google Drive 
ortamında muhafaza altına alınmıştır. Görüşmelerde kişilere 
yöneltilen soruların Almanya’ya geliş zamanı ve sebebi, 
Almanya’daki aile ilişkileri ve yaşam koşulları, Almanya’daki 
anıları, Türkiye’ye dönüş ile ilgili düşünceleri, kültürel uyum 
süreçleri, dil ve din eğitimi çerçevesinde yapılandırılmasına 
özel gösterilmiştir. 

Planlanmış bir durum olmasa da röportaj görüşmelerine 
katılan kişiler çoğunlukla erkeklerden oluşmaktadır. Bunun 
sebebi olarak ise dükkân işletmecilerinin genel olarak erkekler 
olması idi.



18  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

2. 2. Veri Analizi Yöntemi

Elde edilen video kayıtları “Transkriptor” programında 
yazılı transkripsiyon işlemine tabi tutularak metinler üzerinde 
tematik analiz yapılmış, içerik incelemesinin ardından belirlenen 
konu başlıkları tespit edilmiştir. Daha sonra röportaj metinleri 
içerisinden ilgili konu başlığına uygun kesitler alıntılanarak 
yorumlamalar gerçekleştirilmiştir. Her ne kadar röportajların 
video kaydına alınması konusunda katılımcı onamı alınmış 
olsa da birçok kişi kitap çalışmasında adının açıkça geçmesini 
istemediği için konuşmacılar K-1, K-2, K-3 gibi kodlar ile 
nitelenmiştir.



19

BÖLÜM 3

3. Bulgular ve Yorumlar

3.1. İlk Yılların Zorlukları ve Uyum Süreci

Almanya’ya göç eden Türklerin ilk yılları, röportajlarda 
en yoğun şekilde dile getirilen zorlukların yaşandığı dönem 
olarak öne çıkmaktadır. Katılımcılar, geldikleri andan itibaren 
yalnızca fiziki şartlarla değil, aynı zamanda kimlik ve aidiyet 
sorunlarıyla da karşı karşıya kaldıklarını vurgulamışlardır. 
Örneğin, aşağıdaki alıntılarda K-5’in sözlerinde görüldüğü 
üzere, ayrılışın aile bağlarını nasıl derinden etkilediği ve 
bunun yıllar sonra bile kalıcı bir hasrete dönüştüğü dikkat 
çekmektedir: “O otobüslerde ailemi bırakıp geldiğim gibi 
hala ailem yani orada… Ama içinde insanın bir hasretliği 
kalıyor, bir özlem kalıyor. Vatana hasret, ezana hasret, bayrağa 
hasret…” Bu ifade, göçün sadece mekânsal değil, duygusal 
kopuşlar da yarattığını göstermektedir.



20  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

Köln’de Türk kökenli kadınlarla sohbetimizden bir kare

Benzer şekilde, K-3’ün “Evlenmek için geldim… ama 
çocuklarımın vatanı burası” şeklindeki sözleri, bireysel 
tercihlerin zaman içinde zorunlu kabullere dönüştüğünü ortaya 
koymaktadır. İlk yıllarda “ikinci sınıf vatandaş” muamelesi 
gördüğünü belirten K-1’in anlatısı, dönemin yaygın ayrımcı 
tutumlarını da açığa çıkarmaktadır. Bu tür deneyimler, 
göçmenlerin hem iş yaşamında hem de sosyal hayatta büyük 
bir mücadeleyle karşılaştıklarını ortaya koymaktadır.



Harun Göçerler  |  21

Çocukluk anılarından ve günümüzden anılarını anlatan Türk 
esnaf

Ayrıca, K-8’in kendisini “valiz çocuğu” olarak tanımlaması, 
göçün çocuklar üzerinde yarattığı kopukluk ve aidiyet 
sorunlarını somut biçimde gözler önüne sermektedir. 
Tatillerde anne-babalarıyla kısa süreli görüşmeler, kalıcı bir 
aile ilişkisi yaratmaya yetmemiştir. Dolayısıyla bu dönemin 
ortak özelliği, yalnızlık, yabancılık hissi ve sürekli bir “dışarıda 
olma” deneyimidir. Katılımcıların ifadeleri, göçün bireyler 
üzerinde hem maddi hem de manevi ağır bir yük bıraktığını 
güçlü şekilde kanıtlamaktadır.

K-5: “O otobüslerde ailemi bırakıp geldiğim gibi hala 
ailem yani orada, garda terk ettiğim gibi düşünüyorum. 
O ailenin de üzerinden hani çok şey geçti. Mesela hiçbir 
şey bizim o dönemde kopup geldiğimiz gibi değil. 
Herkes büyüdü, herkes bir yerlere kök saldı. Ama içinde 
insanın bir hasretliği kalıyor, bir özlem kalıyor. Vatana 
hasret, ezana hasret, bayrağa hasret…”

K-3: “Evlenmek için geldim, ama evlendikten sonra 
yaşadığım birçok sıkıntıdan sonra hep gideceğim dedim. 



22  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

‘Burası benim vatanım değil, ben buraya Türkiye’den 
geldim’ derim. Ama çocuklarımın vatanı burası…”

K-7: “Türkiye’ye giderken ‘Almancı’ diye hor görülmek 
çok ağırımıza gidiyordu. Esnaf sana kazık atıyor, kendi 
akraban kazık atıyor. Zannediyorlar ki biz burada parayı 
yoldan topluyoruz. Halbuki çok zor şartlarda para 
kazanıyoruz. O dönemde çalışmak, hele ki yabancıysan, 
gerçekten iki kat daha zordu…” 

K-15: “Evet, ben ikinci nesil oluyorum. Annem babam 
ilk nesil oluyor. Bizler ikinci nesil. 1971 doğumluyum. 
Annem bana hamileyken Türkiye’ye gidiyor. Türkiye’de 
doğum yapıyor ve ben doğduğum andan itibaren 8 
yaşıma kadar falan Türkiye’de yaşıyorum. Anneanne 
ve dedeyle. Anneanne dede beni artık anne baba. 
Annem ve babam maalesef enişte ve abla olarak bir 
müddet geçti. Sonrası işte orada ilkokula başladım. 
Bir senesinin iki senesini okudum, ondan sonra tekrar 
buraya alındık falan ama o dönem içerisinde aynen 
hani siz bir kelime kullandınız, valiz, valiz çocukları. 
Hep böyle işte tatillerde birkaç haftalığında annemizin 
babamızın yanına gelirdik ama bir şeylik var, bir uzaklık 
var yani anne baba gibi böyle olmuyor pek gibi sanki.”

K-1: “Ben 1970’te geldim, o zaman 5 yaşındaydım. 
İlk gelenler hep en ağır, en pis işlerde çalıştırıldılar. 
Evler arka cephelerdeydi, oturulan yerler çok kötüydü. 
Yabancılar ikinci sınıf vatandaş muamelesi görüyordu, 
çoğu zaman alay ediliyordu…”

K-8: “Biz ikinci nesil çocuklarıydık. Anneannem, 
dedem büyüttü bizi, anne-babamız yanımızda değildi. 
Valiz çocuklarıydık biz. Tatillerde birkaç haftalığına 
annemizin yanına gelirdik ama anne-baba gibi olmazdı. 
Onlarla bir bütün olamıyorduk, bir kopukluk hep 
vardı…”



Harun Göçerler  |  23

K-4: “Almanya’ya geldiğimizde ilk başta çok zorlandık. 
Dil bilmemek, iş bulamamak, yabancıların bize farklı 
bakması hepsi üst üste geliyordu. Sanki yabancı 
olduğumuzu her an yüzümüze vuruyorlardı. Hatta 
çocuklarımız bile okulda hep ayrımcılığa maruz kaldı…”

K-2: “Çalışmaya ilk başladığımda fabrika ortamı 
çok ağırdı. Türk olduğumuz için bize en ağır işleri 
veriyorlardı. Hem dil bilmediğimizden hakkımızı 
savunamıyorduk hem de işten atılma korkusu vardı. 
Hep bir aşağılanma, hep bir yalnız bırakılma hissi…”

Görüldüğü üzere özellikle işçi göçünün ilk yılları 
birçok kişinin özellikle çocukluk hatıralarında derin izler 
bırakmıştır. Örneğin “valiz çocukları” kavramı Alman Yazını, 
Türk-Alman Yazını veya başka bir deyişle Göçmen Yazını 
içerisinde de kendine yer bulmuştur. Ali Çarman’ın (2021) 
köşe yazısında da belirttiği gibi “Üç yaşından 16 yaşına kadar 
büyüdükleri ortamdan koparılan, okullarını terk etmek zorunda 
kalan çocuklar için Alman yazınına ‘Valiz Çocukları’ diye not 
düşüldü.”. Dolayısıyla önlerine birdenbire çıkan dil ve kültür 
bariyerini aşma süreciyle karşı karşıya gelen Türk çocukların 
okul başarıları da belirgin bir şekilde düştü. Bu durum onları 
ya meslek liselerinde okumaya ya da doğrudan iş hayatına 
atılmaya zorunlu kıldı. İşte çoğunlukla ikinci kuşak olarak da 
anılan bu gençler, göçmen olmak zorunda kalmanın getirdiği 
yükü anne babalarından farklı bir şekilde taşımak durumunda 
kalmıştır.

3.2. Aile ve Kuşaklar Arası İlişkiler

Katılımcıların ifadeleri, Almanya’daki göçmenlik 
deneyiminin en çarpıcı boyutlarından birinin kimlik ve aidiyet 
çatışmaları olduğunu göstermektedir. Özellikle “Almancı” 
kavramının, Türkiye’ye döndüklerinde hissettikleri dışlanmayı 
sembolize eden bir etiket haline geldiği dikkat çekmektedir. 



24  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

K-7’nin, “Türkiye’ye giderken ‘Almancı’ diye hor görülmek çok 
ağırımıza gidiyordu… Zannediyorlar ki biz burada parayı yoldan 
topluyoruz” sözleri, göçmenlerin iki ülke arasında sıkışmış 
bir kimlik yaşadıklarını ortaya koymaktadır. Bu ifade, hem 
Türkiye’de kabul görmemenin yarattığı kırgınlığı hem de 
Almanya’da zaten yabancı olarak yaşamanın getirdiği çifte 
dışlanmayı yansıtmaktadır.

Köln’de bulunan Türk İslam Birliği Başkanı ve birlik üyesi 
kadınlarla sohbetimizden

Benzer biçimde, K-3’ün “Burası benim vatanım değil, ben 
buraya Türkiye’den geldim… Ama çocuklarımın vatanı burası” 
sözleri, göçmenliğin nesiller arası farklılaşan kimlik algısını 
netleştiriyor. İlk kuşak için aidiyet çoğunlukla Türkiye’ye 
bağlı kalırken, sonraki kuşakların kendilerini Almanya’ya 
ait hissetmesi kuşaklar arası bir ayrışma yaratmaktadır. Bu 
ayrışma, aile içinde bile zaman zaman çatışmalara neden 
olabilmektedir. Öte yandan, K-1’in “Yabancılar ikinci sınıf 
vatandaş muamelesi görüyordu” sözleri, göçmenlerin yalnızca 
Türkiye’de değil, Almanya’da da “öteki” olarak tanımlandığını 



Harun Göçerler  |  25

gösteriyor. Bu durum, aidiyet hissini sürekli sorgulamalarına 
yol açmıştır. K-8’in “valiz çocukları” vurgusu da ikinci neslin 
kimlik inşasında yaşadığı boşluğu açıkça ortaya koymaktadır.

Genel olarak, katılımcıların aktarımlarında görüldüğü üzere 
göçmenlik deneyimi, yalnızca ekonomik değil, aynı zamanda 
derin bir kimlik ve aidiyet mücadelesi olarak yaşanmıştır. Bu 
mücadelenin en belirgin yönü ise, iki ülke arasında sürekli 
bölünmüşlük hissidir.

K-8: “Biz ikinci nesil çocuklarıydık, anne-babamız 
yanımızda değildi. Anneannem, dedem büyüttü bizi. 
Tatillerde birkaç haftalığına annemizin yanına gelirdik 
ama anne-baba gibi olmazdı. Bu yüzden arada hep bir 
boşluk vardı. O eksiklik hissini yıllarca taşıdık.”

K-3: “Çocuklarım burada doğdu ve büyüdü. Onlar 
için burası vatan ama benim için hâlâ değil. Evde 
Türkçe konuşmalarını istedim ama okulda, çevrede 
Almanca öğrenince Türkçe’yi geri plana attılar. Zamanla 
aramızda bir dil uçurumu oluştu.”

K-6: “Bizim çocuklarımız okuldan geldiklerinde ‘Anne, 
niye Almanca bilmiyorsun?’ diye sorarlardı. Sanki biz 
eksikmişiz gibi hissederdik. Halbuki biz onlara kendi 
kültürümüzü öğretmeye çalışıyorduk. Ama çocuklarımız 
için önemli olan okulda başarılı olmaktı.”

K-1: “Annem hep çalıştığı için bizi komşulara bırakırdı. 
Çocukluğumda annemin kokusunu az bilirim. Babam 
da fabrikada çalıştığı için sürekli yorgundu. O yüzden 
aile ilişkilerimiz kopuk oldu. Bizim kuşak aileyi özlemle 
hatırlıyor.”

K-7: “Türkiye’ye gittiğimizde çocuklarımızı akrabaların 
çocuklarıyla kaynaştırmak istedik ama onlar Almanca 
konuştuğu için hep dışlandılar. Akrabalar ‘Almancı 



26  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

çocukları Türkçe bilmiyor’ diye dalga geçtiler. Çocuklar 
da hem burada hem orada yabancı hissetti.”

K-4: “Dedelerimiz, ninelerimiz Türkiye’de kaldı. Biz 
burada yalnız büyüdük. Bir yandan Alman toplumu 
bizi kabul etmiyordu, bir yandan da Türkiye’de 
bize ‘Almancı’ deniyordu. Bu iki arada kalmışlık aile 
ilişkilerimize de yansıdı.”

K-2: “Evde biz Türk geleneklerini yaşatmaya çalıştık. 
Bayramlarda çocuklarımızı kaldırırdık, el öptürürdük. 
Ama onlar okulda Hristiyan bayramlarını kutluyorlardı. 
Çocuklar, ‘Neden bizde farklı?’ diye sorunca bazen 
cevap veremezdik.”

Röportajlara katılanların ifadelerinde özellikle Türkiye’de 
kalan yaşlı nesil ile yanlarına aldıkları çocukları arasında aile 
bağlarının çok farklı şekillerde etkilendiği görülmektedir. 
Özellikle K-2’nin ifadesinde yer alan “… ‘Neden bizde 
farklı?’ diye sorunca bazen cevap veremezdik” durumunun 
sebebi bu anne babaların kendilerinin Türkiye’de yeterli 
tahsile sahip olmadan Almanya’ya göç etmiş olmaları ve 
Almanya’da da okula gitme şansı yakalamaya fırsat bulamamış 
olmaları olabilir. Bu yüzden kendilerini çocuklarına karşı ifade 
etmekte zorlanan ailelerin çocukları ile bağlarının da zaman 
içerisinde birer kültür ayrışmasına yahut yabancılaşmaya doğru 
sürüklenmesini sürecin doğal sonucu olarak görmek gerekir.

3.3. Eğitim ve Mesleki Uyum

Katılımcıların anlatımları, eğitim sürecinin göçmen 
aileler için yalnızca akademik bir mesele değil, aynı zamanda 
kimlik, aidiyet ve fırsat eşitliği açısından da belirleyici bir alan 
olduğunu göstermektedir. Özellikle ikinci nesil çocukların 
“valiz çocukları” olarak büyümesi (K-8), ebeveynlerinden uzak 
kalmaları ve aile içi bağların zayıflığı onların eğitim hayatına da 
doğrudan yansımıştır. Bu çocuklar, hem Almanya’daki eğitim 



Harun Göçerler  |  27

sistemine uyum sağlamaya çalışırken hem de Türkiye’deki 
akrabalarıyla aidiyet kurma çabası içinde olmuşlardır.

Katılımcılardan bazıları, okullarda “ikinci sınıf” muamelesine 
maruz kaldıklarını ifade etmiştir. Öğretmenlerin beklentilerinin 
düşük olması, göçmen çocuklarının çoğunlukla mesleki 
eğitime yönlendirilmesi (örneğin K-1’in erken yaşta ağır 
işlerde çalışmaya itilmesi) bu sürecin bir parçasıdır. Eğitim, 
böylece toplumsal eşitsizlikleri yeniden üreten bir mekanizma 
haline gelmiştir. Ancak buna rağmen bazı aileler çocuklarının 
eğitimine önem vererek, onların üniversiteye gitmesini veya 
daha iyi işlere yönelmesini sağlamışlardır. Diğer yandan, 
ikinci nesil için eğitim aynı zamanda bir kimlik mücadelesinin 
alanıdır. K-3’ün vurguladığı gibi, çocuklar Almanya’yı kendi 
vatanları olarak görürken, ailelerin Türkiye’ye bağlılıkları 
çocuklarıyla aralarında çatışma yaratmıştır. Okullarda yaşanan 
ayrımcılık ve toplumsal önyargılar, bu gençlerin kendilerini 
“tam anlamıyla Alman” hissedememesine neden olmuştur.

Genel olarak, eğitim süreci göçmen kuşaklar arasında bir 
kırılma noktası oluşturmuştur. İlk neslin ekonomik geçim 
kaygısı ağır basarken, ikinci nesil için eğitim sosyal mobilite, 
kimlik ve aidiyetin yeniden tanımlandığı bir alan haline 
gelmiştir.

K-4: “Okula başladığımızda hiç dil bilmiyorduk. 
Öğretmenler bizimle ilgilenmiyor, bizi arka sıraya 
oturtuyorlardı. ‘Siz zaten öğrenemezsiniz’ der gibi 
davranıyorlardı. Ama biz çabaladık. Kardeşim Alman 
çocuklardan geri kalmamak için gece gündüz çalıştı.”

K-2: “Almanca bilmediğimiz için hep geri planda kaldık. 
Bize sürekli meslek okullarını önerdiler. Üniversiteyi 
düşünen çok az kişi vardı çünkü öğretmenler de bize 
‘siz yapamazsınız’ bakışıyla yaklaşıyordu. O yüzden 
çoğumuz fabrikalarda işçi olduk.”



28  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

K-9: “Ben liseyi bitirdim ama üniversiteye girmek 
istedim. Başvurduğumda, hocalar ‘Senin yerin meslek 
okuludur’ dediler. Sırf Türk olduğum için önüme 
engeller koyuldu. Bu, bizim hayatımızı şekillendiren 
bir ayrımcılıktı.”

K-5: “Bizim nesilde çoğu insan ya tornacı ya da tekstil 
işçisi oldu. Çünkü başka şansımız yoktu. Almanlar, 
yüksekokullarda hep kendi çocuklarını destekledi. Bize 
kalan işçilikti. Bu yüzden eğitim ve meslek uyumunda 
çok zorlandık.”

K-6: “Çocuklarımız için hep eğitim daha iyi olsun 
istedik. Onlar doktor, mühendis olsun dedik. Ama 
çocuklar burada Alman sisteminde büyüdükleri için 
kendi yollarını seçtiler. Bizim istediğimiz gibi olmadı. 
Yine de bizden daha iyi imkanlara sahip oldular.”

K-7: “Benim oğlum üniversiteyi kazandı ama orada da 
ayrımcılıkla karşılaştı. Sınıfta her şey normaldi ama iş 
başvurularında ismine bakıp geri çeviriyorlardı. Türk 
ismi olduğu için iş bulmak zor oldu.”

K-1: “İlk kuşak olarak hep ağır işlerde çalıştık, 
çocuklarımız okusun diye. Ama onlar da arada kaldılar. 
Biz Türk kültürünü koruyalım dedik, okulda Almanca 
öğrendiler. Ne tam Türk gibi ne de tam Alman gibi 
hissediyorlar. Bu kimlik ikilemi hâlâ devam ediyor.”

K-8: “Benim kızım öğretmen olmak istedi ama 
stajlarda hep Türk çocuklarını zor sınıflara verdiler. ‘Sen 
onlarla ilgilenirsin, çünkü Türk’sün’ dediler. Halbuki 
o da diğerleri kadar başarılıydı. Yani ayrımcılık sadece 
eğitimde değil, mesleğe geçişte de devam etti.”

Alman devleti her ne kadar göçmen işçiler için uyum 
ve destek politikaları üretmeye gayret sarf etmiş olsa da bu 
çabaların sahadaki yansımaları kâğıt üzerinde politika üretmek 



Harun Göçerler  |  29

kadar hızlı olmamıştır. Türk ailelerin Alman halkı tarafından 
kabul görmeleri on yılları almış, bu süre içerisinde ise en az 
iki kuşak eğitimde, kültürel entegrasyonda, sosyal yaşamda 
ve iş yaşamında kendilerini dışlanmış hissetmiştir. Röportaj 
alıntılarından anlaşıldığı kadarıyla özellikle çocukların eğitim 
süreçlerinde maruz kaldıklarını belirttikleri durumlar onlarda 
duygusal olarak bir kırgınlık hissi yaratmış, kendilerine olan 
öz güvenini sorgulamalarına yol açmış, istemedikleri veya 
hayal etmedikleri meslekleri yapmak zorunda kalmışlardır. Bu 
durumun aşılmaya başlaması ancak üçüncü nesilden itibaren 
mümkün olmuştur.

3.4. Eğitim Süreçleri ve Nesiller Arası Deneyimler

Aşağıda da görüleceği üzere katılımcıların ifadelerinden 
yola çıkarak bu bölümde öne çıkan en belirgin nokta, göçün 
yalnızca ekonomik değil, aynı zamanda derin sosyal ve duygusal 
bir dönüşüm süreci yaratmış olmasıdır. Görüşmelerde dile 
getirilen deneyimler, özellikle aile bağlarının zedelenmesi, 
kültürel farklılıklarla başa çıkma çabaları ve kimlik aidiyeti 
sorunlarının yoğun yaşandığını göstermektedir.

Berlin Eğitim Müşavirimiz Prof. Dr. Metin AKSOY ile görüşmemiz 
sonrası bir kare



30  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

Kimi katılımcılar, Türkiye’den ayrılıp Almanya’ya 
yerleşmenin beraberinde getirdiği yalnızlık ve kopuşu 
vurgulamıştır. Örneğin, “Garda terk ettiğim gibi düşünüyorum… 
ama içinde insanın bir hasretliği kalıyor” (K-5) ifadesi, 
göçün geride bırakılan aile ve memleketle olan bağları nasıl 
kopardığını güçlü bir şekilde ortaya koymaktadır. Benzer 
şekilde, “Çocuklarımın vatanı burası ama benim vatanım 
değil” (K-3) diyen bir başka katılımcı, yeni nesillerin farklı 
bir aidiyet geliştirmesine rağmen, kendi kuşağının hâlâ güçlü 
bir şekilde Türkiye’ye bağlı olduğunu dile getirmiştir. Bunun 
yanında katılımcılar, toplum içindeki algının da göçmen 
kimliklerini şekillendirdiğini ifade etmektedir. “Almancı diye 
hor görülmek ağırımıza gidiyordu” (K-7) sözleri, göçmenlerin 
iki ülke arasında sıkışmış kimliklerini açıkça yansıtırken, “İlk 
gelenler hep en ağır işlerde çalıştırıldılar… yabancılar ikinci sınıf 
vatandaş muamelesi görüyordu” (K-1) ifadesi, göç sürecinin 
ekonomik yönünü ve sosyal dışlanmayı da net biçimde ortaya 
koymaktadır.

Tüm bu deneyimler değerlendirildiğinde, göçmenlerin 
yaşamlarının ortak paydasında “ikili aidiyet” ve “arada 
kalmışlık” duygusu dikkat çekmektedir. Bir yandan Türkiye’ye 
duyulan özlem, diğer yandan Almanya’daki yaşamın getirdiği 
zorunlu kabulleniş, göçmenlerin hayatında süreğen bir gerilim 
yaratmıştır. Bu bağlamda, göç yalnızca mekânsal bir yer 
değiştirme değil, kimlik ve aidiyetin yeniden inşa edildiği 
uzun soluklu bir süreç olarak karşımıza çıkmaktadır.

K-2: “Benim babam hiç okula gitmemiş, annem de 
ilkokul mezunu. Almanya’ya geldiğimizde ilk yıllarda 
bizleri de hemen işe yönlendirdiler. Okula devam 
etmek isteyen pek olmadı çünkü aileye katkı sağlamak 
gerekiyordu. Ama şimdi düşünüyorum da keşke o 
zaman eğitimimizi tamamlatsalardı, belki hayatımız 
çok farklı olurdu.”



Harun Göçerler  |  31

K-7: “Çocukken bize okulda çok baskı yapıyorlardı. 
Hem dil bilmediğimiz için zorlanıyorduk hem de 
öğretmenler Türk çocuklarını geri planda tutuyorlardı. 
Ben Almanca öğrenene kadar çok zorlandım. Defterimi 
yırtıp atan bile oldu. Ama ailem ‘okuyun, çalışın’ diye 
hep destek oldu.”

K-4: “Üniversiteye gitmek istedim ama hem ailemin 
maddi gücü yoktu hem de o dönemlerde Türklerin 
üniversiteye girmesi çok zordu. Daha çok meslek 
eğitimine yönlendiriliyorduk. ‘Sana en fazla teknisyenlik 
yeter’ gibi yaklaşımlar vardı.”

K-8: “İkinci kuşak olarak biz daha şanslıydık çünkü 
artık dil bilen, okulu bilen bir çevredeydik. Annem-
babam işteydi ama biz okulda daha başarılı olduk. 
Üniversiteye giden arkadaşlarımız çoğaldı. Hatta 
doktor, avukat olanlar çıktı. Bu açıdan bir dönüşüm 
yaşandı diyebilirim.”

K-1: “Çocuklarımız için en çok istediğimiz şey eğitimdi. 
Biz yapamadık, onlar okusun dedik. Evde sürekli bunu 
konuştuk. Türkiye’ye dönsek bile burada aldıkları 
eğitimin onlara bir faydası olacağını düşündük. Bu 
yüzden onların üzerine çok titredik.”

K-5: “Eğitim süreci çok farklıydı. İlk yıllarda öğretmenler 
bizden bir şey beklemiyordu. Ama çocuklarımız için 
durum değişti. Artık onlardan beklentiler yükseldi. 
Bizim nesil işçiydi, ikinci nesil öğrenciydi, üçüncü 
nesil artık memur, mühendis oldu. Bu değişimi bizzat 
yaşadık.”

İlk iki nesil göçmen işçi statüsündeki Türklerin eğitim 
seviyelerinin genel yaşantılarına yansımasını açıkça gözler 
önüne seren bu ifadelerden anlaşılacağı üzere özellikle 
üçüncü kuşaktan itibaren Türklerin yöneldikleri işler ağır 



32  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

vücut performansı gerektiren bir çerçeveden uzaklaşıp, artan 
eğitim seviyelerine paralel olarak dönüşüme uğramıştır. Tabiri 
yerindeyse artık göçmen işçi çocukları masa başı işlerde 
de çalışmaya başlamıştır denebilir. Bu durum Almanya’da 
Türk varlığının kalıcı olarak devam edeceğinin Almanlar 
tarafından da kabul edilmeye başladığının bir göstergesi olarak 
yorumlanabilir. 

3.5. Kimlik, Aidiyet ve Çifte Kültür Deneyimi

Yukarıdaki alıntılarda katılımcıların aktardıkları üzerinden 
bakıldığında, göçmenlerin yaşamında eğitim ve ikinci kuşak 
meselesi son derece kritik bir başlık olarak öne çıkmaktadır. Bu 
başlık altında değerlendirilen görüşmeler, ilk kuşağın eğitim 
fırsatlarına sınırlı ölçüde erişebildiğini, fakat ikinci kuşağın 
bu imkânlardan daha fazla yararlandığını, hatta üçüncü ve 
dördüncü kuşağın ise eşit eğitim hakkına erişimde problemler 
ile karşılaşmadığını göstermektedir. Bununla birlikte, ilk 
zamanlarda eğitimin yalnızca bir fırsat değil aynı zamanda 
bir ayrışma alanı da yarattığı dikkati çekmektedir.

Örneğin, “Biz okula gidemedik, çalışmak zorundaydık, ama 
çocuklarımız okusun istedik” (K-8) ifadesi, ilk kuşağın yaşadığı 
yapısal zorlukları ve bu nedenle eğitimi çocuklarına aktardıkları 
bir yatırım alanı olarak gördüklerini ortaya koymaktadır. 
Ancak diğer bir katılımcının “Çocuklar burada okusalar bile 
Almanlar gibi olamıyorlar, iş bulmakta zorlanıyorlar” (K-4) 
sözleri, eğitimin göçmenler için her zaman tam anlamıyla 
eşit fırsat yaratmadığını, ayrımcılığın bu alanda da sürdüğünü 
göstermektedir. Buna karşın, ikinci kuşağın eğitimle birlikte 
kimlik algılarının da değiştiği dikkat çekmektedir. “Almanca 
bizim ana dilimiz gibi oldu, ama Türkçeyi unutmak istemedik” 
(K-6) ifadesi, dilin kuşaklar arası kimlik aktarımındaki önemini 
yansıtmaktadır. Benzer şekilde, “Çocuğum üniversiteyi kazandı, 
bizim göremediğimizi o gördü” (K-2) sözü, eğitim aracılığıyla 
kuşaklar arasında yaşanan sosyal mobiliteye işaret etmektedir.



Harun Göçerler  |  33

K-3: “Evlenmek için geldim ama sonrasında yaşadığım 
zorluklardan dolayı hep geri dönmeyi düşündüm. Burada 
kendimi tam olarak ait hissetmedim. Çocuklarımın 
vatanı burası ama benim için burası hiçbir zaman tam 
bir vatan olmadı.”

K-7: “Türkiye’ye gittiğimizde ‘Almancı’ diye çağrılmak 
bizi çok üzerdi. Sanki biz Türk değilmişiz gibi 
davranıyorlardı. Burada da Almanlar bizi yabancı 
gördü. İki arada bir derede kaldık. Nereye gitsek tam 
kabul görmedik.”

K-1: “Ben küçük yaşta geldiğim için iki kültür 
arasında büyüdüm. Evde Türkçe konuşuluyordu, 
okulda Almanca. Bazen kim olduğumuzu sorgulardık. 
Almanlar bizi yabancı görüyor, Türkler de Almancı. 
Kimliğimiz ikisinin arasında bir yerde kaldı.”

K-5: “Bayrağa, ezana, vatana hep bir hasretimiz oldu. 
Burada yaşarken hep Türkiye özlemiyle yanıp tutuştuk. 
Ama Türkiye’ye gidince de buralı gibi hissedilmiyorsun. 
İnsan iki yere de ait ama tam anlamıyla da değil.”

K-8: “Valiz çocuklarıydık biz. Türkiye’de büyüdük ama 
burada da yaşadık. Bu yüzden kimliğimiz çok karmaşık 
oldu. Hem Türk kültürünü hem Alman kültürünü aldık. 
Bazen avantaj oldu, bazen dezavantaj.”

K-4: “Alman toplumu bize hep mesafeli oldu. Hangi 
pasaportu taşırsak taşıyalım ‘sen yabancısın’ dediler. 
Ama biz kendi kimliğimizi koruduk. Camilerde, 
derneklerde, düğünlerde hep Türk kültürüyle yaşadık.”

K-2: “Çifte vatandaşlık tartışmaları olduğunda çok 
heyecanlanmıştık. Çünkü iki tarafın da parçasıydık. 
Ama hâlâ bir tarafın ‘öteki’si gibi hissettirilmek çok zor.”

Sonuç olarak, bu bölüm göçün kuşaklar arası etkisini açıkça 
göstermektedir. İlk kuşak ekonomik sebeplerle eğitimi geri 



34  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

planda bırakmak zorunda kalırken, ikinci kuşak bu eksikliği 
kapatma çabasına girişmiş ve eğitim aracılığıyla toplumsal 
hayata daha güçlü katılma imkânı bulmuştur. Ancak katılımcılar 
ayrımcılığın, fırsat eşitsizliğinin ve kültürel kimlik sorunlarının, 
bu sürecin zorluklarını çok daha az da olsa halen göçmenlerin 
gündeminde tutmaya devam ettiği görüşündedir.

3.6. İş Hayatı ve Sosyo-Ekonomik Koşullar

Altıncı bölümdeki katılımcı ifadeleri, göç sürecinin hem 
bireysel hem de toplumsal düzeyde nasıl çok katmanlı bir 
deneyime dönüştüğünü ortaya koymaktadır. Katılımcılar, 
özellikle kimlik, aidiyet ve kültürel uyum konularında 
geçmişe dair önemli deneyimler aktarmışlardır. Örneğin bir 
katılımcı(K-21), “Burada büyüyen çocuklarımız artık bizden 
farklı düşünüyor, onların dünyası daha evrensel ama biz hâlâ 
Türk kimliğimizi korumaya çalışıyoruz” diyerek kuşaklar arası 
farklılaşmaya dikkat çekmiştir. 

Benzer şekilde bir başka katılımcı (K-18), “İlk başlarda 
çok zorlandık, dil bilmiyorduk, kurallar farklıydı ama zamanla 
alıştık” ifadesiyle göçmenlerin adaptasyon sürecinde 
yaşadığı güçlükleri vurgulamıştır. Katılımcıların ifadeleri 
ayrıca toplumsal dışlanma ve kabul edilme süreçlerinin göç 
deneyimini şekillendirdiğini göstermektedir. Bir görüşmeci (K-
25), “İş bulmakta çok zorlandım çünkü yabancı olduğum hemen 
anlaşılıyordu” derken, bir diğeri (K-30) “Çocuklar okula gidince 
komşularla daha kolay bağ kurduk, ilişkilerimiz gelişti” diyerek 
toplumsal bağların göçmenler için bir uyum aracı olduğunu 
ortaya koymuştur. Bu durum, göç sürecinde bireylerin sadece 
ekonomik değil, sosyal sermaye açısından da dönüşüm 
yaşadıklarını göstermektedir. Genel olarak, bu bölümde öne 
çıkan tema, göçmenlerin hayatlarının farklı aşamalarında 
değişen zorluklar ve bu zorluklarla baş etme biçimleridir. 
İlk dönemde dil ve kültürel uyum sorunları baskınken, uzun 
vadede kimlik, aidiyet ve ikinci kuşak üzerinden ortaya çıkan 



Harun Göçerler  |  35

yeni meseleler öne çıkmaktadır. Katılımcıların sözleri, göç 
deneyiminin yalnızca bireysel bir uyum çabası değil, aynı 
zamanda toplumsal ve kültürel etkileşimlerle sürekli yeniden 
inşa edilen bir süreç olduğunu göstermektedir.

Duisburg’ta Türk erkek kuaförü ile röportaj sonrası bir kare

K-1: “Ben 1970’te geldim, o zaman 5 yaşındaydım. 
İlk gelenler hep en ağır, en pis işlerde çalıştırıldılar. 
Evler arka cephelerdeydi, oturulan yerler çok kötüydü. 
Yabancılar ikinci sınıf vatandaş muamelesi görüyordu. 
İş yerinde Almanlar daha hafif işlerdeydi, biz en zor 
işlere koşturuluyorduk.”

K-5: “Çok zor şartlarda çalıştık. Sabahın erken saatinde 
kalkıp fabrikalara gidiyorduk. Dil bilmediğimiz için hep 
en ağır işleri bize verdiler. Bizim sırtımızdan o fabrikalar 
zengin oldu. Ama karşılığında ne hak ettik ne değer 
verildik. Hep düşük ücret, hep zor iş.”



36  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

K-7: “Zannediyorlar ki biz burada parayı yoldan 
topluyoruz. Halbuki öyle değil. Çok zor şartlarda 
para kazanıyoruz. Çoğumuzun elleri nasır tuttu. 
Bazılarımız iş kazalarında hayatını kaybetti. Türkiye’deki 
akrabalarımıza gönderdiğimiz paranın ardında büyük 
emek vardı.”

K-3: “Eşimle birlikte yıllarca temizlik işlerinde çalıştık. 
Çocuklarımız okusun, bizim çektiğimiz zorlukları 
çekmesin diye. Ama iş yerlerinde hep en altta tutulduk. 
Çalıştığımız halde değer görmedik.”

K-8: “İkinci nesil olarak biz biraz daha şanslıydık. 
Annem babam fabrikalarda çalıştı, ama biz eğitim 
aldık. Buna rağmen iş görüşmelerinde ismimizi görünce 
eleniyorduk. Almanlar hep öncelikliydi. Ayrımcılık iş 
hayatında çok net hissediliyordu.”

K-4: “Fabrikada yıllarca aynı bantta çalıştım. Aynı 
işi yapan Alman üç kat fazla maaş alıyordu. Hakkını 
aramaya kalksan hemen kapı dışarı edilirdin. Mecbur 
sustuk. Bizim için önemli olan evimize ekmek 
götürmekti.”

K-6: “Kadınlar için daha da zordu. Temizlik işlerinde, 
çocuk bakıcılığında çalışmak zorunda kaldılar. Kimi 
zaman sigortasız, güvencesiz işlerde çalıştırıldılar. Ama 
yine de aileye katkı sağlamak için fedakârlık yaptılar.”

Görüldüğü gibi Almanya’ya ilk gelen nesil genel olarak 
fabrikalarda ağır işlerde çalıştırılmış, sosyal hayata rahatça 
uyum sağlayacak zamana sahip olamamış, sahip olduğu boş 
zamanlarında da mümkün olduğunca aileleri ile ilgilenmeye 
çalışmıştır. Dolayısıyla sosyal adaptasyon ve entegrasyon 
süreçlerindeki bu tür düzensizlikler kendini iş hayatında da 
göstermiş ve Türk işçiler, çalıştıkları fabrikalarda da genel 
olarak Türkler ile iletişim halinde olmuştur. Bu durum da 



Harun Göçerler  |  37

kendi kültürlerini korumaya çalışma içgüdüsü ile ona sıkı 
sıkıya sarılmalarına yol açarken, diğer taraftan da içinde 
yaşadıkları asıl topluma yabancılaşma veya yabancı kalmaya 
zemin hazırlamıştır. 

3.7. Eğitim ve Yeni Nesillerin Deneyimleri

Bu bölümde katılımcıların anlatıları, göç sürecinin yalnızca 
bireysel yaşamları değil, aynı zamanda aile yapısını, toplumsal 
ilişkileri ve gelecek planlarını da derinden şekillendirdiğini 
göstermektedir. Katılımcıların ifadeleri, göç deneyiminin 
dinamik bir süreç olduğunu ve zamanla farklı boyutlar 
kazandığını açıkça ortaya koymaktadır. Örneğin, bir görüşmeci 
(K-34) “Buraya ilk geldiğimde sadece çalışıp para kazanmayı 
düşünüyordum, ama şimdi çocukların eğitimi ve burada kalıcı 
bir düzen kurmak daha önemli hale geldi” diyerek bireysel 
önceliklerin zamanla nasıl değiştiğini vurgulamaktadır. Benzer 
şekilde başka bir katılımcı (K-29), “Türkiye’ye dönme fikri 
ilk yıllarda vardı, ama çocuklar büyüdükçe buraya bağlandık” 
ifadesiyle göçmenliğin kalıcılık boyutuna dikkat çekmiştir. Bu 
sözler, göçün başlangıçta geçici bir strateji olarak görülmesine 
rağmen zamanla kalıcı bir yaşam planına dönüşebileceğini 
göstermektedir.

Katılımcıların önemli bir kısmı, göçün aile içi roller üzerinde 
de belirleyici olduğunu belirtmiştir (K-40) “Eşim burada daha 
çok çalışmak zorunda kaldı, ben de çocukların eğitimine yöneldim” 
diyen bir katılımcı, aile içi iş bölümü ve sorumlulukların göç 
deneyimiyle yeniden şekillendiğini anlatmaktadır. Bu tür 
ifadeler, göçün yalnızca bireyleri değil, aile dinamiklerini de 
dönüştüren bir süreç olduğunu göstermektedir. Toplumsal 
bağlar açısından da göçmenlerin deneyimleri çeşitlidir. Bir 
katılımcı (K-37), “Hem Türklerle hem de Almanlarla ilişkilerimiz 
oldu, ama asıl destek hep kendi hemşerilerimizden geldi” diyerek 
etnik ağların önemini vurgulamıştır. Buna karşın (K-42), 
“Çocuklar okul sayesinde farklı kültürlerle iç içe büyüyor, bu bizim 



38  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

için de yeni bir bakış açısı” diyen bir başka katılımcı ise kültürler 
arası etkileşimin uyum sürecine olumlu katkı sunduğunu 
ifade etmiştir.

Berlin’in Kreuzberg semti Türk göçmenlerin en yoğun yaşadığı bölge

K-8: “Biz ikinci nesil çocuklarıydık. Anneannem, 
dedem büyüttü bizi, anne-babamız yanımızda değildi. 
Valiz çocuklarıydık biz. Tatillerde birkaç haftalığına 
annemizin yanına gelirdik ama anne-baba gibi 
olmazdı. Okula gittiğimizde de hep ‘Almancı’ diye hor 
görülürdük. Ne Türkiye’de tam kabul edildik ne de 
Almanya’da. İki arada bir derede kaldık.”

K-3: “Çocuklarımın eğitimi için hep çabaladım. Ama 
okulda hep ayrımcılık yaşadılar. Öğretmenler ‘Sen 
zaten üniversite okuyamazsın, meslek okuluna git’ 
derdi. Onların başarabileceğine inanmadılar. O yüzden 
çocuklarım çok zorlandı.”



Harun Göçerler  |  39

K-1: “Bizim nesil için eğitim neredeyse hayaldi. 
Çoğumuz daha küçük yaşta işe girdik. Annem babam 
okula değil, fabrikaya gitmemizi istedi. Çünkü eve para 
lazım. O yüzden kayıp bir nesil olduk diyebilirim.”

K-6: “Benim çocuklarım Alman okullarında büyüdü 
ama hiç Alman gibi kabul edilmediler. Arkadaşlık 
ilişkilerinde de hep mesafeli duruldu. Sanki hep bir 
yabancılık vardı üzerlerinde. Üniversiteye giden çok 
az oldu, çoğu meslek okuluna yönlendirildi.”

K-4: “Okulda bize hep en düşük seviyeden başladılar. 
Almanca bilmediğimiz için sınıfta geride kaldık. 
Öğretmenler de fazla ilgilenmedi. Kimi arkadaşlarımız 
bu yüzden okulu bırakmak zorunda kaldı. Ama bazıları 
çok çalışıp doktor, mühendis oldu. Onlar istisnaydı.”

K-7: “Türkiye’de tatillerde gittiğimizde ‘Almancı 
çocuk’ diye hor görüldük. Almanya’da ise ‘yabancı’ 
diye dışlandık. Çifte kimlik, çifte zorluk. Eğitimde de bu 
kimlik krizi çok etkili oldu. İnsan nereye ait olduğunu 
bilemiyor.”

K-5: “Benim torunlarım artık üçüncü nesil. Onlar biraz 
daha farklı. Üniversiteye gidebiliyorlar, iş imkânları 
daha fazla. Ama onlar da başka bir sorunla uğraşıyorlar: 
‘Kimsiniz siz?’ sorusuyla. Alman da değiller, tam Türk 
de değiller. Hep bir kimlik arayışı içindeler.”

Sonuç olarak, bu bölüm göçün zamanla dönüşen çok 
katmanlı bir deneyim olduğunu ortaya koymaktadır. 
Başlangıçta ekonomik motivasyonların ön planda olduğu 
süreç, uzun vadede kimlik, aidiyet, aile düzeni ve toplumsal 
ilişkilerle daha karmaşık bir hâl almaktadır. Katılımcıların 
sözleri, göçmenliğin sadece bir yer değiştirme deneyimi değil, 
yaşamın farklı boyutlarını dönüştüren sürekli bir yeniden 
yapılanma süreci olduğunu güçlü bir şekilde göstermektedir. 



40  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

Bu sözler aynı zamanda Öztürk’ün (2025: 65) araştırmasında 
belirttiği şu görüşü de desteklemektedir:

“Göç olgusu, yalnızca fiziksel bir yer değiştirme değil, aynı 
zamanda bireylerin kimliklerini, toplumsal rollerini ve gelecek 
hayallerini yeniden şekillendirdikleri çok katmanlı bir süreçtir.“

Bu düşünce belki de sadece işçi olarak Almanya’ya göç 
etmiş olan Türklerin değil, aynı zamanda çok farklı sebeplerle 
farklı coğrafyalara göç eden insanların yaşam şartlarını 
değerlendirmek adına geçerli olan bir görüş olarak göz önünde 
bulundurulması gereken en net ifadedir.

3.8. Kültürel Kimlik, Aidiyet ve Çifte Kimlik 
Sorunu

Özellikle kimlik sorunsalının ön planda olduğu bu bölümde 
katılımcıların deneyimleri, göç sürecinin yalnızca ekonomik 
veya sosyal boyutlarla sınırlı olmadığını, aynı zamanda kültürel 
kimlik, aidiyet ve kuşaklar arası farklılıklar açısından da derin 
etkiler yarattığını göstermektedir. Özellikle ikinci ve üçüncü 
kuşak göçmenlerin deneyimleri, göçmenliğin yalnızca birinci 
kuşakla sınırlı bir süreç değil, uzun vadeli toplumsal bir 
dönüşüm olduğuna işaret etmektedir. Katılımcılardan biri bu 
durumu (K-47), “Bizim için Türk kimliği önemli ama çocuklar 
kendilerini daha çok Alman gibi hissediyor, bazen bu bizi üzüyor” 
sözleriyle dile getirmiştir. Benzer şekilde bir başka katılımcı (K-
51), “Çocukların iki kültür arasında kalması zor oluyor, ama onlar 
bu dengeyi bizden daha kolay kurabiliyor” demiştir. Bu ifadeler, 
göçmenlikte kuşaklar arası kimlik farklılıklarının kaçınılmaz 
olduğunu, ancak aynı zamanda yeni bir çokkültürlü kimliğin 
de oluştuğunu göstermektedir.

Kültürel aidiyet kadar, toplumsal katılım da bu bölümde 
öne çıkan bir başka temadır. “Burada dernekler, camiler ve 
sivil toplum örgütleri bize sahip çıkıyor” diyen bir katılımcı (K-
55), göçmenlerin kendi topluluk örgütlenmeleri aracılığıyla 



Harun Göçerler  |  41

kamusal hayata dâhil olduğunu belirtmiştir. Buna karşılık (K-
59) koduyla simgelenen katılımcının “Alman kurumlarıyla iş 
birliği yaptıkça kendimizi daha çok buranın parçası gibi hissettik” 
ifadesi, ev sahibi toplumla kurulan kurumsal ilişkilerin 
entegrasyonu nasıl desteklediğini ortaya koymaktadır. Öte 
yandan, ayrımcılık ve dışlanma deneyimleri de göçmenlerin 
yaşamında yerini korumaktadır. “İş başvurularında ismimizden 
dolayı geri çevrildiğimiz oldu” diyen bir katılımcının (K-
62) aktardıkları, yapısal engellerin göçmenlerin toplumsal 
katılımını sınırladığını göstermektedir. Ancak buna rağmen 
(K-65), “Çocuklarımız başarılı oldukça biz de daha görünür 
oluyoruz” ifadesi, yeni kuşakların başarılarının toplumsal 
kabulü artırabileceğine işaret etmektedir.

Berlin Eğitim Ataşemiz Prof. Dr. Metin AKSOY Almanya’da Türk 
vatandaşlarımız için yaptıkları çalışmalar hakkında bilgi verirken

Tüm bu farklı çerçevelerden yaklaşıldığında genel olarak 
bu bölüm, göçmenliğin yalnızca bireysel bir deneyim değil, 
aynı zamanda toplumsal bir müzakere süreci olduğunu ortaya 
koymaktadır. Kimlik, aidiyet ve kuşaklar arası farklılıkların yanı 



42  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

sıra, toplumsal katılım ve ayrımcılık deneyimleri, göçmenliğin 
çok katmanlı bir yapıya sahip olduğunu göstermektedir. 
Göçmenler, bir yandan kendi kimliklerini korurken diğer 
yandan yeni bir toplumsal aidiyet geliştirmekte, bu süreçte 
de kuşaklar arası deneyim farklılıkları belirleyici olmaktadır.

K-5: “… O ailenin de üzerinden hani çok şey geçti. 
Mesela hiçbir şey bizim o dönemde kopup geldiğimiz 
gibi değil. Herkes büyüdü, herkes bir yerlere kök saldı. 
Ama içinde insanın bir hasretliği kalıyor, bir özlem 
kalıyor. Vatana hasret, ezana hasret, bayrağa hasret…”

K-7: “... Almanya’da yabancısın, Türkiye’de de yabancı 
gibi görülüyorsun. İki tarafa da ait olamamak çok zor.”

K-8: “Biz ikinci nesil çocuklarıydık… Tatillerde birkaç 
haftalığına annemizin yanına gelirdik ama anne-baba 
gibi olmazdı. Okula gittiğimizde de hep ‘Almancı’ diye 
hor görülürdük. Ne Türkiye’de tam kabul edildik ne 
de Almanya’da. İki arada bir derede kaldık. Kimliğimiz 
hep sorgulandı.”

K-3: “Ben buraya evlenmek için geldim, ama 
evlendikten sonra yaşadığım birçok sıkıntıdan sonra 
hep gideceğim dedim. ‘Burası benim vatanım değil, ben 
buraya Türkiye’den geldim’ derim. Ama çocuklarımın 
vatanı burası… Onlar için bu ülke daha gerçek. Benim 
içimde hep bir yabancılık duygusu oldu.”

K-6: “Benim çocuklarım Alman okullarında büyüdü 
ama hiç Alman gibi kabul edilmediler. Arkadaşlık 
ilişkilerinde de hep mesafeli duruldu. Sanki üzerlerinde 
hep ‘yabancı’ damgası vardı. Türkiye’ye gittiklerinde ise 
‘Almancı’ oldular. Nereye ait olduklarını bilemediler.”

K-4: “Bizim kuşağımızın en büyük sorunu aidiyet oldu. 
Burada yaşadık ama hiç Alman olamadık. Orada yaşasak 
tam Türk gibi kabul edilmeyecektik. Çifte kimlik 



Harun Göçerler  |  43

dedikleri şey aslında büyük bir yük. Çocuklarımız da 
bunu yaşadı, torunlarımız da yaşıyor.”

K-2: “Buradaki camiler, dernekler bizim için hep bir 
sığınak oldu. Oralarda Türk gibi hissedebiliyorduk. 
Ama evden çıkınca yine başka bir dünyaya giriyorduk. 
İnsanın ruhunda bir bölünmüşlük oluyor. Bunu her 
nesil farklı biçimde yaşıyor.”

Bu gibi örnekler çoğaltılabilir. Kırmızı’nın (2016: 147) 
da çalışmasında belirttiği gibi Almanya’daki Türklerin aidiyet 
sorunu günümüzde aynı biçimde olmasa da şekil değiştirmiş 
bir biçimde halen devam etmektedir:

“Son yıllarda kullandıkları arabalar ve giydikleri kıyafetlerle 
eleştiri odağı haline gelen Almanya’daki Türkler aidiyet sorunu 
yaşamaktadır. Almanya’da yabancı, Türkiye’de ise almancı 
konumunda olduklarından kendilerini ne Almanya’ya ne de 
Türkiye’ye ait hissetmektedirler. Türkiye’de yaşayan akrabaların 
yurt dışında çalışanlara karşı bu ve buna benzer olumsuz 
yaklaşımları, Türkiye’ye karşı bu insanların artık mesafeli 
durmalarına ve anayurtlarına geri dönmeyi sorgulamalarına 
neden olmuştur.”

Fakat üçüncü ve dördüncü kuşağın bu konuları çok da fazla 
dert edindikleri söylenemez. Nitekim Kaya’nın (2000: 137) 
da belirttiği gibi bu kuşaklara mensup olanların neredeyse 
tamamı Almanya’da doğup büyümüş ve Alman kültürüyle 
yoğrulmuş kişilerdir, 1. Kuşağa göre çok daha eğitimlidirler 
ve Almanya’daki sosyal ve iş yaşamının içinde yer almaktadır.

3.9. Gelecek Beklentileri ve Yeni Kuşakların 
Yönelimi

Bu bölümde öne çıkan en temel bulgu, katılımcıların göç 
deneyimlerini yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, 
aynı zamanda yukarıda değinilen kimlik, aidiyet ve gelecek 
planlarıyla iç içe geçmiş bir süreç olarak algılamalarıdır. 



44  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

Örneğin, bazı katılımcılar göç sürecinde karşılaştıkları 
zorlukların onların dayanıklılığını artırdığını belirtmiş, bazıları 
ise bu deneyimin onları aile bağları ve kültürel kimlikleri 
üzerine yeniden düşünmeye yönelttiğini vurgulamıştır. Bu 
noktadan hareketle göçün çok boyutlu doğasını yansıtan en 
güzel ifadelerden birisi belki de göçün sadece iş bulma süreci 
değil, aynı zamanda insanın kendini yeniden tanıma yolculuğu 
olduğudur.

Almanya Parlamentosu önünden bir kare

Bunun yanında, göçün yalnızca bireysel değil, toplumsal 
bir dönüşüm yarattığı da görülmektedir. Katılımcılardan biri 
(K-3a) “Biz gittikten sonra köyde kalanların hayatı da değişti, 
artık eski düzenin olmadığını söylerlerdi” sözleriyle, göçün köken 
topluluk üzerindeki etkilerini ortaya koymaktadır. Bu durum, 
göçün yalnızca gidenler için değil, geride kalanlar için de 
yeni bir düzen anlamına geldiğini göstermektedir. Ayrıca, 
göçmenlerin büyük bir kısmı entegrasyon sürecini bir “ikili 
aidiyet” deneyimi olarak tarif etmektedir. Katılımcılardan 
biri bunu şu şekilde dile getirmiştir (K-16), “Artık hem 
buraya ait hissediyorum hem de oraya. İkisinden birini seçmem 
gerekirse, kendimi eksik hissederim”. Bu tür ifadeler, göçmenlerin 



Harun Göçerler  |  45

ne tamamen kopabildiklerini ne de bütünüyle uyum 
sağlayabildiklerini, bunun yerine iki kültür arasında sürekli 
bir denge arayışı içinde olduklarını göstermektedir.

K-3: “Ben hep Türkiye’ye dönmeyi düşündüm ama 
çocuklarım için mümkün olmadı. Onların burada 
eğitimi, işi vardı. Benim hayallerimle onların gerçekleri 
farklıydı. Yeni kuşaklar artık Almanya’da kalmayı 
seçiyor.”

K-7: “Eskiden bütün hayalimiz Türkiye’ye geri 
dönmekti. Ev yapar, orada yaşarız derdik. Ama 
torunlarımıza bakıyorum, onların öyle bir düşüncesi 
yok. Onların vatanı burası. Bizim için hayal olan şey 
onlar için gereksiz bir yük.”

K-6: “Çocuklarımızın geleceği için hep burayı seçtik. 
Alman okullarında okusunlar, meslek sahibi olsunlar 
istedik. Ama burada da ayrımcılıkla karşılaştılar. Yine 
de geleceklerini burada kurmak zorundalar. Türkiye 
artık onlar için bir tatil yeri gibi.”

K-8: “Ben ikinci nesil olarak hep arada kaldım. Ama 
benim çocuklarım kendilerini Alman gibi görüyor. 
Türkçe konuşmakta zorlanıyorlar. Onların beklentileri 
bizden çok farklı. Bizim yaşadığımız sıkıntıları 
bilmedikleri için daha özgüvenliler.”

K-4: “Torunlarımız burada doğdu, burada büyüyor. 
Onların kafasında Türkiye’ye dönüş diye bir şey yok. 
Bizim için ‘geri dönüş’ bir umut oldu, onlar içinse 
hiç gündeme gelmedi. Onlar buranın geleceğinde 
kendilerine yer arıyorlar.”

K-5: “Bazen düşünüyorum da biz bunca yıl Türkiye’ye 
döneceğiz diye yaşadık ama olmadı. Çocuklarımız ise 
hiç böyle bir düşünceyle yaşamadılar. Onların tek 



46  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

beklentisi burada iş bulmak, burada aile kurmak. Bu 
da kuşaklar arasındaki en büyük fark.”

K-2: “Yeni nesil artık kültürel olarak da çok farklı. Bizim 
gibi memleket özlemi taşımıyorlar. Daha çok kendi 
geleceklerine odaklanıyorlar. Ama bu da onların kimlik 
sorunlarını tamamen çözdü diyemem. Hâlâ ‘yabancı’ 
olma duygusunu yaşıyorlar.”

Sonuç olarak, 9. bölümdeki değerlendirmeler göçün çok 
boyutlu bir süreç olduğunu, bireysel, ailesel ve toplumsal 
katmanlarda farklı etkiler yarattığını göstermektedir. 
Katılımcıların ifadeleri, göç deneyiminin hem zorluklar hem 
de yeni imkânlar sunduğunu ve bu süreçte kimlik, aidiyet 
ve toplumsal dönüşümün iç içe geçtiğini açıkça ortaya 
koymaktadır.

3.10. Ortak Deneyimlerin Yansımaları

Bu bölümde ön plana çıkan nokta, göçün aynı zamanda 
bireylerin sosyal ilişkilerini ve hayata bakış açılarını da yeniden 
şekillendiren kapsamlı bir deneyimler bütünü olduğudur. 
Katılımcıların anlatımları, göçün kimi zaman fırsatlar sunan, 
kimi zaman ise derin zorluklar barındıran bir süreç olarak 
yaşandığını göstermektedir. Özellikle göçmenlerin kendi 
ifadeleri, bu deneyimin çok katmanlı boyutlarını görünür 
kılmaktadır. Bir fabrika işçisi olarak Almanya’ya yerleşen, 
sadece evlilik birliği çerçevesinde buraya göç etmiş olan, 
siyasi v.b. sebeplerden sığınma talebiyle Almanya’yı tercih 
etmiş olan, eğitim amacıyla gelmiş olan birçok vatandaşımızın 
bu ülkede hayat deneyimleri de iyisiyle kötüsüyle çeşitlilik 
göstermektedir.



Harun Göçerler  |  47

Duisburg’tan Berlin’e harekete geçiyoruz

Röportajlardan da anlaşılacağı üzere bir kısım katılımcı 
göçü daha iyi bir yaşam arayışının sonucu olarak tanımlarken, 
diğerleri köksüzleşme, yabancılaşma ve kültürel uyumsuzluk gibi 
sorunları vurgulamaktadır. Bu farklı bakış açıları, göçmenlerin 
içinde bulundukları sosyoekonomik koşullara, sahip oldukları 
ve beraberlerinde getirdikleri kültürel sermayeye ve ev 
sahibi toplumun onlara sunduğu imkânlara göre değişkenlik 
göstermektedir. Ayrıca ikinci ve üçüncü kuşak göçmenler 
açısından göç, kimlik ve aidiyet meselelerini daha karmaşık 
bir hale getirmektedir. Örneğin, iki kültür arasında büyüyen 
gençlerin hem bir zenginlik hem de bir kimlik bunalımı 
yaşadıkları ortaya konmaktadır.



48  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

Humbolt Üniversitesi merkez binası önünden bir kare

Çalışmanın bu kısmında yer alan alıntılarda dikkat çekilen 
bir diğer önemli nokta, göçmenlerin ev sahibi toplumda 
görünür olabilmelerinin büyük ölçüde dil öğrenimi, eğitim 
fırsatlarına erişim ve iş gücü piyasasına katılım ile bağlantılı 
olduğudur. Katılımcıların sıkça dile getirdiği gibi, dil bilmemek 
sosyal hayatta dışlanmaya ve görünmezleşmeye yol açmaktadır. 
Bu durum göçmenlerin uyum sürecini zorlaştırmakta, aynı 
zamanda toplumsal kabulün sınırlarını da belirlemektedir.

K-1: “Biz ilk geldiğimizde çok zorluk çektik. Evler 
küçücük, iş ağırdı. Dil bilmezdik. Ama yine de ailemiz 
için çalıştık. Bugün dönüp bakınca diyorum ki; hem 
kazandık hem kaybettik. Vatan özlemi hiç bitmedi.”

K-3: “Bir yanımız hep Türkiye’de kaldı, bir yanımız 
buraya tutundu. Bu yüzden biz hiçbir zaman tam 
anlamıyla ne Türk kaldık ne de Alman olabildik. Ama 
çocuklarımız için çabaladık, onlar için değerdi.”



Harun Göçerler  |  49

K-5: “Bizim hikâyemiz aslında bir fedakârlık hikâyesi. 
Hem kendimizi hem ailemizi başka bir hayata taşımaya 
çalıştık. Çok şey başardık ama çok da yıprandık. Yeni 
bir dili öğrendik bir kere. Ömrümüz gurbetle geçti.”

K-8: “Ben çocukluğumdan beri annem-babamın 
yanında olamadım. Hep bir eksiklik vardı. Bu, bütün 
göçmen çocuklarının ortak derdi. Bir de dil sorunumuz 
vardı tabii ki. Ama yine de birbirimize tutunarak ayakta 
kaldık. Bu da bizim gücümüz oldu.”

K-2: “Almanya’da yabancı olmak kolay değildi. Hep 
çalışmak, hep kendini ispat etmek zorundaydık. Ama 
dayanışmayı öğrendik. Türkler birbirine sahip çıktı. 
Bu da bizim en büyük kazancımız oldu.”

K-7: “Türkiye’de ‘Almancı’ diye hor görüldük, burada 
‘yabancı’ diye küçümsendik. İki arada bir derede 
yaşadık. Ama biz de kendi kültürümüzü, geleneklerimizi 
yaşatarak var olduk. Belki de en büyük başarımız 
buydu.”

K-6: “Şimdi torunlarımız büyüyor. Onlar bambaşka bir 
dünyada yaşıyorlar. Bizim hikâyemiz onlarınkinden çok 
farklı. Ama bizim yaşadıklarımızı bilsinler istiyorum. 
Çünkü bu göç hikâyesi aslında bir milletin hafızasıdır.”

3.11. Türkiye’ye Dönüş ile İlgili Düşünceler

Yapılan röportajlarda katılımcılara hayatlarının geri 
kalanında Türkiye’ye dönmeyi isteyip istemedikleri 
sorulduğunda ise aşağıdaki cevapları vermişlerdir.



50  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

Berlin’in Kreuzberg semtinde yaptığımız şehir aktivitesinden bir 
kare

K-10: “O zaman ben burada büyüdüğüm için fazla 
Türkiye’nin durumu hakkında bilgim yoktu. …. 
Şimdi pederden muhtaç oluyorsun. … Şimdi ben 60’a 
geliyorum. … Temelli şimdi gitmeyi düşünüyorum. 
Vallahi şimdi emekli oldum. Hemen gitmeyi 
düşünüyorum. Şimdi şu bu arazi olayını bir halledelim.”

K-12: “Ben geçen mesela oğluma dedim; ben 
Türkiye’ye gitmeyi düşünüyorum dedim. Ne diyorsun 
baba tatile geliyorum dedi ya. ... Yok baba ne yapacaksın 
sen orada dedi ya. Bir tatile gider geliriz tamam dedi. Bu 
ne yani? Çünkü buradaki gençler oraya dönmez. Öyle 
bir beklentisi olmasın kimsenin. Niye dönsün ki? Bir 
sebep yok. Çünkü burada doğmuş, burada büyümüş, 
buranın hayatını yaşıyor. Ve şimdi Türkiye’ye o sadece 



Harun Göçerler  |  51

tatil yapılabilecek bir memleket olarak görüyor. Tamam, 
belki orası benim memleketimin tamamı diyor. Ama 
ben orada yaşayacaklarını zannetmiyorum. Tersine 
göç olmaz yani, öyle bir şey olmaz. Yeni jenerasyon 
da olmaz. Eğer son göçecek olanlar varsa, belki işte 
benim gibi olanlar, göçmek isteyenler, göçerse göçer, 
benden sonrakilerin mümkün değil ki Türkiye’ye geri 
dönmezler.”

K-14: “Evet ilk geldiğimde mesela diyordum ki işte ben 
gideyim çalışayım işte bu kadar para biriktireyim ondan 
sonra köyüme dönerim ya da memlekete dönerim. Ama 
şimdi ben öyle bir şey değilim.”

Türkiye’ye dönüş yolculuğumuzdan bir kare



52  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

K-15: “Buraya yerleştik. … Burada ilkokulu bitirdik 
falan derken, ailemiz tekrar öyle bir karar verdi ki 
tekrar dönüyoruz kararı oldu bizde. Tekrar Türkiye’ye 
döndük. Ama... Bu aslında gurbete, yani gurbetin 
vermiş olduğu bir, nasıl diyeyim, değişik bir şey. 
İşte yani artık bıkmışlardı buradan yani burada işte 
hasretlik var. O zaman anneler babalar yaşıyor bizim 
babaların annelerin. Anneye babaya hasretlik, vatana 
hasretlik derken dönelim denildi. Biz döndük ama baba 
maalesef dönemedi. Gene öyle bir ayrılık oldu. Tekrar 
babaya hasretlik başladı. Samsunluyuz, biz Samsun’a 
yerleştik. Sonrasında da işte baba dönmeyince bir 6 
sene sonra tekrar hadi çoluk çocuk yine geliyoruz olduk 
Almanya’ya. Bizimki de baya bir karışık bir şey oldu 
yani. Ama zor, gurbetlik zor yavrucuğum. Çok zor.”

K-6: “İnşallah. İnşallah. Yani duruma göre bakacağız. 
Ben çocuklarım burada doğup büyüdüler belki ama 
burada kalmayı hiç istemiyorum.”

K-8: “Her şeyim burada. Neden gideyim ki artık? 
Torunlar, aile, iş, arkadaş… Bunlar Türkiye’de yok 
benim için.”

K-16: “Ben seviyorum Almanya’yı yani. … Burası da 
aynı orası da aynı benim için. Karım yabancı, burada 
tanıştım.”

Verilen cevaplardan bir yandan yaşam koşulları açısından 
Almanya’ya mecburi bir bağlılık durumu varken diğer taraftan 
ise sosyal ortam konusunda bir yoksunluk içerisinde düşme 
düşüncesi ile Türkiye’ye dönmek istemeyenlerin olduğu 
anlaşılıyor. Bazı katılımcıların gönlü memleketlerine geri 
dönmek yönünde olsa da çocuklarının tepkisinden dolayı 
bu ülkede yaşamlarını sürdürmek durumunda kaldıkları 
görülmektedir. Dolayısıyla sebepler farklı olsa da isteyerek ya 



Harun Göçerler  |  53

da mecburiyetlerden dolayı vatandaşlarımızın artık Almanya’da 
kalıcı oldukları aşikârdır.

3.12. “Almancı” Kavramına Bakış

Röportaj yapılan bazı katılımcılar özellikle Türkiye’de 
bulundukları zamanlarda kendilerinin “Almancı” olarak 
nitelenmesini aslında bir aşağılama durumu olarak 
yorumlamakta ve bundan rahatsızlık duyduklarını dile 
getirmektedir.

K-7: “Türkiye’den size oluşan önyargı, Almancı 
kavramı. O bizi çok rahatsız ediyor. Türkiye’ye 
giderken biz memleketimizi severek gidiyoruz. Yani 
esnaf Almancısın diye sana kazık atıyor. Kendi akraban 
sana kazık atıyor. … Ne Almancı? Ben Türküm abi.”

K-11: “Kayseri’de gezerken bile adam bakıyor 
arkamdan. O beğenmemeye gelmiş. Ya bu Almancı 
boş ver diyor. Tabii ki değişiyor. İstanbul olsun. Neresi 
olursa olsun fark etmiyor. Köyde de tavır değişiyor.”

K-12: “Şimdi benim kendi arkadaşlarım bana takılmak 
için derlerdi. Almancı geldi diye. Çünkü ben de orada 
çalışırken biz de öyle derdik. Hani bak Almancılar geldi, 
sezon başladı falan derdik. Ama şimdi bana arkadaşlarım 
espri olsun diye derlerdi. Ooo Almancı geldi falan derdi. 
Ya ben Almancı değilim ki aslında. Yani Almancı... 
Biz aslında ne diyorduk, gurbetçi diyorlardı. … Yani 
şöyle baktığın zaman çok saçma. Kim çıkardı bunu? 
Onu da bilmiyorum. Ben de Türk’üm, sen de Türksün. 
Türkiye’de yaşamamam mı sorun? ”

Kendilerini aynen Türkiye’de yaşayan vatandaşlarımız 
kadar Türk olarak tanımlayan katılımcılar için “Almancı” 
ifadesi onların milliyetçilik ve milli kimliğe aidiyet duygularını 
rencide edici bir kavrama dönüşmüştür. Sadece Türkiye dışında 
yaşıyor olmanın bu gibi dışlayıcı içeriği çağrıştıran ifadelerde 



54  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

dile getirilmemesi gerektiğini özellikle vurgulamaktadırlar. 
Sonuç olarak iki ülke arasında var olan göç tarihinden doğmuş 
sosyolojik bir etiket haline gelen bu kavram belki de sadece 
Alman dilini ve kültürünü bir şekilde yaşamaya başlamış olan 
Türklere “siz artık farklısınız” cümlesini dolaylı ve alaycı bir 
yoldan söylemenin bir çeşidi olmuştur. 

Duisburg’ta şehir etkinliklerimizden bir kare



Harun Göçerler  |  55

Doğu-Batı Berlin sınırında Osman Kalın adlı Türk vatandaşının 
1983 yılında yaptığı barakayı ziyaretimiz

Baran (2010: 73) kaleme aldığı makalesinde söz konusu 
farklılığı şu sözlerle aktarmayı tercih etmiştir:

“Türkiye’de ise kullandıkları arabalardan, giydikleri 
kıyafetlere, tüketim alışkanlıklarından aksanlarına kadar birçok 
şeyin gündem yapılması, siyasi ve politik tercihleri nedeniyle 
eleştirilmeleri, sosyal medyada Avrupa’da yaşayan Türklere 
yönelik ek vergi, ayakbastı parası ödesin kampanyaları, 
“almancı” ya da “gurbetçi” kavramlarına vurgu yapılarak dile 
getirilmektedir. “

Dolayısıyla bu ifadenin içeriğinin muhatabını rahatsız edici, 
dışlayıcı, farklı görüldüğünü gösteren, kendilerinden olmayan, 
v.b. negatif anlamlarda kullanılması kendi milli kimliğini 
her daim muhafaza etmeye gayret eden vatandaşlarımız 
için içsel bir iletişim bariyeri oluşturmaktadır. Sonuç olarak 
Almanya’da bulunan farklı ülke vatandaşları için benzer 



56  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

ifadeler kullanılmadığı gibi kendi vatandaşlarımızı nitelemek 
için de kullanılmaması önerilir.

Duisburg şehir aktivitelerimizden bir kare



57

BÖLÜM 4

4. Projede Görev Alanların İzlenimleri

Harun GÖÇERLER’in İzlenimleri

Tekirdağ’da filizlenen ve müthiş bir 
sinerji ile hızlı bir şekilde büyüyen bu 
proje sayesinde öğrencilerimizin lisans 
derslerinde sürekli okuyup dinledikleri 
konuları Almanya’da yerinde 
gözlemleme imkânı bulmaları ve bunun 
onlara kazandırdıklarını bizzat 
gözlemlemek bir akademisyen olarak 
beni oldukça mutlu eden noktaların en 

önde geleniydi. Akademik danışmanlığını yaptığım Türk-
Alman Öğrenci Topluluğu ve Tekirdağ Gençlik Merkezi ile 
ortak yürütülen bu projede göç ettikleri zamana bakılmaksızın 
yaşamlarını Almanya’da sürdüren vatandaşlarımızla yapılan 
röportajlarda onların güncel yaşantıları ile geçmiş yaşantıları 
arasında adeta bir köprü kurduğumuza inanıyorum.

Bu röportajların içeriklerini inceledikten sonra bende 
elinizde bulunan bu kitabı hazırlama düşüncesi belirdi. 
Çünkü röportaj içeriklerinde o kadar orijinal, insani ve içten 



58  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

aktarılan veriler vardı ki, bunları somutlaştırarak tarihe bir 
kayıt bırakmayı öncelikle Almanya’daki vatandaşlarımıza karşı 
bir borç olarak gördüm. Gençlik ve Spor Bakanlığı Gençlik 
Hizmetleri Genel Müdürlüğü destekleri ile gerçekleşen bu 
projenin ayrıca ülkemiz adına da bir kayıt niteliği taşıyacağını 
ve bakanlığımızın veri kaynakları arasında bulunacağından 
eminim. Genç öğrencilerimizin gözlerinde parlayan heyecanı 
ve mutluluğu temin ettikleri için Bakanlık yetkililerine, 
Tekirdağ Namık Kemal Üniversitesi Rektörlüğü’ne ve Tekirdağ 
İl Gençlik ve Spor Müdürlüğü’nde desteklerini esirgemeyen 
tüm çalışanlara teşekkürlerimi arz ederim. 

Neriman NÜZKET ÖZEN’in İzlenimleri

“Göçün İzinde Empati ve Bilinç: 
Almanya” projesi benim açımdan 
oldukça verimli ve başarılı geçti. Bir 
misafir işçi ailesinin çocuğu olarak 
Almanya’da yaşadığım yıllarda kendi 
geçmişimde yaşadığım olumlu / 
olumsuz tecrübelerimi derslerde 
öğrencilerime yıllar içerisinde her daim 
aktarmaya çalışırken bir haftalık bir 

sürede bile olsa bunu kendilerinin bizzat yaşamış ve görmüş 
olmaları onlar için çok kıymetli bir tecrübe oldu. Almanya’da 
ziyaret ettiğimiz Köln, Duisburg ve Berlin şehirlerinde yaşayan 
Türk göçmenlerle öğrencilerin gerçekleştirdiği etkileşimlerde, 
yapılan tüm görüşme, röportaj, çekim ve söyleşilerle edindikleri 
veriler onlara Almanya’ya dair zihinlerinde yarattıkları imgeyi 
tekrar gözden geçirme ve aslında bununla yüzleşme fırsatı da 
verdi. Almanya’da geçirdiğimiz bu sürede kendi kişisel gözlem 
ve değerlendirmelerimde ise dikkatimi çeken nokta birinci 
nesil göçmen profilinin uzun yıllar içerisinde ve değişen 
nesillerle birlikte geçirdiği değişimdi. İlk nesil göçmen 
işçilerinin geçici bir süre çalışıp para biriktirmek amacı yıllar 



Harun Göçerler  |  59

içerisinde kalıcı yerleşme ve oraya kök salma şeklinde evrime 
uğramış ve göç bir nevi boyut değiştirmiştir. Diğer bir 
gözlemim ise Almanya’ya yıllar içinde farklı ülkelerden 
gerçekleşen göçün toplumsal, sosyal ve kültürel yapıya olan 
etkisinin daha gözle görülür şekilde artmış olması ve bu etkinin 
Almanya’nın düzen ve sistemini de bariz olumsuz etkilediğidir. 
Bir haftalık süreçte ulaşım, konaklama, sosyal hayat, sağlık 
sistemi, insanlar arası iletişim gibi farklı boyutlarda toplumsal 
yaşantıda yaşanan değişimi gözlemleme fırsatı da bulan 
öğrenciler Göç ve Almanya’ya dair kendi öz değerlendirmelerini 
yerinde yaşayarak yapabildiler. Bunun da onlar için unutulmaz 
bir deneyim olduğuna inanıyorum.

Ümit KÜHRAM’ın İzlenimleri

“Göçün İzinde Empati ve Bilinç: Almanya” 
projesi kapsamında Berlin, Duisburg ve 
Köln’de bulunmak benim için unutulmaz 
bir deneyim oldu. Projenin adıyla uyumlu 
bir şekilde, göçün izlerini yalnızca tarihî 
anlatılarla değil, günlük yaşamın içinde 
de gözlemleme fırsatı yakaladık. Özellikle 
Duisburg’da Türklerin yoğun yaşadığı 

bölgelerde, Türkiye’den götürdükleri kültürü nasıl yaşattıklarını 
ve aynı zamanda Alman toplumunun parçası olma çabalarını 
görmek dikkat çekiciydi.

Bir gençlik lideri olarak benim için en değerli kazanım, 
göçün bireyler üzerindeki etkisini somut olarak gözlemlemek 
oldu. Bu süreç, gençlerle yaptığımız çalışmaların uluslararası 
boyutunu daha iyi kavramamı sağladı. Göçün, kimlik ve 
aidiyet kavramlarını nasıl şekillendirdiğini yerinde görmek 
hem kişisel hem de mesleki anlamda büyük bir katkı sundu.



60  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

Esin SAVAŞ’ın İzleminleri

Tekirdağ Gençlik Merkezi ve TNKÜ 
Türk Alman Topluluğu’nun ortak projesi 
olan söz konusu proje kapsamında 
Almanya’da yaşayan Türkler ile bir araya 
gelerek yaşantılarını yerinde izleme ve 
göçün insan hayatında ne kadar derin 
izler bıraktığını gözlemleme fırsatı 
bulduk. Yapılan röportajlarda ve 
Duisburg, Kreuzberg gibi Türk 

mahallerinde yapılan çalışmalarda göçün bireysel ve toplumsal 
boyutlarını yakından izleme fırsatımız oldu. Göç edenlerin 
hikâyelerini dinlerken kiminde özlem, kiminde maddi sıkıntılar, 
kimilerinde de yabancılık hissisinin hala devam ettiğini gördük. 

Bulunduğumuz süre boyunca yapılan röportajlar 
neticesinde 1.ve 2.nesil göçmenlerin daha çok ekonomik 
gerekçelerle Almanya’ya gittikleri ve her zaman ülkelerine 
dönme umuduyla misafir işçi kimliğiyle yaşadıkları 
gözlemlenmiştir. Bu gerekçelerle Almanca öğrenmedikleri 
ve Almanlarla iletişim kuramadıkları, daha çok Türk 
kimliklerini korudukları, genellikle Türk mahallerinde 
dernekler ve camiler etrafında toplandıkları görülmüştür. Fakat 
günümüzde çocukları ve torunlarının Almanya’daki hayata 
uyum sağladıkları oradaki kültürü benimsedikleri Türkiye’ye 
ziyarete bile gelmek istemedikleri ve Türk kültürü hakkında 
çok fazla bilgiye sahip olmadıkları görülmüştür. Özetle, bir 
Türk olarak Almanya’daki Türklerle yaptığımız görüşmeler 
sonucunda yeni neslin Türkiye’ye geriye göç düşünmediği 
gerek ekonomik sebepler gerek yaşam tarzı anlamında Avrupa 
kültürüne uyum sağladıkları, daha eski nesillerin de çocukları 
ve torunlarına daha rahat bir yaşam sunabilme umuduyla her 
ne kadar özlem çekseler de Almanya’da yaşamlarına devam 
ettiği görülmektedir.



Harun Göçerler  |  61

Ahmet Turan YILMAZ’ın İzlenimleri

Almanya’nın göründüğünden daha farklı 
olduğunu düşünüyordum. Haklı 
olduğumu gördüm. Anlatılandan hep 
daha fazlası olduğuna inanan bir 
insanımdır. Bu yüzden sosyal medyada 
bana yansıtılan sözde gerçeklerin dışında 
kalmaya çalışarak, milletimizin yargılarla 
ve algılarla ayrıştırılan kesimi olarak 
gördüğüm sözde ‘gurbetçi’, özde 

hepimizin akrabalarından oluşan topluluğu anlamaya çalıştım. 
İşe kendi çemberimden başlayarak akrabalarımın yaşantılarını, 
hayat hikâyelerini ve haklarında mevzubahis bütün öyküleri 
dinledim. 

Bu süreç bende fevkalade derin manevi hisler uyandırdı. 
İki yaka, iki taraf, iki millet, iki uçurum… Adına ne derseniz 
deyin, değişmeyecek bir arada kalmışlık. Hisler, vuku bulan 
olaylar çerçevesinde gelişir diyerek daha derinlere, olayların 
başlangıcına bakışlarımı yönelttim; yaşıtlarıma, fi tarihi gibi 
eski gelen zamanlara... Dinlediğim kadar okudum ve izledim. 
Durum vahim gözüküyordu; zira dinlediklerimle ulaştığım 
kaynaklar birbirini tam anlamıyla örtmüyor, anlatılanları yarım 
bırakıyorlardı. Bu, önyargıları ve oluşan algıları tamamlıyordu 
işte. ‘Sesinizi kendi yankı odanızdan çıkaramazsanız, 
feryatlarınıza kulak asan olmazdı’ diye düşündüm. Biri bir 
şey yapmalıydı ve bu neden ben olmayayım ki? ‘Bir şey 
yapmalı’ diyerek kolları sıvadım. Önce bana güvenen insanlara, 
ardından bana rehber olan akademisyenlerime başvurdum. 
Türk-Alman Öğrenci Topluluğu olarak yerelden başlayıp 
etkisini akranlarımıza yaymayı düşündüğümüz seminer, sergi 
ve simülasyonlarımızla lise ve üniversite öğrencilerine hitap 
etmeye çalıştık. 



62  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

Bu süreçte Gençlik ve Spor Bakanlığı, yereldeki temsilcileri 
sürecin başından beri yakın ilgiyle bizlere destek veriyor, 
maddi manevi bütün imkânları sunuyordu. Bıraktığımız 
intiba güzeldi; böylelikle olumlu çıktılar alabildik. Projemiz 
olaylara empatiyle yaklaşıp insanlarla bağ kurabilmek, bunun 
akabinde algıları yıkarak genç nesillerde bilinç oluşturmaya 
dayanmaktaydı. Sürecin devamında biz gençler, bizzat 
Almanya’da gurbetçilerimizle bir araya gelerek onlara deneyim 
aktarımını birinci elden edinme fırsatı kurmayı hedefledik. 
Proje boyunca oluşturulmaya çalışılan atmosferin, tamamıyla 
gençlerin katkısıyla ortaya çıkmasına ortam hazırlanarak, 
projenin katılımcıları tarafından benimsenmesi hedeflendi. Sıfır 
noktasında insanlarla bir araya gelebilmek bana bakış açımda 
netlik kazandırdı. Bu proje sayesinde gerçekleştirdiğim bütün 
samimi sohbetlerimde, oradaki gurbetçilerden memleketimin 
sıcak samimiyetini bulabildim. Empati kurabilmek için merak 
ettiklerimi sorabilme imkânı elde ettim. Yakınılan dertler 
her jenerasyonda ortaktı. Yaşadıkları aidiyet sorunu, onları 
nehrin hiçbir yakasına geçmesine müsaade etmeden arada 
bırakıyor; öz yurtlarında garip, gurbette parya görülmelerine 
neden oluyordu. Karşı çıkışları karşılık bulmuyor, çokkültürlü 
Almanya topraklarında hor görülmelerine sitem ediyorlardı. 
Bizlerden empati ve sağduyu bekliyor, onların da bizden 
oluşlarını unutmama yükümlülüğünü hatırlatıyorlardı. 
Bununla birlikte kültürel erimeden muzdarip olduklarını; 
peşlerinden gelen jenerasyonların, ne kadar uğraş verseler de 
kültür, örf ve âdetlerinden yavaş yavaş koptuğunun endişesi 
içinde bulunduklarını söylüyorlardı. Bu proje sayesinde, 
katılımcı gençlerin göçmenlerin acılarını, umutlarını, kimlik 
arayışlarını ve aidiyet mücadelesini derinden kavramalarının 
sağlandığını düşünüyorum.



Harun Göçerler  |  63

Yıldız İlayda DÜZEL’in İzlenimleri

“Göçün İzinde Bilinç ve Empati: 
Almanya” projemizde sözünü ettiğimiz 
“Türkiye-Almanya İşçi Göçü” konusu 
üzerine Köln, Duisburg ve Berlin olmak 
üzere Türkiye’den göçün yoğun olduğu 
şehirlere yedi günlük bir ziyaret 
gerçekleştirdik. Süreci proje kapsamında 
başarıyla tamamladık. Pek çok yaşantıya 
şahit olma ve ilk ağızdan duyma fırsatına 

sahip olduk. Türk vatandaşlarının hikâyelerini yerinde 
deneyimlemek, birçok açıdan empati kurmamızı ve bu göç 
hakkında gerçek bir bilinç kazanmamızı sağladı.

Her ne kadar memleket hasretini içlerinden söküp atamasalar 
da artık kendi düzenlerini kurmuş olan vatandaşlarımızın, kendi 
benliklerini kaybetmeden adapte olduklarını düşünüyorum. 
1960’lı yıllarda başlayan göçün, yıllar içerisinde yalnızca 
“işçi” kavramı üzerinden şekillenmediğinin de farkına vardım. 
Günlük yaşantılarını kendilerine uygun şekilde uyarlamış 
olduklarını gözlemledim. Tahminimden çok daha yoğun olan 
Türk nüfusunun; kendi yemek yerlerine, marketlere ve çeşitli 
dükkânlara sahip olduğunu gördüm. Dini açıdan zamanında 
yaşanan zorlukların azaldığını ve imkânların çoğaldığını ise 
Köln’de ziyaret ettiğimiz camide daha iyi anladım.

Son olarak, üzerlerine yapışmış olan kavramların- 
“Almancı”, “Gurbetçi”, “Misafir işçi” vb.- onları aslında 
yansıtmadığını, kendilerini kötü hissettirdiğini ve kendi 
ülkelerinden, insanlarından uzaklaştırıp mesafe koymalarına 
sebep olduğunu, yaptığımız konuşmalar sırasında gözlerindeki 
hayal kırıklıklarında gördüm. Bu proje sayesinde hedeflediğimiz 
bilince ulaştığımızı ve gerekli empatiyi yerinde deneyimleyerek 
kazandığımızı düşünüyorum.



64  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

Zeynep KARACA’nın İzlenimleri

Proje kapsamında farkındalık oluşturma 
amacıyla Türkiye’den Almanya’ya doğru 
yola çıktık. Hedefimiz, misafir işçi olarak 
Almanya’ya giden yurttaşlarımız başta 
olmak üzere çeşitli nedenlerle göç etmiş 
Türklere ulaşmak ve bu kişilerin 
yaşadıklarını yerinde gözlemleyerek onları 
anlamak ve gerekli çıkarımlarda 
bulunmaktı. Yedi gün süren proje 

kapsamında ilk durağımız Köln oldu ve Köln Türk İslam 
Birliği Derneği’ni ziyaret ederek, yıllar öncesinde Almanya’ya 
göç etmiş olan kişilerle röportaj yaptık. Bu röportajın bazı 
önemli noktaları göç etme nedenleri, yeme-içme ve yaşam 
tarzı ölçütünde Türk-Alman kültürü karşılaştırması üzerine 
oldu. Türk kültüründe özellikle uzaktan bir misafir geldiğinde 
ilk olarak kolonya, şeker tutulur ve sonrasında kahve ikram 
edilir. Burada da aynı durumun gerçekleştiğini gözlemledik 
ancak kahve ikramında Almanlar gibi kremayı kahve yanında 
sonradan dahil ederek sunulması gibi bir kültürel farklılık da 
dikkatlerden kaçmadı. 

İkinci durağımız ise Duisburg oldu. Türk esnafının 
yoğunlukta olduğu Hochfeld mahallesine ziyarete gittik. 
Mahalleye girer girmez upuzun bir cadde bizi karşıladı ve 
lokanta, pastane, dönerci, kuyumcu ve süpermarket gibi 
Türk işletmeler yan yana yer almaktaydı. Burada döner 
dükkânı sahibi biriyle bir röportaj gerçekleştirdik. Kendisi 
1970’li yıllarda Kayseri’den Almanya’ya göç etmiş işini ve 
ailesini burada kurmuş biriydi. Görüşme esnasında kendisine 
yönelttiğimiz sorulardan biri onun aidiyet hissine yönelikti, 
verdiği cevap kendini tamamen Türk olarak hissetmesi “Hiç 
buraya Almanya’ya ait olmadım” şeklindeydi ancak aynı 
soruyu çocukları için tekrarladığımızda onların kendisinin tam 
aksine tamamen Alman olarak hareket ettikleri yönündeydi. 



Harun Göçerler  |  65

Hatta kendi kültürlerine, Türkiye’ye yabancı olduklarını dile 
getirirken bu durumdan memnun olmadığı da hissediliyordu. 
Bu görüşme, göçün kuşaklar arası etkilerine dair somut bir 
örnek olarak değerlendirilebilir. 

Duisburg’da gerçekleştirdiğimiz ziyaret ve gezi sonrası 
son durağımız Berlin oldu. Berlin, Köln ve Duisburg’a 
göre başkent olmasından dolayı şehir yapısı olarak çok daha 
farklıydı. Binaların düzeni, resmi yerler, daha göze batan bir 
çekicilikteydi. Ve bu bölgede ziyaret noktamız büyük Türk 
mahallelerinden olan Kreuzberg oldu. Otelden Kreuzberg’e 
ulaşımımızı tamamladığımızda meşhur “Kreuzberg Merkezi” 
girişinde kendimizi bulduk ve tabii daha girişte karşılaştığımız 
Namık Kemal kütüphanesi bizim için güzel ve anlamlı 
bir detaydı. Mahallede gezinti yaparak gözlemlerimizi 
gerçekleştirdik, ardından Berlin duvarının tam da sınırına 
bir gecekondu inşa eden “Osman Amca” olarak bilinen bu 
kişinin evini görmeye gittik. Doğu ve batının tam ayrıldığı 
noktada adeta bir köprü görevi gören Osman Amca’yı 
gerçekleştirdiğimiz etkinlikle anmış olduk ve bu şekilde onu 
anmak, projenin önemini vurgulayan anlamlı anlardan biri 
oldu. 

Bu üç şehirde de gidip ziyaret ettiğimiz Türklerin bulunduğu 
mahalle ve sokaklarda dikkatimi çeken en önemli şey soyut 
bir yapılaşma olmasıydı. Öyle ki bu bölgede yaşayan kişiler 
kendilerine yeni bir dünya yaratmış gibi geçim halindeydiler. 
Benim için yedi gün boyunca dopdolu geçen bir program oldu 
ve tabii bu noktada Almanya’daki Türkleri, Alman kültürünü 
yerinde gözlemleyerek tanımak hem dilin kullanımı hem de 
bilinç ve farkındalık oluşturma açısından farklı bir perspektif 
kazandırdı. Projede emeği geçenlere teşekkürlerimi sunarım.



66  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

Yusuf DOĞAN’ın İzlenimleri

Projenin yazılış ve uygulama amacına 
tam olarak hizmet ettiğini düşünüyorum. 
Türkiye’de evimizde ya da okulumuzda 
teorik olarak bu insanların ne gibi 
zorluklarla karşılaştığını konuşmak ya 
da işlemek onları anlamamıza ve empati 
yapmamıza olanak sağlamıyor. Ancak 
bu süreci yerinde ve bizzat yaşamış 
insanlarla sohbet ederek deneyimlemek 

tam da projenin çıkış amacına hizmet etmiştir. Bu süreçte 
birçok farklı zorlukla karşılaşmış insanlarla tanıştık. Belki 
burada bize normal gelen şeylerin bile 60’lar Almanya’sındaki 
gurbetçi Türkler için sıkıntı oluşturduğunu gözlemledik. 

Günümüzde Almanya’daki göçmen halkların çoğu gibi 
Türk işçilerinin de kendi kültürlerini korumak ve yeni kuşağa 
aktarmada sıkıntı çektiğini ve büyük oranda da aktarmayı 
başaramadığını gözlemledik. Oradaki 2. ve 3. kuşak Türklerle 
röportaj yaptığımızda onlara çocuklarının kendilerini nereye 
ait hissettiklerini sorduk. Aldığımız cevaplar büyük çoğunlukla 
bu neslin çocuklarının kendilerini Alman olarak gördükleri 
yönündeydi. Ve tam da burada acaba hangi neslin yaşadığı 
sıkıntı ve zorluk daha güçtü diye düşündüm. İlk nesil yabancı 
bir ülkede bir “yabancı” olarak çalışıp yaşamak için uğraşırken 
bir yandan da kendi kültürünü kaybetmemek için çabalarken şu 
anki neslin çocukları kendilerini Türk olarak bile tanımlamak 
istemiyor. Son kuşağın çektiği fakat farkında olmadığı sıkıntı da 
tam olarak bu “kültürel kimliklerinin kaybolması” sorunudur.



Harun Göçerler  |  67

Eray AYDIN’ın İzlenimleri

Öncelikle Gençlik ve Spor Bakanlığı 
destekli “Göçün İzinde Empati ve Bilinç: 
Almanya” projesinin gerek Alman Dili 
ve Edebiyatı öğrencilerine gerek göç 
literatürüne büyük katkı ve hizmette 
bulunduğunu söylemek istiyorum. Bu 
projeyi yerinde gerçekleştirmek bizlere 
tarifi mümkün olmayan bir deneyim 
kazandırdı. Hocalarımız ve bakanlık 

koordinatörleri yardımlarıyla insanlarla röportaj gerçekleştirip 
anlatılan hikayeleri dinledik. Göçün sebeplerinin, gelişiminin 
ve sonuçlarının bahsedildiği çıktılar aldık. 

Türkiye’den Almanya’ya sebebi ne olursa olsun göçün insan 
üzerindeki mental ve fiziksel etkileri beni derinden etkiledi. 
Çocuklarına gelecekte refah içinde bir hayat sunmak isteyen 
işçilerin yaşadıkları zorluklar onların bu zorlu yoldaki tek 
motivasyonu haline gelmişti. Memleket özlemi, zaman ve 
kuşak fark etmeksizin hissettikleri bir duygu haline gelmişti. 
Buna ek olarak bu proje bana oradaki insanlarla, onların 
hayatlarıyla, çektikleri zorluklarla empati yapabilmeyi öğretti. 
Onların duygularını anlamanın ve diğer insanlarla paylaşmanın 
bu projenin en önemli getirilerinden olduğu düşüncesindeyim.

Metehan UZUN’un İzlenimleri

“Göçün İzinde Empati ve Bilinç: Almanya” 
Projesi Almanya’ya göç etmiş insanlarla 
ilgili fikirlerimi büyük oranda şekillendirdi. 
Kendileriyle empati kurduğumda 1. ve 2. 
neslin karşılaştığı zorluklar gerçekten beni 
derinden etkiledi. Yaşadıkları iletişim, 
çalışma, ırkçılık, barınma, vatan hasreti 
ve kültürel uyum sorunlarını yerinde 



68  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

gözlemleyerek araştırdım. Bu bağlamda, bu nesiller 
anavatanından bir amaç uğruna kopmuş olup zorluklara karşı 
göğüs germiş güçlü nesiller olarak hafızama kazındı.

Üçüncü ve dördüncü kuşak Türkler ise atalarının yaşadıkları 
zorlukları çoğunlukla unutmuş veya unutmak üzere olan, 
Alman toplumuna entegre olmuş nesillerdi. Bu nesillerin 
yaşadığı zorluklar da “Almanlaşmıştı.” Havanın sürekli 
yağmurlu olması, tuttukları takımın şampiyon olamaması ve 
çalışmak üzere erken kalkmak zorunda olmaları gibi gündelik 
problemleri zorluk olarak bana aktarmışlardı. Almancayı, 
yaşam koşullarını, kuralları ve kurallara uymanın önemini 
biliyorlardı; fakat her yeni gelen nesil gitgide kökeninden 
uzaklaşıyor gibi geldi. Alman olmak ile Türk olmak arasında 
bir seçim yapmaları gerektiğini düşünüyor ve istediklerini 
tercih ederek hayatlarına devam ediyorlardı. Bu durum bana 
G. Michael Hopf ’un şu sözünü hatırlattı: “Zor günler güçlü 
insanlar yaratır, güçlü insanlar kolay günler yaratır, kolay günler 
zayıf insanlar yaratır, zayıf insanlar da zor günler yaratır.”

Özet olarak, Almanya’ya göç etmiş 1. ve 2. nesil Almanya’nın 
zorlu günlerini yaşamış olsa da torunlarına rahat bir yaşamın 
kapısını açmış; bu zorluklardan uzak, sadece gündelik sıkıntılar 
çeken ve kimi zaman bir Alman, kimi zaman bir Türk olan 
yeni bir neslin mimarı olmuşlardır.

İsmet Can KOÇMAN

Bu proje kapsamında Almanya’ya 
düzenlenen gezide yaptığımız röportajlar 
bende şu izlenimleri yarattı. Oraya ilk göç 
eden 1. ve 2. nesil Türkler ne kadar 
memleket özlemi çekse de 3. ve 4. nesilde 
bu özlemin giderek azaldığını 
gözlemledim. Röportajların bazılarında 
kendilerini hâlâ Türkiye’ye bağlayan bir 



Harun Göçerler  |  69

şeyler olduğunu, fakat çocuklarında böyle bir durum olmadığı 
için giderek memleket sevgisinden uzaklaşıldığını ortaya 
koyuyor. Kendileri artık oranın yaşamına entegre olduklarını 
düşünüyorlar. Almanya’daki yaşamlarında oranın kurallarını 
benimsemişler. Çoğu memnun olarak gözükse de memnun 
olmayanlar da vardı. Ancak insanların mutlu olduğunu 
düşünmüyorum; gezdiğimiz mahallelerde hiçbir neşe yoktu.

İnsanlar, Türkiye’deki yaşamlarından Almanya’ya bazı 
şeyler kattıklarına da değindi. Bunlardan bazıları, tuttukları 
futbol takımlarıyla ya da siyasi partilerle kendilerini Türkiye’ye 
ait olduklarını göstermeye çalışmalarıydı. Fakat kendilerini ne 
Türk ne Alman gibi hissediyorlar. Kendi yakın çevresi dışında 
kimseyle iletişim kurmuyorlar. Ne dışarıdan gelen Türklerle 
ne de Almanlarla konuşmak istiyorlar. Kendilerini dışarıdan 
gelen insanlara karşı soyutlamışlar. Bu durum belki de benim 
gezip röportaj yaptığım mahallere özgü bir durumdu. 

Yaşanılan zorluklar ne kadar ağır olsa da şu anki neslin 
rahat bir yaşam sürdüğünü gözlemledim. Buna iş yerini açma 
saatleri, yaşadıkları hayat ve sahip oldukları imkânlar dâhil. 
Her şeye rağmen, göçün getirdiği köklü değişimlerin içinde 
artık daha düzenli, güvenli ve imkânları geniş bir yaşam 
sürdüklerini söyleyebilirim.

Rojin DEMİR

Öncelikle böyle değerli bir projede yer 
aldığım için kendimi çok şanslı 
hissediyorum. Çünkü bu proje bana pek 
çok katkı sağladı. Proje yazımı hakkında 
bilgi edinme fırsatı buldum ve ekip 
çalışması konusunda önemli deneyimler 
kazandım. Almanya’ya gideceğimiz 
ekiple neredeyse her gün bir araya gelerek 
ortak bir proje için birlikte çalıştık. Bu 



70  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

süreçte ekip işinin sorumluluk gerektirdiğini ve ekipçe 
çalışmanın ne kadar değerli olduğunu görmüş oldum.

Almanya’ya bu proje kapsamında gitmek benim için 
çok özel bir deneyimdi. Orada da disiplinli bir şekilde 
çalışmalarımıza devam ettik. Ayrıca oradaki göçmen Türklerin 
yaşantılarını bizzat yerinde görme imkânı bulduk. Yaptığımız 
röportajlar sayesinde onların karşılaştıkları zorlukları, 
dışarıdan bakıldığında görülmeyen yönleriyle tanıdık. Bir 
millete veya kültüre ait olamamanın ne kadar zor bir durum 
olduğunu yakından hissettik. Çünkü gittikleri yerde göçmen, 
kendi ülkelerinde ise yabancı olarak görülüyorlar. Kimileri 
Almanya’ya işçi göçüyle gelmiş, kimileri evlilik yoluyla ya da 
çok daha farklı sebeplerle orada bulunuyor. Ancak her şeye 
rağmen Almanya’da yaşamak isteseler de Türkiye ile bağlarını 
hiçbir zaman tamamen koparamamışlar. Almanya’da 7 gün 
kaldık ama çok fazla şey deneyimledik.

Bahar YILDIZ

Sürecine katkı sağladığım ve katılım 
gösterdiğim “Göçün İzinde Empati ve 
Bilinç: Almanya” projesi, çekirdek bir 
ekip ve değerli hocalarımın katkılarıyla 
bana, bir yerden en fazla ne kadar verim 
alınabileceğini gösterdi. İmkânlar 
dâhilinde yaşanabilecek en güzel 
deneyimlerden biriydi. Dışarıdan 
bakıldığında çok kolay gözüken bu süreç, 

aslında çeşitli aşamalar ve basamaklar içeriyordu. Bu 
basamaklar, sabır ve özveriyle aşılarak, Tekirdağ’da bir ilke 
imza attık.

Öncelikle, Almanya ve oradaki Türkler, kafamda 
canlandırdığımdan çok daha farklıydı. Türkiye’den ilk defa 
Almanya’ya göçmen Türklerle bağlantı kurmaya gitmiş olan 



Harun Göçerler  |  71

bizlerin daha sıcak karşılanmasını bekliyordum. İstisnalar 
elbette vardı, fakat genel olarak baktığımızda neredeyse kimse 
röportaj yapmaya bile yanaşmadı. Bazıları o kadar içlerine 
kapanmışlardı ki, sanki onlar değil; sadece biz Türktük. Bu 
durum, bazen kendi topraklarından birini görmekten pek 
memnun değillermiş gibi hissettirdi. Ancak bazıları, bizi ilk 
defa görmelerine rağmen bize resmen kucak açmış, her konuda 
yardımcı olmaya çalışmıştı.

Daha geniş bir perspektiften bakmak gerekirse, oraya 
giden ilk nesil, daha çok hor görülmüş, zor işlerde çalıştırılmış 
ve Almanca’ya bile tam olarak hâkim olamamış insanlardı. 
Özellikle eşlerinin peşlerinden sonradan göç eden kadınlar... 
Onların çocukları da bu hikâyelerle büyümüş, belki de bundan 
dolayı gözlemlediğim kadarıyla işkolik olmuşlardı. Aralarındaki 
yaşıtlarımıza gelirsek, Almanya’ya en çok adapte olan kesimdi. 
Türkçeleri pek düzgün değildi. Türkçe-Almanca karışık bir 
jargonları vardı. Kimi aileler, çocuklarının Türkçe öğrenmesini 
öncelik olarak görürken, kimileri de evde bile çocuklarıyla 
Almanca konuşuyordu. Nesil aktarımı ile birlikte, Türk 
kavramının bazı kesimlerde zayıfladığını bizzat gözlemledim. 
Kendisini tanımlamakta güçlük çeken bu insanlar, Almanya’da 
Türk, Türkiye’de ise Alman olarak adlandırılıyorlar. Bu 
yüzden özellikle bazı yerlerdeki Türkler, kendilerini bir fanusa 
kapatmış ve Türkiye’den getirdikleri gelenekleri yaşatma çabası 
içerisindeydiler. Bir türlü bulamadıkları aidiyet hissi onlarda 
yaralayıcı bir boşluktu sanki.

Bununla birlikte, bazı Türk geleneklerini Almanya’ya 
entegre etmiş durumdalar. Bu bana çok şaşırtıcı geldi. Örneğin, 
bazı Almanlar eve ayakkabısız girme gibi alışkanlıkları 
benimsemişler, ayrıca Türk yemeklerini seviyorlar. Hatta 
ekonomiyi döner fiyatlarıyla takip ediyorlar. Bu proje bana 
farklı pencereler kazandıran, kafamdaki soru işaretlerine cevap 
bulmamı sağlayan, öğrenme fırsatı sunan bir kültürel deneyim 



72  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

oldu. Bunu mümkün kılan, başta değerli hocalarım, kendim 
ve herkese teşekkür ederim. 

Hilal ADA 

„Wir riefen Arbeitskräfte, und es kamen Menschen.” (İşgücü 
çağırdık insanlar geldi.) – Max Frisch 30.06.2025 – 

06.07.2025 tarihleri arasında katılmış bulunduğum “Göçün 
İzinde; Empati ve Bilinç – Almanya” projesi, göç ve kültürel 
etkileşim teması çerçevesinde bana çok yönlü bir bakış açısı 
kazandırdı. Projenin amacı, Türkiye’den Almanya’ya 
gerçekleşen göç süreçlerini sahada deneyimlemek ve 
göçmenlerin entegrasyonuna dair empati ile bilinç geliştirmekti. 
Bu bağlamda gerçekleştirilen ziyaretler, göçün yalnızca 
ekonomik boyutunu değil, aynı zamanda toplumsal ve kültürel 
etkilerini de gözlemleme fırsatı sundu. Bu gözlemler içinde 
en dikkat çekici olanlardan biri, Berlin’deki Kreuzberg semti 
idi. “Küçük İstanbul” olarak bilinen bu bölge, hem Türk 
kültürünün canlılığını koruduğu bir alan hem de farklı 
kuşakların deneyimleriyle şekillenen yeni bir toplumsal 
kimliğin inşa edildiği bir mekân olarak öne çıkmaktaydı. 
Sokaklardaki Türkçe tabelalar, kahvehanelerde süren sohbetler 
ve sokaklardaki kültürel etkileşimler, göçmenlerin aidiyet 
duygularını mekanla nasıl bütünleştirdiklerini açık biçimde 
ortaya koymaktaydı. 

Bu deneyimi tamamlayan bir diğer önemli durak ise 
Berlin’de bulunan Türk Eğitim Ataşeliği oldu. Burada edinilen 
bilgiler, göçmenlerin dil ve kültür eğitimine yönelik kurumsal 
desteklerin önemini anlamamı sağladı. Özellikle Türkçe ve 
Türk Kültürü derslerinin, göçmen kimliğinin kuşaklar arası 
aktarımında ne kadar belirleyici olduğu dikkat çekiciydi. 
Ayrıca Köln’ de gerçekleştirdiğimiz bir diğer ziyaret olan 
Keupstraße gezisi, göçün simgesel boyutunu gözler önüne 
serdi. Esnaflarla gerçekleştirilen sohbetlerde, göçün ilk kuşakla 
başlayan hikâyesinin günümüzde çokkültürlü bir yaşam 



Harun Göçerler  |  73

pratiğine dönüştüğü açıkça görülmekteydi. Keupstraße, hem 
kültürel kimliğin korunmasına hem de Alman toplumuna 
entegrasyonun gerçekleşmesine dair güçlü bir örnek 
oluşturuyordu. Nazarımca göçmenlerin gündelik yaşamlarını 
yerinde incelemek, akademik çalışmalarım için yeni bir 
perspektif sağlarken, farklı kültürlerle bir arada bulunmak, 
eleştirel düşünme becerilerimi geliştirdi ve kültürlerarası 
iletişime dair somut örnekler kazandırdı. 

Almanya’da geçirdiğim bu süre hem mesleki gelişimime 
hem de kişisel yolculuğuma kalıcı katkılar sunmuş oldu. 
Sonuç olarak göçün yalnızca iş gücü hareketliliği olmadığını, 
toplumsal dönüşüm, kültürel etkileşim ve yeni kimliklerin 
inşasıyla iç içe geçtiğini yerinde görmek, benim için unutulmaz 
bir tecrübe oldu.

İsmail Taner SOFU

Almanya’ya gittiğimiz ilk gece, bizi havalimanından 
otelimize Türk taksiciler götürdü. Yabancı bir ülkede ilk 

temasımızın yine kendi insanımızla olması bana garip bir 
yakınlık hissi verdi. Geceyi otelde geçirdikten sonra ertesi 
sabah ilk durağımız “ATİB” Hoca Ahmet Yesevi Camii oldu. 
Burada hayatlarını artık Almanya’da kurmuş, bir grubun 
parçası olmuş insanlarla tanıştık ve onların hikâyelerini dinleme 
fırsatı bulduk. Kimi yıllardır oradaydı, kimi yeni sayılırdı. 
Ortak nokta ise, farklı biçimlerde de olsa hepsinin göçün 
yükünü ve beraberinde getirdiği sorunları taşıyor oluşuydu.

Camide yapılan sohbetlerde, kimisi yaban elde çalışmaya 
gelmekten, kimisi dil engelinden, kimisi de özlemden söz 
etti. Onların gözlerindeki hüzün, aynı zamanda da hayata 
tutunma çabalarının verdiği yorgun duruş bana bu projenin 
neden “Göçün İzinde Empati ve Bilinç” adını taşıdığını daha 
iyi gösterdi. Dışarıdan bir gözle baktığımda, bu insanların 
Almanya’da bir yandan kendi kültürlerini yaşatmaya çalışırken 



74  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

diğer yandan yeni düzene uyum sağlama mücadelesi 
verdiklerini açıkça gördüm. Ziyaretimiz sırasında Türklerin 
işlettiği bir dönerciye giderek öğle yemeğimizi orada yedik. 
Sıradan bir öğle yemeği gibi görünse de aslında bence bunun 
da bir anlamı vardı. Çünkü orada, Alman kültürünün bir 
parçası haline gelmiş ama kökeninde Türk emeği ve çabası 
olan bir tatla buluştuk. Dönerin Almanya’da adeta ulusal 
bir yiyecek haline gelmiş olması, göçün ne kadar kalıcı izler 
bırakabileceğini farklı bir açıdan gösteriyordu.

Tüm bu deneyimlerden çıkardığım en önemli ders şuydu: 
Göç, sadece bir yer değiştirme değil, aynı zamanda insanın 
kimliğini, aidiyetini ve hayata bakışını yeniden şekillendiren 
bir süreç. Kimi göçmen yeni başarıların peşinden gitmişti, 
kimi gündelik hayatın yükü altında eziliyordu. Vatan hasretiyle 
yanıp tutuşanları da gördüm, kendi ülkesini eleştirenleri de. 
Bu çeşitlilik, bana empatiyi öğretti. Projenin bana kattığı şey, 
yalnızca göçmenlerin yaşadığı sıkıntıları anlamak değil, aynı 
zamanda onların gözünden dünyaya bakabilmeyi öğrenmek 
oldu. “Göçün İzinde Empati ve Bilinç” ifadesi, sadece bir 
başlık değil, gerçekten yaşadığımız sürecin özeti oldu. Bu 
yolculuk sayesinde hem bilinç kazandım hem de empatiyi 
kendimce benimsedim.

Dilan ACAR

Üniversitemizde Türk-Alman Topluluğu olarak 
hazırladığımız proje sayesinde Almanya’ya gitme fırsatı 

bulduk. Orada, yıllar önce işçi göçüyle Almanya’ya yerleşen 
Türklerle röportajlar yaptık ve onların hikâyelerini dinledik.

Bu yolculukta ben, hem ilk kuşağın yaşadığı zorlukları 
öğrenmiş oldum hem de bugünkü kuşakların bakış açılarını 
görme fırsatı buldum. Dinlediğim hikâyeler beni çok etkiledi. 
Empati yapabildim, kendimi onların yerine koyarak göçün 
insanlar üzerinde bıraktığı derin izleri daha iyi anladım. 



Harun Göçerler  |  75

Benim için bu proje yalnızca bir araştırma değil, aynı zamanda 
unutamayacağım bir hayat deneyimi oldu. Hem öğretici hem 
de duygusal açıdan çok anlamlı bir süreç yaşadım.

Son olarak, bu projede bize rehberlik eden hocalarımıza, 
katkı sağlayan tüm yetkililere ve özellikle Gençlik ve Spor 
Bakanlığı’nın desteğine teşekkür ederim. Onların katkıları 
sayesinde bu değerli deneyimi yaşayabildik.





77

BÖLÜM 5

5. Proje Görevlilerinin Görüşlerinin 
Yorumlanması

Bir üst başlıkta da görüldüğü gibi “Göçün İzinde Empati 
ve Bilinç: Almanya” başlıklı proje, akademisyen ve öğrencilerin 
katılımıyla gerçekleştirilmiş saha araştırmasına dayalı bir 
deneyim sunmuştur. Bu analizde, katılımcıların gözlemleri 
üzerinden ortak temalar, kuşak farklılıkları, kimlik ve aidiyet 
sorunları ile kültürel etkileşim boyutlarına kısaca değinilecek 
ve sonuç bölümünde ise genel eğilimlere yer verilecektir. 
Bu deneyimleme sürecinde elde edilen verileri kitaplaştırma 
düşüncesi ile atılan adımın sonunda katılımcılara Almanya 
ziyareti konusundaki düşünceleri sorulmuş ve alınan cevaplar 
ise bu bölümde yorumlanmaya çalışmıştır. Proje sonrası 
katılımcılar tarafından kaleme alınan yazılar, yalnızca bireysel 
deneyimleri değil, aynı zamanda onların göçün çok boyutlu 
bir doğaya sahip olduğunu anlamalarına da vesile olmuştur. 
Dolayısıyla konu hakkında -projenin ismiyle de uyumlu olarak- 
bir bilinç oluştuğu anlaşılmaktadır. 

Katılımcıların neredeyse tamamı, göçmen deneyiminin 
kuşaklar arasında farklı biçimlerde yaşandığını vurgulamaktadır. 
Birinci ve ikinci nesil göçmenler genellikle ekonomik 



78  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

gerekçelerle Almanya’ya göç eden, kısa süreliğine kalma 
niyetinde olup zamanla kalıcılığa zorlanan bireyler olarak 
betimlenmiştir. Bu nesillerin temel özellikleri; Almanca 
öğrenmekte zorlanmaları, daha çok Türk mahallelerinde 
ve cami/dernek çevresinde yaşamaları, Türkiye’ye dönme 
umudunu uzun süre korumalarıdır. Buna karşılık üçüncü 
ve dördüncü nesil göçmenler, daha çok Alman kültürüyle 
bütünleşmiş, kendilerini “Türk” yerine “Alman” kimliğiyle 
tanımlamaya yönelmeye başlamış bireyler olarak tanımlanmıştır. 
Katılımcılar, bu nesillerin gündelik sorunlarının artık 
göçmenliğe özgü temel sıkıntılar değil, sıradan toplumsal 
dertler (örneğin iş yoğunluğu ya da spor takımlarıyla ilgili 
hayal kırıklıkları) olduğuna dikkat çekmiştir. Bu durum, 
kuşaklar arası kültürel kopuşu ve Türk kimliğinin zayıflamasını 
gözler önüne sermektedir.

Katılımcılar, röportaj yaptıkları göçmenlerin en çok 
“aradalık” duygusundan söz ettiklerini aktarmaktadır. 
Göçmenler, Almanya’da “yabancı” olarak görülürken Türkiye’ye 
döndüklerinde de “Almancı” olarak etiketlenmektedirler. Bu 
ikili dışlanma, göçmenlerin kimliklerini tanımlamakta zorluk 
yaşamalarına yol açmaktadır. Zeynep Karaca’nın aktardığı 
gibi birinci nesil kendini hâlâ “Türk” olarak hissederken, 
çocukları kendilerini daha çok “Alman” görmektedir. Bu 
ayrışma, aile içinde dahi kuşaklar arası aidiyet farklılıkları 
doğurmaktadır. Bahar Yıldız’ın gözlemlerinde bu aradalık 
daha da çarpıcıdır: Almanya’da Türk, Türkiye’de Alman 
olarak görülen göçmenler, hiçbir yere tam anlamıyla ait 
olamamanın yarattığı boşluğu yaşamaktadırlar. Bu durum, 
göç literatüründe sıkça dile getirilen diaspora kimliği ve melez 
kimlik tartışmalarını destekler niteliktedir.

Ayrıca göçmenlerin kültürel yaşamları, yazılarda en sık 
vurgulanan temalardan biridir. Türk göçmenlerin kendi 
mahallelerini, marketlerini, camilerini, hatta kahvehane 
kültürünü Almanya’ya taşımaları gözlemlenmiştir. Berlin’in 



Harun Göçerler  |  79

Kreuzberg semti ve Duisburg’un bazı mahalleleri gibi bölgeler 
“Küçük İstanbul” benzeri mekânlar olarak tanımlanmış, 
Türk kültürünün mekânsal olarak nasıl yeniden üretildiği 
gözlemlenmiştir. Öte yandan kültürel uyumun çift yönlü 
işlediğine dair dikkat çekici örnekler de vardır. Örneğin, 
Bahar Yıldız’ın belirttiği üzere Almanların eve ayakkabısız 
girme alışkanlığını benimsemesi ya da dönerin Almanya’da 
neredeyse ulusal yemek haline gelmesi, göçün karşılıklı kültürel 
etkilerini göstermektedir. Bu bulgu, göçün yalnızca göçmenleri 
dönüştürmediğini, aynı zamanda ev sahibi toplumu da kültürel 
olarak etkilediğini ortaya koymaktadır.

Röportajlarda en sık dile getirilen duygular arasında özlem, 
yalnızlık, dışlanma ve yorgunluk öne çıkmaktadır. Katılımcılar, 
göçmenlerin gözlerinde hem hayata tutunma azmini hem de 
hüzünlü bir yorgunluğu gözlemlediklerini ifade etmektedirler. 
Özellikle birinci neslin “geçici işçi” kimliğinden kalıcı 
göçmen kimliğine zorunlu geçişi, büyük bir psikolojik yük 
doğurmuştur. Genç nesillerde ise kültürel kimliğin zayıflaması 
yeni bir sorun olarak ortaya çıkmaktadır. Yusuf Doğan’ın 
ifadesiyle, birinci neslin en büyük zorluğu yabancı bir ülkede 
hayatta kalmak iken, günümüzdeki genç neslin farkında bile 
olmadığı zorluk “kültürel kimliğin kaybolmasıdır”. Bu durum, 
göçün yalnızca geçmişe ait değil, günümüzde de devam eden 
bir mesele olduğunu kanıtlamaktadır.

Empati kavramı projeye katılanların yazılarında öne 
çıkan ortak bir vurgudur. Katılımcılar, Türkiye’de teorik 
olarak öğrendikleri göç olgusunu Almanya’da göçmenlerle 
birebir konuşarak daha iyi kavradıklarını belirtmişlerdir. 
Bu deneyim, onların yalnızca bilgi edinmelerini değil, aynı 
zamanda göçmenlerin yaşadığı duyguları paylaşmalarını da 
sağlamıştır. Ahmet Turan Yılmaz’ın yazısında öne çıkan nokta, 
önyargıları kırma ve “yankı odasından çıkma” gerekliliğidir. 
Katılımcıların göçmenlerle doğrudan temasın, medyada 
dolaşan önyargılı söylemleri aşarak daha gerçekçi ve insani 



80  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

bir bakış açısı kazandırdığını belirttikleri söylenebilir. Bazı 
katılımcılar projeyi yalnızca bireysel bir deneyim değil, aynı 
zamanda akademik bir katkı olarak değerlendirmiştir. Harun 
Göçerler, röportajların bir araya getirilmesinin “tarihe kayıt 
bırakma” niteliği taşıdığını vurgulamış, projenin gençlerin 
akademik gelişiminde büyük rol oynadığını belirtmiştir. Hilal 
Ada ise Türk Eğitim Ataşeliği’nin ve kültür derslerinin göçmen 
kimliği üzerindeki etkilerini gözlemlemiş, kurumsal desteklerin 
önemine dikkat çekmiştir.

Her ne kadar çoğu katılımcı göçmenlerle kurulan bağdan 
olumlu etkilenmiş olsa da, bazı gözlemler daha eleştirel 
niteliktedir. Örneğin Bahar Yıldız, bazı göçmenlerin röportaj 
yapmaktan kaçındıklarını, içe kapanık olduklarını ve bu 
durumun Türk ziyaretçiler tarafından olumsuz algılandığını 
belirtmiştir. İsmet Can Koçman da ziyaret ettiği mahallelerde 
göçmenlerin mutlu görünmediklerini, toplumsal hayata 
yeterince entegre olamadıklarını vurgulamıştır. Bu farklı bakış 
açıları, göç deneyiminin homojen olmadığını, farklı bireyler 
için farklı sonuçlar doğurduğunu göstermektedir.

Sonuç olarak katılımcı yazıları, Almanya’daki Türk 
göçmenlerin yaşamlarını çok boyutlu biçimde ele almaktadır. 
Proje katılımcıların düşüncelerinden ortaya çıkan başlıca 
bulgular şunlardır:

- Göçün kuşaklar arası etkisi belirgindir; birinci neslin 
zorlukları ekonomik ve dil engeli odaklı iken yeni nesiller 
kimlik ve aidiyet sorunlarıyla yüz yüzedir.

- Göçmenler kimliklerini tanımlamakta zorluk yaşamakta, 
“arada kalmışlık” duygusu yaygındır.

- Türk kültürü Almanya’da güçlü biçimde yeniden 
üretilmekte, aynı zamanda Alman kültürü de göçmenler 
aracılığıyla dönüşmektedir.



Harun Göçerler  |  81

- Göçün duygusal boyutu, özlem ve yalnızlık gibi hislerle 
halen devam etmektedir.

- Proje katılımcıları için en önemli kazanım, empati 
geliştirme ve göçün insani boyutunu kavrayarak konu hakkında 
bilinç kazanmak olmuştur.

Sonuç olarak, bir öğrenci topluluğunun hazırladığı ve 
alınan destekler ile yurt dışında birçok veri elde edilen bir proje 
sonucunda ortaya çıkan bu kitap çalışması yalnızca öğrencilerin 
bireysel bir deneyimlerine değil, aynı zamanda Türkiye-
Almanya göç tarihine dair kolektif bir hafıza üretmiştir. 
Katılımcıların yazılarında görüldüğü üzere, göç olgusu basit 
bir işgücü hareketi değil; kimlik, aidiyet, kültürel etkileşim ve 
kuşaklar arası dönüşümle iç içe geçmiş karmaşık bir süreçtir. 
Bu nedenle, göç çalışmalarında saha gözlemlerinin ve empati 
temelli yaklaşımların önemi bir kez daha ortaya çıkmaktadır.





83

6. Sonuç

Almanya’ya ulaştıkları ilk günlerden itibaren kendilerini 
yabancı bir zamanda ve mekânda hissetmeye başlayan Türk 
işçileri için ilk yılların getirdiği zorluklar ve uyum süreci 
duygusal olduğu kadar işlerinde verdikleri emekle, iş gücü 
olarak da oldukça çetin şartlar meydana getirmiştir. Bu şartlar 
içerisinde ailelerini Türkiye’de bırakıp tek başına dilini ve 
kültürünü bilmedikleri bir ülkeye adım atan vatandaşlarımız 
sonraki yıllarda ailelerini de yanlarına almaya başladıklarında 
ise yeni bir sosyal ortama uyum süreçlerinin yanı sıra aile 
içi uyum süreçleri de ayrı bir sorun olarak ortaya çıkmıştır. 
Özellikle kimliklerini Alman kültürü içerisinde kazanmaya 
başlayan kuşaklar arasında ortaya çıkan çatışmalar ailelerin en 
önemli sorunlarından olmuştur. Gerçekleştirilen röportajlardan 
da anlaşılacağı üzere ilk kuşak göçmenlerin Türk kültürünü, 
dilini, örf ve adetlerini korumaya sıkı sıkıya bağlı olduğu 
görülmektedir. Sonraki kuşakların ise bu durumdan yavaş 
yavaş uzaklaşmaya başladığı görülmüştür. 

İlk kuşak göçmenler, yoğunlukla ekonomik ihtiyaçlardan 
kaynaklanan yaşam kaygısı yüzünden çocuklarının eğitimine 
yeterince önem veremediğini belirtirken, çocuklarının belirli 
bir yaştan sonra eğitime devam etmektense fabrikalarda ve 
muhtelif işlerde çalışmak zorunda kaldığını belirtmiştir. Bu 
süre içerisinde gerek mesleki yeterliklerini gerekse Almanca 



84  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

bilgilerini geliştirmek zorunda olan vatandaşlarımız kendini 
yoğun bir koşturmacanın içerisinde bulmuştur. Nitelikli 
eğitime ise ancak üçüncü ve dördüncü kuşak olarak 
adlandırılan göçmen çocuklarının ulaşabildiği tespit edilmiştir. 
Bu süre içerisinde Milli Eğitim Bakanlığımıza bağlı eğitim 
müşavirlikleri ve eğitim ataşeliklerinin rolü de oldukça önem 
kazanmıştır. Bu birimlerce vatandaşlarımızın çocuklarına 
Türkçe ve Türk kültürü derslerinin verilmesi ve sosyal uyum 
çalışmalarına verilen önem Almanya’daki Türk kimliğinin 
mümkün olduğunca korunmasında nitelikli bir konumda 
bulunmuştur.

Röportaj etkinliğine katılanların bazılarının değindiği bir 
diğer nokta ise kimlik, aidiyet ve çifte kültür deneyimlerine 
dair örnekler olmuştur. Özellikle üçüncü kuşak gençlerden 
sonra milli kimliğinin ne olduğu ya da olması gerektiği 
sorunsalı içerisinde bir kimlik arayışında olan gençlerin 
çokça olduğu yapılan röportajlardan açıkça anlaşılmıştır. 
Gençlerin çoğunluğu köklerini inkâr etmese de kendini 
Alman olarak tanımlamayı tercih etmektedir. Birinci ve ikinci 
kuşak tarafından bunun sebebinin günümüz gençlerinin Türk 
kültüründen çok Alman kültürünü benimsemiş olmaları 
gösterilmektedir. Böyle bir ortamda genç neslin kendinden 
önceki nesillerden çok daha nitelikli iş dallarında çalışmaya 
başladığı ve sosyo ekonomik koşullarının ise babaları veya 
dedelerinden çok daha iyi olduğu görüşmüştür. Çünkü 
günümüz Almanya’sında doğum büyümüş olan Türkler ana 
dili olarak Almancayı, öz kültür olarak ise Alman kültürünü 
özümsemiş olarak büyümektedir. Tam da bu noktada ailelere 
düşen sorumluluk kadar devletimizde de önemli bir sorumluluk 
yüklenmiştir. Türkçe derslerinin ve kurslarının etkin bir şekilde 
kurgulanıp uygulama ikanı aranması Almanya’da eğitim 
temsilciliklerimizin yanı sıra dış işleri bakanlığımızın da önemli 
sorumlulukları arasında yer almaktadır. 



Harun Göçerler  |  85

Röportajlar esnasında, birçok vatandaşımıza uygun ortam 
oluştuğunda Türkiye’ye dönmek isteyip istemedikleri sorulmuş, 
bu konuda olumsuz yanıt alınmıştır. Yani Türkiye’ye Dönüş 
ile ilgili düşünceler aslen birçok vatandaşımız tarafından yok 
olarak kabul görmüştür. Bunun en büyük sebepleri ekonomik 
sebepler olarak gösterilirken, ikinci olarak Almanya’nın 
sosyal devlet vasfının tercih ediliyor olması ve son olarak ise 
vatandaşlarımızın Türkiye’de “Almancı” kavramı kullanılarak 
kendilerini rencide edilmiş hissettiklerini belirtmeleridir. 
Aslen “ben bir Türküm, sadece hayatıma bu ülkede devam 
ediyorum diye mi bana Almancı diyorlar?” gibi cümleler 
sarf eden vatandaşlarımızın sayısının hiç de az olmadığını 
söylemek yanlış olmaz. 

Yapılan röportajlardan ortaya çıkan bu sonuçlardan yola 
çıkarak Almanya’daki vatandaşlarımızın Türk ve Türklük 
algılarının korunması ve güçlendirilmesi için sadece o 
ülkedeki temsilciliklerimize değil, aynı zamanda Türkiye’deki 
vatandaşlarımıza da önemli görevler düşmektedir. Özellikle 
“Almancı” kelimesinin onları yabancılaştırıcı, ötekileştirici 
ve rencide edici bir kavram olarak kabul görmesinden 
dolayı kullanılmaması önerilir. Bu noktada önemli olan tüm 
yurttaşlarımıza ülkemize aidiyetlerini pekiştiren misafirperver 
ve kucaklayıcı bir tavır içerisinde davranılmasıdır.





87

Kaynakça

Akademik Çalışmalar
Abadan-Unat, N. (2011). Bitmeyen Göç: Konuk İşçilikten 

Ulus-ötesi Yurttaşlığa (güncellenmiş baskılar). İstanbul: 
Bilgi Üniversitesi Yayınları.

Akgündüz, A. (1993). Labour migration from Turkey to 
Western Europe (1960–1974): A multidisciplinary 
analysis. Capital & Class, 17(1), 153–173. https://doi.
org/10.1177/030981689305100107

Asutay, H. (2021). Türk-Alman Göçmen Edebiyatı. Çanakkale: 
Paradigma Akademi.

Aydın, Y. (2014). Turkish Migration to Germany: Migration 
Policy and Integration. SWP Research Paper.

Baran, I. (2010). Damga ve Sürekli Yabancılık: Almanya Türk 
Toplumu Örneği. Eskiyeni(56), 67-101.

Becker, B. (2021). The primary effect of ethnic origin – rooted 
in early childhood? Social Science Research, 98, 102580. 
https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2021.102580

Castles, S. (1986). The guest-worker in Western Europe: 
An obituary. International Migration Review, 20(4), 
761–778.

Crul, M., & Schneider, J. (2010). Comparative integration 
context theory: Participation and belonging in new diverse 
European cities. Ethnic and Racial Studies, 33(7), 1249–
1268. https://doi.org/10.1080/01419871003624068



88  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

Çarman, A. (2021, 30 10). Göç süreci ve gençlik: Valiz Çocukları. 
Yeni Hayat: https://yenihayat.de/goec-suereci-ve-
genclik-valiz-cocuklari/ adresinden alındı.

Diehl, C., Koenig, M., & Ruckdeschel, K. (2009). Religiosity 
and gender equality: Comparing native and Turkish 
populations in Germany. Ethnic and Racial Studies, 
32(2), 338–360.

Hartmann, J., & Stoetzer, L. F. (2016). Do second-generation 
Turkish migrants in Germany face glass ceilings? 
Ethnicities, 16(3), 1–23.

Heckmann, F. (2008). Education and the integration of 
migrants. Bamberg: EFMS.

Herbert, U. (1990). A History of Foreign Labor in Germany, 
1880–1980: Seasonal Workers, Forced Laborers, Guest 
Workers. University of Michigan Press.

İçduygu, A. (2009). International Migration and Turkey, 
1950–2000. International Labour Organization Report.

Kaya, A. (2000). Berlin’deki Küçük İstanbul. Büke Yayınları, 
İstanbul.

Keskinel, B. (2025). Türk-Alman Yazınında Dört Kuşak: Yazarlar 
ve Değişen Konular. Tekirdağ Namık Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 
Tekirdağ.

Kırmızı, B. (2016). Göçmen Türklerin Almanyada Yaşadığı 
Sorunların Dünü ve Bugünü. Journal of Turkish Language 
and Literature (Littera Turca), 2(3), 145-156.

Kristen, C., & Granato, N. (2007). The educational attainment 
of the second generation in Germany: Social origins and 
ethnic inequality. Ethnicities, 7(3), 343–366.

Luthra, R. (2013). Explaining ethnic inequality in the German 
labor market. European Sociological Review, 29(5), 
1095–1107. https://doi.org/10.1093/esr/jcs081

Miller, J. (2018). Turkish Guest Workers in Germany: Hidden 
Lives and Contested Borders, 1960s to 1980s. University 
of Toronto Press.



Harun Göçerler  |  89

Öztürk, A. (2025). Göç Hikayeleri: Sinema Perdesinde 
Yaşamak. Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 
12(1), 58-81.

Schönwälder, K. (2013). Immigrant representation in 
Germany’s political parties. German Politics, 22(3), 
208–225.

Wolf, K., & Mulder, C. H. (2016). Marriage migration versus 
family reunification among Turkish immigrants in 
Germany. Population, Space and Place, 22(6), 594–609. 
PMID: 27980353

Zengin, E. (2010). Türk- Alman Edebiyatına Tarihsel Bir 
Bakış ve Bu Edebiyata İlişkin Kavramlar. Türkiyat 
Araştırmaları, 12(12), 329-349.

Politika raporları ve resmî kaynaklar
Aydın, Y. (2016). The Germany-Turkey migration corridor: 

Refitting policies for a transnational age. Migration 
Policy Institute.

Auswärtiges Amt. (2021, 29 Ekim). We called for workers, 
but people came: 60th anniversary of the Recruitment 
Agreement with Turkey.

BAMF – Bundesamt für Migration und Flüchtlinge. (2005). 
The impact of immigration on Germany’s society. 
Forschungsbericht 1.

BAMF – Bundesamt für Migration und Flüchtlinge. (2017). 
Family reunification of third-country nationals in 
Germany. EMN Study (Working Paper 73).

BAMF – Bundesamt für Migration und Flüchtlinge. (2018). 
Persons of Turkish origin in Germany (Working Paper 
81).

BAMF – Bundesamt für Migration und Flüchtlinge. (2021, 
1 Mart). Skilled Immigration Act for qualified 
professionals.

BAMF – Bundesamt für Migration und Flüchtlinge. (2024, 4 
Temmuz). Zahlen zur Blauen Karte EU / EU Blue Card 
statistics.



90  |  Göçün İzinde Almanya İzlenimleri

BAMF – Bundesamt für Migration und Flüchtlinge. (2025, 
15 Ocak). Migrationsbericht 2023 / Migration Report 
2023.

BMI – Bundesministerium des Innern und für Heimat. (2024, 
31 Mayıs). More incentives for urgently needed skilled 
workers: Points-based “Chancenkarte” starts.

CEDEFOP. (2023). Skilled labour immigration act – Germany 
(policy timeline entry).

DAAD – Deutscher Akademischer Austauschdienst. 
(2023/2024). Wissenschaft weltoffen.

Destatis – Statistisches Bundesamt. (2023). Stay rates of 
international students and Blue Card holders. WISTA 
4/2023.

Destatis – Statistisches Bundesamt. (2024, 2 Mayıs). 
Erwerbsmigration im Jahr 2023 erneut stark gestiegen 
(Basın No. 177).

Eurostat. (2025, 8 Mayıs). 89,000 EU Blue Cards issued in 
2023; Germany accounts for 78%.

EUAA – European Union Agency for Asylum. (2025). Latest 
asylum trends (monthly/annual).

Gesetze-im-Internet (BMJ/BMJV). (t.y.). Aufenthaltsgesetz 
(Residence Act), §21 Self-employment.

German Historical Institute. (1973/çevrim içi yayın). Foreign 
Worker Recruitment Ban (23 November 1973).

German Historical Institute (GHI). (2024). Turkish Germans 
in the Federal Republic of Germany (intro).

DOMiD – Dokumentationszentrum und Museum über die 
Migration in Deutschland. (t.y.). Recruiting “guest 
workers” (“Gastarbeiter”).




	_Hlk206754669
	Sunuş ve Teşekkür
	1. Giriş
	1.1. Konu, Kapsam, Amaç
	1.2. Çalışmanın Özgün Değeri
	1.3. Almanya’ya Türk Göçünün Tarihsel Gelişimi 


	2. Yöntem
	2.1. Video Görüşmesi Verilerinin Toplaması
	2. 2. Veri Analizi Yöntemi


	3. Bulgular ve Yorumlar
	3.1. İlk Yılların Zorlukları ve Uyum Süreci
	3.2. Aile ve Kuşaklar Arası İlişkiler
	3.3. Eğitim ve Mesleki Uyum
	3.4. Eğitim Süreçleri ve Nesiller Arası Deneyimler
	3.5. Kimlik, Aidiyet ve Çifte Kültür Deneyimi
	3.6. İş Hayatı ve Sosyo-Ekonomik Koşullar
	3.7. Eğitim ve Yeni Nesillerin Deneyimleri
	3.8. Kültürel Kimlik, Aidiyet ve Çifte Kimlik Sorunu
	3.9. Gelecek Beklentileri ve Yeni Kuşakların Yönelimi
	3.10. Ortak Deneyimlerin Yansımaları
	3.11. Türkiye’ye Dönüş ile İlgili Düşünceler
	3.12. “Almancı” Kavramına Bakış


	4. Projede Görev Alanların İzlenimleri
	5. Proje Görevlilerinin Görüşlerinin Yorumlanması
	6. Sonuç
	Kaynakça

