


Tarih Alanında
Seçme Yazılar-VIII

Editör:

Doç. Dr. Yunus Emre Tansü



Tarih Alanında Seçme Yazılar -VIII
Editör: Doç. Dr. Yunus Emre Tansü

ISBN (PDF): 978-625-5958-66-2

DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub695

Language: Turkish-English
Publication Date: 2025
Cover design by Mehmet Çakır
Cover design and image licensed under CC BY-NC 4.0
Print and digital versions typeset by Çizgi Medya Co. Ltd.

Suggested citation:
Tansü, Y. E. (ed) (2025). Tarih Alanında Seçme Yazılar -VIII. Özgür Publications.
DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub695. License: CC-BY-NC 4.0

The full text of this book has been peer-reviewed to ensure high academic standards. For full review policies, see 
https://www.ozguryayinlari.com/ 

Published by
Özgür Yayın-Dağıtım Co. Ltd.
Certificate Number: 45503

15 Temmuz Mah. 148136. Sk. No: 9 Şehitkamil/Gaziantep
+90.850 260 09 97
+90.532 289 82 15
www.ozguryayınlari.com
info@ozguryayinlari.com

This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International 
(CC BY-NC 4.0). To view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/ 
This license allows for copying any part of the work for personal use, not commercial use, providing 
author attribution is clearly stated.



iii

Ön Söz

Tarih Alanında Seçme Yazılar VIII, geçmişin izini süren, tarihî olgulara 
farklı açılardan yaklaşan araştırmacıların kaleme aldığı derinlikli çalışmaların 
bir araya getirildiği kıymetli bir derlemedir. Kitapta yer alan yazılar, hem 
metodolojik açıdan zenginlik taşımakta hem de tarihî olayları ele alış 
biçimleriyle akademik düşünceye katkıda bulunmaktadır. Bu yönüyle eser, 
yalnızca tarih öğrencileri için değil, aynı zamanda sosyal bilimlerin farklı 
alanlarında çalışan araştırmacılar için de önemli bir başvuru kaynağı olma 
niteliği taşımaktadır.

Bu ciltte yer alan makaleler, tarih yazımının temel meselelerinden 
yerel tarihe, siyasal olaylardan kültürel dönüşümlere kadar geniş bir konu 
yelpazesini kapsamaktadır. Yazarlar, kullandıkları kaynaklar ve yöntemlerle 
tarihî bilgiyi yeniden inşa etmenin sınırlarını zorlamakta; tarihî olayların 
arka planını anlamaya yönelik özgün katkılar sunmaktadır. Özellikle 
nesnellik, kaynak kullanımı, tarihsel yorum gibi kavramlar üzerine yapılan 
değerlendirmeler, okuyucuyu düşünmeye ve sorgulamaya sevk etmektedir.

Tarih Alanında Seçme Yazılar VIII, geçmişin bugüne ışık tutan yönlerini 
ortaya koyarken, aynı zamanda akademik araştırmaların gelişimini ve 
çeşitliliğini de gözler önüne sermektedir. Bu değerli katkılardan ötürü 
yazarları tebrik ediyor; kitabın tarih bilimiyle ilgilenen tüm okurlar için 
ilham verici bir kaynak olmasını temenni ediyoruz.



iv



v

İçindekiler

Ön Söz	 iii

Bölüm 1

İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı Değerlendirmeler 	 1
Muzaffer Demir

Bölüm 2

Abdülkerim Satuk Buğra Han Tezkiresi İle Süleyman Çelebi’nin Mevlidi’nde 
Türk İslam Yorumu 	 27

Yunus Arifoğlu
Hüseyin Erkan Bedirhanoğlu

Bölüm 3

Arap Baharının Suriye’deki Etkisi: Totalitarizm ve Göç İlişkisi 	 39
Yunus Emre Tansü
Ahmet Güler
Sinan Kormaz

Bölüm 4

Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar 	 53
Lütfi İbrahim Kadem

Bölüm 5

XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar 
(Temettüât Defterlerine Göre) 	 81

Samet Yıldız



vi



1

Bölüm 1

İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı 
Değerlendirmeler 

Muzaffer Demir1

Özet

İskitler, MÖ XIII. yy.’da gerçekleştiği düşünülen Troia Savaşı’ndan önce de 
Altaylardan Tuna Nehri boylarına kadar uzanan topraklarda birbiriyle esnek 
bağlantılı birçok kabileleri temsil etmişlerdir. Hellen kaynakları MÖ VII. 
yy.’dan itibaren bu coğrafyadaki varlıklarını ve diğer halklarla olan siyasi ve 
ticari ilişkilerini kaydetmektedir. MÖ VII. yy.’da Trakya’ya sürülerek bu bölgeyi 
hakimiyeti altına alan İskit kabilelerinden Agathyrsoi kendi geleneklerini de 
bu bölgeye taşımıştır. Dövme geleneği bunlardan birisidir. Kendilerinin çok 
iyi bildikleri ve uyguladıkları dövme geleneğini esir alınan Trakyalı kadınları 
damgalamak için kullanmışlardır. Trakyalı kadınların da köle damgasından 
kurtulmak için dövmeleri vücutlarının tamamına yaydıkları ve sonradan da 
benimsedikleri görülmektedir. MÖ V. yy.’dan itibaren Atina ve Apulia vazo 
sanat eserlerinde, başta Trakyalı özgür ve köle kadınlarının ve de İskit veya İskit 
Amazonlarının (İskit genç kadınlarının) vücutları üzerinde görülen dövmeler 
Hellen ve Roma yazılı kaynaklarındaki verileri desteklemektedir. Özellikle 
Altay-Sayan ve yakın bölgelerde gerçekleştirilen arkeolojik kazılar sonucunda 
İskitlere ait pek çok dövmeli mumya yanında dövme yapımında kullanılan 
aletler (altından ve gümüşten iğneler de dahil) gün yüzüne çıkarılmıştır. 
MÖ V. yy.’dan itibaren tarihlendirilen İskit coğrafyasından Pazırık ve çevresi 
kurganlarındaki elit ve diğer mezar mumyaları üzerinde İskit hayvan sitilini 
temsil eden, başta geyik, koç ve leopar olmak üzere hayvan dövmeleri ağırlık 
kazanmaktadır. Elit mumyaları üzerindeki mumyaların vücudun geneline 
yayıldığı görülürken, daha alt statüye sahip olanlarınkinde bireysel tek tip 
dövmeler gözlemlenmiştir. Bu olgu İskit dövme geleneğinin, özellikle şamanlar 
gibi seçkin bireyler arasında kendilerini ayırt edici bir şekilde kodlamak için 
daha yoğun kullanıldığı düşüncesine yol açmaktadır. Bu kapsamda İskit hayat 
tarzıyla iç içe geçmiş hayvanların ve görsel dili temsil eden işaretlerin veya 
damgaların dövme uygulamalarında tercih edildiği görülmektedir.

1	 Prof. Dr., Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, Muğla. 
dmuzaffer@mu.edu.tr https://orcid.org/0000-0001-7270-2317.

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub695.c2952



2  |  İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı Değerlendirmeler

1.Giriş

MÖ VII. yy.’dan itibaren başlayan Hellen kolonizasyon faaliyetleri 
başlangıçta Karadeniz (Pontos/Euxenos)’in batı kıyısında Apollonia ve 
Odyssos diğer taraftan da İstanbul Boğazı’ndan doğuya doğru, Sinope’nin 
de olduğu güney kıyılarını takip ederek kuzeye doğru bir rota izlemiş, 
Karadeniz’in Kuzey kıyısı da kısa sürede Olbia gibi önemli kolonilerle aynı 
kaderi paylaşmıştır. Özellikle Karadeniz’in kuzeyinde kurulan bu koloniler, 
zamanla kuzeyden Karadeniz’e ve Azak (Maiotis) Gölü’ne akan büyük 
nehirlerin (Istros/Danube/Tuna-Borysthenes/Dinyeper-Hypas/Dinyester-
Tanais/Don) boylarında yaşayan başta İskitler olmak üzere yerel halklarla 
siyasi (savaş veya barış) ve ticari ilişkilerini artırmaya başlamışlardır. Bu 
kapsamda MÖ VI. yy.’ın ortalarından itibaren Prokonnesoslu (Marmara 
Adalı) Aristeas’ın Karadeniz bölgesinde seyahat ettiği ve Arimaspeia adlı 
eserinde ve yine onun çağdaşı sayılabilecek Miletoslu Hekataios’un da 
Perihegesis tes Ges adlı eserinde bölge coğrafyası ve halklarından bahsettiği 
bilinmektedir. Her iki yazarın eseri günümüze kadar ulaşamaşa da Herodotos 
eserinin İskitlerin kökeni, gelenekleri, görenekleri ve siyasi faaliyetleri 
hakkında detaylı bilgiler verdiği kısımlarında bu iki yazara atıfta bulunmuştur. 
Ayrıca kendisi muhtemelen MÖ 440’lı yıllarda Karadeniz’in kuzeyinde 
Tyras ve Borsthenes nehirleri havzalarını ve Olbia kentini ziyaret ederek 
İskit halklarının yaşamlarına ve kültürlerine birebir şahit olmuştur. Aşağıda 
açıklanacağı üzere, dövme geleneği de dahil olmak üzere Herodotos’un ve 
diğer antik yazarların İskitler hakkındaki söylemlerinin önemli bir kısmının 
artık modern arkeoloji tarafından da doğrulandığı gözükmektedir.2

2.Antik Hellen, Roma ve Çin Yazılı Kaynakları

Herodotos’un eserinde İskit kökenli olup Trakya’ya göç eden Agathyrsoi 
halkı kadınlarının dövmelerine değinilmiştir. Sonradan yerel halklarla kültürel 
bağlantı kurmak için bölgedeki Hellen kolonistleri tarafından uydurulduğu 
görülen İskit köken miti bağlamında Herakles’in kazara Karadeniz bölgesine 
geldiği ve burada cinsel birlikteliğe aç olan bir canavarla ilişkiye girdiği ve 
bunun sonucunda Agathyrsos, Gelenos ve Skythes isimli üç oğlu olduğu, 
ilk ikisinin ülkeyi terk etmek zorunda kaldığı aktarılmaktadır.3 Agathyrsos 
ve taraftarları (Agathyrsoi/Agathyrsi/Acatziri/Acatiri)4, muhtemelen MÖ 
700 yılı civarında batıya göç ederek Tuna Nehri’nin ana kaynaklarının çıktığı 

2	 Mayor 2014, 57 vd. 
3	 Hdt. IV.8-10; Demir 2022; Hinge 2003, 65, 71 dipnot 43.
4	 Bunlar için Ağaçeri ismi de kullanılmaktadır (Zekiyev 2007, 70-71).



Muzaffer Demir  |  3

bölgelere (Karpathia/Dobruca ve merkez Transilvanya) yerleşmişlerdir.5 
Altından elbise giymeye alışık olan erkeklerinin feminen ve rehavete düşkün 
olduklarına, kadınlarla rastgele ilişkiye girdiklerine ve geleneklerinde 
Trakyalılara benzediklerine vurgu yapılmaktadır.6 Trakyalılara benzedikleri 
gelenekleri arasında; soyluluk işareti olduğuna ve yapmamanın kötülük 
getirdiğine inanılan dövme de bulunmaktadır.7 Bu veri insanlığın yazılı 
tarihinde gönüllü dövme uygulamasının ilk yazılı kanıtları arasında yerini 
almıştır.8 Kısaca belirtmek gerekirse Pers kralı I. Dareios’un MÖ 512’de İskit 
seferi sırasındaki gücü ve varlığı bilinen ve Geç Antik Çağ’da Hunların İskit 
kolu ile de bağdaştırılan Agathyrsoi kabilesinin Kırım’dan gelerek Trakya’ya 
yerleştiği, dolayısıyla fetih ve evlilik aracılığı ile Trakyalılarla akraba oldukları 
ve dövme geleneğini bu coğrafyaya taşıdıkları anlaşılmaktadır.9

Herodotos’un metninde her ne kadar dövmelerin Agathyrsoi veya 
Trakyalılar arasında soyluluk işareti olarak kullanıldığı vurgulansa da bu 
geleneğin sadece soylularla sınırlandırılmaması, diğer sosyal sınıfların da 
dikkate alınması gerekmektedir.10 MS I. yy. ortalarında yazan Pomponius 
Mela, sınıf ayırımı yapmadan Agathyrsoi’nin “yüzlerine ve uzuvlarına, 
atalarının önemine göre az ya da çok orantılı olarak dövme yaptırdıklarını, 
ancak hepsinin bunu aynı izlerle ve yıkanıp silinmeyecek şekilde uyguladığını” 
detaylandırmaktadır.11 MS I. yy. sonlarında yazan Dio Chrysostom da 
Romalıların köle veya hizmetkarlık yapanlara uyguladığının tersine 
dövmenin Trakya’nın özgür kadınları, hatta kraliçeleri tarafından neredeyse 
bütün vücutlarını kapsayacak şekilde ataya veya soya dayalı olarak detaylı 
bir şekilde toplumsal konumlarına göre yapıldığına vurgu yapmaktadır.12 
MS IV. yy.’ın ortalarında yazan Ammianus Marcellinus, Herodotos’un 

5	 Hdt. IV.48-49, 102. 
6	 Hdt. IV.104.1. 
7	 Hdt. V.6.2. Artemidoros (On. I.8), Trakyalı soyluların çocuklarına dövme yaptırdıklarını 

aktarmaktadır. İskit ve özellikle Trakyalılarda dövmenin dekoratif amaçlı soyluluk simgesi 
olarak kullanılması hakkında bkz. Dinter - Khoo 2018, 26; Schneck 2011, 74-75; Jones 1987, 
145-146; Tsiafakis 2000, özellikle 372-375; Mayor 1999, 56; 2014, 97. Dini amaçlı dövmeler 
genellikle Mısır ve Mezapotomya’da, köleler ve suçluları cezalandırma amaçlı olanlar ise Antik 
Hellen, Roma ve Perslerde kullanılmaktaydı. Bkz. Schneck 2011, 56-79; Tsiafakis 2000, 372; 
Zimmermann 1980; Jones 1987, 139-155; 2021, 15; Lee 2009, 173; Sánchez-Sanz 2024, 4, 
15-16; Kamen 2010; Rush, 2005, 18-19; Ditchey 2017; Gerleigner - Lissarrague 2022, 286.

8	 Zidarov 2017, 137. 
9	 Trakya-İskit ortak kültürüne dair bkz. Hom. Il. II.819; Hdt. IV.104, 119, 125, 48; Strab. 

VII.3.2-5; XI.14.14; XII.3-4; Mayor 2014, 97; Marazov 2011a; Dowden 1997, 99; Trohani 
2021, 89. 

10	 Sánchez-Sanz 2024, 6-7. 
11	 Pomp. Mel. II.10. MS I. yy. sonlarında yazan Vergilius da (Aen. IV.145-146) boyalı Agathyrsi 

(pictique Agathyrsi) kavminden bahsetmektedir. Ayrıca bkz. Verg. Georg. II.115. 
12	 Orot. XIV.19-20. 



4  |  İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı Değerlendirmeler

da bildirdiği üzere, Geloni ile komşu olan Agathyrsoi’nin “vücutlarını 
farklı renk ve desenlere, saçlarını ise mavi renge boyadıklarını ve sıradan 
insanlarının vücutlarında birkaç küçük leke, soylularınkinde ise daha çok ve 
daha geniş boya lekelerinin” bulunduğunu aktarmaktadır.13 Marcellinus’un 
ilgili metninden ve de aşağıda açıklanacak olan mumyalar üzerindeki verilerle 
de doğrulanacağı üzere, dövmenin Agathyrsoi halkı sınıflarının tamamında 
uygulandığını ancak soyluların vücudundakilerin daha fazla ve kapsamlı 
olduğunu anlamaktayız. Miken soylularını istisna tutarsak Hellenler 
açısından dövme yaptırmak köleliğin ve cezalandırmanın bir simgesi olarak 
görülse de, özellikle Dio Chrysostom ve Marcellinus’un verdiği bilgilerden 
Trakya İskitleri’nde bunun böyle olmadığı, soyluların da dövme yaptırdıkları 
ve bunun bir onur göstergesi olduğu anlaşılmaktadır.14 

Agathyrsoi örneği verilmeden Trakya bölgesine ve Trakyalılara dövme 
yapma geleneğinin aslında İskitler tarafından getirildiğini vurgulayan temel 
kaynak metni, Solili Klearkhos’un eserinden gelmektedir.15 Aristoteles’in 
Peripatetike Okulu’ndan olup Baktria (Afganistan)’da Oxos (Amu Derya) 
Nehri’ne kadar geniş bir alanda seyahat ederek İskit yaşam tarzını birebir 
görmüş olan Klearkhos’un ilgili metni İskit ve diğer barbar kültürlerinin 
çöküşüyle ​​ilgili bir tartışma bağlamında MS III. yy.’ın başlarında yazan 
Hellen retorikçisi ve gramercisi Athenaios tarafından Deipnosophistai başlıklı 
eserinde aktarılmaktadır. Athenaios, Klearkhos’un kayıp olan çok ciltli 
“Bioi/Yaşamlar” adlı eserinin dördüncü kitabında yer alan anlatımını şöyle 
alıntılamıştır: 

“[XXVII] Ve İskitler hakkında, Klearkhos, bu son sözlerden sonra şöyle 
devam eder- ‘İskit milleti, ortak yasaları kullanan ilk milletti; ancak bundan 
sonra, arsızlıkları yüzünden, sırayla tüm milletlerin en sefilleri oldular: 
çünkü hiçbir başka milletin yapmadığı ölçüde lükse düşkündüler, her şeyde 
müreffehlerdi ve bu tür zevkine düşkünlükler için her türlü büyük kaynaklara 
sahiptiler. Ve bu, bugün hala var olan izlerinden, reislerinin giydiği giysilerde 
ve uyguladıkları yaşam biçiminden açıkça anlaşılıyor. Çünkü onlar, çok lüks 

13	 Amm. Marc. XXXI.2.14. MS 400 civarında yazan Claudius Claudianus da (In Ruf. I.313), 
Doğu Roma imparatoru Arcadius’un praefectus praetorio’su olarak Rufinus’un ordusunda görev 
yapan İskit kökenli Geloni halkının kollarına ve bacaklarına dövme yaptırdıklarını yazmaktadır. 
Ayrıca Strabon (VII.5.4), Alplerde yaşayan savaş çılgını Iapodes kavminin Illyrialıların ve 
Trakyalıların geri kalanı gibi dövme yaptırdıklarına değinmektedir. Mayor (2014) bu bağlamda 
Strab. IV.6.10 ve Amm. Marc. XXII.8 ile ilgili referansları yanlış kullanmıştır. 

14	 Pheraili Alexandros’un bir “Thrakialı gibi dövme yaptırmış” barbarı eşi Thebe ile ilişkiye 
girmeden önce herhangi bir gizli silahın varlığını kontrol ettirmesi için odasına göndermesi 
ve onun eşine değil de damgalanmış bir barbara güvenmesine karşı eleştirel yaklaşım için bkz. 
Cic. Off. II.25. 

15	 Klearkhos’tan, yanlışlıkla bir Hellen komutanı olarak bahsedilmiştir (Şahin 2021, 12). 



Muzaffer Demir  |  5

yaşadıklarından ve aslında kendilerini tamamen lükse bırakan ilk adamlar 
olduklarından, öyle bir küstahlık noktasına geldiler ki, geldikleri her yerde 
[köleleştirdikleri] tüm erkeklerin burunlarını kesiyorlardı; ve onların 
soyundan gelenler, başka ülkelere göç ettikten sonra, isimlerini şimdi bile bu 
muameleden alıyorlar. Ancak eşleri, Trakyalıların (Skythia’nın kuzey ve batı 
sınırlarında yaşayan Trakyalıların) eşlerine, vücutlarının her yerine dövme 
yaptırırlardı, tokalarının unzatılarıyla [broş iğnelerinin uçlarıyla] üzerlerine 
figürler çizerlerdi; bu nedenle, yıllar sonra, bu şekilde muamele görmüş olan 
Trakyalıların eşleri, kendilerine özgü bir şekilde bu utancı sildiler, ayrıca tüm 
derilerinin her yerine dövme yaptırdılar, böylece vücutlarına kazınan utanç ve 
hakaret damgası, çok çeşitli bir şekilde çoğaltılarak, bir süs [nesnesi] olarak 
adlandırıldıkları ayıbı silebilecekti. Ve bunu diğer tüm uluslara o kadar zalim 
bir şekilde hükmettiler ki, hepsini sıkıntıya sokan kölelik talepleri, sonraki 
tüm çağlara ‘bir İskit buyruğunun’ gerçek karakterinin ne olduğunu açıkça 
gösterdi...”.16 

Bu metinde İskit kadınlarının Skythia’nın kuzeybatı sınırlarında yaşayan 
Trakyalı kadınlara dövme sanatını öğrettiği, dövme sanatının kültürler arası 
bir paylaşıma dönüştüğü açıkça belirtilmiştir. Bu anlatımla dövme yapma 
geleneğinin başlangıçta kölelere uygulanan cezai bir işlem olduğu ima 
edilmektedir:17 Trakyalılar, İskitler tarafından savaşta yenilmiş, toprakları 
istila edilmiş ve İskit kadınları köleleştirilen Trakya kadınlarının vücutlarına 
iğne uçlarıyla zorla dövme yaptırtmışlardır. Trakyalı kadınlar daha sonra veya 
birkaç nesil sonra özgürlüklerine kavuştuklarında vücutlarının geri kalanını 
da kendilerine ait tasarımlarını öne çıkaran motiflerle süsleyerek kölelere 
özgü olan bu şiddet ve utanç damgasının belirginliğinden kurtulacaklarını 
düşünmüşler, acı verici olsa da dövme yapmayı devam ettirmişlerdir.18 Burada 
özellikle ilgi çekici olan bir diğer nokta da Athenaios tarafından “silmek” 
anlamına gelen exalepihein fiilinin kullanılmış olmasıdır. Bu fiilin Polybios 
tarafından da benzer şekilde kullanıldığı görülmektedir; çünkü o böylelikle 
özgürleştirilmiş kölelerin “eski aşağılık durumlarını ve itibarsızlıklarını 
silmeyi” umduklarını yazmıştır.19 Diğer yandan Trakyalı erkeklerin 

16	 Deip. XII.27 = 524 D-E. 
17	 Bir Han tarihi (Shiji, “Tarihçinin Kayıtları”, Sima Qian, yaklaşık MÖ 147-85), imparatorun 

Çin’in batı sınırına sürekli baskı uygulayan Skythia’nın (İç Asya’nın) güçlü göçebe Xiongnu 
kabileleriyle yaptığı müzakereleri anlatır. Göçebeler MÖ V. ve III. yüzyıllarda üstünlüğü 
ele geçirmişler ve Shan-yu ile tanışmadan önce Çin elçilerinin siyah mürekkeple dövme 
yaptırmasını talep etmişlerdir. Xiongnu geleneklerine aşina bir kuzeyli olan Wang Wu gibi bazı 
Çin elçileri, göçebelerin bu aşağılayıcı koşullarına uymakta hiçbir tereddüt göstermemişlerdir 
(Mayor 2014, 106). 

18	 Jones 1987, 145; Schneck 2011, 74. 
19	 Polyb. XII.6a3-4; Kamen 2010, 105-106; Chu 2022, 85-86. 



6  |  İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı Değerlendirmeler

Orpheus’un intikamını almak için de kadınlarına dövme yaptırdıkları 
bildirilmektedir.20 Bu bildirimle yeniden asalet, cesaret ve güzellik işaretleri 
yerine dövmelerin bir ceza olduğu yönündeki Hellen anlayışı yansıtılsa da21 
Trakyalı erkeklerin de dövme yaptırdığı ve Trakyalı kadınların Orpheus’u 
öldürdüklerinde zaten dövmeli olarak antik Hellen vazolarında tasvir 
edildikleri yönündeki raporlarla çelişmektedir.22 Athenaios’un metninden 
çıkarılabilecek en net sonuç dövme yapma geleneğinin İskitler arasında 
uygulandığı ve bunun onlar tarafından Trakyalılara da aktarıldığıdır.

Athenaios’un metninde kadınlara vurgu yapılsa da, aşağıda açıklanacak 
olan İskit kurganlarındaki mumyalar üzerindeki dövmelerden de anlaşılacağı 
üzere, aynı zamanda Trakyalı erkeklerin dövme yaptırdığına dair kanıtlar 
bulunmaktadır. Örneğin MÖ V. yy. sonlarında yazan Atinalı retorikçi ve 
logographos Lysias, Elaphostiktos’un oğlu Theokritos’tan küçümseyici bir 
şekilde bahsetmiş ve muhtemelen adamın babasının, aşağıda açıklanacak olan 
vazo resimlerinde de görülen bazı kadınlar gibi geyik dövmesi yaptıran bir 
Trakyalı olduğunu belirtmiştir.23 Bir diğer örnekte Plinius, bazı barbar halklar 
arasındaki kadınların hiç şüphe götürmeden yüzlerini çeşitli bitkiler aracılığı 
ile boyadıklarını, bir Trakya halkı olan Daci ve Sarmatae’nin erkeklerinin 
de vücutlarına dövme yaptıklarını veya yazılar yazdırttıklarını (inscribunt) 
bildirmiştir.24 Bunlara ilaveten MS II. yy.’ın başlarında yazan Roma felsefecisi 
ve fizisyeni Sextus Empiricus Romalılarda dövme yapmanın utanç verici 
ve aşağılayıcı olduğunu, ancak Mısırlılar ve Sarmatae’nin geleneksel olarak 
çocuklarına dövme yaptırttıklarını kaydetmiştir.25 

20	 Plut. De sera num. XII; Tsiafakis 2000. Büyük İskender döneminde meşhur olan ancak 
eserlerini sadece fragmanları günümüze kadar ulaşan mersiye yazarı Phanokles (Fragmenta 
I.25-26), Plutarkhos gibi Trakyalı erkeklerin eşlerinden intikam aldıklarını kaydetmiştir: 
eşlerine dövme yaptırtmışlardır, böylece tenlerinde mavi lekeler olacak ve nefret dolu cinayeti 
unutmayacaklardır. Anonim bir yazarın bir başka pasajında, Trakyalı kocaların cezayı zorla 
uyguladıklarına değil, kadınların kendilerini cezalandırdıklarına atıf yapılmıştır. Kederden 
dolayı kendi kollarını dövmeler ve işaretlerle kanattıkları kaydedilmiştir. Bkz. Phanokles apud 
Ioannes Stob. Flor. LXIV.14; Ant. Pal. VII.10.1-3. Orpheus miti için bkz. Sánchez-Sanz 2024, 
5-6. 

21	 Perslerde kölelerin ve esirlerin damgalanmasıyla ilgili olarak bkz. Hdt. II.113.1; V.35.3; 
VII.35.5, 233.2. MÖ V. yy. itibariyle de Hellenlerin sıkça suçlulara, kölelere ve savaş esirlerine 
dövme veya harflerle (köle anlamına gelen doulosun ilk harfi sıkça delta, yani Δ/δ kullanılmakta) 
damga vurdukları görülmektedir, bunlar özgürleşinceye kadar utanç işareti olarak taşınmıştır 
(Kamen 2010, 103-107). Romalılar da Hellenlerden ilham alarak suçluları ve köleleştirilmiş 
halkları stigma adı altında damgalamışlardır. Bkz. Sánchez-Sanz 2024, 10; Dinter - Khoo 
2018, 25-26. 

22	 Tsifaikis 2000, 373; Schneck 2011, 74; Sánchez-Sanz 2024, 14.
23	 Lys. XIII.19; Jones 1987, 145; Wolters 1903, 273. 
24	 Plin. nat. XXII.2.2.
25	 Sex. Emp. III.202. Boyalı elli ve dövmeli çeneli Trakyalılar için ayrıca bkz. Val. Flac. Arg. 

II.157-160. Herodotos (IV.110-115), Samsun ve civarında yaşadıkları düşünülen Amazonlarla 



Muzaffer Demir  |  7

Sadece Agathyrsoi ve onlarla bağlantılı Trakyalılar özelinde değil 
İskitlerin de genelde vücutlarına dövme yaptırdıklarına dair sınırlı bilgiler 
günümüze ulaşmıştır. Herodotos’un çağdaşı olan Hippokrates, yaşadıkları 
coğrafyanın nemli ve soğuk olması sebebiyle İskit göçebelerinin omuzlarına, 
kollarına, göğüslerine ve uyluklarına “güç ve cesaret aşılamak” için figürler 
damgaladıklarını şöyle aktarmıştır: 

“[XX.1]…İskitlerin çoğunluğunun, hepsi göçebe olanlarının omuzlarının, 
kollarının, bileklerinin, göğüslerinin, kalçalarının ve bellerinin sadece 
yapılarının nemliliği ve yumuşaklığı yüzünden dağlandığını [dövmelendiğini] 
göreceksiniz. Çünkü nemlilikleri ve gevşeklikleri yüzünden omuzlarından 
yay çekecek veya cirit atacak güçleri yoktur. Fakat dağlandıklarında 
eklemlerindeki fazla nem kurur ve vücutları daha güçlü, daha beslenmiş ve 
daha iyi eklemlenmiş hale gelir…”.26

Çin kaynaklarında da İskit halklarının yaşadığı coğrafyada dövme 
yaptırma geleneğinin yaygın olduğuna işaret edilmektedir. Savaşan Devletler 
dönemi ve erken Han Hanedanlığı’nın (MÖ ca. 475-87) Liji (Ritüellerin 
Kaydı)’sinde, “vahşi” Xiongnu kabile üyelerinin bazılarının alınlarına dövme 
yaptırdığı bildirilmiştir. Ayrıca MÖ III.- I. yy.’lar arasını ele alan Zhan Guo 
Ce (Savaşan Devletlerin Entrikaları)’de batılı göçebelerin omuzlarına dövme 
yaptırdığı kaydedilmiştir. MS 630 yılı civarına tarihlendirilen Nan Shih 
(Güney Hanedanları Tarihi)’de “medeniyetsiz” insanların kendilerini vahşi 
hayvanlar gibi çizgiler ve lekelerle işaretlediği “Dövmelilerin Ülkesi”nden 
bahsedilmiştir; buna göre “dev” yapılı Sibirya halkları cesaret ve medeni 
durumlarını belirten dövmeler yaparlardı. Bütün bunların yanında Shang’dan 
Han hanedanlarına (MÖ 1500-MS 220) kadarki arkeolojik alanlardaki birçok 
sanatsal tasvir, İskit halklarının da yaşadığı Çin’in kuzeyinde ve batısında 
yaşayan insanların dövme yaptırdığını doğrulamaktadır.27 

Kırım bölgesindeki İskit erkeklerinin çiftleşmesi sonucunda Sarmat ırkının ortaya çıktığına dair 
bir hikâye aktarmaktadır. Bir zamanlar Orta ve Doğu Karadeniz bölgesi mesken edindikleri 
söylenen Amazonlara komşu Mossynoikoi/Mossyni kabilesinde de dövme geleneğinin 
olduğu bildirilmektedir. MÖ IV. yy.’ın başlarında bölgeden geçen Ksenophon (Anab. V.4.32), 
kendilerini dostça karşılayan bu kabilenin varlıklı olanlarının şişman çocuklarının sırtlarının 
birçok renkle ve vücutlarının ön kısımlarının tamamının çiçek desenli dövmelerle süslendiğini 
gözlemlemiştir. Mela (I.106), sadece çocuklarının değil Mossyni’nin vücutlarının tamamının 
dövmelerle işaretlediğini aktarmıştır. 

26	 Hippok. De aer. aq. A, 26. 
27	 Mayor 2014, 105-106. 



8  |  İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı Değerlendirmeler

3.Antik Hellen Vazoları 

İskit dünyasıyla ve İskitlerle bağlantılı Trakya dövme geleneklerine ilişkin 
eski Hellen ve Roma edebi/yazılı kanıtlarının güvenilirliği, MÖ VI.-IV. 
yüzyıllar arasında Hellen/Atina ve Apulia’da imal edilen özellikle kırmızı 
figürlü çanak çömleklerin üzerinde dövmeleriyle yabancı milletlerden, yani 
İskitli veya Trakyalı kadın/tanrıçalardan oldukları ayırt edilebilen görsellerle 
de doğrulanmaktadır.28 Ayrıca Trakya/Alexandrovo freskoları, İskit/Sarmat/
Trak mezar buluntularından miğferler, diz zırhları ve diğer hazine objeleri 
üzerindeki muhtemel dövme temsilleri kanıt olarak gösterilmektedir.29

Hellen/Atina vazolarında ayırt edilebildiği kadarıyla Trakyalı kadınlar 
veya İskitlerin savaşçı genç kadınlarını temsil eden İskit Amazonları 
genelde tamamen giyinik (uzun kollu ve tayt giymiş) olarak tasvir edilirler. 
Trakyalı kadınlar temsilen gündelik sahnelerde çoğunlukla köle, mitolojik 
temalarda ise özgür kadınlardır. Birinci kategorideki Trakyalı kadın köleler 
ev faaliyetleriyle ilgili konularda karşımıza çıkmaktadır. Evin ihtiyaçları 
için su taşımak üzere gittikleri çeşme sahnelerinde temsil edilmektedirler.30 
Kısa saçları köle olduklarını ve vücutlarındaki dövmeleri kökenlerini 
göstermektedir.31 Vazolar üzerinde elleri, kolları, bilekleri, hatta yüzleri ve 
boyunları de dekore edilmiş olarak gösterilmektedirler, dövmeleri bir hayvan 
genelde geyik veya yılan şeklindedir veya dikey, yatay veya diagonal çizgilerde 
zigzaglar ve şeritler gibi örnekleri oluşturan tek başına veya gruplar halinde 
gösterilen çeşitli soyut tasarımlardan ve de rozetler, noktalar ve spiraller gibi 
eğrisel motiflerden oluşmaktadır. 

MÖ 480-460 yılları arasına tarihlendirilen bir skyphos vazosunda, 
Plutarkhos’un aktardığı hikâyede de bahsi geçen Orpheus’a saldıran çekici 
ve dövmeli bir Trakyalı kadın köle, otuzdan fazla imzası olan Pistoxenos 
(Güvenilir Yabancı) lakaplı ressam tarafından tasvir edilmektedir; omzundaki 
narin geyik dövmesi dikkat çekmektedir. Ön kolunun iç kısmındaki bir 
başka dövme merdiven tasarımıyla süslenmektedir.32 Yukarıda bahsedilen 
Claudianus’un İskit kökenli Gelonilerle ilgili aktarımını teyit eder şekilde; MÖ 
500-450 yılları arasına tarihlendirilen kırmızı figürlü bir diğer vazo, yoğun 
şekilde dövmeli kollara ve bacaklara sahip iki güçlü ve koşan Trakyalı veya 
İskitli kadını göstermektedir. Kılıçla ilerleyen diğer kadının her iki omzuna 

28	 Mayor 2014, 98-109; Zimmermann 1980; Tsiafakis 2000, 372-376; 2016, 261-282; 2015; 
Saporiti 2009; Farkas 1982, 43, 45. 

29	 Sánchez-Sanz 2024, 11-14. 
30	 Tsiafakis 2000, 373. 
31	 Tsiafakis 2016, 267.
32	 Mayor 2014, 95-96, Figür 6.1. 



Muzaffer Demir  |  9

ve bacaklarına geyik dövmesi yapılmıştır, dövme zikzaklar, güneş patlamaları 
ve noktalarla birlikte, ellerine ve ayaklarına kadar devam etmektedir. MÖ 
470-460 yılı civarına tarihlendirilen Attika kırmızı figür hydrası üzerindeki 
bir çeşme sahnesinde üç kadının da üzerlerinde (çenelerinde, boyunlarında, 
kollarında ve bacaklarında) dövme bulunmaktadır. MÖ 470-450 yılı civarına 
tarihlendirilen Attika kırmızı figür loutrophorosları üzerinde kadın hizmetkarlar 
yüzlerinde çizgisel dövmelerle ve bir diğeri sağ kolunda geyik benzeri 
hayvan ve yılan dövmeleriyle ölüyü hazırlarken resmedilmiştir. Dövmeli 
Trak kadınlarına ait bir diğer örnek 2007 yılında Güneydoğu Bulgaristan’da 
MÖ V. yy.’a ait bir Trak kraliyet mezarında bulunan oymalı bir gümüş içki 
bardağında görülmektedir; Orpheus’a baltayla saldıran sert ve güzel Trakyalı 
kadının el ve ayak bileklerini çevreleyen dövmeler bulunmaktadır ve kadının 
üst kollarını yedi köşeli yıldızlar süslemektedir.33 MÖ IV. yy.’a ait bir başka 
restore edilmiş krateros vazosu üzerinde Trakya-İskit-Amazon tarzı desenler 
giymiş vahşi, çıplak ayaklı ve çizmeli kadınlardan oluşan bir grup tasvir 
edilmekte olup kadınların kolları ve bacakları tamamen güneş patlamaları, 
geometrik çizgiler, yılan ve geyik figürleriyle kaplıdır.34

Yukarıda belirtildiği üzere İskitler başlangıçta Trakyalı köle kadınlara 
zorla dövme uygulatmışlar, ancak sonrasında Trakya’nın özgür kadınları bu 
geleneği benimseyerek devam ettirmiştir. Atina vazo ikonografisinde tasvir 
edilen Trakyalı kadınların ikinci kategorisinde oldukça farklı bir mizaca 
sahip olan özgür kadınlar bulunmaktadır. Aslına bakılırsa antik sanatta 
Trakya dövmelerinin Hellen temsilleri oldukça azdır; vazo resminde sadece 
yirmi altı eser ve bir gravür bulunmaktadır ve bunların çoğu Orpheus’un 
ölümüne ithaf edilmiştir.35 Dolayısıyla özgür Trakyalı kadınlar Trakyalı 
müzisyen Orpheus’un ölümüyle ilgili popüler tasvirlerde aktif ve önemli 
bir rol oynuyor gözükmektedir. MÖ 450-440 civarına ait Castelgiorgio 
Ressamı’na atfedilen bir Attika kyliks kraterosunda Orpheus’un tipik bir 
ölüm sahnesi tasvir edilmiştir. Kollarında ve bacaklarında dövmeler (genelde 
geyik, yılanlar ve figürsüz süslemeler) olan iki Trakyalı kadın tarafından 
öldürülür. Bu dövmeler birbirine paralel gruplar halinde yerleştirilmiştir, 
dikey ve eğimli basit çizgilerden oluşmaktadır. MÖ V. yy.’ın ortalarına ait 
Attika kırmızı figür amforası üzerinde Orpheus’a saldıran Trakyalı kadının 
kollarında ‘V’ şeklinde dövmeler görülür. Benzer şekilde MÖ 480-470 yılları 

33	 Mayor 2014, 99-101, Figür 6.4; Mazarov 2011b, 170-73, Figürler 5.24a-b; 2011a, 56-58, 
78-79. 

34	 Mayor 2014, 98-99, Figürler 6.2-3; Tsiafakis 2000, 372-376, Figürler 14.4-5; 2015, 97-102; 
Oakley 2000, 242-244, Figürler 9.9 ve 9.10; Berard 2000, 391-392, Figür 15.1; Cohen 2000, 
99, Figürler 4.2 ve 4.4; Sánchez-Sanz 2024, 5 vd.

35	 Sánchez-Sanz 2024, 5. 



10  |  İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı Değerlendirmeler

civarına tarihlendirilen ve yalnızca saldırgan bir Trakyalı kadını tasvir eden 
Brygos Ressamı’na atfedilen bir kabın tondosunda silahlı kadın boynunda, 
sağ kolunda ve ayaklarında dalgalı ve zikzak çizgilere dayalı dövmelerle 
gösterilmiştir. MÖ 470 yılı civarına tarihlenen Atina Akropolisindeki beyaz 
zeminli Orpheus kupası ilgi çekicidir; kadın soyut motif yanında geyik 
dövmeleriyle süslenmiştir. MÖ 470 civarına tarihlendirilen ve Pan ressamına 
atfedilen kırmızı figür kraterosu üzerindeki yine Orpheus’u öldürme 
sahnesinde uzun dalgalı saçlı Trakyalı iki kadının kolları ve bacaklarının 
neredeyse tamamı zikzaklar, rozetler ve geyik gibi çeşitli türlerde dövmelerle 
kaplıdır.36 

İskitli veya Trakyalı yabancı kadınların dövmelerine benzer geometrik 
desenler ve hayvan motifleri, MÖ VI. yüzyılın ortalarından itibaren vazolar 
üzerinde gösterilen İskit Amazonlarının kıyafetlerinde de görülmeye 
başlanmıştır.37 Amazonların kol ve bacaklarındaki bazı desenler gerçek 
bir dövme gibidir.38 Bir tunik önüne işlenmiş hayvan (kuşlar, kedigiller) 
figürlerinin erken bir örneği, Andromakhe adlı bir Amazon’un Herakles ile 
savaştığını gösteren siyah figürlü bir amforada (MÖ 570-560) görülmektedir. 
Ayrıca Euphronios’un (MÖ 520-40) bir vazosunda Kydoime adlı bir 
Amazon, korsesinin omuz kapağında bir aslan amblemi taşımaktadır.39 

Diğer yandan Güney İtalya’nın yerel sitillerinden Apulia çanak 
çömleklerinden MÖ IV. yy.’a tarihlendirilen sadece iki parça Trakyalı kadınlara 
ait dövmelerin varlığı hakkında bize bilgi sağlamaktadır.40 Tasvir edilen 
dövmeler yalnızca tanrıçaların ve Trakyalı kadınların elleri ve ayaklarında 
bulunmaktadır. Bu işaretler genellikle düz çizgiler, köşeli çift ayraçlar, kıvrımlı 
ve haçlar içeren nispeten basit geometrik desenler ve kompozisyonlardan 
oluşmaktadır. Bunların hepsi hem kırmızı figürlü kaplarda hem de Tsepina 
(veya Tsruncha) olarak anılan güneybatı Bulgaristan seramiklerinde 
tasvir edilen Trakya kıyafetlerini ve tekstillerini anımsatmaktadır. Resimli 
kaynaklarda tekrarlanan birkaç Trakya figürlü dövme deseni arasında 
güneş, yılan ve geyik yer almaktadır; bunlar Pazırık’tan dövmeli mumyalar 
üzerindeki görüntülere benzemektedir.41 

36	 Tsiafakis 2015, 102-107, 110. 
37	 Tsiafakis 2000, 364; Mayor 2014, 451 dipnot 8. 
38	 Mayor 2014, 102. 
39	 Mayor 2014, 101; Shapiro1983, 106. 
40	 Sánchez-Sanz 2024, 8. Yüzlerdeki dövmeler için ayrıca bkz. Farkas 1981, 45.
41	 Zidarov 2017, 137-139. 



Muzaffer Demir  |  11

4.Mumyalar

Avrasya halklarının Neolitik Çağ’dan itibaren vücutlarına dövme 
yaptırdıkları bilinmektedir. Bu çağa ait Azerbaycan Gobustan’da bulunan 
yaklaşık yedi bin antik petroglif kompozisyonu içinde vücutlarında dövme 
benzeri işaretler bulunan sekiz kadın (yay taşıyor?) tasviri bulunmaktadır. 
Bunun dışında Kuzey Kazakistan’daki Botai kültürünün (MÖ ca. 3700-3100) 
yarı göçebe insanlarına ait desenler, Hellen vazolarındaki Trakyalı kadınların 
çıplak kollarının kenarları boyunca kol dikişlerini taklit eden merdiven/çit 
dövme tasarımlarını hatırlatmaktadır. Benzer desenler Türkmenistan’dan 
(MÖ 2600-2100) çıplak kadın kil figürleri üzerinde de görülmektedir. En 
şaşırtıcı örnek, Azak Denizi yakınlarına gömülen Bronz Çağı göçebesinin 
kaval kemiğine basılmış bir yılan figürüdür. Cilde batırılan kömür dövmesi, 
vücudun çürümesi sırasında kaval kemiğine aktarılmıştır.42 Bütün bunlara 
ilaveten Transbaykal bölgesi, Moğolistan, Altay, Tuva, Jungaria, Kazakistan 
ve hatta daha batıda olmak üzere Moğolistan’dan Karadeniz’e kadar geniş 
bir alanda bulunan ve Geç Bronz’dan Erken Demir Çağı’na kadar tarihlenen 
sözde “geyik taşları veya stelleri” üzerindeki özellikle boynuzlu geyiklerin 
stilize edilmiş figürleri vücut (yanaklarda iki veya üç çizgiyle de birlikte) 
üzerindeki dövmeleri temsil edebilir.43 

Karadeniz ile Moğolistan arasındaki geniş Altay bozkırları Rusya, 
Kazakistan, Çin, Moğolistan ve Altay Cumhuriyeti’nin bazı bölgelerini 
kapsamaktadır. Altay-Sayan dağ sistemi, geniş Sibirya taygası (Rusya) 
ile İç Asya (Moğolistan, Kazakistan ve kuzeybatı Çin)’nın dağlık bozkır 
alanlarının kesiştiği özel bir bölgedir. MÖ I. binyıldan beri Çin’den Doğu 
Avrupa’nın Karpat Dağları’na kadar uzanan geniş bir alanda İskit, Saka ve 
Sarmat gibi farklı göçebe/yarı göçebe/pastoral grupları için benzer kültürlü 
bir yaşam alanı ve etkileşim ortamını oluşturan Büyük Bozkır Kuşağı veya 
Koridoru’nun bir parçası olmuştur. Bu bölgenin kültürleri, başta kurganlar 
olmak üzere kapsamlı bir arkeolojik kayıt bırakmışlardır. Soğuk iklim 
sayesinde normalde bozulabilir olan cesetler üzerindeki dövme resimleri 
kısmen de olsa günümüze kadar ulaşabilmiştir. 

Herodotos’un bahsettiği üzere bir İskit kralı/şefi öldüğünde maddi 
servetinin büyük bir kısmı onunla birlikte gömülmüş, bazı durumlarda 
mezarının içine bir hizmetçi, cariye veya birkaç at da defnedilmiş ve üstüne 
taş bir mezar tümseği veya kurgan inşa edilmiştir.44 Altay-Sayan bölgesinde 
tespit edilen ve kazılan kurganlardan çıkarılan sekiz ceset üzerinde korunarak 

42	 Mayor 2014, 107-108, 115-116. 
43	 Pankova 2017, 96; Yatsenko 2013, 100-101. 
44	 Hdt. IV.71-3; Dale-Krutak 2017, 99-100. 



12  |  İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı Değerlendirmeler

günümüze ulaşmış dövmeler tespit edilmiştir. Dürdü Pazırık, birer Oglakhty/
Oğlaktı, Ak-Alakha, Verkh-Kaldzhin, Olon-Kurin-Gol’dan olmak üzere 
toplamda sekiz dövmeli mumya, yaklaşık olarak MÖ 500/40045 ile MS 400 
arasındaki döneme tarihlendirilmektedir. Pazırık gömüleri, İskit dünyasının 
diğer göçebe halklarıyla yakınlıkları olan çarpıcı derecede özgün bir kültürü 
ortaya koymuştur; çoğunlukla zoomorfik resimlerle süslü, keçe, deri, ahşap 
ve boynuzdan yapılmış çok sayıda korunmuş nesneyi barındırmalarıyla 
ve mumyalama gelenekleriyle ünlüdürler. İskitler neredeyse at üzerinde 
yaşadıklarından, sığır ve koyun çobanları olduklarından, geyik ve diğer 
yırtıcı av hayvanları avladıklarından avcılığa dayalı yaşam döngüsü, günlük 
yaşamlarının ve sanatlarının odak noktası haline gelmiştir.46 Arkeolojik 
eserlerde kolayca tanınabilen, İskit-Sibirya hayvan stili olarak adlandırılan 
ayrıntılı ve benzersiz sanat objelerini el işçiliğiyle üretmişlerdir.47 İskit 
kurganlarında keşfedilen insan cesetlerinin derileri üzerinde bu hayvan 
sitili sanatının karakteristiği olan geyik cinsleri, atlar, koçlar, dağ koyunu 
(argali), kaplanlar, leoparlar, horozlar, su kuşları ve gagaları, kanatları ve 
fantastik boynuzları olan ve farklı yaratıkları birleştiren hayali yaratıklardan 
(grifonlardan) oluşan dövmeler uygulanmıştır.48 Evcil hayvanlarla iç içe 
yaşamak, doğada yırtıcı hayvanlarla sık sık yüzleşmek İskitlerin göçebe hayat 
tarzlarının bir parçası olduğundan bu dinamik hayvanlara dövmelerinde özel 
bir yer ayırmışlardır.

İskit mezar alanlarına ait devlet onaylı kazılar, 1859 yılında Rus 
İmparatorluk Arkeoloji Komisyonu’nun kurulmasının ardından, 1865’te 
başlatılmıştır. Bu keşif gezilerinin en ünlüsü, 1929 ile 1949 yılları 
-kapsamlı olarak 1947-1949 yılları- arasında Güney Sibirya’da Altay 
Dağları’nın Ulagon Platosu’ndaki Pazırık Vadisi’nde beş büyük kurganı 
ortaya çıkaran antropolog Sergei I. Rudenko tarafından yönetilmiştir. 
Pazırık ve Oğlaktı’daki mezarlardan çıkarılan mumyalar St. Petersburg’daki 
Rus Hermitage Müzesi’sine götürülmüştür. Başlangıçta donmuş zemin 
sayesinde korunmuş olan ve MÖ IV. yy.’a tarihlendirilen Pazırık’taki 
elit gömüler içinde (Kurgan 2) bir kadınla birlikte gömülü elli atmış yaş 
aralığında bir erkek savaşçının mumyasında sadece büyük hayvan dövmeleri 
görülebilmekteydi. Mumyaların düzenli biyolojik kontrollerine rağmen 
üzerlerindeki diğer dövmelerin farkına varılamamıştı. Arkeologlar, Lyudmila 

45	 Yablonsky (2017) gibi bazı yazarlar MÖ V. yy. tarihini de vermektedir.
46	 Dale-Krutak 2017, 99. 
47	 Pankova 2017, 66-68.
48	 Dövmelerin nesneleri genellikle hayvanlardır, genellikle dinamik pozlarda ya da tamamen 

kompozisyon amaçlı bir pozda, yırtıcılar ve vahşiler daha doğal görünümlü pozlarda tasvir 
edilmiştir (Yatsenko 2013, 98-100). 



Muzaffer Demir  |  13

L. Barkova ve Svetlana V. Pankova, 2003-2004 yıllarında Hermitage Müzesi 
laboratuvarında önce Oğlaktı’dan, sonra da Pazırık’tan (Kurgan 2 ve 5) 
mumyalar üzerinde bilimsel ve teknik değerlendirmeler yapmaya başlamıştır. 
Kızılötesi kamera ışığı altında olağanüstü ince, ayrıntılı tasarımlardan oluşan 
dövmelerin solmuş kömür pigmenti görünür hale getirilmiş ve böylelikle 
daha önce gizlenmiş çok sayıda dövme ilk kez fotoğraflanabilmiştir.49 Bu 
kamerayla, ölümünden iki bin yıldan fazla bir süre sonra, Pazırık Kurgan 
2’deki erkek cesedinin derisinde önce bir horoz dövmesine rastlanmıştır.50 
Daha sonra, 1991 yılında Avusturya-İtalya sınırında Alplerde bulunan Ötzi 
adamınınkine benzer, medikal terapi amaçlı yapıldığı önerilen daha uzun ve 
daha kısa bir sırada omurlarından beline kadar takip eden küçük daireler de 
keşfedilmiştir.51 

Ayrıca kızılötesi kamera sayesinde Kurgan 2’de dövmeli soylu erkeğin 
yanına gömülen kırklı yaşlardaki Pazırık kadınlarından birinin karmaşık 
dövmeleri tespit edilmiştir; sol omuz ve kollarında fantastik bir şekilde 
kıvrılmış geyik, Trakya ve İskit eserlerinde görülen bir motif olan grifon 
gagasına ve grifon başları şeklinde çatallı siyah boynuzlara sahiptir, sağ 
omuzunda da eş erkeğinde olduğu gibi kıvrılmış bir (argali) dağ koyunu 
dövmesi bulunmaktadır. Gerçekçi bir geyik boynuzu tasarımı da bileğini 
çevrelemektedir.52 1949 yılında Pazırık Kurgan 5’in kazılarında iki 
mumyalanmış ceset daha ortaya çıkarılmıştır. Yüksek rütbeli, öldüğünde 
yaklaşık elli yaşında olan bir kadın yaklaşık elli beş yaşında bir adamla 
birlikte gömülmüştür. Kadının kolları ve ellerindeki kompleks dövmelerde, 
fantastik yaratıklar olmayan, daha nadir ve İskit-Sibirya hayvan sitilinin 
baskın temalarından olan iki zarif hayvan dövüş (sol ön kolunda yırtıcı 
kuşun geyiğe ve sağ ön kolunda bir kar leoparı ve iki Hazar kaplanının 
geniş boynuzlu geyikler ve alageyiklere saldırma) sahnesine yer verilmiştir. 
Kadının parmaklarında tek tek çiçek benzeri süslemeler de yer almaktadır. 
Adamın vücudu ise kuşlarla, ifadeli yüzlere sahip iki atla, beş geyikle, üç dağ 

49	 Iwe 2013, 90; Pankova 2017, 70 vd.; Yatsenko, 2013, 97-98. 
50	 Pankova 2017, 68; Rudenko 1970, 110; Iwe 2013, 89-90. Ayrıca 2013 yılında, deri parçası 

Hermitage müzesi koruma atölyesinde restore edilmiş ve tekrar kızılötesi fotoğrafçılıkla 
incelenmiştir. Sonuç olarak, 18 x 8 cm boyutlarında fantastik bir hayvan figürü (toynaklı 
grifon) daha ortaya çıkarılmıştır (Pankova 2017, 83, Resimler 5.17-18). 

51	 Dale-Krutak 2017, 102-103; Iwe 2013, 92-93. Danimarkalı arkeolog Søren Nancke-Krogh’ın 
bu reisin vücudundaki dövmeleri kendi vücuduna işlemesi ve 1969 yılında reisin dövmeleri 
ile ilgili Skalk arkeoloji magazin dergisinde Kunsten på Kroppen” (Vücut üzerinde Sanat)” 
başlıklı kısa bir makale yayınlamasıyla eski Pazırık dövme sanatının modern versiyonlarının 
uygulaması başta Kanada olmak üzere yaygınlaşmıştır (Dale-Krutak 2017, 103-106). Modern 
dövmecilikte İskit geyiği figürü kullanımı için ayrıca bkz. Leung 2021, 95-98. 

52	 Pankova 2017, 72-73. 



14  |  İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı Değerlendirmeler

koyunuyla, sol omzu ve göğsü etrafına sarılmış güç ve cesareti temsil eden 
vahşi bir kaplanla yoğun bir şekilde mürekkeplendirilerek dövmelenmiştir.53 

Pazırık mezarlık alanı dışında yapılan diğer arkeolojik kazı sonuçlarında 
da dövmeli mumyalar keşfedilmiştir. 1969 yılında L. R. Kyzlasov tarafından 
Erken Tashtyk/Taştık (MS 100-400) kültürüne ait donduğundan neredeyse 
tamamen korunmuş başka bir erkeğe ait mumya kuzeydeki Kahakassia/
Hakasya Cumhuriyeti’nde, Pazırık’a yaklaşık 200 km uzaklıktaki Oğlaktı 
VI alanında kazılarak gün yüzüne çıkarılmıştır. Yine kızılötesi fotoğrafçılık 
sayesinde ceset üzerindeki benzersiz dövmelerin varlığı ortaya konulmuştur. 
Vücudu yarım daireler, rozetler, bir yay ve ok ve tanımlanamayan büyük 
figürlerle yoğun bir şekilde dövmelenmiştir.54 Bunun yanında 1993 yılında 
Rus arkeolog Natalia V. Polosmak ve ekibi neredeyse insan ayağı değmemiş 
ulaşılmazı zor Çin sınırındaki (Güney Altay Yüksek Ukok Plato’sunda Ak-
Alakha 3, Kurgan 1) topraklarda iki bin beş yüz yıl boyunca donarak kalmış, 
yağmalanmamış, zengin süs eşyalarıyla dolu bir mezarda yaklaşık yirmi beş 
yaşlarında, uzun boylu ve “buz prensesi” olarak adlandırılan bir mumyanın 
heyecan verici keşfine imza atmışlardır. Kadının sansar/samur kürküyle kaplı 
omuzunda ve kollarında parlak mavi dövmeler tespit edilmiştir. Prensesin 
bir yandan omzu, Pazırık Kurgan 2’deki kadının dövmesine benzer şekilde 
(her ikisi de kollarında dövmelere sahip ve sol omuzlarında fantastik yaratık 
dövmeli), grifon gagası ve her ucu bir grifonun başıyla sonlanan stilize 
edilmiş abartılı boynuzları olan büyük ve kıvrılmış bir geyikle diğer yandan 
kolları bir dağ koyunu, benekli bir panter veya kar leoparıyla süslenmiştir.55 
Bunlara ek olarak 1995 yılında Rus araştırmacı Vjaceslav I. Molodin 
tarafından aynı Plato’da Verkh-Kaldzhin 2 Kurgan 3’te gün yüzüne çıkarılan 
genç bir erkeğin vücudunda benzer geyik dövmelerine rastlanmıştır.56 Son 
olarak 2006 yılında Rus-Alman-Moğol araştırmacılarından oluşan bir ekip, 
Moğol Altay bölgesinde Ukok Platosu’na yaklaşık 50 km mesafede Olon-
Kurin-Gol 10 Kurgan 1’i kazdığında MÖ III. yüzyılın başlarına ait kırk elli 
yaş civarındaki bir erkek savaşçının gömüsü üzerinde bir geyik dövmesini 
tespit etmiştir.57

Eski dövme geleneklerine dair arkeolojik kanıtlar kuzeybatı Çin’de de gün 
yüzüne çıkarılmıştır. Taklamakan Çölü’nde ve İpek Yolu boyunca kuzeybatı 

53	 Iwe 2013, 92-93; Pankova 2017, 69, 73-82.
54	 Iwe 2013, 91; Pankova 2017, 66-67, 89-95.
55	 Tresilian 2008, 28; Iwe 2013, 90. Kadın üzerinde bükülmüş gövdeli hayvanların dövmeleri 

Issyk’tan altın süslemeler üzerindekilerle de paralellik göstermektedir (Davis-Kimball 1997, 
41).

56	 Polosmak 2000, 95; Iwe 2013, 90; Yablonsky 2017 215. 
57	 Parzinger ve diğerleri 2008, 40; Pankova 2017, 87. 



Muzaffer Demir  |  15

Çin’in Xinjiang eyaletinde bulunan Tarım Havzası’ndaki diğer yerlerde, çok 
sayıda erkek ve kadın mumyanın yaklaşık üç bin yıl boyunca çöl kumunda 
son derece iyi korunmuş (karışık/akraba etnik kökene sahip gizemli kadın/
erkek) vücutları, yüzyıllar sonra bile hala parlak ve renkli olan desenli yünlü, 
kürklü, keçeli ve deriden giysilerindekine benzer geometrik şekillerle (yüz, 
sırt, kollar ve ellerde çoğu eğrisel ve köşeli tasarımlarla) dövmelenmiştir.58 
Belgelenen dövmeli mumyalar, çoğunlukla MÖ I. binyıldan MS I. binyılın 
başlarına kadar uzanan farklı mezarlık alanlarından gelmektedir: Qizilchoqa, 
Zaghunluq, Yanghai, Shengjindian ve Shanpula. Bu mezarlıklarda bulunan 
bazı eserler, dövmeler de dahil olmak üzere Pazırık materyalleriyle ortak 
özellikler taşımaktadır. Örneğin, Pazırık şefinin sağ ayağından bir tatlı su 
morinası figürü, kuzeybatı Çin’deki Turfan Vahası’ndan bir mumyanın eline 
yapılmış şematik balık figürlerine benzemektedir.59

5.Dövme Aletleri ve Uygulanan Teknikler

Antik Hellen ve Roma metinlerini destekleyecek şekilde İskit/Sarmat 
mezarlarında dövme yapımında kullanılan aletler de keşfedilmiştir. MÖ V. 
ve IV. yy.’a tarihlenen Kazakistan’ın Rusya ile kuzey sınırına yakın Güney 
Ural bozkır bölgesi ve İlek nehirleri arasında yer alan Philippovka 1 mezarlık 
alanına ilaveten Sara köyü ve Tri Mara (Kurgan 2, Gömü 2) yakınlarındaki 
mezarlarda yapılan son arkeolojik araştırmalarla İskit/Sarmat60 halkının 
dövme yaptığını gösteren çeşitli eserler dikkate değerdir. Bu komplekslerde, 
özellikle Philippovka 1’de, renkli pigmentler, pigmentleri karıştırmak için 
kaşıklar, şablonlar, güzel işlenmiş bronz aynalar, renk karıştırmak için taş 
levhadan paletler, kemik iğne içeren küçük bir deri çanta, yukarıdaki alıntıda 
Klearkhos’un dövme yapımında kullanıldığını yazdığı yaldızlı demir, gümüş 
ve altın iğneler, kemik ve bronz kalıp aletleri ve dövme aletlerini bilemek 
için biley taşları da dahil olmak üzere kadınlara yönelik renkli dövme araç 
setleri keşfedilmiştir. Bunlar arasında Philippovka 1 mezarlık alanı Kurgan 1 
Gömü 2’de dövme yapımı için kullanılan yanlarında boya keseleriyle birlikte 
bulunan altından iğneler öne çıkmaktadır.61 Dövme aletlerinin Philippovka 
1’de yalnızca kadın mezarlarıyla bağlantılı olarak bulunmuş olması dövmenin 

58	 Mayor 2014, 77; 114-115. 
59	 Pankova 2017, 96. 
60	 Yablonsky (2017) konuyla ilgili çalışmasının başlığında Sarmat adını kullansa da 220. sayfada 

mezarlık alanında İskit-Sibirya hayvan sitili özellikleri taşıyan buluntulara da değinmektedir. 
Dolayısıyla neye binanen sadece Sarmat adını kullandığı tartışmaya açıktır. 

61	 İlgili buluntular bazı arkeologlar tarafından kozmetik amaçlı aksesuarlar olarak karıştırılmıştır. 
Bkz. Yablonsky 2017, 225 (görseller), 230; Yatsenko 2013, 100-101; Iwe 2013, 91; Mayor 
2014, 110. 



16  |  İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı Değerlendirmeler

kadınlara özgü bir ayrıcalık ve kadın merkezli bir meslek olduğunu gösteriyor 
olabilir. 

Dövme yöntemleri binlerce yıldır değişmemiştir. Önce deri üzerine 
bir tasarım çizilirdi. Bir mumyanın koç dövmesinin kesilmiş deri şablonu 
mezarında bulunduğundan İskit dövme sanatçılarının dövme tasarımı 
transfer şablonlarını ilk kullananlar olduğu düşünülmektedir. Koç gibi 
hayvan figürlerinin çoğu, kişi hareket ettiğinde veya kaslarını esnettiğinde 
dalgalı bir etki yaratmak için dikkatlice vücuda yerleştirilmiştir. Belirlenen 
tasarım muhtemelen “is” yardımıyla deri üzerine çizilmiştir. İs ile çizilmeden 
önce iğnelerle kabaca şeklin belirlenme62 ve sonrasında isle karalanma 
ihtimaline de değinilmektedir. Yukarıda bahsedilen Pazırık Alakha-3’teki 
(Kurgan 1) kadın dövmeli deri örneği üzerinde X-ışını spektral mikro-prob 
analizi yapılmış, küçük alanlarda çok yüksek (20 mikrometre çapında) bir 
potasyum konsantrasyonu olduğu ortaya konulmuş, bu da vejetatif kökenli 
bir öldürücü maddeye yani “ise” işaret etmiştir. Dolayısıyla potasyumun 
varlığı, dövme için kullanılan pigment bileşiminin karbonize bitkisel 
madde veya is olduğunu düşündürmektedir. Benzer şekilde, yukarıda 
tanımlanan dövmeli Oğlaktı mumyasının mikrokimyasal ve mikroskobik 
testleri, dövme pigmentinin is de içerdiğini göstermiştir. İs veya kömür 
külünden renklendirilen karbon macununun çeşitli maddelerden oluştuğu 
görülmektedir: donyağı, bal, yabani meyve suyu veya çivit (mavi pigment 
için), özsu, öküz safrası (boyayı sabitlemek için), tükürük veya kadın sütü. 
Yukarıda değinildiği üzere, Mossynoikoi’nin renkli çiçek dövmeleri, çeşitli 
pigmentlerin antik çağda bilindiğini göstermektedir. Kadınlar tarafından 
üç ila yedi iğneden oluşan bir demetle deri üzerine tasarım yapıldıktan 
sonra pigmentli macun sürülürdü. Bu makul varsayım, enjekte edilen bir 
boyanın deriye nüfuz ettiği derinliğin analizine dayanmaktadır. Pazırık 
mumyalarının incelenmesi, dövme iğnelerinin kaslara çok derinden nüfuz 
ettiğini göstermiştir; dolayısıyla çıplak kemikler bile İskitler arasında 
dövme yapıldığına dair kanıtları ortaya çıkarabilmektedir. Daha korkunç 
bir örnek, dövme izlerinin ölülerin kafataslarında veya kaval kemiklerinde 
görülebileceğini belirten eski bir Çin metninden gelir. Pazırık 2’deki adamın 
dövmesi hayatının daha erken bir aşamasında, muhtemelen gençliğinde 
yapılmıştır. Bunun kanıtı, yoğun şekilde kararmış kaslarının üzerini 

62	 MS VI. yy.’da Iustinianus döneminde yazan Bizanslı tıp yazarı Aetios Amidenos, dövme 
yapmada kullanılan mürekkep için reçete vermektedir: Biraz çam ağacı kabuğu, bir tutam 
korozyonlu tunç, biraz öd, bir de zaç yağı veya kara boya ezilip karıştırılarak süzgeçten geçirilir, 
aynı zamanda sirkeyle korozyonlu tunç ile öğütülerek başka bir karışım daha oluşturulur, bu iki 
karışım da biraz pırasa suyu ve suyla bir araya getirilir. Sonrasında iğne batırılarak dövmenin 
yeri belirlenir, kanayan yerler silinir, pırasanın suyunun ardından hazırlanan preparat sürülür. 
Bkz. Aet. VIII.12; Jones 1987, 142; Çerikan-Alanko 2016, 177. 



Muzaffer Demir  |  17

kaplayan renksiz yağ katmanlarında yatmaktadır. Bu özel dövmeler beyaz 
üzerinde açık mavi, koyulaşmış cilt üzerinde koyu mavi görünümündeydi. 
İnsan vücudu üzerindeki imgeleri yaratan sanatçılar yetenekli ustalardan 
oluşan küçük bir gruptu. Bu insanlar toplumda yüksek bir rütbeye sahip 
kişilerle ilişkilendirilebilir, çünkü aşağıda açıklanacağı üzere dövme yapma 
muhtemelen kutsal bir ritüele dayanmaktaydı.63

Tıpçı ve teknik yazarlar antikçağda dövme yapmak kadar dövmeninin 
silinmesi için de yöntemlerin olduğunu bildirmişlerdir. Bunlardan Aetios, 
detaya inerek şöyle yazmıştır:

“Bu tür dövmeleri çıkarmak istediğimiz durumlarda, aşağıdaki hazırlıkları 
yapmalıyız... [İki reçete takip eder, biri kireç veya alçı (titanos) ve sodyum 
karbonat, diğeri biber, sedef otu ve bal içerir.] Uygulama yaparken, önce 
dövmeleri azotla temizleyin, üzerlerine terebinth reçinesi sürün ve beş gün 
boyunca bandajlayın. Altıncıda dövmeleri bir iğneyle delin, kanı süngerle 
temizleyin ve ardından deliklere biraz tuz sürün; ardından on stadioi 
[muhtemelen bu mesafeyi kat etmek için gereken süre] kadar bir aradan 
sonra, yukarıda belirtilen reçeteyi uygulayın ve keten bir bandajla örtün. Beş 
gün bekletin ve altıncıda reçetenin bir kısmını bir tüyle (?) sürün; (dövmeler) 
yirmi gün içinde büyük ülserasyon ve yara izi olmadan çıkarılır.”64

Diğer yandan dövme silme süreci gün boyunca dayanılmaz acılara neden 
olmuş ve bu durum, istemeden bu damgayı alan kişilerde bu damganın 
silinmesi umudunu şüphesiz etkilemiştir. Azat edilmiş eski köleler, çok az 
başarılı olsa da durumlarını gizlemek için yüzlerini insan derisine benzer 
pansumanlarla veya bandajlarla kapatmaya çalışmışlardır. Acı çekmemek için 
tek alternatif derinin o kısmını kesmek veya yakmak (ki bu ciddi ülserasyonlara 
neden oluyordu) ya da Klearkhos’ın Trakyalılar örneğinde vurguladığı üzere 
moda ve güzellik alanına ulaşan farklı bir dövmeyle kaplamaktı.65

6.Dövmelerin Anlamları

Dövme yaptırma eylemi çeşitli halklarda, dönemlerde ve kültürlerde 
birden fazla anlam ve sembolizm taşıyabilir. Günümüzde dövmeler yaygın 
bir dekoratif role sahip olsa da Antik Çağ’da cezalandırıcı, ritüel, büyü ve 
tıbbi işlevlere sahip olmaları yanında, Skythia veya Trakya’da olduğu gibi 
soyluluk veya kölelik işaretleri olarak da kullanıldıkları görülmektedir.66 

63	 Iwe 2013, 91; Mayor 2014, 110, 116; Pankova 2017, 84-86. 
64	 Aet. VIII.12; Jones 1987, 143; Dinter 2018, 25.
65	 Sánchez-Sanz 2024, 10. 
66	 Tsiafakis 2015, 95, 107-112. 



18  |  İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı Değerlendirmeler

Yukarıda ilk bölümde belirtildiği üzere, arkeolojik kanıtlarda soylular 
öne çıksa da dövme geleneğinin belli bir sosyal sınıfla sınırlandığına dair 
kesin bir delil bulunmamaktadır. Diğer yandan İskitlerde dövme tipleri ve 
uygulamalarının belli bir dereceye kadar farklı mülkiyete sahip sosyal sınıflar 
tarafından uygulandığını da kabul etmek gerekmektedir. Üç ana sosyal 
grup önerilmiştir: yüksek aristokrasi (Pazırık), düşük rütbeli soylular (Ak-
Alakha 3) ve sıradan insanlar (Verkh-Kaldzhin 2). Bu bağlamda daha az 
önemli kişilerin cesetleri üzerindeki dövmelere her iki elde veya omuzda 
rastlanmaktadır. Sıradan insanlar arasındaki dövmelerin genelde tek bir 
hayvan figürünü tasvir ettiği görülmektedir. Böylesine dinamik bir pozdaki 
tek bir yabani hayvan görselinin hakimiyetinin, o dönemde oluşan askeri grup 
zihniyetinden kaynaklandığı düşünülmüştür. Ordu kısmen klan ahlakından 
bağımsızdı ve muhtemelen ideal savaşçı davranışı hayvan şiddeti ve fiziksel 
hünerle ilişkilendiriliyordu. Yukarıda Hippokrates’in de vurguladığı üzere 
savaşçının vücudunu dövme yaptırtmak için dağlatması güç ve cesaretin 
işaretiydi. Roma gladyatörleri örneğinde olduğu gibi,67 herkesin görebileceği 
bu dövme veya işaretlerin kamu güreş müsabakaları ile bağlantısı olabileceği 
fikri de öne sürülmüştür. Tanımlanmış bir savaşçı grubunun (örneğin Verkh-
Kaldzhin) benzer işaretlerle dövme yaptırmış olması ilginçtir. Diğer yandan 
Pazırık kurganlarına gömülen dövmeli kişilerin geneli göçebe seçkinlerdir. 
Soyluların vücutlarının açıkta olmayan alanlarını da kapsayan dövmelerinde 
karmaşık ve muhtemelen birbiriyle bağlantılı kompozisyonlar görülmektedir. 
Büyük olasılıkla bireysel tasarımlarla değil, muhtemelen yeni veya farklı 
yönetici klanlara, ailelere veya yeni veya farklı ibadete dayalı mitolojik güç 
ve/veya totem hayvanlarına ait olanlarla dövme yaptırmışlardır. Soylular 
sıradan insanlar gibi sağ omuzlarının üst kısmında bir canavar tasviri 
taşırlardı, ancak sol omuzlarının üst kısmı ayrıca bir kaplan veya yabani koç 
figürüyle süslenmişti. Bacağın alt kısmı boyunca yukarı doğru yürüyen üç ila 
dört yaban keçisi veya koçtan oluşan bir grup, Pazırık’taki erkek soylular için 
karakteristik bir dövme konusuydu. Baskın olan dövüş sahneleri ve ritüel dansa 
katılım/tanrılara adak alaylarıyla, yaşam, ölüm ve kurban yoluyla canlanma 
gibi önemli fikirlerin muhafazakar, yüzyıllarca değişmeyen bir olguyla tekrar 
tekrar somutlaştırıldığı anlaşılmaktadır.68 Philippovka 1’deki varsayılan 
dövme komplekslerinin ibadet nesneleri ile ilişkili olduğu tespit edildiğinden 
bunun muhtemelen İskit/Sarmat cenaze kültünün ritüelleştirilmiş bir yönü 
olduğu varsayılabilir; buna karşılık olarak Skythia veya Sarmatya’nın kültürel 

67	 Lobell-Powell 2013, 44. 
68	 Yatsenko 2013, 98-99; Pankova 2017, 88-89; Iwe 2013, 92-94.



Muzaffer Demir  |  19

değerleri, kişinin yaşamı boyunca ve ölümünden sonra dövmeli insan derisi 
aracılığıyla aktarılıyordu.69

Diğer yandan Pazırık gibi yazısız bir kültürde semantik sembollerin ve 
motiflerin tekrarlanması insan vücuduyla güçlü bir şekilde bağlantılıdır ve 
(özellikle geometrik veya soyut) işaret sisteminin önemini göstermektedir. 
İnsan vücudu, bilgi iletmek için bir ortam işlevi görür. Aslında dövmeler, 
yazı sisteminin yerini alan bir işaret sistemi (hafıza sembolleri) içeren 
özel bir kodu, yaşayan bir görsel dili göstermektedir. İskitler gibi sözlü 
toplumlar için dövmeler mitolojik fikirleri, geleneksel hikayeleri, ikon olarak 
aile ve klanları kodlamış da olabilir. Dekotarif yönü öne çıkan hayvanlar 
muhtemelen bireyler ve kabile için derin anlamlar taşıyor olmalıdır. 
Böylelikle zoomorfik semboller, farklı sosyal sınıflardan insanlar tarafından 
okunup tanımlanabilirdi. Her mürekkeplenmiş hayvan ve sahne, yaygın 
olarak kabul edilen hikayelerin bir repertuarında yer alırken, belirli ayrıntılar 
dövmeli bireyin (özellikle sıradan insanların) kişisel deneyimlerine (avlanma 
başarısı, vizyon arayışları, rüyalar gibi) atıfta bulunmuş da olabilir. İskit 
dövmelerinin özel “manevi silahlar” ve büyülü koruyucular olduğu da 
önerildiğinden yoğun dövmeli kişilerin hikâye anlatıcıları veya vücut sanatı 
kültürel anlatıları için çizimleri üzerlerinde barındıran şamanlar olabileceği 
de önerilmiştir.70 Şamanların doğadaki tüm varlıkların ruhunu mümkün olan 
en son derecede üzerlerinde temsil etme zorunluğu olduğundan görselleriyle 
bu varlıkların ruhunu taşıdıkları düşünülen dövmelere de vücutlarında yer 
vermiş olabilirler.71 

SONUÇ

MÖ VIII. yy.’ın sonlarından itibaren Çin’den Tuna Nehri’ne kadar 
uzanan geniş alanda hüküm sürmeye başlayan İskitlerin dövme geleneğini 
başlatan ilk halklardan oldukları eski Hellen, Roma ve Çin yazılı kaynakları 
yanında arkeolojik (Hellen vazoları, mumyalar, mezar eşyaları üzerindeki 
görseller) buluntularla da ortaya konulmuştur. Yazılı kaynaklar MÖ V. yy.’ın 
ortalarından itibaren İskitlerin kendilerinin dövme geleneğini bildiklerini ve 
bunu Trakyalı esirleri damgalamak için kullandıklarını, daha sonra özellikle 
Trakyalı kadınların bu geleneği kendi aralarında yaygın hale getirdiklerini 
kaydetmiştir. MÖ VI. yy.’ın sonlarından itibaren Attika vazolarının 
görselleri üzerinde de özellikle Trakyalı köle ve özgür kadınlar vücutlarında 
ve elbiselerinde dövmelerle temsil edilmişlerdir. Şimdiye kadar çok fazla 

69	 Yablonsky 2017, 230. 
70	 Iwe 2013, 93-94; Mayor 2014, 114; Pankova 2017, 88-89. 
71	 Iwe 2013, 93-94. 



20  |  İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı Değerlendirmeler

üzerinde durulmasa da bu kadınlar arasında İskit veya İskitlerin genç savaşçı 
kadınlarını temsil eden Amazonlar da bulunmaktadır. Bu vazo resimlerinde 
kadınlar dövmeli olarak resmedilse de ilgili yazılı kaynaklar ve arkeolojik 
buluntular İskit toplumunda hem kadınların hem de erkeklerin dövme 
yaptırdıklarını göstermektedir. Pazırık kurganlarında gün yüzüne çıkarılan 
kadın-erkek ikilisi ve Oglakhty/Oğlaktı, Verkh-Kaldzhin ve Olon-Kurin-
Gol’de bulunan erkek mumyaları üzerindeki dövmeler de bu düşünceyi 
desteklemektedir. Sadece dövmeler değil özellikle Kazakistan’da Philippovka 
1 mezar alanında gün yüzüne çıkarılan dövme yapımında kullanılan sofistike 
alet setleri içinde özellikle altın ve gümüşten iğneler de İskitlerin dövme 
yapma geleneğini çok iyi bildiklerine işaret etmektedir. İskit dövmelerinde, 
geometrik desenlere rastlansa da temelde özellikle yaşamlarında iç içe girdikleri 
evcil veya yabani hayvan resimlerine özgü İskit hayvan sitiline başvurulduğu 
açıkça ortadadır. Genellikle sıradan mumyalar üzerinde hayvan dövmeleri 
görülürken, vücutlarının büyük kısmını kaplayan soylularınkinde, geometrik 
şekiller, grifon tarzı yaratıkların da yer aldığı figürlere yer verilmiştir. Bu 
karmaşık dövmelerin şamanların yaptığı büyü veya cenaze ritüelini, tıbbi 
işlevleri, savaşcı ruhu ve cesaretini, aile veya kabile ikonlarını veya köleler 
için damgalamayı temsil ettiklerine dair çeşitli görüşler ve tartışmalar devam 
etmektedir. Bu tartışmalar içinde özellikle keşfedilen Pazırık soylu mumyaları 
üzerindeki dövmelerin bir şaman geleneğinin parçası olma ihtimalinin 
dikkate alınması gerekmektedir. Diğer yandan İskit dövmelerinin Trakya 
kadınları arasında zamanla dekoratif amaçlı bir şölene de dönüştürüldüğü 
anlaşılmaktadır. 



Muzaffer Demir  |  21

KAYNAKÇA

Antik Kaynakça

Aet. (Aetios Amidenos, Medicae Artis Principes)  
Corpus Medicorum Graecorum VIII.2. Ed. A. Olivieri, Berlin 1950.
Amm. Marc.    (= Ammianus Marcellinus, Rerum Gestarum) 
Ammianus Marcellinus. Trans. John C. Rolfe, Cambridge/ London 1935-1940.
Ant. Pal. (Anthologia Palatina)
The Greek Anthology in Five Volumes, Vol. I. Trans. W. R. Paton, London/New 

York 1927. 
Artem. On.  (Artemidoros, Oneirokritika)
The Interpretaion of Dreams, Oneirocritica. Trans. and Comm. R. J. White, New 

Jersey 1975. 
https://www.attalus.org/translate/artemidorus.html
Ath. Deip. (Athenaios, Deipnosophistai)
Athenaeus. The Deipnosophists. Or Banquet Of The Learned Of Athenaeus. Trans. 

H. G. Bohn, London 1854.
Cic. Off. (Cicero, De Officiis) 
M. Tullius Cicero. De Officiis. Trans. W. Miller, Cambridge/London 1913.
Claud. In Ruf.  (Claudius Claudianus, In Rufinum)
The Complete Works of Claudian. Trans. and Ed. N. W. Bernstein, Routledge 

2023. 
Hdt. (Herodotos)
Herodotus. Trans. A. D. Godley, Cambridge/London 1920.
Hom. Il. (Homeros, Ilias)
 Homer. The Iliad I-II. Trans. A. T. Murray, Cambridge/London 1924.
Ksen. Anab. (Ksenophon, Anabasis)
 Xenophon. Xenophon in Seven Volumes, Vol. III. Trans. C. L. Brownson, Camb-

ridge/London 1922.
Lys. (Lysias)
 Lysias. Trans. W. R. M. Lamb, Cambridge/London 1930.
Plut. De sera num. (Plutarkhos, De sera numinis vindicta)
Plutarch on the Delay of Divine Justice. Trans. A. P. Beabody, Boston 1885.
Pomp. Mel.  (Pomponius Mela, Khorographia)
Pomponius Mela’s Description of the World. Trans. F. E. Romer, University of Mi-

chigan Press 1998.
Sex. Emp. (Sextus Empiricus)



22  |  İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı Değerlendirmeler

Sextus Empiricus in Four Volmes, Vol. I = Outlines of Pyrrhonism. Trans. R. G. 
Bury, Cambridge/Massachusetts/London 1976.

Stob. Flor. (Ioannes Stobaios, Florilegum)
Ioannou Stobaiou Anthologion: Ioannis Stobæi Florilegium, Vol. I-IV. Ed. T. Gais-

ford, University of Michigan 1822. 
Hipp. De aer. aq. (Hippokrates, De aere aquis et locis)
Hippocrates’ Collected Works I. Hippocrates. Ed. W. H. S. Jones, Cambridge 1868.
Val. Flac. Arg. (Valerius Flacchus, Argonautika)
Valerius Flaccus, Argonautica. Trans. J. H. Mozley, Cambridge/London 1928.
Verg. Aen.; Georg. (P. Vergilius Maro, Aeneas, Georgica)
Vergil. Bucolics, Aeneid, and Georgics of Vergil. Trans. J. B. Greenough, Boston 

1900.
Modern Kaynakça
Berard, C., “The Image of the Other and the Foreign Hero”, B. Cohen (Ed.), 

Not the classical ideal. Athens and the construction of the other in Greek Art. 
Leiden/Boston 2000, 390-412. 

Chu, J. J., Thracians Among Others: A Study of ‘Thracianness’ in Ancient Cross-Cul-
tural Contexts, (Phd Thesis), University of California 2022. 

Cohen, B., “Man-killers and their Victims. Inversions of Heroic Ideal in Classi-
cal Athens”, B. Cohen (Ed.), Not the classical ideal. Athens and the constru-
ction of the other in Greek Art. Leiden/Boston 2000, 98-131.

Çerikan, F. U.- Alanko, M. Z., “Dövmenin Çeşitli Dillerdeki Etimolojisi ve Kısa 
Tarihçesi”, Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 25.1, 
2016, 166-193. 

Dale, C. - Krutak, I., “Neo Pazyryk Tattoos, a Modern Revival”, L. Krutak - 
A. Deter-Wolf (Eds.), Ancient Ink, The Arachaeology of Tattooing, Seattle/
London 2017, 99-106. 

Davis-Kimball, J., “Chieftain or Warrior Priestess?”, Archaeology 50.5, 1997, 
40-41. 

Demir, M., “Herodotos’ta İskit Herakles Hanedanlığı Kuruluş Miti Üzerine De-
ğerlendirmeler”, Phaselis 8, 2022, 37-52.

Dinter, M. T. - Khoo, A., “Wounds prepared with iron: tattoos in antiquity”, 
Omnibus 25.1, 2018, 25-27.

Ditchey, M., “Body Language: Tattooing and Branding in Ancient Mesopota-
mia”, Journal of Ancient Near Eastern History 3, 2017, 1-24.

Dowden, K., “The Amazons: Development and Function”, Rheinisches Museum 
fur Philologie 140, 1997, 97-128.

Farkas, A. E., “Style and Subject Matter in Native Thracian Art”, Metropolitan 
Museum Journal 16, 1981, 33-48. 



Muzaffer Demir  |  23

Gerleigner, G. S. - Lissarrague, F., “Monumentalising Vase-Inscriptions, Writing 
on Architectural Structures and Bodies in Greek Vase-Painting”, N. Diet-
rich - J. Fouquet (Eds.), Image, Text, Stone. Intermedial Perspectives on Gra-
eco-Roman Sculpture, Materiale Textkulturen 36. Berlin 2022, 259-301.

Hinge, G. “Scythian and Spartan Analogies in Herodotos’ Represantation: Ri-
tes of Initiation and Kinship Groups”, P. G. Bilde - J. M. Højte - V. F. 
Stolba (Eds.), The Cauldron of Ariantas: Studies presented to A. N. Ščeglov 
on the occasion of his 70th birthday, (Black Sea Studies; Nr. 1). Arhus 2003, 
55-77.

Iwe, K., “Tattoos from Mummies of the Pazyryk Culture”, P. D. Casa - C. Witt 
(Eds.), Tattoos and Body Modifications in Antiquity Proceedings of the sessi-
ons at the EAA annual meetings in The Hague and Oslo, 2010/11. Zürich 
2013, 89-95. 

Jones, C., “Stigma: Tattooing and Branding in Graeco-Roman Antiquity”, Jour-
nal of Roman Studies 77.1, 1987, 139-155.

-----------., “Stigma and Tattoo”, J. Caplan (Ed.), Written on the Body. The Tattoo 
in European and American History. Princeton 2021, 1-16. 

Kamen, D., “A Corpus of Inscriptions: Representing Slave Marks in Antiquity”, 
Memoirs of the American Academy in Rome 55, 2010, 95-110.

Lee, M., “Body-Modification in Classical Greece”, T. Fögen - M. M. Lee (Eds.), 
Bodies and boundaries in Graeco-Roman antiquity. Berlin/New York 2009, 
155-180. 

Leung, K. Z., The Scythian Stag in Contemporary Arts and Craft: Tuva and 
Abroad. New Reasearch of Tuva, 2021, no. 1, 91-106. DOI: https://www.
doi.org/10.25178/nit.2021.1.5.

Lobell, J. A. - Powell, E. A., “Ancient Tattoes”, Archaeology 66.6, 2013, 41-46. 
Marazov, I., Thrace and the Ancient World, Sofia 2011a. 
-------------., “Philomele’s Tongue: Reading the Pictorial Text of Thracian My-

thology”, L. Bonfante (Ed.), The Barbarians of Ancient Europe: Realities 
and Interactions. Cambridge University Press 2011b, 132-189.

Mayor, A., “People Illustrated”, Archaeology 52.2, 1999, 54-57. 
------------., The Amazons: Lives and Legends of Warrior Women Across The Ancient 

World, Princeton/Oxford 2014. 
Oakley, J., “Some ‘Other’ Members of the Athenian Household”, B. Cohen 

(Ed.), Not the classical ideal. Athens and the construction of the other in Greek 
Art. Leiden/Boston 2000, 227-247.

Pankova, S., “Identifications of Iron Age Tattoos from the Altai-Sayan Mounta-
ins in Russia”, L. Krutak - A. Deter-Wolf (Eds.), Ancient Ink, The Arac-
haeology of Tattooing, Seattle/London 2017, 66-98. 



24  |  İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı Değerlendirmeler

Parzinger H. ve diğerleri, Der skythenzeitliche Krieger aus dem Eis: neue Entdec-
kungen im Mongolischen Altaj, Amsterdam 2008.

Polosmak N. V., “Tattoos in the Pazyryk World”, Archaeology, Ethnology & Anth-
ropology of Eurasia 4.4, 2000, 95-102. 

Rudenko S. I., Frozen Tombs of Siberia: the Pazyryk Burials of Iron Age Horsemen, 
London 1970.

Rush, J., Spiritual Tattoo: A Cultural History of Tattooing, Piercing, Scarification, 
Branding, and Implants, Berkeley 2005.

Sánchez-Sanz, A., “Enlightened Bodies. The Symbology of Tattooing in Ancient 
Thrace”, Journal of Ancient History and Archaeology 11.2, 2024, 3-19.

Saporiti, M., “L’immagine tatuata”, M. Harari - S. Paltineri - M. T. A. Robino 
(Eds.), Icone del mondo antico. Un seminario di storia delle immagini. Pavia, 
Collegio Ghislieri, 25 novembre 2005. Roma 2009, 129-137.

Schneck, D. C., They don’t all look alike: Body Modification and Ethnic Idendity in 
Athens, MA Thesis, University of Florida 2011. 

Şahin, I. “Antikçağda Thrak Kadınlarında Dövme”, D. M. Canko - Z. Türkyıl-
maz - L. B. Aka - S. U. Altay (Eds.), Zaman Mekân Kadın. İzmir 2021, 
11-29. 

Tresilian D., Preservation of the frozen tombs of the Altai mountains, (Ed.), UNES-
CO 2008.

Trohani, G., “Gold and Silver Art in the Carpathian-Danubian-Pontic Region in 
the Sixth-Third Centuries BC”, Ministerio de Cultura Y Deporte (Ed.), 
Archaeological Treasures of Romania, Dacian and Roman Roots. Madrid 
2021, 84-97.

Yablonsky, L. T., “The Discovery of a Sarmatian Tattoo Toolkit in Russia”, L. 
Krutak - A. Deter-Wolf (Eds.), Ancient Ink, The Arachaeology of Tattooing, 
Seattle/London 2017, 215-230.

Yatsenko, S. A., “The Tattoo System in the Ancient Iranian World”, P. D. Casa 
- C. Witt (Eds.), Tattoos and Body Modifications in Antiquity Proceedings of 
the sessions at the EAA annual meetings in The Hague and Oslo, 2010/11. 
Zürich 2013, 97-101.

Tsiafakis, D., “Ancient Thrace and the Thracians through Athenian Eyes”, Thra-
cia 21, 2016, 261-282. 

---------------., “The Allure and Repulsion of Thracians in the Art of Classical At-
hens”, B. Cohen (Ed.), Not the Classical Ideal: Athens and the Construction 
of the Other in Greek, B. Cohen, Leiden/Boston 2000, 364-389. 

--------------., “Thracian Tattoos”, D. Boschung - A. Shapiro - F. Waschek (Eds.), 
Bodies in Transition: Dissolving the Boundaries of Embodied Knowledge, 
Morphomata 23. Paderborn 2015, 89-118.

Wolters, P., “ΕΛΑΦΟΣΤΙΚΤΟΣ”, Hermes 38, 1903, 265-273. 



Muzaffer Demir  |  25

Zekiyev, M., Türk ve Tatarların Kökeni (Çev. A. Batur), İstanbul 2007. 
Zidarov, P. N., “The Antiquity of Tattooing in Southeastern Europe”, L. Krutak 

- A. Deter-Wolf (Eds.), Ancient Ink, The Arachaeology of Tattooing, Seattle/
London 2017, 137-149. 

Zimmermann, K., “Tätowierte Thrakerinnen auf griechischen Vasenbildern”, 
Jahrbuch des Deutschen Archäologischen Instituts 95, 1980, 163-196.



26  |  İskitlerde Dövme Geleneği Üzerine Bazı Değerlendirmeler



27

Bölüm 2

Abdülkerim Satuk Buğra Han Tezkiresi İle 
Süleyman Çelebi’nin Mevlidi’nde Türk İslam 
Yorumu1

 

Yunus Arifoğlu2

Hüseyin Erkan Bedirhanoğlu3

Özet

Mevlid, çocukluğumuzdan yetişkinliğimize bize eşlik eden bir metindir. 
Dini ve duygusal dünyamızda önemli bir yeri vardır. Zamanla dinsel bir 
geleneğe dönüşerek günümüze kadar gelmiştir. Bu gelenek Müslüman 
Türkler arasında yaygınlaştıkça birlik ve beraberliği tesis eden güçlü bir 
anlayışa/ ritüele dönüşmüştür. Zaten İslam öncesi dönemlerde de Türkler 
arasında özellikle dini temelli bu tarz oluşumların varlığını bilmekteyiz. 
İslamın kabulünden sonra ise İslamın temel rükünlerine aykırı olmayan bazı 
alışkanlıklar kendisini devam ettirmiştir. Mevlid, Türk-İslam anlayışının 
da veciz bir ifadesi ve Türklerin İslam yaşam biçiminin bir özü gibidir. 
Mevlid 14. Yüzyılın yarısından sonra ele alınsa bile, tarihsel bir arka planı 
vardır. Karahanlılar, kuruldukları bölgede Müslüman Türk medeniyetinin 
başlamasını sağlamışlardır. Diğer yandan Karahanlı bölgesindeki medreselerle 
beraber kitabi bir özellik kazanan Sünni İslam düşüncesi gücünü hem Türk 
kimliğinden hem de İslam’ın temel ilkelerinden almıştır. Karahanlılar ile 
başlayan Türk-İslam çizgisi kendilerinden sonra gelen diğer Türk devlerine 
de etki etmiştir. Özellikle de bu dönemle başlayan Sünni İslamın okullaşma 
hareketi sonraki dönemlerde sistemleşmiş ve bu medreseler günümüze yakın 
zamanlara kadar yükseköğretimin bir parçası olarak kalmıştır. Bu tarihsel 
süreçte Karahanlıların ve özellikle Türkistan coğrafyasındaki Türklerin 
İslamiyet’e geçmesinde Abdülkerim Satuk Buğra Han’ın önemli bir rolü 
vardır. Onun destanı ilk dönem Türk-İslam yorumu açısından ehemmiyete 

1	 Bu çalışma 4 Şubat 2022 tarihinde ‘’Süleyman Çelebi ve Mevlid’’sempozyumunda sunulmuş 
olup yayınlanmamıştır.

2	 Doç. Dr, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, ynsarfglu@gmail.com, 0000-0001-7931-8617
3	 Dr. Öğr. Üyesi, Muş Alparslan Üniversitesi, erkanbedirhanoglu1980@gmail.com,
	 0000-0002-8980-6267

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub695.c2953



28  |  Abdülkerim Satuk Buğra Han Tezkiresi İle Süleyman Çelebi’nin Mevlidi’nde Türk İslam...

sahiptir. Çünkü göçebe hayat tarzından ötürü Türkler, çok geniş bir sahada 
varlık göstermişlerdir. Çeşitli din ve inanç sistemleri ile karşılaşmışlardır. 
Gerek semavî gerekse sadece inanç ve ritüellerden ibaret olan dinlerden 
etkilenmişlerdir. Türk-İslam yorumu da şekillenirken bu sürecin çıktıları da 
belirleyici olmuştur. Bu çalışma, iki temel metnin, bahsi geçen süreçlerin de 
göz önünde bulundurulması ile yansımaları ve mukayesesinden yola çıkılarak 
ele alınmaya çalışılmıştır.

1.Türk-İslam Yorumunun Arka Planı 

Türklerin İslamiyet’e geçişleriyle ilgili uzun uzadıya tartışmalar bulunduğu 
gibi Türk-İslam anlayışı üzerine de pek çok tartışma yer almaktadır. 
Maturudî-Hanefi çizgisinin bu anlayışın ortaya çıkmasında belirgin rol 
oynadığı muhakkaktır. Karahanlı coğrafyasında Şia, Mutezile Haricîlik ve 
Kerramiyye mezhepleri itikadi anlayışlarını yaymalarına karşın Şeyh Ebû 
Mansur Mâturidî’nin mücadelesi söz konusudur. Onun şahsında anlatılan 
hikâye buradaki İslam anlayışını açıklar niteliktedir: Şeyh Ebû Mansur 
Mâturidî, rüyasında gördüğü Hızır’dan, diğer mezheplere karşı yardımcı 
olmasını ister. Hak Teâlâ Hızır’ın duasını kabul eder. Bölgedeki diğer 
mezhepler yok olur ve Ehli Sünnet ve’l-Cemaat anlayışı bu coğrafyaya hâkim 
olur. Türklerin itikâdî mezheplerinin Mâturudîlik olduğu düşünüldüğünde 
bu hikâyenin ne kadar kabul gördüğü anlaşılır. Ameli mezhep olarak da 
Hanefiliğin Türklerin karakteristik yapılarına uyduğu görülmektedir.4

Türk-İslam anlayışının ortaya çıkmasından Türk mizacının temel 
faktörlerden olduğu söylenebilir. Nihayetinde her millet din değiştirse bile 
onu kendi idraki çerçevesince yorumlar. Bunun yanı sıra Karahanlılara 
geçinceye kadarki sürede yaşanan bir İslam tecrübesi ve yorumunu es 
geçmemek gerekir.

Hz. Peygamber döneminde İslamiyet, Kur’an’ın peygamberdeki 
yansıması, peygamberin uygulamaları ve sözleri ile şekillenmişti. Hz. 
Peygamber’in vefatının ardından İslamiyet’in farklı coğrafya ve uluslara 
yayılmasıyla birlikte, değişen kültür ve geleneğe göre yeni hükümlerin 
verilmesi ihtiyacı doğmuştu. Hz. Ebubekir’le başlayan Kur’an ayetlerini bir 

4	 Gerdizî, The Ornament of Histories: a History of the Eastern Islamic Lands AD-1041: The Original 
Text of Abu Sa’id Gardizi, trans. C. Edmund Bosworth, British Institü of Persian Studies 
London 2011; Vilhelm Barthold, V. V., Orta Asya, Tarih ve Uygarlık, Selenge Yayınları, 
İstanbul 2010; ______. Moğol İstilasına Kadar Türkistan, TTK Yayınları, İstanbul 1981; Reşat 
Genç, Karahanlılar Devri Kültürü, Tarihte Türk Devletleri, Ankara 1987; Aziz Seyfeddin, 
Türklerin Müslümanlığa Geçişi Satuk Buğra Han, Kaynak Yayınları, çev. Rukiye Hacı, İstanbul 
2000; Ekber Necef, Karahanlılar, Selenge Yayınları, İstanbul 2005; Ö. Soner Hunkan, Türk 
Hakanlığı Karahanlılar, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul 2007. Necati Demir, Türk 
Efsaneleri, Edge Akademi Yayıncılık, Ankara 2013.



Yunus Arifoğlu / Hüseyin Erkan Bedirhanoğlu  |  29

araya getirme harekâtı, Hz. Ömer’in de katkılarıyla Sünni İslam çizgisi ortaya 
çıkmaya başlamıştı. Hz. Ömer’in on iki yıllık halifeliği döneminde bu çizgi 
netleşmişti. Halife Ömer’in verdiği hükümler İslam hukukunun temellerini 
atmış, sonraki dönem ulemaları için yol gösterici olmuştu. Bu çizgi sonraki 
halifelerce de sürdürülmüştü; ancak henüz Sünnilik gibi kurumsal bir kimliğe 
ulaşmış değildi.5 

Abbâsîler döneminin ilk yüz elli yılında da Sünni İslam, âlimler ve halk 
arasında devam etmişti. Abbâsîler hem bu Sünni çizgiyi takip etmişler hem 
de içine ehl-i beyt sevgisini dâhil etmişlerdi. 9. yüzyılın ortalarında farklı 
akımların doğması ve Mutezile’nin zayıflamasıyla birlikte Sünnilik bir 
kimlik olarak benimsenmiş, bu ise Abbâsîlerin ikinci döneminde meydana 
gelmiştir.6 

Doğu İslam coğrafyasını temsil eden Sâmânîlerin son dönemlerinde 
Mâverâünnehir’de, özellikle Mısır’da Fâtimî halifeliğinin oluşumuyla 
birlikte bir Şii hareketin geliştiği görülmektedir. Şiilik propagandası sonuç 
vererek bir kısım devlet erkânının yanı sıra bizatihi emirin de Şiiliğe eğilim 
göstermesi Sünniliğin himaye edilmesini zorunlu kıldı. II. Nasr devrinde 
Sâmânî topraklarında çok sayıda taraftar bulan Bâtıniler, I. Nûh döneminde 
takibata uğrayarak liderleri Muhammed b. Ahmed en-Nesefî idam edildi.7

Sâmânîler, Abbâsî hanedanı vasıtasıyla İslamiyet’le tanıştılar. Kendilerine 
has yorumlarını bir kenara bırakırsak İslam anlayışları Abbâsîler ile benzerdi. 
Karahanlılar ise Sâmânîler aracılığıyla İslemiyet’e geçtiler. Dolayısıyla onların 
İslamiyet tasavvurlarında Abbâsî ve Sâmânî çizgisinin belirgin bir rolünün 
olduğunu söylemek mümkündür. Elbette burada Türklerin kendilerine has 
karakteristik özelliklerinin de İslam tasavvurlarına yansıdığını hatırlatmak 
gerekir. 

5	 Belazûrî, Fütühü’l-Buldan, Abdullah Tabbai, Müessesetü’l-Mearif, Beyrut 1987; İbnü’l 
Esîr, İslam Tarihi, Ocak Yayınları, İstanbul 1987; İbn Fadlan, Seyahatname, çev. Ramazan 
Şeşen, Yeditepe Yayınları, İstanbul 2015; Hamilton Gibb, Orta Asya’da Arap Fetihleri, çev. 
Hasan Kurt, Çağlar Yayınlar, Ankara 2005; Claude Cahen, Doğuşundan Osmanlı Devleti’nin 
Kuruluşuna Kadar İslamiyet, İstanbul 1990.

6	 Cahen, İslamiyet, 1990; Nahide Bozkurt, Abbasiler, TDV Yayınları, İstanbul 2004.
7	 A. Zeki Velidi Togan, Umumî Türk Tarihine Giriş, İstanbul 1981; Ali b. Salih Muheymid, 

Karahanlılar ve İslam'ın Yayılışında Gösterdikleri Çabaları, çev. Ali Aksu, Kudema, Sivas 2001; 
Aydın Usta, Türkler ve İslamiyet, İlk Müslüman Türk Devleti: Sâmânîler, Yeditepe Yayınları, 
İstanbul 2021, 178-182.



30  |  Abdülkerim Satuk Buğra Han Tezkiresi İle Süleyman Çelebi’nin Mevlidi’nde Türk İslam...

2.Abdülkerim Satuk Buğra Han Tezkiresi ile Süleyman Çelebi’nin 
Mevlidi’nde Türk İslam Yorumu

Türk-İslam, Karahanlılara kadar geçen sürede yaşanan tecrübelerle birlikte 
ilk dönem Müslümanlarında olduğu gibi Hz. Peygamber’i örnek alarak inşa 
edilmiştir. Genel bağlamda Sünni kimlik içerisine yerleşen bu yorum, diğer 
bütün yorumları da kapsayıcı idi. Türk-İslam yorumu Hz. Peygamber ve 
ehl-i beyt merkeze konularak kurulmuştur. Bu sebeple Hz. Peygamber ve 
ehl-i beyte hürmet en önemli şeydi. Satuk Buğra Han’ın Tezkire’sinde ve 
Süleyman Çelebi’nin Mevlidi’nde bu çok rahatlıkla görülebilmektedir. Türk 
mizacının etkisinin olduğu bu yorumda, kutsal kitaba dair bir hürmet ve 
kutsiyet en üst seviyelere çıkarılmıştır. Bu aynı zamanda kültürün içerisinde 
yoğrulmuş ve nesiller için bir gizem halini alarak Mushaf-ı Şerif hep 
hürmet duyulan bir kitap olmuştur. Bu anlayış adeta Satuk Buğra Han’ın 
Tezkire’sinden Süleyman Çelebi’nin Mevlidi’ne sirayet etmiş gibidir.8

Satuk Buğra Han’ın Tezkire’si Mevlid-i Şerif gibi kurucu metin olarak ele 
alınabilir. Tezkire Türk-İslam yorumundaki ‘Hızır’ ve ‘Veli’ kültünün esaslı 
metinlerinden birisi olarak yer almaktadır. Tezkire’de olduğu gibi Mevlit’te 
de, hürmet, edep ve muhabbet vardır. Hz. Peygambere duyulan aşk, ehl-i 
beytine olan sevgi ve Kuran’a olan ihtiram her iki metnin de ana temasıdır. 
İki metinde de Hz. Peygamber’e olan hürmet, şeref ve haysiyet vesilesi olarak 
yer almaktadır. İzzet ve ikramla birlikte itibara şayan olabilmenin yolunun 
Hz. Peygamber’e duyulan aşktan ve hürmetten geçtiği görülmektedir.9

Tezkire ve Mevlid Türk-İslam yorumunun en veciz ve naif yorumuna 
haizdir. Tezkire Türkistan coğrafyasında bir muallim, yol gösterici, Mevlid 
Anadolu mayasının bir terkibidir. Her iki eser de Türk toplumunun dini, 
ahlaki ve felsefi anlayışının yansımasıdır. Allah sevgisi, Peygamber aşkı, 
Kutsal kitaba olan ihtiram insanın özünde yer alan bu hislerin zarif biçimde 
ifadesidir. 

Tezkire ve Mevlid toplumsal şuuru inşa eden temel kaynaklardır. Tezkire 
Türkistan coğrafyasında İslam’ın henüz yerleştiği bu coğrafyada bir bilinç 
inşa ederken, Mevlid Anadolu coğrafyasındaki Türk-İslam yorumu bilincinin 
yerleşmesinde temel oluşturmuştur. Sahici bir bilincin oluşmasında her 
ikisinin de rolü bulunmaktadır.

8	 Necati Demir, Satuk Buğra Han Destanı, Ötüken Yayınları, İstanbul 2017; İsa Özkan, Satuk 
Buğra Han Destanı, Türkbilig Yayınları, 2013. Süleyman Çelebi, Mevlid, haz. Faruk Timustaş, 
Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 1989; Cağfer Karadaş, “Süleyman Çelebi’nin Mevlidi ve 
Zihin Dünyamızdaki Yeri,” Karabatak Dergisi, 2022, 80-81.

9	 Tezkire, 2017; Mevlid, 1989.



Yunus Arifoğlu / Hüseyin Erkan Bedirhanoğlu  |  31

Satuk Buğra Han,

“Ey halife Ebû’l-Fettah, vasiyetim şudur, Peygamberimizin dinini koruyun. 
Şeriatini biz size teslim ettik. Ona çok hassasiyet gösterin. Çoçuklarım küçük kaldı. 
Onların terbiyeleriyle ilgilenip yetişmelerini sağlayın. Çoçuklarım bir yanlışlıkla 
yapsa mahşerde utanırım. Yürüdüğüm yolda yürüyün. Hak’tan doğruluk 
isteyin. Kâinatın serveri, bütün varlığın özü Hz. Muhammed Mustafa’nın 
ruhundan medet ve yardım dileyin.” İfadeleriyle takip etmeleri gereken yolun 
Peygamber’e hürmet ile inşa etmelerini arzu etmektedir. Mevlid’de de benzer 
şekilde Hz. Peygamber taltif edildikten sonra, ahlakının takip edilmesi 
tavsiyesi yer almaktadır.10

Şeyh Mâturidî’nin hikâyesi, diğer İslam akidelerinin Türk yapısına 
uymadığını göstermektedir. İslamiyet öncesinde Türklerin inancı İslamiyet 
sonrasındaki Hızır kültü ile yoğrulmuş, gönül ve akıl birlikteliğinin 
dengesinde bir İslam anlayışı ortaya çıkmıştır. Bu anlayışla yoğrulan tezkire 
Türkistan coğrafyasındaki yorum birliğini sağlarken, Mevlid Osmanlı 
toplumunun sıkıntılı zamanlarında dirliği ve birliği yeniden inşada katkıda 
bulunmuştur.

Tezkirede Abdülkerim Satuk Buğra Han’ın, Hızır ile karşılaşması detaylı 
bir şekilde izah edilmektedir. Olağandışı bir hikâye ile Hızır, Satuk Buğra’nın 
İslamiye’le tanışmasında bir motif olarak Türk-İslam inanç dairesinde yerini 
almıştır. Bu hikâyede henüz çocuk yaştaki Satuk Buğra Han, arkadaşlarıyla 
bir av esnasında tavşanın peşine düşmüş ve tavşan onu tenha bir yere 
götürdükten sonra don (kılık) değiştirerek aksakallı bir ihtiyar (Hızır) 
suretine bürünmüştür. 

Bu karşılaşmada Hızır, kendisine birtakım sorular sorarak kafasını 
karıştırmıştır. İslamiyet’i ve İslam Peygamberini anlatmış ve bu dine davet 
etmiştir. Bu hikâye miraç motifi ile süslenmiş ve Türk-İslam anlayışının 
oluşmasında bir nirengi noktasına dönüştürülmüştür. Benzer Hızır motifinin 
Oğuz Destanı’nda da yer alması, Türkler arasında Hızır kültünün, kültür ve 
kimliğe dönüşmesini sağlamıştır.11

Abdülkerim Satuk Buğra Han ile Türk-İslam anlayışı ilk dönemin 
motifleri üzerinden şekillenmiştir. Hz. Peygamber miraca çıktığında, Satuk 
Buğra Han’ın ruhunun da diğer peygamberlerin ruhuyla aynı kafilede yer 
alması bunlardan birisiydi. Alegorik bir dile aktarılan miraç hadisesi, tıpkı 
Mevlid’de de yer aldığı gibi, esas kaynağın etrafında dokunan yoğun duygular 

10	 Tezkire, 62; Dursun Ali Tökel, “Mevlid Neyin Tesellisidir?”, Karabatak Dergisi, 2022, 82-84.
11	 Mehmet Aydın, “Türklerde Hızır İnancı”, Necmeddin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Mart 1986, 2/2, 51-77.



32  |  Abdülkerim Satuk Buğra Han Tezkiresi İle Süleyman Çelebi’nin Mevlidi’nde Türk İslam...

etrafında işlenen zengin bir kilim deseni gibidir. Miraç hadisesi Türk-İslam 
yorumunda Tezkire ve Mevlid ve diğer edebi metinlerde yer aldığı gibi Hz. 
Peygamber sevgisinin bir yansıması olarak bu yorumu beslemiştir. Tezkire ve 
Mevlid aynı ruhun yansıması, benzer tevhidi düşüncenin farklı formlardaki 
akisleridir.12

Abdülkerim Satuk Buğra Han ile başlayan Türk-İslam anlayışında, Türk 
devletlerinde din ve inançları uğruna savaşan, kahraman bir veli kültünün 
ortaya çıkması da bunun göstergesidir: Gazi/veli kültünün ilk “Alperen”i, 
Abdülkerim Satuk Buğra Han’dır. Abdülkerim Satuk Buğra Han zamanı 
ile çocukları ve torunları döneminde yazılan şiirler, Türklerin İslamiyet 
anlayışının ilk dönem üzerine kurulduğunu pekiştirmektedir. Mevlid de bu 
minval üzere inşa edilmişti.13

Abdülkerim Satuk Buğra Han’ın İslamiyet ile tanışmasına vesile olan Ebû 
Nasır Sâmânî, miraç hadisesinde kendisini imanla müşerref kılacak birisi 
olarak tasvir edilmektedir. Mana âleminde yaşanan bu hikâye gerçek âlemde 
vuku bulmuştur. Ebû Nasr Sâmânî mana âleminden tanıdığı Abdülkerim 
Satuk Buğra Han’la, bir av sırasında -Kaşgar’ın Artuş ilçesi yakınlarındaki 
Beku’da- tanışmış ve iman etmesine vesile olmuştu. Karahanlılar için Ebû 
Nasr Sâmânî daima silsilede zikredilen biri olmuştur. Türklerin İslamiyet’le 
tanışması ve İslam anlayışlarının derinliği bu mürşid üzerinden şekillenmiştir. 
Türk inanç yapısında ata kültüne, büyüklere inanmak, onları takip etmek 
ve hürmetle biçimlenen bu anlayış, kahramanın amacına ulaşabilmesinde 
önemli idi. Mevlid’de ise Nur-u Muhammedî meselesi kitabi inanç ile 
tasavvufi düşüncenin bir bütün olarak Sünni kimliği oluşturan ve toplumsal 
bilinci inşa eden bir etken olduğu görülmektedir. Bu tasavvufi anlayışın 
yerleşmesinde Türkistan coğrafyasında Tezkire, Osmanlı toplumunda ise 
Mevlid’in önemli rolü vardır.14 

Karahanlıların İslamiyet anlayışını yansıtan bir hadise de Üveysiliktir. 
Tezkire’de Abdülkerim Satuk Buğra Han, Üveysi olarak da tanımlanmıştır. 
Üveysilik, Hz. Peygamber’den, Veysel Karani’den, Hz. Hızır’dan veya bir 
mürşidden mana âlemiyle eğitim alan kişilere denilmiştir. Yemen’de, Hz. 
Peygamber zamanında yaşadığı hâlde onu görmeden Müslüman olan Üveys 
Karanî, rüya ve manevi âlemde Hz. Peygamber tarafından irşat edilmiştir. 
Bu şekilde irşat olanlara Üveysi denmiştir. Abdülkerim Satuk Buğra Han, 

12	 Tezkire, 2017; Mevlid, 1989.
13	 Tezkire, 2017; Mevlid, 1989; Haşim Şahin, Orta Zamanın Türkleri, Yeditepe Yayınları, 

İstanbul 2017.
14	 Tezkire, 35-37; Mevlid, 1989; Ömer Fatih Andı, “Süleyman Çelebi’nin Mirası”, Karabatak 

Dergisi, 2022, 106–108.



Yunus Arifoğlu / Hüseyin Erkan Bedirhanoğlu  |  33

mana âleminde miraç yoluyla Hz. Peygamber’in terbiyesinden geçmiş ve 
tarafından irşad edilmişti.15 

Ehl-i beyt ve sevgisi Türk-İslam anlayışında önemli bir yer tutar: Doğu 
Türkistan’da Hz. Ali makamları ihdas edilmiştir. Tezkire’de, Satuk Buğra 
Han’ın torunu Ali Arslan Han’ın doğum hikâyesiyle Hz. Ali’ye varan bir 
bağ kurulmuştur. Yine şahadeti de Hz. Ali’nin hikâyesiyle ilişkilendirilmiştir. 
Seyit Ali Arslan Han’ın bedeninin cenk esnasında kaskatı kesildiği ve 
kendisine hiçbir silahın işlemediği vurgusu, ancak namaz esnasında 
vücudunun zayıfladığı ve bu durumda silahın tesir edebileceği anlatısı da 
Hz. Ali’nin hikâyesiyle benzeşmektedir. Bununla birlikte dört halife ve 
diğer sahabelere karşı da hürmet içerisinde olunmuştur. Tezkire ve Mevlid 
bütünlüğü kapsayıcı eserler olarak Hz. Peygamber sevgisi dört halife ve 
ilk dönem üzerinden bir kimlik inşa etmiş, toplumsal ahlakı buna dayalı 
bir şekilde oluşturmanın gayretinde olmuşlardır. Türk-İslam toplumunun 
anlayışı da bu çerçevede meydana gelmiştir.16

Ebû Nasr Sâmânî’nin oğlu ve halifesi Ebû’l-Fettah’ın Abdülkerim Satuk 
Buğra Han’la ilgili ifadeleriyse şöyledir:“Zamanın emiri Allah’ın sevgilisi 
Şah-ı Merdan Hz. Ali’nin temiz ruhlarından terbiye almış, kahramanlıkta, 
güçte, kimse ona denk değildi. Bu konularda kimse kendisiyle yarışamazdı.”17

Karahanlı coğrafyasında Abdülkerim Satuk Buğra Han’ın şahsında 
meydana gelen anlatılar, özellikle sözlü kültürde yerleşerek söylence haline 
gelmiştir. Kabrinin ziyaretgâha dönüşmesi, şifahi kültürün yüzyıllar 
içerisinde nesilden nesile aktarılmasıyla mümkün olmuştur. Abdülkerim 
Satuk Buğra Han, sultan veli, gazi ve evliya olarak toplum hafızasında 
sürekliliğe kavuşmuş, Türk-İslam anlayışının temsilcisi olarak bu coğrafyada 
daima hatırlanmıştır.

Türk-İslam anlayışını yansıtması bakımından Abdülkerim Satuk Buğra 
Han Tezkiresi, oluşumuyla birlikte Karahanlı coğrafyasında olduğu kadar, 
Türk bölgelerinde de Türk-İslam kültürünün gelişmesinde temel eserlerden 
birisi olmuştur. Tezkire, Türklerin İslamiyet’e geçişleriyle birlikte eski Türk 
inançlarıyla yeni dinin anlayışını terkip eden örnek bir metin olarak yüzyıllar 
boyunca Müslüman Türkler üzerinde tesirini göstermiştir. Bu bağlamıyla 
bu inancın ve bilincin yüzyıllar sonra ve Türkistan’dan uzak bir coğrafyada 
toplumsal hafızada devam edegeldiği ve Mevlid’le Türk-İslam bilincini, 
terkibini ve birliğini oluşturan kurucu metinlerden biri olarak bu anlayışın 

15	 Ahmet Yaşar Ocak, Veysel Karanî ve Üveysîlîk, Dergâh Yayınları, Ankara 2002.
16	 Tezkire, 2017; Mevlid, 1989.
17	 Tezkire, 66-67. 



34  |  Abdülkerim Satuk Buğra Han Tezkiresi İle Süleyman Çelebi’nin Mevlidi’nde Türk İslam...

bir devamı niteliğinde olduğu söylenebilir. Ancak Mevlid Tezkire’ye kıyasla 
abideleşerek Türk-İslam yorumunun destanı, bu anlayışın bir hülasası haline 
gelmiştir. Mevlid, Satuk Buğra Han’dan Süleyman Çelebiye uzanan Türk-
İslam anlayışının somutlaşmış halidir. İslam anlayışını toplumun anlayacağı 
bir sadelikle anlatan Tezkire ve Mevlid, hürmet ve muhabbet üzerine inşa 
edilmişlerdir. Hz. Peygamber sevgisi, ona duyulan hürmet, ehl-i beyt sevgisi 
ve Sünni kimliği akıl ve duygu birlikteliğinin terkibiyle ama esas olarak 
gönüle hitap eden tarzda işlenmişlerdir. Gerek Satuk Buğra Han’ın Tezkiresi 
ve gerekse Süleyman Çelebi’nin Mevlid’i olsun bunlar Türk-İslam anlayışını 
gösteren en önemli kurucu metinlerdir.18

Sonuç 

Abdülkerim Satuk Buğra Han’ın Müslüman olmasıyla birlikte İslamiyet, 
Karahanlı coğrafyasında peyderpey yerleşmeye başladığı gibi Türk-İslam 
yorumu da kendini var etmeye başlamıştır. İslamiyet’in ana aksı olan Sünnilik, 
Karahanlılar ile kimlikleşmiş, Türkler bu hüviyetin en önemli temsilcileri 
haline gelmişlerdir.

Karahanlılar, bulundukları coğrafyada Türk-İslam medeniyetinin kök 
salmasına neden olmuşlardır. Ayrıca Karahanlı coğrafyasındaki medreselerle 
birlikte kitabi bir hüviyete bürünen Sünni İslam yorumu gücünü hem Tük 
kimliğinden hem de İslam’ın ana prensiplerinden almıştır. Karahanlılar ile 
başlayan Türk-İslam çizgisi kendilerinin ardından diğer Türk devlerine de 
sirayet etmiştir. Özellikle de bu dönemle başlayan medreseleşme hareketi 
sonraki dönemlerde sistemleşmiş ve medreseler modern zamanlara kadar 
yükseköğretimin bir parçası olarak kalmıştır.

Türk-İslam, Karahanlılara kadar geçen sürede yaşanan tecrübelerle birlikte 
ilk dönem Müslümanlarında olduğu gibi Hz. Peygamber’i örnek alarak inşa 
edilmiştir. Genel bağlamda Sünni kimlik içerisine yerleşen bu yorum, diğer 
bütün yorumları da kapsayıcı idi. Türk-İslam yorumu Hz. Peygamber ve 
ehli beyt merkeze konularak kurulmuştur. Bu sebeple Hz. Peygamber ve ehli 
beyte hürmet en önemli şeydi. Satuk Buğra Han’ın Tezkire’sinde ve Süleyman 
Çelebi’nin Mevlidi’nde bu çok rahatlıkla görülebilmektedir. Türk mizacının 
etkisinin olduğu bu yorumda, kutsal kitaba dair bir hürmet ve kutsiyet en 
üst seviyelere çıkarılmıştır. Bu aynı zamanda kültürün içerisinde yoğrulmuş 
ve nesiller için bir gizem halini alarak Mushaf-ı Şerif hep hürmet duyulan 
bir kitap olmuştur. Bu anlayış hep Satuk Buğra Han’ın Tezkire’sindeki bu 
anlayış adeta Süleyman Çelebi’nin Mevlidi’ne sirayet etmiş gibidir.

18	 Tezkire, 2017; Mevlid, 1989; Elif Pehlivan, “Mevlid Külliyatına Dair Bir Değerlendirme”, 
Karabatak Dergisi, 2022, 116-117.



Yunus Arifoğlu / Hüseyin Erkan Bedirhanoğlu  |  35

İslam’ın iki temel kaynağından Kuran ilk dönemden beridir okuna 
geliyordu. Sünnet ise Mevlid ile birlikte okunan bir kitap oldu. Çünkü Türk-
İslam toplumunda Kuran’dan sonra en çok okunan kitap Mevlid’dir.

Hülasa, Abdülkerim Satuk Buğra Han’ın destanı ve Süleyman Çelebi’nin 
Mevlid’inde Hz. Peygamberin kendisi her haliyle öne çıkmaktadır. Sahabe 
dönemindeki gibi Hz. Peygamber, yegâne ölçü haline gelerek bir yaşam 
biçimi meydana getirilmiştir. Bu minvalde Türk-İslam anlayışında ehli beyt 
çizgisi Sünni kimliğin içerisine yerleştirilmiştir. Aynı zamanda bu yorum ehli 
beyt ve Hz. Peygamber’e muhabbet ve hürmet terkibiyle inşa edilmiştir. 



36  |  Abdülkerim Satuk Buğra Han Tezkiresi İle Süleyman Çelebi’nin Mevlidi’nde Türk İslam...

Kaynakça

Andı, Ömer Fatih, “Süleyman Çelebi’nin Mirası”, Karabatak Dergisi, 2022, 
ss. 106–108.

Aydın, Mehmet, “Türklerde Hızır İnancı”, Necmeddin Erbakan Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, Mart 1986, 2/2, ss. 51-77.

Barthold, V. V. Vilhelm, Orta Asya, Tarih ve Uygarlık, Selenge Yayınları, 
İstanbul 2010.

Barthold, V. V. Moğol İstilasına Kadar Türkistan, TTK Yayınları, İstanbul 
1981.

Belazûrî, Fütühü’l-Buldan, Abdullah Tabbai, Müessesetü’l-Mearif, Beyrut 
1987.

Cahen, Claude, Doğuşundan Osmanlı Devleti’nin Kuruluşuna Kadar İslami-
yet, İstanbul 1990.

Demir, Necati, Türk Efsaneleri, Edge Akademi Yayıncılık, Ankara 2013.
Demir, Necati, Satuk Buğra Han Destanı, Ötüken Yayınları, İstanbul 2017.
Genç, Reşat, Karahanlılar Devri Kültürü, Tarihte Türk Devletleri, Ankara 

1987.
Gerdizî, The Ornament of Histories: a History of the Eastern Islamic Lands AD-

1041: The Original Text of Abu Sa’id Gardizi, trans. C. Edmund Bo-
sworth, British Institü of Persian Studies London 2011.

Gibb, Hamilton, Orta Asya’da Arap Fetihleri, çev. Hasan Kurt, Çağlar Ya-
yınlar, Ankara 2005.

Hunkan, Ö. Soner, Türk Hakanlığı Karahanlılar, IQ Kültür Sanat Yayıncı-
lık, İstanbul 2007.

İbnü’l Esîr, İslam Tarihi, Ocak Yayınları, İstanbul 1987.
İbn Fadlan, Seyahatname, çev. Ramazan Şeşen, Yeditepe Yayınları, İstanbul 

2015.
Karadaş, Cağfer, “Süleyman Çelebi’nin Mevlidi ve Zihin Dünyamızdaki 

Yeri,” Karabatak Dergisi, 2022, ss. 80-81.
Muheymid, Ali b. Salih, “Karahanlılar ve İslam’ın Yayılışında Gösterdikleri 

Çabaları”, çev. Ali Aksu, Sivas 2001.
Necef, Ekber, Karahanlılar, Selenge Yayınları, İstanbul 2005.
Ocak, Ahmet Yaşar, Veysel Karanî ve Üveysîlîk, Dergâh Yayınları, Ankara 

2002.
Özkan, İsa, “Satuk Buğra Han Destanı”, Türkbilig Yayınları, 2013.



Yunus Arifoğlu / Hüseyin Erkan Bedirhanoğlu  |  37

Pehlivan, Elif, “Mevlid Külliyatına Dair Bir Değerlendirme”, Karabatak 
Dergisi, 2022, ss. 116-117.

Seyfeddin, Aziz, Türklerin Müslümanlığa Geçişi Satuk Buğra Han, Kaynak 
Yayınları, çev. Rukiye Hacı, İstanbul 2000.

Süleyman Çelebi, Mevlid, haz. Faruk Timustaş, Kültür Bakanlığı Yayınları, 
Ankara 1989.

Şahin, Haşim, Orta Zamanın Türkleri, Yeditepe Yayınları, İstanbul 2017.
Togan, A. Zeki Velidi, Umumî Türk Tarihine Giriş, İstanbul 1981.
Tökel, Dursun Ali, “Mevlid Neyin Tesellisidir?”, Karabatak Dergisi, 2022, 

ss. 82-84.
Usta, Aydın Türklerin İslamlaşma Serüveni, Yeditepe Yayınları, Aralık 2007.



38  |  Abdülkerim Satuk Buğra Han Tezkiresi İle Süleyman Çelebi’nin Mevlidi’nde Türk İslam...



39

Bölüm 3

Arap Baharının Suriye’deki Etkisi: Totalitarizm 
ve Göç İlişkisi1 

Yunus Emre Tansü2

Ahmet Güler3 

Sinan Kormaz4 

Özet

Bu makale, Arap Baharı’nın Suriye üzerindeki etkisini, totaliter rejim ve göç 
arasındaki ilişki bağlamında ele almaktadır. Tarihsel olarak Osmanlı’dan 
Fransız mandasına, oradan da bağımsız bir devlet olarak günümüze uzanan 
Suriye’nin siyasi yapısı incelenmiştir. 1970’ten itibaren Hafız Esad’ın baskıcı 
yönetimi, Nusayriler ile şekillenen siyasi sistem ve Müslüman Kardeşler gibi 
muhalif hareketlere karşı sert müdahaleler ele alınmıştır. Esad rejimi, özellikle 
2011’de başlayan Arap Baharı ile büyük bir kriz yaşamış, halk ayaklanmaları 
hızla iç savaşa dönüşmüştür. Protestoculara yönelik sert müdahaleler, ABD 
ve Avrupa’nın Esad karşıtı tutumunu artırırken, Rusya, İran ve Çin rejimi 
desteklemiştir. Bu süreçte Suriye toprakları vekalet savaşlarına sahne olmuş, 
etnik ve mezhepsel ayrışmalar derinleşmiştir. Sonuç olarak milyonlarca 
insan yerinden edilmiş, büyük bir göç dalgası başlamış ve Türkiye en çok 
etkilenen ülkelerden biri olmuştur. Türkiye, geçici koruma kapsamında 
milyonlarca Suriyeliye ev sahipliği yaparken, bu durum uluslararası siyasette 
ve iç politikada önemli sonuçlar doğurmuştur. Makale, totaliter yönetimlerin 
göç üzerindeki etkisini vurgulayarak, Suriye krizinin bölgesel ve küresel 
boyutlarını değerlendirmektedir.

1	 Bu metin Uluslararası 2. Göç Sempozyumu 2023 ‘e bildiri olarak sunulmuştur. Tam metin ilk 
defa bu kitapta yayınlanmaktadır.

2	 Doç. Dr., Gaziantep Üniversitesi, ytansu@gmail.com, Orcid ID: 0000-0002-6183-5302
3	 Gaziantep Üniversitesi, Sahmetguler2746@gmail.com Orcid No: 0000-0003-0410-7959
4	 Gaziantep Üniversitesi, sinankorkmaz53@windowslive.com Orcid No: 0009-0002-9787-

8663

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub695.c2954



40  |  Arap Baharının Suriye’deki Etkisi: Totalitarizm ve Göç İlişkisi

GİRİŞ 

Suriye olarak isimlendirilen bu bölge tarihsel olarak 1516 yılında Memluk 
Devletinin elinden alınarak Osmanlı Devleti’ne bağlanmıştır. Osmanlı Devleti 
bölgeyi topraklarına katmış ve uyum konusunda da sorun yaşamamıştır. Bu 
sorunu yaşamamasının sebebi ise bölgenin Müslüman nüfusa sahip özgün 
ağırlığından kaynaklanmaktadır. Müslümanların haricinde ise Süryani, 
Rum Ortodoks, Hristiyan, Ermeniler, Yahudiler, gibi gayri Müslimlerde 
yaşamaktadır. Osmanlı Devleti bu birlikteliği yüzyıllar boyunca güzel şekilde 
idare etmiştir. Bölgede farklı din ve etnik mezhep sahibi olan tebaa hoşgörü 
içinde yaşamıştır. Osmanlı’ya isyan eden Mısırlı İbrahim Paşa bölgenin 
demografik yapısının değiştirilip kaos halini almasına sebep olmuştur. 
19.yy. da Mısır’dan binlerce kişiyi getirip yeni bir şehir inşa etmek istemiştir. 
Birinci Dünya savaşında ise Avusturya-Macaristan ve Almanya’nın yanında 
yer alan Osmanlı Devleti savaşı kaybederek Eş-Şam olarak dönem içinde 
ifade edilen Suriye’yi Fransızlara kaptırmıştır.1920 yılından 1946 yılına 
kadar Fransız mandasında kalan bölgede istikrar sağlanamamıştır. 1946 
yılında ikinci Dünya savaşının akabinde Fransa’nın düşmesi ile Fransa 
bölgeden çekilmiştir. Bağımsızlığını ilan etmiş olsa da 1960’lı yıllara kadar 
istikrar sağlanamamıştır. Nazi mensuplarını da yanına alan Suriye, Siyonist 
Devleti olarak İsrail’in kurulmaması için harekete geçmiştir. Ancak başarılı 
olamadığı gibi Suriye’de darbeler devrini başlatmıştır. Mart 1949 yılında 
Albay Hüsnü Zaim tarafından darbeler dönemi Suriye siyasetinde yön verici 
olarak filizlenmeye başlamıştır. Demokrasinin kaldırılması ile Suriye tam 
anlamıyla baskıcı ve kaotik bir ortama doğru evrildi. 1 Şubat 1958 yılında 
Mısır ve Suriye birleşerek Birleşik Arap Cumhuriyetini kurmuştur. Ancak 
Baasçı subaylar gizli bir komite kurmuş ve 28 Eylül 1961’de askeri darbe 
gerçekleştirmiştir.. ilk iş olarak Mısır ile olan birliktelikten vazgeçilmiştir. 
Daha sonra Baas iktidarında savunma bakanı olan Hafız Esad darbeyle başa 
geçmiştir. SSCB ile ilişkilerini geliştiren Hafız Esad, Müslüman kardeşler 
muhalefetini de on binlerce kişinin ölümü ile bastırmıştır. Türkiye ile su 
sorunu konusunda sıkıntılar yaşanmıştır. Hafız Esad bölücü terör örgütü 
pkk ’ya destek vererek Türkiye ile olan ilişkilerde gerginlik çıkarmıştır. Hafız 
Esad 10 Haziran 2000 yılında kalp krizi sonucu hayatını kaybetmiştir. 
Ölümünün ardından oğlu Beşar Esad Suriye Devlet Başkanı olmuştur. Beşar 
Esad’ın mesleği göz doktorluğudur ve İngiltere’den dönerek Suriye’de başa 
geçmiştir. Arap coğrafyasında Tunus’ta başlayıp sonrasında 2011 yılında 
Suriye’ye sıçrayan Arap Baharı olarak tabir edilen protestolar yerini şiddete 
bırakmıştır. Amerika Birleşik Devletleri, Suriye muhalefeti, Avrupa Birliğinin 
başını çektiği devletler Esad’ın koltuğu bırakmasını istemişlerdir. Bu 
doğrultuda isyanları hareketlendirmiş ve silahlı evreye geçişinde muhalifler 



Yunus Emre Tansü / Ahmet Güler / Sinan Kormaz  |  41

desteklenmiştir. Ordunun protestoculara tutumu sert ve kanlı şekilde olunca 
olaylar daha da tırmanmaya başlamıştır. Hizbullah gibi örgütlerin Esad 
yanlısı tavrı olayları sonrasında etnik ve dini mezhepsel boyuta taşımıştır. 
Arap Aleviliği olarak bilinen Nusayriler Suriye’de Sünni kesimin karşısında 
oldukça azdır. Esad dönemi Nusayriler ile eş güdümlü popülaritesi artmıştır. 
Nusayriler Suriye siyasetini ve devlet yönetimini şekillendirmiştir. Sünni 
kesim çoğunlukta olsa da etkinlik olarak Nusayri rejimle baş edememiş ve 
huzursuzluğu tetiklemiştir. Hizbullah ve Şii yapıların Sünni protestoculara 
karşı Esad yanında orduya dahil olması Sünni grupların da silahlanmasına 
sebep olmuş ve Suriye’de iç savaşa doğru ilerlemiştir. Milyonlarca insanın 
yerinden olmasına ve hayatını kaybetmesine sebep olmuştur. Suriye 
toprakları vekalet savaşlarının sahası haline getirilerek demografik değişimlere 
ve ticaret alanı haline gelmiştir. Türkiye de bu durumdan en çok etkilenen 
ülke olmuştur. Milyonlarca Suriyeli göç edip Türkiye’ye gelmiştir. Bu göç 
güvenlik ve nüfus politikasını etkilemiş ve Uluslararası sorun haline gelmiştir. 

SURİYE’NİN YAKIN SİYASİ DURUMU 

Tarihi geçmişinde birçok devletlere ve uygarlıklara ev sahipliği yapan 
Suriye toprakları sürekli bir kargaşa ve çatışmalarla anılan bölgeler arasında 
tarihi gerçekliğini korumaktadır. 1946 yılı itibariyle özgürlüğüne kavuşan 
Suriye 1963 yılında Baas partisi darbeyle yönetimi ele almıştır. Baas partisi 
içinde bulunan subaylar arasında da ayrılıkçı düşünceler gelişmiş ve 1970 
yılında parti içinde yönetimi ele geçiren Hafız Esad bir yıl sonra da ülkedeki 
yönetimi devralmıştır. Hafız Esad bu iktidarını ölene kadar yani 10 Haziran 
2000 yılına kadar devam ettirmiştir. Baas partisi ideolojik olarak 1940’lı 
yıllarda oluşmaya başlamış temel felsefesi Arap milliyetçiliği ve sosyalizm 
bakış açısıdır. Hafız Esad’ın uzun yıllar boyunca iktidarda kalmasının 
toplumsal sebebi ise kaostan sıkılan halkın tek başına idare edecek siyasi ve 
askeri krizlere fırsat vermeden idare edilme isteğidir. Bu durumda Hafız 
Esad’ın neden uzun yıllar boyunca mezhepsel farklılıklara rağmen ülkenin 
başında olduğu daha net anlaşılmaktadır. Hafız Esad Suriye’de sistemin 
kurucusudur. Sistem adamı olan Hafız Esad çözüm odaklı hareket ettiği için 
oğlu Esad da onun politikasını devam ettirmiştir. Hafız Esad 1930 yılında 
dönemi içerisinde son derece ilkel ve gelişmemiş şartlara sahip Kurdaha 
köyünde doğmuştur5.

Hafız Esad’ın doğup büyüdüğü bölge ve eğitim aldığı Suriye’nin 
Latakya bölgesi alevi ağırlıklıdır. Nusayri denilen Arap aleviler Suriye’de 

5	 CANYURT, Dilek, “Hafız Esad’ın Kararları: Olasılık Teorisi Bağlamında Bir İnceleme”, Gazi 
Akademik Bakış Dergisi (GABD), Sayı: 30, Cilt: 15, 2022, s. 329-350. 



42  |  Arap Baharının Suriye’deki Etkisi: Totalitarizm ve Göç İlişkisi

yüzde onluk bir dilime tekabül etmektedirler. Hafız Esad’ın gençlik yılları 
itibari ile bölgede aktif siyaset etkili olmuştur. Latakya bölgesinde birçok 
alevi genç Baas partisi içinde yer almıştır. İnsan profili bakımından özgün 
ağırlığı bu kitlelerden oluşsa da Baas partisi için tamamıyla mezhepçi bir 
parti olduğunu söylemek çok zordur. Hafız Esad Latakya’da eğitimine 
devam ederken Baas partisinin öğrenci yapılanması içinde bulunmaya da 
devam etmiştir. Hedefinde ise tıp fakültesinde okumak, doktor olmak vardı 
ancak tıp eğitimini okuyacak maddi durumu yeterli olmadığı için hayata 
daha kısa yoldan başlamak adına askeri teşkilata girmiştir. 23 yaşında askeri 
teşkilatın hava kuvvetleri bölümüne girmiştir. Hafız Esad’ın gençlik yıllarına 
iki önemli olay damga vurmuş ve kişiliğinin şekillenmesinde ve hayata bakış 
açısının oluşmasında temelde Baas partisi ve sonrasında hava kuvvetleri yani 
askeri teşkilat rol model olmuştur. Hafız Esad’ın geri kalmış bir topluluk 
içinde büyümesi ve çevresinde eğitim alan kişilerin azlığı içinde dünyaya 
gelmiş olmasına rağmen ergenlik çağında Baas partisine üye olmuş olması 
ile kendini kabul ettirmek ve ispat çabası olarak da değerlendirilebilir. 
Sonrasında toplum içinde saygınlığı olan hava kuvvetlerine girmiş olması 
da bunu desteklemektedir. Halen günümüzde dahi uzun eğitim öğretim 
veren okullar ekonomik şartlara haiz olmayan ailelerin çocuklarında kabul 
görmemektedir. Kısa yoldan hayata atılmak ve ekonomik şartlara kavuşma 
isteği silahlı kuvvetlerin birçok alanına yönelim sağlamaktadır. 

Suriye tarihinin dönüm noktalarında önemli bir faktör ise darbeler 
dönemidir. Bu döneme zemin hazırlayan etkenlere bakacak olursak dış 
faktör açısından Türkiye’nin ABD ve SSCB ile dengeli politika yürütmesi 
ve zaman zaman SSCB ile yakınlaşması silahlanan Suriye’yi rahatsız etmiştir. 
Suriye’nin bu silahlanma ve savunmaya sanayine bir anda yönelmesi 

Türkiye açısından tehdit olarak algılanmaktadır. Türkiye aldığı kararla 
Suriye sınırına 50.000 asker görevlendirmiştir. Türkiye’nin bu tutumu 
Suriye için uyarı niteliği taşımaktadır. Bunu bir nevi askeri diplomatik nota 
olarak da değerlendirmek gerekmektedir. Türkiye’nin ciddi tavrı ile karşı 
karşıya kalan Suriye ise tek başına Türkiye’ye karşı herhangi bir girişimde 
bulunamayacağı için Mısır ile yakınlaşmaya başlamıştır. Bu yakınlaşma 
sonucunda Mısır devleti Suriye’ye iki tabur askeri destek göndererek yanında 
bulunmaya çalışmıştır. Suriye ise bunun yeterli olmayacağını bilmektedir. 
Mısır’ın göndermiş olduğu iki tabur asker ve kendi unsurlarını Türkiye ile 
kıyasladığında bunun Türkiye açısından bir etki yaratmayacağının farkında 
olduğu için Suriye rejimi Mısır ile daha da yakınlaşmaya başlamıştır. Bu 
yakınlaşmanın sonucunda ise Mısır ve Suriye 1 Şubat 1958 yılında birleşme 
kararı alıp Birleşik Arap Cumhuriyetini (BAC) kurmuşlardır. Mısır lideri 
Cemal Abdülnasır 1956 yılında Mısır cumhurbaşkanı seçilmiştir. Nasır 



Yunus Emre Tansü / Ahmet Güler / Sinan Kormaz  |  43

düşünce yapısı olarak sosyalist ve milliyetçi olarak bilinmektedir. Bu dönem 
bölgede Arap milliyetçiliğinin yükselmiş olduğu dönemdir. 

Arap milliyetçiğinin yükselmesinin en önemli faktörü İsrail devletinin 
kurulmuş olmasıdır. Suriye’de Birleşik Arap Cumhuriyeti’nin kurulması 
Baas taraftarları ve liderleri tarafından olumlu karşılanmış kendilerini 
feshetmek pahasına desteklerini açıklamışlardır. 1961 yılına gelindiğinde bir 
grup muhafazakâr subayın yaptığı askeri darbe ile son bulmuştur. Darbeyi 
yapanların içinde siyasiler de olup toplumun diğer tabakasında bulunan 
insanlar da desteklerini dile getirmiştir. Bu darbenin yapılmış olması diğer 
darbeleri beraberinde getirmiştir. 1959 yılında Baascı subaylar Mısır’a gidip 
burada kalmıştır. 1961 yılında muhafazakâr subayların yaptığı darbeye 
karşılık olarak 1963 yılında Mısır’a gidip gelen Baascı subaylar karşı darbe 
yaparak tasfiye sürecine girmişlerdir6. Bu darbe Baascı ve Nasırcıların bir 
araya gelmesini sağlamıştır. Alevi ve azınlık gruplarının askeri ekonomik, 
siyasi ve toplumun diğer noktalarında etkin hale getirilmesini sağlamışlardır. 
Baascı gruplar bir taraftan bunu yaparken diğer taraftan Sünni Emin 
Hafız’ı başa getirmiş ve devlet başkanı yapmışlardır. Bunun nedeni ise 
devlet başkanının Sünni olması ile çoğunlukta bulunan Sünni kesimin 
tepkisini çekmemektir. Bu dönemde Hafız Esad başa geçmiş olsaydı kabul 
görmeyecekti ve iktidarı tehlikeye girecekti ayrıca Hafız Esad bu dönemde 
tanınır bir kişilik de değildi. Bu yüzden devlet başkanını göstermelik Sünni 
Emin Hafız’ı koyup, diğer devletin sinir uçlarına alevi ve azınlık gruplarını 
yerleştirip ilerleyen yıllarda kendine zemin hazırlamıştır. 1966 yılında ise 
Esad ve Cedid Baas partisinin önde gelen isimleri olmuş ve nasır taraftarı 
olan 1961 ekibini parti içi darbeyle tasfiye etmiştir. Bunun akabinde oluşan 
atmosferde Hafız Esad hava kuvvetleri olmuş ayrıca Savunma Bakanlığına da 
gelmiştir. Bu dönemlerde halka toprak dağıtılmış, özel kuruluşlar bankalar 
millileştirilmiştir. Halk tarafından sevinçle karşılanan bu girişimler Cedid ve 
Hafız Esad’ın popülerliğini arttırmıştır. Cedid komünist bakış açısına sahip 
olup Esad’ı da kendi gibi görüp birlikte hareket etmişlerdir. Ancak Esad’ın 
liderliğinde komünist rejime geçilmesi için Esad’a baskı yapması Esad’ın da 
bu durumu yıllarca uygun zaman değil diye ötelemesi ile sonunda Hafız Esad 
cedidi tasfiye etmiştir. 5 Haziran 1967 yılında Haziran Savaşı veya Altı Gün 
Savaşı denilen Suriye-İsrail savaşı başlamıştır. Savaşın başladığı dönemde 
hava kuvvetleri komutanı ve savunma bakanı Hafız Esad’dır. Suriye savaşta 
topraklarından bir bölüm kaybetmiş ve yenilgiyle sonuçlanmıştır. 

Hafız Esad bu yenilginin sorumlularını hükümet üyelerine yüklemiş 
ve 1970 yılında kendi arkadaşlarını tutuklatmıştır. Hafız Esad artık Suriye 

6	 https://www.mfa.gov.tr/suriye-siyasi-gorunumu.tr.mfa erişim tarihi 01.12.2023 



44  |  Arap Baharının Suriye’deki Etkisi: Totalitarizm ve Göç İlişkisi

rejimin sahibi olmuş ve ertesi yıl da cumhurbaşkanı seçilmiştir. Bunun 
akabinde Hafız Esad hava kuvvetleri olmuş ayrıca savunma bakanlığına da 
gelmiştir. 

HAFIZ ESAD DÖNEMİ (1971-2000) 

1970 yılında hükümet üyelerini ve arkadaşlarını tutuklayan Hafız Esad 
1971 yılında cumhurbaşkanı olmuştur. İktidarı eline alan ve yıllar öncesinde 
kendi ekip ve düşüncesinden olan kendine yakın kişileri devlette kritik 
noktalara adeta uyuyan hücre olarak getiren Esad,

1973 yılında diktatörlüğünü yeni anayasa çalışmaları ile tamamlamıştır. 
1973 Suriye Anayasası ile Baas partisini devletleştirmiş ve ülkeyi polis devleti 
haline getirmiştir7. Artık Hafız Esad’a kimse karşı koyamayacak dilediğini 
tutuklayıp sürgüne gönderebilecektir. Asker polis ve istihbarat teşkilatı 
özellikle El-Muhaberat’ın ilk hedefi ülke içinde bulunan muhaliflerin tespiti 
fişlenmesi ve bastırılması yönünde olmuştur. Suriye’de aşiretçilik olmuş 
olsa da Esad tüm aşiretlerin merkezine Baas ve kendi kimliğini ön plana 
koymuştur. Polis asker ve istihbarat birimlerine ise azınlık unsurları olan 
Hristiyan, alevi, Dürzi ve diğer gruplar yerleştirilmeye başlanmıştır. Sünni 
ve diğer gruplara istinaden azınlık gruplarının güvenlik bürokrasisine 
getirilmeleri sadakat çerçevesinde yapılmıştır. Filistin meselesinde Suriye ve 

Mısır İsrail ile karşı karşıya gelmiş ve nihayetinde 1973 yılında Suriye, 
Mısır ile ittifak kurarak İsrail’e savaş açmıştır. Tarihe Ekim Savaşı olarak 
geçen bu savaşta kazanan olmasa da 1974 yılında yapılan anlaşma ile Suriye 
daha önce kaybettiği Golan tepelerinin bir kısmını tekrar ele geçirmiştir. 
Bu kazanım Hafız Esad’ı ülke içindeki konumu güçlendirmiş halkın 
gözünde kahraman gibi karşılanmıştır. Esad Lübnan konusunda da çelişkili 
davranmıştır. 1975 yılında Lübnan’ın almış olduğu göçlerden kaynaklı ve iç 
savaş çıkması ile evveliyatında oluşan durumdan kaynaklı

Lübnan’ın Suriye’den ayrıldığını kabul etmeyen Esad bu bölgeyi kendi 
toprağı görmüştür. Filistinlilerin 

Lübnan’a çok sayıda göç etmelerinden kaynaklı Lübnan’da mülteci sorunu 
oluşmuş ve iç savaş çıkmıştır8. Esad ise Lübnan’da Hristiyan Marunilerle 
ittifak etmiş bu tavrı ile Filistinlilerin savunucusu gibi davranıp İsrail’e savaş 
açan Esad, Lübnan’da tam aksi tavır sergilemiştir. Suriye, Askeri birliklerinin 
Lübnan girmesi ile ülke siyasetinde etkili rol oynamıştır. Esad Müslüman 

7	 Shmuel Bar, “Bashar’s Syria: The Regime and its Strategic Worldview”, Comparative Strategy, 
Cilt: 25, Sayı: 5, February 2006, s. 353. 

8	 Ertan Efegil, “Suriye ve Lübnan’ın Dış Politikalarını Etkileyen Faktörler”, Ortadoğu Analiz 
Dergisi, Cilt 5, Sayı 50, Şubat 2013, s.95. 



Yunus Emre Tansü / Ahmet Güler / Sinan Kormaz  |  45

Kardeşler olarak bilinen muhalif grupla yakın temas haline girmiştir. 
Müslüman Kardeşler 1920’li yıllarda Mısır’da kurulmuştur9. 1946 yılında 
da Suriye siyasi hayatına dahil olmuştur. Esad’dan önceki Baas yönetimi 
siyasi olarak yasaklamıştır. Hafız Esad yönetime gelmesinden itibaren ılımlı 
politika izlemiş ve Müslüman Kardeşlerin yasağını kaldırmıştır. Sonraki 
yıllarda ekonomik sıkıntılar yasayan rejim ve Sünni kesim aleyhine yapılan 
çalışmalar neticesi ile Müslüman kardeşlerle karşı karşıya gelmiştir ve Sünni 
kesimden özellikle Hama şehrinden büyük destek görmüştür. Müslüman 
kardeşlerin kanlı eylemler yapması ile Esad Hama şehrini bombalamış ve 
askeri birlikleri yönlendirmiştir ve bu durum on binlerce insanın ölümüne ve 
yaralanmasına sebep olmuştur. Müslüman kardeşlerinin önde gelenlerini de 
ölüm cezasına çarptıran Esad Suriye muhalefetinden Müslüman kardeşleri 
silmiştir. 

Esad döneminde Türkiye ile de gergin süreçler yaşanmıştır. Esad’ın Hatay 
konusunda kendi toprağı olarak görmesi ve işgal edilmiş Arap toprakları 
diye dile getirmesi ve su sorunu gerginlik oluşturmuştur. Bunun yanı sıra 
pkk terör örgütüne destek vermesi teröristlere başta Şam ve diğer şehirlerde 
yaşama hakkı tanıması Türkiye aleyhine varlığına düşmanca davranması iki 
ülke arasında sorun oluşturmuştur. Bu tavrın alt yapısında Arap milliyetçiliği 
yatmaktadır ve ortak hedefi birleşmektir ve Bilad Al-Şam denilen güneyde 
Akabe körfezi, kuzeyde Toros dağları, batıda Akdeniz, doğuda Irak ve Sina’ya 
kadar alanı kastetmektedirler. Arapçanın konuşulduğu her yeri sahiplenme 
içgüdüsü vardır. Hafız Esad dönemi incelendiğinde 1970 yılı itibari ile 
iktidara gelip sonrasında yeni anayasa çalışmaları ile totaliter rejimini 
oluşturmaya başlamıştır. Bu totalitarizm anlayışı Hafız Esad 2000 yılında 
hayatını kaybedip oğlu Beşar Esad dönemi başlamasıyla ve oğul Esad’ın 
devlet yönetimine bakıldığında aynı şekilde devam ettiğini göstermiştir. 
Dönem değerlendirilecek olduğunda bu totaliter anlayış kendi iktidarlarını 
1970 yılından itibaren ayakta tutmuştur ve iktidarları açısından başarılı da 
olmuştur. 

2000 YILI SONRASI BEŞAR ESAD DÖNEMİ POLİTİKASI 

10 Haziran 2000 yılında Hafız Esad hayatını kaybettiğinde geride 30 
yıl boyunca yönettiği güçlü bir devlet bırakmıştır. Bu gücün boyutu ise 
güvenlik bürokrasi, Baas partisi, ordu ve istihbaratın tamamen kontrolünün 
kendi oluşturduğu Nusayri olarak tabir edilen Arap Aleviliğinin oluşmasıdır. 
Beşar Esad yurt dışında eğitim görmüş mesleği tıp doktorluğudur. Babası 

9	 Tayyar Arı, Geçmişten Günümüze Orta Doğu Siyaset, Savaş ve Diplomasi, Alfa Yayınları, 
İstanbul 2007, s. 425 



46  |  Arap Baharının Suriye’deki Etkisi: Totalitarizm ve Göç İlişkisi

vefat edince çağırılıp ülkenin anahtarını teslim almıştır. Başa geçtiğinde 
daha liberal ve reformist hareketlerde bulunmuştur10. Bu durum babasının 
da iktidara geldiği ilk yıllara benzemektedir. Ancak dışa açılım yapması, 
kapitalist sermayenin ülkeye gelmesi, ekonomik canlandırmaları tam 
anlamıyla hayata geçirememiştir. Esad Irak ile ekonomik iş birliği içerisine 
girmiş, İsrail ile Golan tepeleri konusunda gerginliği devam ettirmiş, 
ABD’nin öncülük ettiği Irak’a yaptırımları reddetmiştir. Irak konusunda 
ABD’nin İsrail’e açık destek vermesi ile gerginlik yaşamış ve Esad Iraklı 
direnişçilere destek vermiştir. Direnişçilere verilen destek ve Lübnan’daki 
Suriye varlığı ABD tarafından Suriye’ye siyasi ve ekonomik yaptırımlara 
sebebiyet vermiştir. ABD’nin bu tutumu ve sonrasında Irak işgali ile Esad 
bölgesel etkinliğini arttırmak amacıyla Türkiye ve İran ile yakın dostane 
ilişkiler kurmaya çalışmıştır. Hizbullah, İslami cihat hareketi. Hamas gibi 
geniş kitleleri olan yapılara destek olmuş onların hamisi olmaya çalışmıştır. 
İran’da Ahmedinecad’ın iktidara gelmesi ile yakın temas haline geçen Esad 
İran’ı yanına almıştır. Lübnan’daki Suriye varlığından rahatsız olan ABD 
2005 yılında Lübnan başbakanı Refik Hariri’nin suikast sonucu öldürülmesi 
ile Suriye aleyhine her alanda baskı yapmaya başlamış ve babasından kalan 
30 yıllık Lübnan’daki Suriye güçlerini geri çekmeye razı olmuştur. Esad’ın 
geri çekilmesi prestiji açısından kan kaybı olmuş ve ABD-İsrail denklemi bu 
konuda Suriye’ye karşı başarılı olmuştur. 

Türkiye ile gergin dönemler yaşayan Suriye 1998 yılındaki pkk terör 
örgütü başı Abdullah Öcalan’ın Suriye’de yaşaması ve sonrasında çıkarılıp 
Adana protokolü olarak bilinen imzanın atılması ile yumuşamaya başlamıştır. 
Hafız Esad vefat ettiğinde Türkiye Cumhurbaşkanı Ahmet Necdet Sezer’in 
cenaze törenine katılması ile ilişkiler normalleşmeye başlamıştır. Sonrasında 
Türkiye’de iktidar değişikliği ile Adalet ve Kalkınma Partisinin yönetime 
gelmesi ile komşu ülkelerle ekonomik siyasi iş birliği yoluna gidilmiştir11. 
Türkiye, aralarında gerginlik bulunan Suriye-İsrail arasında barış görüşmeleri 
yürütmüştür ancak bu dönemde İsrail’in Gazze’ye saldırıp sivilleri öldürmesi 
ile Türkiye de İsrail’e tavır almıştır. Bunun neticesinde Suriye ile daha da 
yakın temas haline geçilmiştir. İsrail’e karşı iki devlet ortak askeri iş birliği 
yapmıştır. Sonrasında ise Gaziantep’te Suriye ile stratejik iş birliği bakanlar 
kurulu toplantısı yapılmıştır. 2009 tarihinde yapılan bu görüşmeler ve 
sonrasında vizelerin kaldırılması ile ülke iş birliğinin gelişmesi 2011 yılının 
mart ayına kadar sürmüştür. Suriye’de başlayan rejim karşıtı gösteriler ve 

10	 6 Çimen, Ali, Tarihi Değiştiren Diktatörler, Timaş Yayınları, İstanbul, 2010. 
11	 bbas, Hassan, “Suriye’deki Ayaklanmanın Dinamikleri”, Arap Reform Özeti, Ekim 2011 

(ayrıca inamo’da yayınlandı, 2011 kışında). al-Azm, Sadiq J., “Arap Baharı: Neden tam olarak 
bu zamanda?”, Reason Papers, Cilt. 33 Güz 2011. 



Yunus Emre Tansü / Ahmet Güler / Sinan Kormaz  |  47

Esad rejiminin kanlı şekilde bu gruplara müdahalesi ile Türkiye’nin tepkisini 
çekmiştir. 

TOTALİTARİZM KAPSAMINDA ARAP BAHARI VE GÖÇ 

Tunus’ta başlayan Arap baharı hareketi diktatör rejimleri yıkmaya yönelik 
harekete dönüşmüştür. Beşar Esad’ın babasının döneminden itibaren gelen 
muhalifleri baskılama yöntemi Suriye’nin de Arap baharından etkilenmesine 
yol açmıştır. Beşar Esad reform yanlısı girişimlerde bulunmuşsa da bunu 
hayata geçirememiştir. Muhalifler Esad’ın yenilik özgürlük gibi sözlerini 
inandırıcı bulmamış, babasının izinden gittiği yönünde fikir birliği 
oluşturmuşlardır. Tunus, Libya, Mısır gibi ülkelerde totaliter rejimlere 
yıkmaya yönelik başlayan muhalif eylemler Suriye’ye de sıçramıştır. Mart 
2011 de Dera kentinde başlayan protestolar Humus, Şam, Lazkiye, Halep, 
Hama gibi şehirlere yayılmaya başlamıştır. Protestoların daha da artmasından 
ve rejimin güvenliği açısından tedirgin olan Esad babasının zamanında Hama 
şehrinde Müslüman kardeşlere yapılanın benzerini kendisi yapmaya başlamış 
ve sert bir şekilde protestoları bastırmaya çalışıp çok sayıda ölüme sebebiyet 
vermiştir. Bir yandan da Devlet Güvenlik Mahkemelerini kapatıp Suriye’de 
yaşayan kimliksiz Kürt kökenlilere Suriye vatandaşlığı vererek reformist 
yanını göstermeye çalışmıştır12. 

Ancak protestoculara tutumu yapmış olduğu bu girişimleri boşa 
çıkarmıştır. Esad’ın sert tutumu başta ABD ve Avrupa olmak üzere sert bir 
şekilde kınanmış ve ekonomik siyasi yaptırımlara neden olmuştur. ABD 
ve Avrupa Esad yönetiminin meşruiyetini kaybettiği ve görevi bırakması 
konusunda tavır sergilemiştir. ABD ve Avrupa’nın bu tutumu Rusya, İran 
ve Çin’i doğu bloğu şeklinde Esad taraftarı olmasına itmiştir. Türkiye ise 
olayların seyrini izleyerek akılcı ve dengeli bir tavır sergilemiş ve bu süreci 
sentezledikten sonra hak ve özgürlüklerin savunucusu olarak halklardan 
yana tutum sergilemiştir. Birçok ülkenin totaliter rejimden yana olması 
çıkar ilişkilerini demokrasi isteyen halka karşı terk etmiş olduklarının 
göstergesidir. Türkiye’nin Esad yönetimine reformları hızlandırması ve 
sivil unsurların öldürülmemesi yönündeki tavsiyelerini dinlememiş aksine 
Hafız Esad’ın en küçük oğlu olan Mahir Esad komutasındaki askeri 
birlikler tanklarla protestoculara ateş edip katliamlara başlamıştır. Bunun alt 
yapısında babasının Hama şehrini yok edip Müslüman kardeşleri yok etmiş 
olması Mahir ve Beşar Esad kardeşleri bu şekilde sert tavır göstermeye itmiş 
olmuştur. 

12	 Salik, N. (2011). Beşar Esad Dönemi Suriye Diş Politikasinda Pragmatizm ve Türkiye-Suriye 
İlişkilerinin Geleceği. Middle Eastern Analysis/Ortadogu Analiz, 3(35). 



48  |  Arap Baharının Suriye’deki Etkisi: Totalitarizm ve Göç İlişkisi

Mahir Esad ordunun ve istihbaratın başı olarak Türkiye sınırında kasabalara 
operasyon düzenlemiş ve birçok Suriyelinin Türkiye’ye iltica etmesine neden 
olmuştur13. Dönemin Dışişleri Bakanı Ahmet Davutoğlu Şam’da Esad ile 
görüşme gerçekleştirmiş ancak beklentiler karşılanmamıştır. Türkiye verilen 
sözlerin tutulmaması ve katliamların devam edip yoğun bir göç dalgası ile 
karşılaşmaya başlaması neticesinde Suriye’ye olan tavrını değiştirmiştir. 
İlişkiler gerilmeye başlamış ve karşılıklı tehditkâr sözlere dönüşmüştür. 
Bunun neticesinde Türkiye Suriye’ye giden uçaklara hava sahasını kapatmış 
ve sınırda askeri hazırlıklara yönelmiştir. Muhaliflerin İstanbul’da toplanıp 
birleşmesinde ev sahipliği yapılıp gerekli siyasi, diplomatik ve lojistik destek 
sağlanmıştır. Türkiye Esad’ın tutumuna karşı muhalifleri tanıyan ve destek 
olan ilk ülke konumuna gelmiştir. Türkiye’nin bu tutumu Suriye meselesinin 
dış mesele değil iç meselesi olduğunu süreç boyunca ve yıllar içerisinde daha 
iyi anlamasını sağlamıştır. Birleşmiş Milletler açısından Suriye’ye yaptırımlar 
ile ilgili konular gündeme geldiğinde Rusya ve Çin veto hakkını kullanmıştır. 
Türkiye bu süreçten Recep Tayyip Erdoğan öncülüğünde dünya beşten 
büyüktür söylemini yürütmüştür10. Esad yönetiminin Rusya, Çin, İran 
üçlüsünü yanına alarak hareket etmesi Türkiye’ye karşı tavrında özgüvenli 
davranmasına ve ilişkileri koparmaktan çekinmemesine neden olmuştur. 
Baskıcı diktatör yönetimlerin göç konusunda sadece kendi ülkeleri açısından 
değil birçok ülkenin siyasi ekonomik ve toplumsal yönleri ile problemler 
yaşamasına da neden olmuştur. Türkiye’ye giriş çıkış ve yakalanan düzensiz 
göçmenler istatistiği incelendiğinde sadece Suriyeliler değil Pakistan 
Afganistan Filistin gibi ülkeler ilk sıralarda yer almaktadır. Bu ülkelerde kaos 
ortamı ve totaliter yönetimler kendini dışlanmış yaşama hakkı görülmeyen 
bireylerin çoğalmasına sebep olmuştur. Filistin’den kaçışlarda İsrail 
devletinin soykırım yapma gayesi Filistinlileri göçe zorlamıştır. Suriye’de 
Esad rejimi Irak’ta ise Saddam dönemi ve sonrasında oluşan durumlar göçe 
neden olmuştur. Afganistan’da ise ülke içi iç çatışmalar , Taliban yönetiminin 
iktidar çatışması içinde olması gibi etkenler neden olmuştur. Türkiye’nin bu 
ülkelerin yakınında ve komşusu olma özelliği stratejik dezavantaj olmuştur. 
Göç yapılan ilk ülke olarak göçmenlerde Türkiye faktörü etkili olmaktadır. 
Anadolu’nun stratejik coğrafi konumu transit ülke olarak da görünmesine 
sebep olmuş, göç eden kişiler açısından cazibe merkezi haline dönüşmüştür. 
Son güncel verilere bakıldığında totalitarizm ve göç unsuru arasındaki doğru 
orantı net bir şekilde anlaşılmaktadır. 

 

13	 h t t p s : / / w w w. n t v. c o m . t r / d u n y a / s u r i y e d e k i - k a t l i a m l a r i n - a r k a s i n d a - o -
var,swCbknWOXUCWUtnnG2wEhA 10 https://www.tccb.gov.tr/haberler/410/1373/dunya-
5ten-buyuktur-bm-kuresel-ve-bolgesel-sorunlara-agirliginikoymalidir erişim 25.11.2023 



Yunus Emre Tansü / Ahmet Güler / Sinan Kormaz  |  49

 

 



50  |  Arap Baharının Suriye’deki Etkisi: Totalitarizm ve Göç İlişkisi

 

Geçici koruma kapsamında bulunan yabancı uyruklular açısından ilk 
sırada Suriyeliler gelmektedir. Suriyelilerin sayısal olarak bakıldığında ilk 
sırada İstanbul gelmiş olsa da nüfus oranına kıyaslandığında Gaziantep en 
çok geçici koruma kapsamında yabancı uyruklu kişi bulunduran şehirdir. 
Geçici koruma kitlesel akın olaylarında acil ve pratik çözüm bulmak işleyişi 
kolaylaştırmak açısından zorunluluktur. Bir anda ülke sınırlarına dayanan 
yüzbinlerce sığınmacıya başka alternatifler üretmek oldukça zordur. 
Ülkemizde geçici korumayı 04/04/2013 tarihli ve 6458 sayılı Yabancılar 
ve Uluslararası Koruma Kanunu’nun 91’inci maddesi ve bu maddeye 
dayanılarak çıkarılan 13/10/2014 tarihli ve 2014/6883 sayılı Geçici Koruma 
Yönetmeliği çerçevesinde sağlamaktadır14. 

SONUÇ 

Türkiye milyonlarca yabancıya ev sahipliği yapmaktadır. Yabancıların 
barınma, sosyal yardım, sağlık ve temel ihtiyaçların tamamını karşılamaktadır. 
Bu kadar kişinin Türkiye’ye alınması ile maddi olarak düzgün bir destek 
görmeyen Türkiye kendi imkanları ile savaştan kaçmış insanlara yardım 
elini uzatmıştır. Bu durum sadece ekonomik olarak değil siyasi ve toplumsal 
etkenler bakımından risk alınarak kabul edilmiştir. Gaziantep ilinin oransal 
bakımdan en çok sığınmacıya ev sahipliği yapması ve ayrıca genel siyasi 
seçimlerin haricinde yerel seçim istatistiklerine bakıldığında Adalet ve 

14	 https://www.goc.gov.tr/gecici-korumamiz-altindaki-suriyeliler erişim 03.12.2023 



Yunus Emre Tansü / Ahmet Güler / Sinan Kormaz  |  51

Kalkınma Partisinin mevcut Büyükşehir Belediye Başkanı Fatma Şahin’in 
yoğun göçe rağmen oy oranını arttırarak devam etmesi ve tekrar seçilmesi 
ise Gaziantep özelinde Türkiye geneli açısından göç politikalarının Türk 
milleti tarafından desteklendiğinin ve benimsendiğinin göstergesidir. Fatma 
Şahin En yakın rakibine iki katına yakın oy farkı oluşturmuştur15. Toplumsal 
bakımdan Türk vatandaşlarının milliyet farkı gözetmeksizin mazlumlara 
ev sahipliği yapıp bunu doğru kabul ettiğinin göstergesidir aksi yönde 
olsaydı toplum bunun yansımasını siyasi olarak göstermiş olurdu. Yüksek 
bir sayısal orana sahip olarak sığınmacılara ev sahipliği yapan Gaziantep 
şehri göç konusunda sistemli ve çözüm odaklı hareket etmektedir. Bu 
sürecin en kritik aşamada büyük bir sorun teşkil etmeden ilerlemesinin 
sebebi tarihsel bağlar ile alakalıdır. Türkler, Orta Asya’dan göç ettiklerinde 
Anadolu haricinde Suriye’ye de gelmiştir. Selçuklular zamanında daha da 
yoğunlaşmaya başlamıştır. Osmanlı devleti 1516 yılında Mercidabık’ta 
Memluk devletini yenip akabinde bugün Suriye topraklarını da kapsayan 
Ortadoğu’yu topraklarına katmış ve Türk boylarını yerleşmesini sağlamıştır 
. Osmanlı devleti birçok Müslüman topluluğu Suriye, Beyrut, Ürdün gibi 
yerlere yerleşmelerini sağlamıştır. Rusya’nın Panslavizm politikasına karşı II. 
Abdülhamit’in Panislamizm ya da İttihad-ı İslam politikasını gerçekleştirmek 
için kanunnameler hazırlaması toplumsal kaynaşmanın tarihsel derinliklerini 
göstermektedir. Karşılıklı göç yıllar içinde dinamik bir şekilde devam edip 
gelmiştir. Günümüzde Sınırlar ve ülkeler farklı olsa da ortak tarihsel bağlar 
ve kültür alışverişi bunun pozitif bir şekilde ilerlemesine neden olmuştur. 

15	 https://www.sabah.com.tr/secim/31-mart-2019-yerel-secim-sonuclari/gaziantep/ili-yerel-
secim-sonuclari erişim 04.12.2023 



52  |  Arap Baharının Suriye’deki Etkisi: Totalitarizm ve Göç İlişkisi

Kaynakça

CANYURT, Dilek, “Hafız Esad’ın Kararları: Olasılık Teorisi Bağlamında Bir 
İnceleme”, Gazi Akademik Bakış Dergisi (GABD), Sayı: 30, Cilt: 15, 
2022

https://www.mfa.gov.tr/suriye-siyasi-gorunumu.tr.mfa erişim tarihi 01.12.2023 
Shmuel Bar, “Bashar’s Syria: The Regime and its Strategic Worldview”, Com-

parative Strategy, Cilt: 25, Sayı: 5, February 2006
Ertan Efegil, “Suriye ve Lübnan’ın Dış Politikalarını Etkileyen Faktörler”, Orta-

doğu Analiz Dergisi, Cilt 5, Sayı 50, Şubat 2013
Tayyar Arı, Geçmişten Günümüze Orta Doğu Siyaset, Savaş ve Diplomasi, Alfa 

Yayınları, İstanbul 2007
Çimen, Ali, Tarihi Değiştiren Diktatörler, Timaş Yayınları, İstanbul, 2010. 
bbas, Hassan, “Suriye’deki Ayaklanmanın Dinamikleri”, Arap Reform Özeti, 

Ekim 2011 (ayrıca inamo’da yayınlandı, 2011 kışında). al-Azm, Sadiq J., 
“Arap Baharı: Neden tam olarak bu zamanda?”, Reason Papers, Cilt. 33 
Güz 2011.

Salik, N. (2011). Beşar Esad Dönemi Suriye Diş Politikasinda Pragmatizm ve 
Türkiye-Suriye İlişkilerinin Geleceği. Middle Eastern Analysis/Ortadogu 
Analiz

https://www.ntv.com.tr/dunya/suriyedeki-katl iamlarin-arkasin-
da-o-var,swCbknWOXUCWUtnnG2wEhA 10 https://www.tccb.
gov.tr/haberler/410/1373/dunya-5ten-buyuktur-bm-kuresel-ve-bol-
gesel-sorunlara-agirliginikoymalidir erişim 25.11.2023 

https://www.goc.gov.tr/gecici-korumamiz-altindaki-suriyeliler erişim 
03.12.2023 

https://www.sabah.com.tr/secim/31-mart-2019-yerel-secim-sonuclari/gazi-
antep/ili-yerel-secim-sonuclari erişim 04.12.2023 



53

Bölüm 4

Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar 

Lütfi İbrahim Kadem1

Özet

Türkiye Cumhuriyeti’nin doğumundan çok partili sisteme geçişe kadar 
uzanan Erken Cumhuriyet Dönemi, ülkenin siyasi yapısının baştan aşağı 
yeniden kurgulandığı ve modern bir ulus devletin temellerinin atıldığı bir 
süreçtir. 23 Nisan 1920’de Meclis’in açılmasıyla ilk adımları atılan bu dönem, 
1926’dan 1950’ye kadar tek bir siyasi partinin yönetimi altında şekillenmiştir. 
Bu dönemde, devletin siyasi kurumları, merkezi, taşra ve yerel olmak üzere üç 
ana başlıkta örgütlenmiştir. Merkezi yönetim, devletin zirvesini oluştururken, 
taşra ve yerel yönetimler, merkezi otoritenin ülke geneline yayılmasını 
sağlamıştır. Cumhurbaşkanlığı, Meclis tarafından seçilen bir makam olarak 
belirlenmiş, Başbakanlık ve Bakanlar Kurulu ise Cumhurbaşkanı’nın 
atamalarıyla oluşturulmuştur. Merkezdeki yardımcı kuruluşlar, devletin 
çeşitli alanlardaki işleyişine destek sağlamıştır. Taşra teşkilatı, iller, ilçeler 
ve bucaklar aracılığıyla merkezi yönetimin taşradaki temsilini üstlenmiştir. 
Yerel yönetimler ise il özel idareleri ve köyler üzerinden yerel hizmetlerin 
yürütülmesini sağlamıştır. Bu yapı, merkeziyetçi bir yönetim anlayışını 
yansıtarak, ulusal bütünlüğün korunmasını ve modernleşme projelerinin 
hayata geçirilmesini amaçlamıştır. Erken Cumhuriyet Dönemi, Türkiye’nin 
siyasi ve toplumsal yapısında köklü değişikliklerin yaşandığı bir dönemdir. 
Tek parti yönetimi, istikrarı sağlarken, farklı siyasi görüşlerin ifade edilmesini 
kısıtlamıştır. Modernleşme hamleleri, toplumsal dönüşümü hızlandırmış, 
ancak bazı uygulamalar eleştirilere neden olmuştur. Bu dönem, Türkiye’nin 
modernleşme yolculuğunda önemli bir aşama olmuş ve ülkenin gelecekteki 
gelişimini derinden etkilemiştir.

1	 Öğr. Gör., Zonguldak Bülent Ecevit University, Vocational School of Devrek, Department of 
Property Protection and Security, Zonguldak – Türkiye, kademayza@Gmail.com,

	 ORCID: 0000-0001-9745-7979.

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub695.c2955



54  |  Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar

Giriş

Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşu, sadece bir rejim değişikliği değil, 
aynı zamanda toplumsal, siyasi ve kültürel alanlarda köklü dönüşümlerin 
başlangıcı olmuştur. Erken Cumhuriyet Dönemi olarak adlandırılan 1923-
1950 yılları arası, genç Türkiye Cumhuriyeti’nin kimliğini inşa etme, 
modernleşme ve ulus-devlet modelini benimseme sürecinde kritik bir öneme 
sahiptir. Bu dönemde siyasi kurumların oluşturulması ve geliştirilmesi, 
ülkenin gelecekteki yönünü belirleyen temel taşları oluşturmuştur.

Bu çalışma, Erken Cumhuriyet Dönemi’nde Türkiye’nin siyasi yapısını 
şekillendiren kurumları, bu kurumların işleyişini ve geçirdikleri değişimleri 
incelemeyi amaçlamaktadır. Merkezi yönetimden yerel yönetimlere, yargıdan 
orduya kadar geniş bir yelpazede ele alınan siyasi kurumlar, dönemin 
ruhunu ve Türkiye’nin modernleşme çabalarını yansıtmaktadır. Tek parti 
yönetiminin hâkim olduğu bu dönemde, siyasi kurumların rolleri, yetkileri 
ve birbirleriyle olan ilişkileri, Türkiye’nin siyasi tarihine ışık tutmaktadır.

Bu bağlamda, çalışmada öncelikle Erken Cumhuriyet Dönemi’nin 
genel siyasi atmosferi ve temel ilkeleri ele alınacaktır. Ardından, merkezi 
yönetim kurumları olan Cumhurbaşkanlığı, Başbakanlık, Bakanlar Kurulu 
ve TBMM’nin yapısı, işleyişi ve birbirleriyle olan ilişkileri incelenecektir. 
Taşra teşkilatı ve yerel yönetimlerin yapısı, yetkileri ve merkezi yönetimle 
olan ilişkileri de detaylı bir şekilde ele alınacaktır. Ayrıca, yargı sistemi, ordu 
ve diğer önemli siyasi kurumlar da çalışmanın kapsamı içinde yer alacaktır.

Çalışma boyunca, Erken Cumhuriyet Dönemi’nin siyasi kurumlarının 
Türkiye’nin modernleşme sürecindeki rolü, karşılaşılan zorluklar ve elde 
edilen başarılar değerlendirilecektir. Dönemin siyasi kurumlarının günümüz 
Türkiye’si üzerindeki etkileri de tartışılacak ve bu kurumların gelecekteki 
olası gelişim yönleri hakkında öngörülerde bulunulacaktır.

Bu çalışma, Erken Cumhuriyet Dönemi’nin siyasi kurumlarını anlamak 
ve Türkiye’nin siyasi tarihine ışık tutmak isteyen araştırmacılar, öğrenciler ve 
genel okuyucular için kapsamlı bir kaynak sunmayı hedeflemektedir.

1.Erken Cumhuriyet Dönemi

Osmanlı’nın Birinci Dünya Savaşı’nı kaybetmesiyle, 1920’de İstanbul’un 
işgal edilmesi ve Mebusan Meclisinin dağılması ile Heyet-i Temsiliye 
adıyla Mustafa Kemal yayımladığı bildiriyle, “Ulusça olağanüstü yetki 
verilecek bir meclisin 19 Mart 1920’de Ankara’da toplantıya çağrılması ve 
meclise katılmalarını” istemiştir (Atatürk, 1981). Meclisin açılmasından 
evvel bağımsız mutasarrıflıklar tarafından seçimin hazırlıkları yürütülmüş, 



Lütfi İbrahim Kadem  |  55

Ankara ilinde görev alacak vekillerin seçilmesi sağlanmış ve seçimler 
gerçekleştirilmiştir (Akın, 2010). Böylece Büyük Millet Meclisi 7 Ekim 
1919’da yapılan genel seçim ile seçilmiş olanlar ve Meclis-i Mebusanın 
dağılmasıyla 19 Mart 1919 tarihinde yayınlanan tebliğle yapılan seçimden 
sonra yeni seçilen vekillerin katılımlarıyla tarihte örneği olmayan bir şekilde 
kurulmuştur (Demirel, 2010).

Türkiye büyük savaş ve toprak mücadelelerinin ardından 23.Nisan.1920’de 
Birinci TBMM çeşitli yasal düzenlemeler ile Türkiye Cumhuriyeti’nin taşları 
döşenmiştir. Tüm bunlar olurken meclis içerisinde demokratik bir iktidar-
muhalefet mücadelesi yaşanmıştır. Meclisin üstünlüğüne dayanan sistem 
ve meclis içerisindeki serbest görüş bildirme ortamı, Türkiye’nin bugüne 
kadar gelmiş olan en demokratik meclislerinden birisi olmasını sağlamıştır. 
İşgal altındaki zor şartlarda yaşayan ülkenin, böylesi bir dönem içerisinde, 
olağanüstü durumlara rağmen demokratik bir meclisinin varlığı ve bu 
yapının koruması, Türkiye’de demokrasi tarihi bakımından önemli bir miras 
olarak karşımıza çıkmaktadır (Demirel, 2019).

TBMM, 23 Nisan 1920 tarihinde Ankara’daki 115 vekille ilk toplantıyı 
yapmıştır. İlk söz hakkını Mustafa Kemal almış, meclisin, yeniden seçilmiş 
mebuslar ile “İstanbul Meclisi’nden gelmiş mebuslardan” kurulduğunu 
ve tümünün aynı sıfatlar ve yetkiler ile görev yapacaklarını bir kez daha 
açıklamış ve bu konu meclis tarafından onaylanarak BMM’nin ilk Genel 
Kurul Kararı olarak mevzuata geçmiştir. Tüm mülki ve askeri makamların 
ve milletin makamı olarak Büyük Millet Meclisi ilan edilmiştir (Tanör, 1998; 
TBMMZC, Devre I, C.I). Bu olay yeni bir meşruluk ve yasallık anlayışının 
da kurulması anlamına gelmiştir.

Birinci Meclis’te yasama, yargı ve yürütme yetkilerinin meclis elinde 
olduğu, meclis üstünlüğü ve kuvvetler birliği ilkesine dayanan bir yönetim 
şekli benimsenmiştir. Bu durum, o dönemdeki savaş koşullarının bir gereği 
olarak ortaya çıkmıştır. Meclis, hızlı ve etkili kararlar alabilmek için tüm 
yetkileri kendi bünyesinde toplamıştır (Özbudun, 2012). 

1921 Anayasası’nın kabulüne kadar, Meclis’in etkinliği, yetki alanı ve halk 
desteğiyle çağdaş kurumsallaşmanın ilk adımı tamamlandı. 1921 Anayasası 
yürürlüğe girene kadar, Meclis, Kanun-i Esasi’ye bağlı kalmayarak kendi 
egemenliğini ilan etti. Yeni devletin doğduğu bu dönemde, Kanun-i Esasi ile 
siyasi sistemde yer alan parlamento, demokratik siyasi kültürün oluşmasında 
önemli bir tarihi görev üstlendi. Ancak, Kanun-i Esasi’de hala “Devlet-i 
Osmaniye” ifadesi bulunurken, 1921 Teşkilat-ı Esasiye Kanunu’nda “Türkiye 
Devleti” ifadesi kullanıldı. Bu durum, yeni kurulan Türkiye Devleti’nin ilk 
anayasasının 1921 Teşkilat-ı Esasiye Kanunu olduğunu ve henüz resmi olarak 



56  |  Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar

ilan edilmemiş olan yönetim şeklinin Cumhuriyet olduğunu göstermektedir 
(Yamaç, 2020).

Birinci Meclis kuvvetler birliğinin temel alındığı bir dönemin başlamasını 
sağlamıştır. Kuvvetler birliği ilkesinin benimsenmesinin nedeni, meclisin savaş 
durumunda böylesi bir güce ihtiyaç duyulmasıdır. Kuvvetler birliği esasını 
savunurken Mustafa Kemal; “Bildiğiniz meşruti ve Cumhuri hükümetler 
teşkilatı, taksim-i kuva esasına müstenid kabul edilmektedir. Biz vahdeti kuva 
esasına istinaden tesis-i hükümet ettik. Bence hakikatte taksim-i kuva yoktur. 
Vahdet-i kuva vardır”, sözleri ile milli hakimiyet ilkesine vurgu yapmaktadır 
(Özbudun, 2012). Meclis Başkanı sıfatı ile Mustafa Kemal’in 13.Eylül.1920 
tarihinde sunmuş olduğu taslak programın başlığı “Halkçılık Programı”dır 
(Arı, 1982). Temmuz 1920 tarihinde mecliste yaptığı konuşmasında 
halkçılıkla ilgili fikirlerini “bugünkü mevcudiyetimizin mahiyeti asliyesi 
milletin temayülâtı umumiyesini ispat etmiştir, o da halkçılıktır. Hükümetin 
halkın eline geçmesidir” sözleri ile açıklar (TBMMZC, Devre I, C.II).

Teşkilat-ı Esasiye Kanunu, 18 Eylül’de Hükümetçe gönderilmiş olan bir 
tasarı olarak tartışılmıştır (TBMMZC, Devre I). Tasarının görüşülmesinde 
bilhassa taslakta bulunan “mesleki temsil” üzerinde durulmuştur. Buna 
göre; “Büyük Millet Meclisi vilayetlerin halklarından meslekler erbabı 
temsil edilmek üzere doğrudan doğruya müntehap azadan mürekkeptir” 
denmektedir (TBMMZC, Devre I; Akın, 2010). Tasarının görüşülmesinde 
vekillerin önemli bir kısmı mesleki temsili savunmuştur. Encümen-i Mahsus 
adına söz alan Nadi Bey, Meclis üyelerinin doğrudan halk tarafından, ama 
“meslek erbaplarını temsil edilmek üzere” seçilmesini savunmuştur (Çavdar, 
1995). Siyasi açıdan yetersiz veya yerel nüfuz sahibi üyelerin mecliste 
etkili olacağı kaygısıyla mesleki temsil sistemi hayata geçirilmemiştir. Ek 
olarak, meclisin yetkilerini devredeceği daha ufak bir meclis önerisi de 
kabul edilmemiştir. Bu taslaktaki düşünceler, hükümet ve meclisin padişah 
ve halifenin özgürlüğüne kadar meşru olduğunu savunan bir bakış açısıyla 
hazırlanmıştır (Özbudun, 1992; Akın, 1999).

Teşkilat-ı Esasiye Kanunu, temel hak ve özgürlükler, yargı erki ve 
anayasa değişikliği gibi konuları içermediği için tam anlamıyla bir anayasa 
olarak kabul edilmemiştir. Birinci BMM üyelerinin çoğu, bu kanunu yeni 
bir devletin kuruluşu için değil, Kurtuluş Savaşı sırasında ulusal güçlerin 
yönetimini düzenleyen bir anayasa değişikliği olarak görmüşlerdir. Teşkilat-ı 
Esasiye; Kanun-i Esasi’yi ortadan kaldıran yeni bir anayasa şeklinde değil, 
onun bazı maddelerinin değiştirildiği veya ortadan kaldırıldığı bir kanun 
şeklinde algılanmıştır (Özbudun, 2008).



Lütfi İbrahim Kadem  |  57

Beş ay kadar süren tartışmaların sonucunda kanun 20 Ocak 1921 
tarihinde Meclisten geçebilmiştir (Kili ve Gözübüyük, 2000). Yoğun 
tartışmaların neticesinde olağanüstü koşullarda hazırlanmış olan, 20 Ocak 
1921 tarihinde BMM tarafından kabul edilen 85 sayılı “Teşkilatı Esasiye 
Kanunu” 23 maddeden oluşan kısa bir anayasa niteliğindedir. Anayasanın 
kabul edilmesinde özel kurallar uygulanma yoluna gidilmemiş, bir yeter 
sayısının aranması yoluna da gidilmemiştir (TBMMZC, Devre I). Anayasanın 
tamamı son oylamada el kaldırma yoluyla yapılmış olan oylamayla kabul 
edilmiştir (Tanör, 2014; Kili ve Gözübüyük, 2000). Böylece Cumhuriyet’in 
ilanı için uygun zemin oluşturulmuştur.

Türkiye’de Cumhuriyet’in ilan edildiği 29 Ekim 1923 ile tek partili 
yönetim sisteminin sona erdiği ve çok partili hayata geçişin yaşandığı 1950 
yılları arası erken cumhuriyet dönemi olarak adlandırılmaktadır (Alkan, 
2022; Kıvrak Köroğlu, 2022; Efe ve Bibar, 2022; Şener ve Emiş, 2022). 

2.Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar

Cumhuriyet Türkiye’sinde kuruluş öncesince, kuruluş aşamasında ve 
kurumsallaşmasında anayasal süreçler dikkate alınarak kamu yönetiminin 
yapısında, bürokraside ve yönetimde önemli çalışmalar gerçekleştirilmiştir. 
Bu kapsamda, siyasi kurumlar merkezi yönetim, taşra yönetimi ve yerel 
yönetim başlıkları altında incelenmiştir.

2.1.Merkezi Yönetim

Bu başlık altında yürütme organını oluşturan cumhurbaşkanlığı, bakanlar 
kurulu ve bakanlıklar ile merkezdeki yardımcı kuruluşlara yer verilmiştir.

2.1.1.Cumhurbaşkanlığı

Cumhurbaşkanlığı ile ilgili düzenlemeler 1924 Anayasası’nın 3. 
Bölümünde “Yürütme Görevi” başlığında bulunmaktadır. Cumhurbaşkanı 
seçimiyle yetki, görev ve sorumluluklara ilişkin hükümlere Anayasanın 31-
43. maddelerinde yer verilmiştir. 1924 Anayasası’nda Meclis, kendisinde 
toplanmış olan yürütme yetkisini Cumhurbaşkanı’yla Başvekil ve İcra Vekilleri 
Heyeti’ne bırakmıştır. Meclis tarafından seçilen Cumhurbaşkanı, yasamayla 
yürütme arasında yer alan bir organdır. Aynı kişinin bir defadan fazla 
cumhurbaşkanı olarak seçilmesine olanak tanınmıştır. Cumhurbaşkanının 
vefatı, istifası gibi durumlarda veya Cumhurbaşkanının yurt dışına çıkması ya 
da hastalık nedeniyle görevini yerine getiremediği hallerde BMM Başkanının 
Cumhurbaşkanlığına vekâleti kabul edilmiştir (Afetinan, 1998).



58  |  Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar

Cumhurbaşkanının idari işlevselliği, hükümetin teşkilinden başlayarak 
yürütme süreçlerinin tamamına nüfuz eden geniş bir yetki alanını 
içerir. Hükümetin temel unsurları olan başbakan ve bakanların, meclis 
onayından önce cumhurbaşkanınca tasdik edilmesi, hükümetin kuruluş 
aşamasında cumhurbaşkanına kritik bir kontrol mekanizması bahşeder. 
Cumhurbaşkanının temel idari görevleri; meclis tarafından kabul edilen 
yasaların yayımlanması, kanunların uygulanmasını düzenleyen tüzüklerin 
hazırlanmasına iştirak edilmesi, devletin üst düzey yöneticilerinin atanması ve 
merkezi yönetimin yerel yönetimler üzerindeki denetimini sağlayan yönetsel 
vesayet yetkisinin kullanılmasıdır. Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi’ne 
geçişle birlikte, cumhurbaşkanının yetki alanı daha da genişleyerek, kanun 
hükmünde kararname çıkarma, bakanları doğrudan atama ve üst kademe 
kamu yöneticilerini görevlendirme gibi yetkiler de kazanmıştır. Bu durum, 
cumhurbaşkanının devletin başı olarak kapsamlı yetkilere sahip olmasını ve 
yürütme süreçlerinde merkezi bir rol üstlenmesini sağlamaktadır (Sencer, 
1986).

2.1.2.Başbakan ve Bakanlar Kurulu

Başbakan Meclisin üyelerinin içerisinden Cumhurbaşkanınca 
görevlendirilir. Cumhurbaşkanı, Başbakanın Meclis üyelerinin arasından 
seçtiği bakanları onaylar. TBMM’nin güvenoyu verdiği Hükümet’se Bakanlar 
Kurulu’nu oluşturur.

Başbakan devlet yönetiminin tüm sorumluluklarını taşımaktadır ve 
Bakanlar Kurulu’nun da başkanı pozisyonundadır. Bakanlar Kurulu 
toplantılarına başkanlık yapar; Meclisin Hükümet ile iletişiminde aracılık 
görevi üstlenir ve bakanların kendi dairelerine ilişkin görevlerini yerine 
getirirlerken Hükümetin genel politikalarına uygun bir yol izlemesini, 
tüm bakanların çalışmalarında dayanışmayı ve amaç birliğini sağlamak ile 
sorumludur (Afetinan, 1998).

Başbakanlık kurumu müsteşar ve müsteşar emrindeki müdürlüklerden 
oluşmaktadır. Başbakanın ayrıca özel kalem müdürü de bulunur. Başbakan 
Meclis Başkanı, Cumhurbaşkanı, Bakanlar ve Devlet Şurası Başkanı’yla 
iletişim içerisindedir. Yüksek İktisat Meclisi, Vakıflar Genel Müdürlüğü, 
Diyanet İşleri Başkanlığı ve İstatistik Genel Müdürlüğü Başbakanlığın 
emrinde olan kurumlardır (Afetinan, 1998).

Başbakanlık örgütlenmesi uzun bir aranın ardından 09.Mart.1954 
tarih ve 6330 sayılı Başvekâlet Teşkilatı Hakkında Kanun ile düzenlenmiş 
bulunmaktadır. Bu kanuna göre Başbakanlık kurumu bir müsteşar 
idaresinin altındaki müşavirlikler ile Özel Kalem Müdürlüğü, Kanunlar 



Lütfi İbrahim Kadem  |  59

ve Kararlar Tetkik Dairesi, Basım ve Yayın Genel Müdürlüğü, Yazı İşleri 
Genel Müdürlüğü, Arşiv Genel Müdürlüğü, Özlük ve Evrak ve Levazım 
Müdürlüğü’nden oluşur (Sencer, 1986).

Bakanlar Kurulu görünüşe bakıldığında TBMM’nde de Osmanlı 
dönemindeki Bakanlar Kurulu’ndan farklı görünmemektedir. Oluşturulan 
bakanlıklar, yapılarıyla ve görünüşleri ile eski bakanlıkların devamı şeklindedir. 
Fakat Osmanlı Kanuni Esasi’si bu kurumları yürütme örgütlerinin arasında 
sayarken, 1921 Anayasası’ndan itibaren bakanlıklar yürütme yetkisini Meclis 
adına kullanan kurumlardır. Bir başka ifade ile Osmanlı Sadrazamları ve 
bakanları yetkilerini yürütme erkini elinde tutan Padişah’tan aldıklarından 
gücü paylaşan yetkiler ile donatılmış olduğu halde, Cumhuriyet döneminde 
Başvekil ve vekiller yürütme erkini Meclis adına kullanan özel yetkileri 
olmayan bir organ şeklindedir (Sencer, 1986).

Hükümetin genel politikalarından Bakanlar Kurulu ortaklaşa 
sorumluyken, bakanların her biri kendi bakanlıklarındaki işler ve izledikleri 
genel politikalardan tek başlarına sorumlu sayılmışlardır. Bakanlar Kurulu 
ve bakanların eylemleri ve uygulamaları idari yargının denetimi altındadır.

2.1.3.Bakanlıklar

Cumhuriyet’in ilanından evvel, 8 Temmuz 1922 tarihli 244 sayılı İcra 
Vekillerinin Seçim Şekline Dair Kanun, İcra Vekilleri Heyeti’nin yapısını 
ve seçim usullerini belirleyerek, Şeriye ve Evkaf, Sıhhiye ve İçtimai Yardım, 
Ziraat, Ticaret, Sanayi, Ekonomi, Milli Eğitim, Orman ve Madenler, Adalet, 
Maliye, İçişleri, Milli Savunma, Bayındırlık, Dışişleri ve Genelkurmay 
bakanlıklarından oluşacağını ve bu bakanların TBMM tarafından Meclis 
içinden oy çokluğu ile seçileceğini hükme bağlamıştır.

1921 Anayasası, merkezi yönetim ve bakanlıkların teşkilat yapısına dair 
özel bir düzenleme içermezken, Meclis’in hükümetin işleyişini düzenleyen 
daireleri, özel bir yasa ile seçilen vekiller aracılığıyla yöneteceğine ve Bakanlar 
Kurulu’nun görev ve sorumluluklarının yine özel yasalarla belirleneceğine 
dair hükümler içermektedir. Cumhuriyet’in ilanını gerçekleştiren 29 Ekim 
1923 tarihli ve 364 sayılı “Teşkilatı Esasiye Kanunu’nun Bazı Maddelerinin 
Açıklanmasına İlişkin Kanun” ise, Türkiye Devleti’nin Meclis tarafından 
yönetildiğini vurgulamış ve hükümetin yönetim şubelerinin Meclis tarafından 
İcra Vekilleri aracılığıyla yönetileceğini belirtmiştir.

Bakanlıkların kuruluşu 1924 Anayasası’na göre özel kanunlara bağlı 
olmakla birlikte, kamu hizmetlerinin artması ve çeşitlenmesi sonucunda 
bakanlıkların kuruluşları ve sayıları konusunda daha esnek düzenlemelere 
gidilmiştir. 8 Şubat 1937 tarihli ve 3117 sayılı “Devlet Dairelerinin 



60  |  Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar

Vekaletlere Ayrılması ve Siyasi Müsteşarların Görevleri Hakkında Kanun” 
ile devlet daireleri bakanlıklara ayrılmıştır. Buna göre, devlet daireleri 16’dan 
fazla ve 12’den az olmamak üzere bakanlıklara ayrılmıştır (Devlet dairelerinin 
vekâletlere tefriki ve siyasî müsteşarların vazifeleri hakkında kanun, 1937).

Bakanlıkların kuruluşu ve sayısı hakkında esnek bir yaklaşım sunan söz 
konusu yasa, hükümetin yapısını başbakanın önerisi ve cumhurbaşkanının 
onayıyla şekillendirme yetkisini yürütmeye devretmiştir. Bu düzenleme, 
bakanlıkların oluşturulması ve kaldırılması süreçlerinin doğrudan yürütme 
erkinin kontrolüne bırakılmasını sağlamıştır. Ayrıca, bazı bakanlıklar 
bünyesinde “siyasi müsteşarlık” kadrolarının ihdas edilmesiyle, her bakanlığa 
bir danışman atanarak yönetsel kapasitenin güçlendirilmesi amaçlanmıştır.

Fakat bu düzenleme kısa ömürlü olmuş ve 29.Kasım.1937 tarihli 3271 
sayılı “Devlet Dairelerinin Vekâletlere Ayrılması Hakkında Kanun”la 
siyasi müsteşarlıklar kaldırılmıştır (Sencer, 1986). Bunun yerine Bakanlar 
Kurulunu oluşturan bakanlıkların kuruluşları ve sayıları konusunda esnek 
bir yaklaşıma gidilmiştir. Bu değişiklik ile bakanlıkların kurulmaları ve 
kaldırılmaları yasamadan ayrılmış, yürütmenin kararlarına bağlanmıştır. 

Çok partili sisteme geçiş aşamasında, 13 Eylül 1946’da yürürlüğe 
giren 4951 sayılı “Bakanlıklar Kuruluşu Hakkında Kanun”, bakanlıkların 
tesisini kolaylaştıran düzenlemelerle devlet bakanlığı pozisyonlarının da 
oluşturulmasına imkân tanımıştır. Bu yasa, devlet dairelerinin başbakanın 
önerisi ve cumhurbaşkanının onayıyla bakanlıklara ayrılabileceğini 
belirttikten sonra, bakanlık görevine atanacak kişilerin haricinde, devlet 
bakanlarının da atanabileceğini ve bu devlet bakanlarından birinin başbakan 
yardımcısı olarak görevlendirilebileceğini düzenlemiştir. Söz konusu yasa 
sayesinde, özellikle devlet bakanlıklarının tesis edilmesiyle, 1946’da 16 olan 
bakanlık sayısı 1960’ta 21’e yükselmiştir (Sencer, 1986).

Tüm bakanlıklar merkezi yönetim ilkelerine uygun bir şekilde, müsteşarın 
denetiminde örgütlenmişlerdir (Afetinan, 1998; Karaer, 1987). Bakanlıkların 
merkez teşkilatı, yönetim kademelenmesi içerisinde müsteşarlık, genel 
müdürlük, daire başkanlığı, şube müdürlüğü ve şefliklerden oluşan hiyerarşik 
bir yapı arz etmektedir. Bu organizasyon, bazı birimlerin doğrudan kamu 
hizmeti sunarken, diğerlerinin bakanlık işleyişine destek veren fonksiyonlar 
üstlendiği bir model üzerine kuruludur. Ana hizmet birimlerine yardımcı 
olan bu destek birimleri arasında mali işlemler, personel yönetimi ve denetim 
mekanizmaları yer almaktadır (Afetinan, 1998; Sencer, 1986).



Lütfi İbrahim Kadem  |  61

2.1.4.Merkezdeki Yardımcı Kuruluşlar

Hükümetlere yürüttükleri görevlerde yardımcı olmak, belirli konularda 
görüş sunmak veya denetlemek amacı Erken Cumhuriyet döneminde 
kurulan kuruluşlar vardır. Bunlar, Genelkurmay Başkanlığı, Başbakanlık 
Yüksek Denetleme Kurulu, Yüksek Askeri Şura, Diyanet İşleri Başkanlığı ve 
Vakıflar Genel Müdürlüğü biçimindedir. 

2.1.4.1.Yüksek Askerî Şûra (YAŞ)

22 Nisan 1925 tarihinde yürürlüğe giren 637 sayılı “Yüksek Askerî Şûra 
Kanunu” ile, Genelkurmay Başkanlığı’na destek sağlamak amacıyla “Ali 
Askeri Şura” adıyla YAŞ kurulmuştur. Bu kurul, başbakan, genelkurmay 
başkanı, milli savunma bakanı, kuvvet komutanları ve general-amirallerden 
oluşmaktadır. Ali Askeri Şura, askeri bürokrasinin siyasal sistemdeki gözetim 
ve denetimini artırmasına olanak tanımıştır. Yüksek Savunma Meclisi ve 
Genel Sekreterliği ile Milli Savunma Yüksek Kurulu ve Genel Sekreterliği 
gibi yapılar, askeri bürokrasiyi savunma politikalarının belirlenmesinde 
sivil otoriteye karşı daha etkili bir konuma taşımıştır. YAŞ, askeri konuların 
ele alındığı ve kararların alındığı önemli bir platformdur. Kurulun üyeleri, 
askeri hiyerarşinin en üst kademelerinde yer alan isimlerden oluşmaktadır. 
Bu yapı, askeri bürokrasinin karar alma süreçlerinde etkin bir rol oynamasını 
sağlamıştır. Yüksek Savunma Meclisi ve Milli Savunma Yüksek Kurulu gibi 
yapılar, askeri bürokrasinin savunma politikalarının belirlenmesinde daha 
fazla söz sahibi olmasına yol açmıştır. Bu durum, askeri bürokrasinin sivil 
otorite karşısında güçlenmesine ve savunma politikalarının şekillenmesinde 
etkili olmasına neden olmuştur. 637 sayılı Kanun ile kurulan YAŞ, askeri 
bürokrasinin siyasal sistemdeki rolünü ve etkisini artıran önemli bir 
düzenlemedir. Kurulun yapısı ve işleyişi, askeri bürokrasinin savunma 
politikalarının belirlenmesinde etkin bir rol oynamasına olanak tanımıştır. 
Bu durum, Türkiye’nin savunma politikalarının şekillenmesinde askeri 
bürokrasinin etkisini artırmıştır (Afetinan, 1998; Işık, 2003).

2.1.4.2.Erkan-ı Harbiye-i Umumiye Riyaseti

Osmanlı askeri teşkilatının temelini oluşturan Erkan-ı Harbiye-i Umumiye 
Riyaseti, modern Genelkurmay Başkanlığı’nın tarihsel karşılığıdır. 19. asrın 
sonlarına doğru, Osmanlı askeri teşkilatı, Bab-ı Seraskeri, Erkan-ı Harbiye, 
Tophane-i Amire Nezareti ve Dar-ı Şura-yı Askeri olmak üzere dört ana 
unsurdan müteşekkildi. II. Mahmud döneminde tesis edilen Dar-ı Şura-yı 
Askeri hem Genelkurmay Başkanlığı’nın hem de Millî Savunma Bakanlığı’nın 
vazifelerini deruhte etmekteydi. Zamanla, Dar-ı Şura-yı Askeri’nin 
mesuliyetleri Erkan-ı Harbiye’ye devredilmiştir. Tophane-i Amire Nezareti 



62  |  Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar

ise ordunun muharebe araçları ve silahlarını temin etmek ve tamiratını icra 
etmekle mükellefti. Bu yapı, Osmanlı askeri teşkilatının mürekkep ve çok 
yönlü yapısını yansıtmakta, aynı zamanda askeri ihtiyaçların karşılanmasında 
farklı birimlerin nasıl iş birliği ettiğini göstermektedir (Aksu, 2004; Küççük, 
2002).

Orduyu siyasetten ayrı bir konuma yerleştirmek amacıyla, 3 Mart 1924 
tarihli ve 429 sayılı “Şeriye ve Evkaf ve Erkan-ı Harbiye Vekaletlerinin 
Kaldırılmasına Dair Kanun” ile Erkan-ı Harbiye-i Umumiye Vekaleti 
feshedilerek, Erkan-ı Harbiye-i Umumiye Riyaseti adında bağımsız bir 
makam vücuda getirilmiştir. Bu düzenleme, ordunun eğitim, istihbarat, 
harekât, disiplin, emir ve komuta gibi temel işlevlerinden sorumlu olan 
makamı, iç siyasetin tesirinden uzaklaştırmayı amaçlamıştır (Hürriyet 
Gazetesi, 29.Ekim.1998).

Genelkurmay Başkanlığı’nın sivil erk ile olan ilişkileri, 1944 ve 1949 
yıllarında yürürlüğe konulan yasal düzenlemelerle önemli dönüşümlere 
uğramıştır. 5 Haziran 1944 tarihli ve 4580 sayılı “Genelkurmay Başkanlığının 
Görev ve Yetkileri Hakkında Kanun” ile Genelkurmay Başkanlığı, barış 
döneminde Başbakanlığa irtibatlandırılmış, bu düzenleme Genelkurmay 
Başkanlığı’nın emir komuta ve genelkurmay işlerinden Başbakan’a 
hesap vermesini öngörmüştür. Böylelikle, TBMM’ye karşı sorumlu olan 
Başbakanlığa bağlanmıştır. Ardından, 30 Mayıs 1949 tarihli ve 5398 sayılı 
“Milli Savunma Yüksek Kurulu Kanunu” ile Genelkurmay Başkanlığı, 
Millî Savunma Bakanlığı’na irtibatlandırılmıştır. Bu kanun, Türk TSK’nin 
sulh ve harp dönemlerindeki hazırlık ve sevk ve idaresinden Millî Savunma 
Bakanlığı’nın sorumlu olduğunu hükme bağlamıştır. Bu yasal değişiklikler, 
Genelkurmay Başkanlığı’nın sivil erk ile kurduğu münasebetlerin zaman 
içinde farklı şekillerde tanzim edildiğini göstermektedir. Özellikle 1949 
düzenlemesi, TSK’nın Millî Savunma Bakanlığı vasıtasıyla sivil denetime 
tabi tutulmasını temin etmiştir. (Yılmaz, 2005). Kanuna göre istihbarat, 
harekât, personel, seferberlik, eğitim, ikmal ihtiyaçlarında ve dağıtımlarında 
önceliklerin tespit işlemlerinin Genelkurmay Başkanlığı aracılığı ile diğer 
hizmetlerin de Bakanlık Müsteşarlığı kanalı ile gerçekleştirilmesi uygun 
görülmüştür (Hürriyet Gazetesi, 29.10.1998).

2.1.4.3.Başbakanlık Yüksek Denetleme Kurulu (YDK)

Kamu iktisadi teşebbüslerinin (KİT) ekonomik alanda etkinleştiği 
1930’ların sonlarında, bu kuruluşların işleyiş ve denetimini düzenlemek 
amacıyla 17 Haziran 1938 tarihli 3460 sayılı kanun ile “Umumi Murakabe 
Heyeti” adında bir denetim mekanizması tesis edilerek başbakanlığa 



Lütfi İbrahim Kadem  |  63

bağlanmıştır. Daha sonra, 15 Temmuz 1960 tarihli 23 sayılı kanun ile 
Yüksek Denetleme Kurulu (YDK) Türkiye Büyük Millet Meclisi’ne 
(TBMM) bağlanmış, ancak bu durum kısa sürmüş ve 12 Mayıs 1964 
tarihli 468 sayılı kanun ile YDK tekrar başbakanlık bünyesine alınmıştır. 
Bu değişiklikler, KİT’lerin denetiminde sivil ve siyasi erkin rolünün zaman 
içinde nasıl değiştiğini ve bu kuruluşların denetiminde hangi otoritenin daha 
etkili olması gerektiği konusundaki tartışmaları yansıtmaktadır (www.ydk.
gov.tr).

2.1.4.4.Diyanet İşleri Başkanlığı (DİB)

Türkiye Cumhuriyeti’nin laik devlet yapısının inşasında önemli bir 
adım olan Diyanet İşleri Başkanlığı (DİB), 3 Mart 1924 tarihinde, Şer’iye 
ve Evkaf Vekaleti’nin kaldırılmasıyla 429 sayılı kanun ile kurulmuştur. İlk 
dönemlerinde dini hizmetlerin düzenlenmesi ve toplumun dini konularda 
aydınlatılması temel görevlerini üstlenen DİB’in teşkilat yapısı, zaman içinde 
toplumun değişen ihtiyaçlarına ve devletin idari reformlarına paralel olarak 
evrilmiştir. Özellikle 1950’li yıllardan itibaren görev alanları genişleyen 
DİB, dini eğitim, hac organizasyonu ve uluslararası dini ilişkiler gibi yeni 
sorumluluklar üstlenmiştir. 1965 yılında yürürlüğe giren 633 sayılı kanun, 
DİB’in teşkilat yapısını ve görevlerini daha kapsamlı bir şekilde düzenleyerek 
günümüzdeki işleyişinin temelini oluşturmuştur. Laiklik ilkesi doğrultusunda 
toplumun dini ihtiyaçlarını karşılamak, doğru dini bilgi sunmak ve farklı 
inanç grupları arasında diyalogu teşvik etmek gibi önemli görevleri yerine 
getiren DİB, sadece Türkiye sınırları içinde değil, yurt dışındaki Türk 
vatandaşlarına yönelik dini hizmetler sunarak ve İslam dünyasıyla ilişkileri 
geliştirerek uluslararası alanda da faaliyet göstermektedir (Kodamanoğlu, 
1991).

Diyanet İşleri Başkanlığı’nın (DİB) teşkilat yapısında ve işleyişinde bir 
dönüm noktası olan 2800 sayılı “Diyanet İşleri Reisliği Teşkilat ve Vazifeleri 
Hakkında Kanun”, 14 Haziran 1935 tarihinde kabul edilerek 22 Haziran 
1935’te yürürlüğe girmiştir. Bu kanun, Başkanlığın ilk teşkilat kanunu olarak, 
DİB’in idari çerçevesini ve görev tanımlarını belirlemiştir. Kanun ile teşkilat 
yapısı, kadroların oluşturulması, merkez ve taşra görevlilerinin nitelikleri 
ve atanma yöntemleri detaylı bir şekilde düzenlenmiştir. Bu düzenlemeler, 
DİB’in daha sistemli ve etkin bir şekilde çalışmasını sağlamayı amaçlamıştır. 
Ayrıca, DİB’in görev ve sorumlulukları belirlenerek, dini hizmetlerin 
daha düzenli ve standart bir şekilde sunulmasına katkıda bulunulmuştur. 
Personelin nitelik ve atanma kriterlerinin belirlenmesi, DİB’in liyakat esasına 
göre yapılanmasını desteklemiştir. 2800 sayılı kanun, DİB’in kurumsal 



64  |  Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar

kimliğinin oluşmasında ve dini hizmetlerin modern devlet yapısı içinde 
yürütülmesinde önemli bir rol oynamıştır. (Tarhanlı, 1993).

Diyanet İşleri Başkanlığı (DİB), 1927’de oluşturulan kurum yapısında 
1950’ye kadar kayda değer bir değişikliğe uğramamış, ancak 20 Nisan 
1950’de yürürlüğe giren 5634 sayılı kanun ile zamanın koşullarına uygun 
olarak yeniden düzenlenmiştir. Bu düzenleme ile Diyanet İşleri Reisliği’nin 
adı Diyanet İşleri Başkanlığı olarak değiştirildi, cami ve mescitlerin idaresi 
ile cami görevlilerinin kadroları yeniden DİB’e devredildi, vaizlerin 
maaşa bağlanması, yeni kadroların oluşturulması ve köy ile kasabalarda 
görev yapacak imamlara izin verme yetkisinin Başkanlık ve müftülüklere 
devredilmesi gibi hususlar hayata geçirilerek kurumun etkinliği ve yaygınlığı 
artırılmıştır (Gündüz, 1998; www.diyanet.gov.tr).

2.1.4.5.Vakıflar Genel Müdürlüğü (VGM)

TBMM’nin açılmasıyla, dini vakıfların idaresi ve denetimi, devletin 
yeniden yapılandırılma sürecinde önemli bir konu haline geldi. İlk olarak, 
1920’de çıkarılan bir kanunla vakıf işleri, Şer’iye ve Evkaf Vekaleti’nin 
sorumluluğuna verildi. Ancak, 1924’te bu vekaletin lağvedilmesiyle, vakıf 
yönetimi Vakıflar Genel Müdürlüğü’ne (VGM) devredildi. 1935’te yürürlüğe 
giren yeni bir kanunla, vakıfların işleyişi ve kategorileri yeniden düzenlendi. 
Bu kanun, vakıfları farklı yönetim tiplerine göre sınıflandırarak, devletin 
vakıf işlerindeki denetimini ve düzenlemesini güçlendirdi. Bu değişikliklerle, 
vakıfların modern devlet yapısına uyum sağlaması ve daha etkin bir şekilde 
yönetilmesi amaçlanmıştır (www.vgm.gov.tr).

2.2.Taşra Teşkilatı

Türkiye’nin yerel yönetim yapısı, coğrafi ve ekonomik faktörlerin 
etkisiyle iller, ilçeler ve bucaklar şeklinde aşamalı bir sisteme dayanır. 
Bucaklar ise kasaba ve köylerden meydana gelir. 1924 Anayasası, vilayetlere 
dair hükümleri oldukça sınırlı tutmuştur. Anayasada “çeşitli maddeler” 
başlığı altında illere yapılan göndermeler bulunsa da bu göndermelerin 
yerel yönetimlerin kuruluşu, görevleri ve yetkileri gibi detaylı düzenlemeleri 
içermediği görülmektedir. Bu durum, o dönemde yerel yönetimlerin 
anayasal çerçevesinin henüz tam olarak oluşturulmadığını göstermektedir 
(Özmen, 2012).

1924 Anayasası’nın taşra yönetimine dair sınırlı hükümleri, 1927 
tarihli İl İdaresi Kanunu ile daha ayrıntılı bir yapıya kavuşturulmuştur. Bu 
yasa, taşra yönetimlerini 1924 Anayasası’nın prensiplerine uygun olarak 
yeniden düzenlemiştir. İl yönetiminde birlik prensibi benimsenerek, birim 



Lütfi İbrahim Kadem  |  65

başkanları idari hizmetler açısından mülki amirlere bağlanmış ve valilerin 
ildeki devlet temsilcisi pozisyonu vurgulanmıştır. Valiler, il yönetiminden 
ve yasal düzenlemelerin uygulanmasından hükümete karşı sorumlu 
tutulmuştur. Hükümet, gerekli görülen illerde vali yardımcıları ve ilçe 
kaymakamlıkları kurarak yönetim kademelerini genişletmiştir. 1864 tarihli 
Vilayet Nizamnamesinde yer alan idare meclisleri, bu kanunla il ve ilçe 
idare kurullarına dönüştürülmüştür. Bu kurullar, hem idari ve yargısal 
yetkilerle donatılmış hem de danışma niteliğinde kararlar alabilme yetkisiyle 
güçlendirilmiştir. Böylece, yerel yönetimlerin hem merkezi hükümetle 
uyumlu çalışması hem de yerel ihtiyaçlara cevap verebilmesi amaçlanmıştır 
(Sanal, 1998).

2.2.1.İl Yönetimi

Türkiye’nin idari yapılanması, coğrafi ve ekonomik faktörlerin tesiriyle 
vilayet, kaza ve nahiye şeklinde kademeli bir teşkilat yapısına sahiptir. 
Nahiyeler, kariyeler ve kasabaların bir araya gelmesiyle müteşekkildir. 1924 
Teşkilat-ı Esasiye Kanunu’nda vilayetlere müteallik hükümler oldukça 
mahdut bir şekilde yer almaktadır. Anayasanın “muhtelif maddeler” başlığı 
altında vilayetlere yapılan atıflar mevcuttur. Taşra teşkilatına ilişkin tanzim 
edici hükümlerin bunlardan müteşekkil olduğu ve bu tanzimlerin mahalli 
idarelerin teşkilleri, vazifeleri ve yetkilerine ilişkin tanzimleri ihtiva etmediği 
görülmektedir (Yayla, 1982: Keleş, 1998).

l yönetimi, temel olarak vali, il müdürleri heyeti ve il idare kurulu 
olmak üzere üç yapısal unsurdan oluşur. Vali, ildeki en üst düzey yönetici 
olarak devletin temsilini üstlenirken, İçişleri Bakanı’nın teklifi ve Bakanlar 
Kurulu’nun kararıyla Cumhurbaşkanı tarafından atanır. İl müdürleri heyeti, 
her bakanlığın il teşkilatının başındaki üst düzey memurlardan meydana gelir 
ve valinin yönetiminde çalışarak kendi görev alanlarıyla ilgili olarak ona karşı 
sorumludur. İl idare kurulu ise, valinin başkanlığında toplanan ve hukuk, 
eğitim, mali işler, sağlık, imar, tarım ve veterinerlik gibi çeşitli alanlardan 
yetkilileri içeren önemli bir karar alma organıdır. Bu yapı, il yönetiminin 
hem merkezi hükümetin politikalarını uygulamak hem de yerel ihtiyaçlara 
cevap verebilmek için çeşitli uzmanlık alanlarından temsilcileri bünyesinde 
barındırdığını göstermektedir (Afetinan, 1998).

2.2.2.İlçe Yönetimi

1921 Anayasası’nın 15. maddesi, ilçeyi öncelikli olarak idari ve güvenlik 
işlevleriyle donatılmış bir birim olarak tanımlamıştır. Bu dönemde, ilçe 
yönetimleri, TBMM hükümeti tarafından atanan ve vali kontrolünde çalışan 
kaymakamlar tarafından yürütülmekteydi. 1924 Anayasası’nda ise ilçelere 



66  |  Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar

dair herhangi bir spesifik düzenleme bulunmamaktadır. İlçe yönetimlerinin 
başında, İçişleri Bakanlığı tarafından atanan kaymakamlar bulunmaktadır. 
İlçe idare şube başkanları ve ilçe idare kurulu, diğer yönetim organlarını 
oluşturmaktadır. İlçe idare şube başkanları, yazı işleri müdürü, sağlık 
görevlisi, mali işler sorumlusu, tarım uzmanı, veteriner, güvenlik amiri, 
eğitim müdürü, jandarma komutanı ve nüfus memuru gibi çeşitli alanlardan 
uzman kişilerden oluşmaktadır. Bu yapı, ilçelerin hem merkezi hükümetin 
politikalarını uygulamakla görevli olduğunu hem de yerel ihtiyaçlara 
cevap verebilmek için çeşitli uzmanlık alanlarından temsilcileri içerdiğini 
göstermektedir (Afetinan, 1998).

2.2.3.Bucak Yönetimi

1921 Anayasası, o döneme özgü yerel yönetim anlayışını yansıtarak 
bucaklara kendine özgü bir özerklik tanımıştır. Bucaklar, iç işlerinde 
bağımsız bir tüzel kişilik olarak kabul edilmiş ve bu sayede yerel halkın kendi 
yönetiminde söz sahibi olması amaçlanmıştır. Her bucakta, halkın seçtiği 
üyelerden oluşan bir meclis, meclis tarafından seçilen bir yönetim kurulu ve 
bir bucak müdürü bulunmaktaydı. Meclis ve yönetim kurulu, yargı, ekonomi 
ve mali işler gibi alanlarda yetkilere sahip olacak şekilde düzenlenmiş, bu 
yetkilerin kapsamı ise özel kanunlarla belirlenmiştir. Bucakların sınırları, bir 
veya birden fazla köyü kapsayacak şekilde çizilmiş, her kasaba da bir bucak 
olarak kabul edilmiştir. Bu anayasa, yerel yönetimlere verdiği önemle dikkat 
çekerken, bucaklara tanınan özerklik, yerel halkın kendi kendini yönetme 
ilkesini güçlendirmeyi hedeflemiştir.

1921 Anayasası’nda bucaklar ile ilgili önemli ve ayrıntılı düzenlemeler 
bulunmasına rağmen, 1924 Anayasası’nda bucaklar önemlerini yitirmişlerdir. 
Bucak yönetim organları; bucak müdürü, komisyonu ve meclisinden 
oluşmaktadır. Bucak müdürü bucakta en yüksek Hükümet memuru olarak 
görev yapmaktadır. Nahiye müdürlerini valiler atamaktadır. Bucaktaki 
jandarma komutanı bucak müdürünün emrinde görev yapmaktadır. Tam 
teşekküllü bucaklarda nüfus, vergi ve tapu kâtibiyle hükümet doktoru ya da 
sağlık memuru da bulunur (Afetinan, 1998).

2.3.Yerel Yönetimler

1921 tarihli Teşkilat-ı Esasiye, 23 maddeden meydana gelen bir 
anayasadır. 1921 Anayasası, merkezi idarenin yanı sıra yerel yönetimlerinde 
ülkenin önemli bir yapıtaşı olduğu hususuna dikkat çekmektedir. Modern 
yerel yönetim birimlerinin oluşumunda önemli bir yere sahip olan 
1921 Anayasası’nın 10-22. maddeleri arasında yerel yönetimler ile ilgili 
düzenlemelere yer verilmiştir. 10. maddeden sonra “İdare” başlığı altında 



Lütfi İbrahim Kadem  |  67

14 madde olarak sunulan bölümde vilayetler, kazalar ve nahiyelerin 
tanımları yapıldığı bu birimlerin yerel yönetim bağlamında değerlendirildiği 
görülmektedir (Güven, 2023). 1921 Anayasası kapsamında yerel yönetimler, 
yerel demokrasinin temel unsurları olarak sayılan karar alma ve alınan kararları 
uygulama yetkilerine ek olarak ekonomik, mali ve adli konularda da belirli 
yetkilere sahiptirler (Beyazyıldız, 2010). 1921 Anayasası, sonraki anayasalara 
kıyasla yerel yönetimlere en geniş yetkileri ve hakları tanıyan anayasadır. 
Bu anayasayla yerinden yönetim ve özerklik anlayışı benimsenmiştir. 1921 
Anayasası il ve bucaklara özerk bir statü verip onları tüzel kişilik olarak 
düzenlemiştir. Karar organı il meclisi, yürütme organı olarak da il başkanı 
ve il yönetim kurulu oluşturulmuştur. Yapılan bu düzenlemeler ışığında, 
1921 Anayasası’nın idari yapıda merkeziyetçi sistemin dışına çıkarak âdem-i 
merkeziyetçi bir yapı oluşturmayı hedeflediği anlaşılmaktadır. (Koçak ve 
Sadıç, 2020). Yapılan bu düzenlemeler ışığında, 1921 Anayasası’nın idari 
yapıda merkeziyetçi sistemin dışına çıkarak âdem-i merkeziyetçi bir yapı 
oluşturmayı hedeflediği anlaşılmaktadır. 

1921 Anayasası, yerel yönetimlere daha fazla özerklik ve bağımsızlık 
tanımıştır. Böylece merkezi yönetimden uzaklaşarak yerinden yönetim 
anlayışını güçlendirmeyi amaçlamıştır. O dönemdeki şartlar düşünüldüğünde, 
1921 Anayasası’nın yerel yönetimlere oldukça fazla yer ayırdığı söylenebilir. 
Ancak o dönemdeki şartlar nedeniyle bu anayasanın uygulanması pek 
mümkün olmamış ve bu da anayasanın etkisinin kısa süreli olmasına yol 
açmıştır. 

Tanzimat’tan cumhuriyetin ilanına kadar olan dönem, Osmanlı 
İmparatorluğu’nun demokrasi açısından önemli yol kat ettiği bir süreç 
olmuştur (Aydilek ve Bükrücü Kazkondu, 2016:174). Bu dönemde çeşitli 
reformlar ve modernleşme çabalarıyla birlikte demokratikleşme yönünde de 
olumlu girişimler olmuştur. Tanzimat Fermanı’nın ilanı ile başlayan süreç, 
temel hak ve özgürlüklerin korunması ve eşitlik ilkesinin vurgulanması 
açısından önemli bir dönemi başlatmıştır. Bu süreçte gerçekleştirilen 
reformlar toplumda adalete ve eşitliğe yönelik önemli adımların atılmasına 
öncülük etmiştir. Tanzimat reformları, bireylerin hak ve özgürlüklerini 
güvence altına alarak toplumun farklı kesimlerinin daha geniş katılım ve eşitlik 
arayışını desteklemiştir. Ancak Tanzimat reformlarının uygulanmasında tabi 
ki bazı zorluklarla da karşılaşılmıştır. Ama bu zorluklara rağmen Tanzimat 
Dönemi, Osmanlı İmparatorluğu’nun modernleşme sürecine adım atmasını 
ve demokrasi yolculuğunda önemli bir ilerleme kaydetmesini sağlamıştır. 

Meşrutiyet Dönemi Osmanlı İmparatorluğu’nda anayasal gelişmelerin 
yaşandığı dönem olmuştur. Bu dönemde parlamento kurulmuş ve temsili 



68  |  Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar

demokrasi için adımlar atılmıştır. Ancak iç ve dış müdahalelerin yaşanması, 
siyasi istikrarsızlık ve iktidar mücadeleleri meşrutiyetin sık sık askıya 
alınmasına yol açmıştır. 

Kurtuluş Savaşı Dönemi’ne gelindiğinde ise bu dönem Osmanlı 
İmparatorluğu’nun dağılmasından sonra yeni bir devletin temellerinin 
atıldığı bir dönem olmuştur. Bu dönemde halkın katılımıyla gerçekleştirilen 
ve demokrasiye dayalı bir Millî Mücadele ortaya konmuştur. 23 Nisan 1920 
yılında TBMM’nin açılması halkın iradesine dayalı temsilin sağlanması adına 
önemli bir adım olmuştur. 

Sonuç olarak, Tanzimat’tan cumhuriyete kadar olan dönem Osmanlı’nın 
demokratikleşme ve modernleşme çabalarının yaşandığı ancak zorluklarla da 
karşılaşıldığı bir geçiş dönemi olmuştur. Bu dönem, Türkiye’nin demokrasi 
ve modernleşme çabalarının temelini oluşturarak Türkiye Cumhuriyeti’nin 
kuruluş sürecine ve demokratik gelişimine temel olmuştur.

Osmanlı İmparatorluğu’nun yönetim yapısı ile Cumhuriyet Dönemi’nin 
yönetim yapısı arasında önemli farklılıklar bulunmaktadır. Osmanlı 
İmparatorluğu’nun çöküşüyle sona eren dönemde, Osmanlı Devleti’nin 
yönetim yapısı monarşik bir sistemdi ve padişahın otoritesinde merkeziyetçi 
bir yapıya sahipti. Mustafa Kemal’in önderliğinde açılan TBMM 1923 
yılında Türkiye Cumhuriyeti’ni ilan ettiğinde ülkenin yönetim yapısında 
köklü değişikliklere gidildi. Cumhuriyet ile demokratik, laik ve hukuk devleti 
ilkelerine dayanan bir yönetim sistemi anlayışı benimsendi. Mustafa Kemal, 
Türkiye Cumhuriyeti’ni kurarak ülkeyi modern, seküler, demokratik ve 
uluslararası ilişkilere açık bir devlet haline getirmek amacıyla çeşitli reformları 
hayata geçirdi. Bu reformlar; dil ve kültür, hukuk, eğitim alanlarında 
yapılan köklü değişiklikleri içermekteydi. Cumhuriyetin ilanıyla beraber 
Osmanlı İmparatorluğu’nun merkeziyetçi yönetim yapısı terk edilerek yerel 
yönetimlere önem veren bir anlayış benimsendi ve ülkenin yönetimi daha 
demokratik ve katılımcı hale getirildi. 

Demokrasinin temel gereklilikleri arasında yer alan halk katılımı, çoğunluk 
ilkesi ve seçmenlere karşı hesap verme sorumluluğu, yerel yönetimlerde ulusal 
düzeye göre daha yoğun ve doğrudan bir şekilde hayata geçirilir. Bu, yerel 
katılımın daha etkin olmasını sağlar ve demokratik süreçlerin güçlenmesine 
imkân tanır (Koçak ve Ekşi, 2010). Ancak cumhuriyetin ilanıyla birlikte 
başlayan dönemde, merkezi yönetim yerel yönetimleri kendi politikalarını 
destekleyen ve uygulamalarına katkı sağlayan iş birliği içindeki kuruluşlar 
olarak değerlendirmiştir. Cumhuriyetin ilanından beri devletin birliğini ve 
bölünmez bütünlüğünü koruma düşüncesi ile yerel yönetimlere mali ve idari 
anlamda özerklik konusunda temkinli bir yaklaşım benimsenmiştir (Çiçek, 



Lütfi İbrahim Kadem  |  69

2014). Bu çerçevede, cumhuriyetin ilanından bu yana yerel yönetimlere 
daha kontrollü bir şekilde yetki verilmiş, verilen bu yetkiler devletin genel 
politikalarına uyumlu olacak şekilde düzenlenmiş ve devletin birliğini ve 
bütünlüğünü bozabilecek unsurlardan kaçınılmıştır. 

1923-1946 yılları arasında tek parti yönetimi, ülkeyi modernleştirme ve 
ulusal bir kimlik oluşturma hedefleri doğrultusunda geniş kapsamlı reformlar 
gerçekleştirmiştir. Bu dönemde CHP tek parti olarak iktidarda bulunmuş 
ve modernleşme hedefleri doğrultusunda pek çok alanda önemli reformlar 
gerçekleştirmiştir. 

1946 yılına gelindiğinde Türkiye’de çok partili siyasi sisteme geçiş 
yaşanmıştır. 1946 yılında yapılan çok partili seçimler sonucunda, CHP’nin 
tek parti iktidarı sona ermiş ve çeşitli siyasi partilerin kurulmasına izin 
verilmiştir. Türkiye İşçi Partisi (TİP), DP gibi önemli siyasi oluşumlar bu 
dönemde ortaya çıkmış ve siyasi partilerin seçimlerde iktidar seçilebilme 
amaçlarını ön planda tuttukları rekabete dayalı bir siyasi ortam oluşmuştur. 
Bu dönem, demokrasi bakımından olumlu sayılabilecek gelişmelerin 
yaşandığı bir dönem olsa da 1960 yılına gelindiğinde Türkiye bir askeri 
darbe ile sarsılmış ve DP hükümeti devrilerek ülkedeki demokratik süreçler 
kesintiye uğratılmıştır. 

1924 Anayasası’nın yürürlüğe girmesiyle birlikte devlet idaresinin birçok 
alanında olduğu gibi yerel yönetimler ile ilgili olarak da yeni kurulmuş olan 
devletin temel değerleriyle uyumlu bir hukuki düzenlemelerin oluşturulması 
gerekliliği ortaya çıkmış ve bu kapsamda birçok düzenleme 1930’ların 
ortalarına kadar uygulamaya konulmuştur. 

1924 Anayasası, 1921 Anayasası’ndan farklı bir yaklaşım izleyerek 
merkeziyetçiliği benimsemiş ve âdem-i merkeziyetçi modelden tümüyle 
uzaklaşmıştır. Artık anayasada il yerel yönetiminin yetkileri belirtilmemekte, 
il ve bucak meclisleri hakkında herhangi bir ifade yer almamaktadır (Uygun, 
2015). 1924 Anayasası’nın 89. maddesi, Türkiye’nin ekonomik ve coğrafi 
faktörleri gözetilerek idari birimler olan iller, ilçeler, bucaklar, kasabalar ve 
köylere bölündüğünü belirtmektedir. Anayasanın 90. maddesinde yer alan 
idari birimlerden illere, kasabalara ve köylere tüzel kişilik statüsü verilmiştir. 
Anayasanın 91. maddesi, il düzeyindeki faaliyetlerin yetki genişliği ve görev 
bölümü ilkesine uygun bir biçimde gerçekleştirileceğini ifade etmektedir 
(Kırılmaz ve Kılıç Kırılmaz, 2014). 1924 Anayasası’ndaki görev bölümü 
ilkesi yasama, yürütme ve yargı organlarının ayrılığına değil, merkezi 
idare ile yerel yönetimlerin birbirinden ayrı belirgin görev sahalarına sahip 
olmasına vurgu yapmaktadır (Akarca, 2023). 1924 Anayasası’nda mahalli 
idarelerle ilgili düzenlemeler oldukça kısıtlıdır ve doğrudan belediyelerle 



70  |  Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar

ilgili herhangi bir düzenleme bulunmamaktadır. Bununla birlikte, 85. madde 
belediyelerin vergi yetkisi konusundan bahsetmektedir (Akarca, 2023). 
1924 Anayasası’nda mahalli idarelerle ilgili detaylı düzenlemeler yerine, 
belediyelere vergi konularında atıfta bulunan 85. madde bulunmaktadır. 

1924 Anayasası döneminde belediyeler ile ilgili herhangi bir hüküm 
bulunmaması sebebiyle 1877 tarihli Vilayet Belediye Kanunu 1930 yılına 
kadar etkin olarak kullanılmıştır. 1924 Anayasası’nda mahalli idarelerle ilgili 
düzenlemeler oldukça kısıtlıdır ve doğrudan belediyelerle ilgili herhangi bir 
düzenleme yoktur. Bu kanunun yürürlükte olduğu süreçte başka bir önemli 
gelişmede Ankara’da gerçekleşmiştir. 1924 tarihli ve 417 sayılı Kanun’la, 
Ankara’nın adı “Ankara Şehremaneti” olarak değiştirilmiştir (Batal, 2022). 
1924 Anayasası, dönemin siyasi atmosferine uygun olarak merkezi otoriteyi 
güçlendirmeyi amaçlamış ve bu doğrultuda yerel yönetimleri merkezi 
hükümetin sıkı denetimi altına almıştır. Yerel yönetimlere tanınan kısıtlı 
yetkiler, onların merkezi idarenin yardımcı kuruluşları gibi işlev görmesine 
neden olmuş, bu durum yerel özerkliği ve vatandaş katılımını önemli ölçüde 
engellemiştir. Demokrasinin temel ilkelerinden biri olan yerel yönetimlerin 
özerkliği ve katılımcılığı, 1924 Anayasası’nda yeterince sağlanamamış, bu 
da demokratik mekanizmaların tam olarak işlemesini zorlaştırmıştır. Yerel 
yönetimlerin, halkın yerel ihtiyaçlarına uygun politikalar üretebilmesi ve 
hesap verebilir olması demokratik bir sistem için elzemken, bu anayasanın 
merkeziyetçi yapısı bu gerekliliklerin yerine getirilmesini zorlaştırmıştır. 
Sonuç olarak, 1924 Anayasası’nın yerel yönetimlere yaklaşımı, merkezi 
denetimi ön planda tutarak yerel demokrasinin gelişimini kısıtlamıştır 

2.3.1.İl Özel İdaresi

İl özel idaresi, bir ilin coğrafi sınırları içerisinde yerel hizmetlerin 
sunulmasını sağlayan yerel yönetim birimlerinden biridir. İl özel idareleri, 
diğer yönetim birimleri olan belediyeler ve köylerden farklı olarak il sınırları 
içerisindeki tüm coğrafyaya hizmet sunma sorumluluğuna sahip olan yerel 
yönetim birimleridir. Cumhuriyetin ilk yıllarında Türkiye’de belediyelere 
yönelik yeterli hukuki düzenlemelerin olmaması, iç ve dış siyasi olayların 
etkisi ve yeni kurulan devletin güçlendirilme çalışmaları il özel idaresi 
yapısının önemini artırmıştır (Eyidiker, 2019). 

1426 sayılı Vilayet İdaresi Kanunu, 18 Nisan 1929’da kabul edilmiş ve 
5 Mayıs 1929 tarihinde 71 madde ile yürürlüğe girerek 1913’te çıkartılan 
İdare-i Umumiye-i Vilayet Kanunu’nun vilayet idaresi ile ilgili birinci bölüm 
hükümlerini geçersiz kılmıştır. Yürürlüğe giren bu kanun, merkeziyetçi ve 
âdem-i merkeziyetçi anlayışlar arasında bir dengenin kurulmasını sağlamıştır. 



Lütfi İbrahim Kadem  |  71

1426 sayılı Kanun ile ülkedeki idari yapı coğrafi ve ekonomik faktörlere 
dayalı olarak iller, ilçeler ve bucaklar şeklinde düzenlenerek anayasaya uygun 
bir taşra yapılanması sağlanmıştır. 1426 sayılı Kanun, ülkenin idari yapısını 
merkeziyetçi bir yaklaşımdan uzak, tamamen ülke gerçekleri ve ihtiyaçlarına 
uygun bir şekilde düzenlemeyi amaçlamıştır. Bu düzenleme ile liva kademesi 
mülki idare kademeleri arasından çıkarılmış, illerin yönetimi daha esnek 
ve yerel ihtiyaçlara duyarlı bir yapıya kavuşturulmuştur (Eyidiker, 2019). 
İki bölümden oluşan bu kanunun birinci kısmında genel idare, ikinci 
kısmında ise özel idare düzenlenmiştir. 1923-1945 yılları arasındaki tek 
parti döneminde, il özel idareleri vilayet yönetiminde alınacak kararlar için 
danışılan önemli bir yapı olarak belirgin bir rol oynamıştır. Bu dönemde, il 
özel idareleri işlevsel olarak giderek daha da önem kazanan yapılar olmuştur. 
Ancak çok partili hayata geçiş ile belediyelerin daha çok ön plana çıkması ve 
etkinliklerini artırması, il özel idarelerinin zamanla işlevlerini kaybetmelerine 
neden olmuştur. 

1949 yılında kabul edilen 5442 sayılı İl İdaresi Kanunu, 1426 sayılı 
Vilayet İdaresi Kanunu’nu yeniden düzenleyerek Türkçeleştirmiştir. 5442 
sayılı İl İdaresi Kanunu’nun kabulüyle birlikte, yönetim birimlerinin 
adlandırılmasında değişiklik yapılmıştır. Vilayet yerine il, kaza yerine ilçe 
ve nahiye yerine bucak kavramları kullanılmaya başlanmıştır. Bu sayede 
idari birimlerin isimlendirilmesinde yeni kavramlar benimsenmiştir (Kartal, 
2013). 

1949’da kabul edilen 5442 sayılı İl İdaresi Kanunu, il özel idarelerine 
yönelik düzenlemelerde sınırlı değişiklikler içermektedir. Bu kanunla il özel 
yönetimlerine ilişkin yapılan düzenlemelerin kapsamı ve etkisi oldukça sınırlı 
düzeyde kalmıştır (Eyidiker, 2019). 

Çok partili siyasal hayata geçilmesi ile il özel idarelerinin işlevlerinde 
azalma olduğu gözlemlenmiştir. Diğer taraftan belediyelerin gücünde önceki 
döneme kıyasla artış yaşanmıştır. Bu durum, belediyelerin daha demokratik 
bir yapısının olmasından ötürü siyasetteki ağırlığını hissettirdiğini, il özel 
idarelerinin ise valilerin etkisi altında kalarak hükümette, yasama organında 
ve kamuoyunda yeterince sesini duyuramayarak siyasette etkin bir ağırlık 
ortaya koyamadıklarını göstermektedir. Sonuç olarak, çok partili siyasi hayata 
geçiş il özel idareleri açısından olumsuz sonuçlar doğururken, belediyeler 
açısından ise olumlu sonuçlar doğurmuştur (Eyidiker, 2019).

2.3.2.Belediye

Osmanlı İmparatorluğu’nun son dönemlerinde, yerel yönetimlerde hem 
demokratikleşme hem de merkeziyetçilik yönünde çelişkili adımlar atılmıştır. 



72  |  Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar

1876 Kanun-i Esasi, belediyelerin seçimle iş başına gelen meclislerce 
yönetilmesini ve bu meclislerin yetkilerinin kanunlarla belirlenmesini 
öngörerek yerel demokrasiye bir kapı aralamıştır. 1877 Dersaadet 
Belediye Kanunu, İstanbul’daki belediye sayısını artırarak yerel hizmetlerin 
yaygınlaştırılmasına katkıda bulunmuştur. 1912’de çıkarılan kanunla 
belediye daireleri şubelere dönüştürülerek yerel yönetimlerin daha işlevsel 
hale getirilmesi amaçlanmıştır. Ancak, 1913 Geçici Vilayet Kanunu ile yerel 
demokrasi askıya alınarak merkeziyetçi bir yönetim anlayışı benimsenmiş, bu 
da yerel yönetimlerin özerkliğinin kısıtlanmasına yol açmıştır. Bu dönemdeki 
değişimler, imparatorluğun içinde bulunduğu siyasi ve sosyal koşulların bir 
yansıması olarak hem yerel yönetimlerin güçlendirilmesi hem de merkezi 
otoritenin korunması arasında bir denge kurma çabasını ortaya koymaktadır 
(Ortaylı, 1998; Tortop vd., 2007). Bu yapı 1930’da 1580 sayılı Belediyeler 
Kanunu çıkarılana dek değiştirilmemiştir.

1924 tarihli 417 sayılı Ankara Şehremaneti Kanunu, yeni başkent 
Ankara’ya özgü bir yönetim modeli oluşturarak, İçişleri Bakanlığı’nın 
atadığı bir Şehremini, bir belediye dairesi ve 24 üyeli bir Belediye Umumi 
Cemiyeti’nden oluşan bir yapı getirmiştir. Bu düzenleme, başkentin 
hızla gelişen ihtiyaçlarını karşılamak amacıyla merkeziyetçi bir yaklaşımı 
benimsemiş, bütçelerin cemiyet tarafından hazırlanıp bakanlıkça onaylanması, 
zabıta hizmetlerinin polis teşkilatınca yürütülmesi ve memur maaşlarının 
bakanlıkça ödenmesi gibi uygulamalarla merkezi denetimi güçlendirmiştir. 
Ankara’nın başkent olarak özel statüsü, bu kanunla belirginleşmiş ve şehrin 
modernleşme sürecinde merkezi yönetimin etkin rol oynamasını sağlamıştır 
(Tortop vd., 2007).

1930 tarihli 1580 sayılı Belediyeler Kanunu, Türkiye’deki yerel yönetim 
anlayışında bir devrim yaratarak, il ve ilçe merkezleri ile 2.000’den fazla 
nüfusa sahip tüm yerleşim yerlerinde belediye kurulmasını zorunlu kılmıştır. 
Bu kanun, belediye yönetimini meclis, encümen ve başkan olmak üzere üç 
temel organa ayırmış, meclisi halkın seçtiği üyelerden oluşan en yüksek karar 
mercii, encümeni ise hizmet birimlerinin yöneticileri ve meclisçe seçilen 
üyelerden müteşekkil ikinci karar organı olarak belirlemiştir. Belediye 
başkanlığı, yürütme görevini üstlenmiş, 1963’e kadar meclis üyeleri 
arasından seçimle veya belirli şartlar altında merkezi yönetim tarafından 
atama yoluyla belirlenirken, bu tarihten sonra doğrudan halk tarafından 
seçilmeye başlanmıştır. Bu düzenleme, yerel yönetimlere daha standart ve 
işlevsel bir yapı kazandırarak, yerel hizmetlerin etkinliğini artırmayı ve yerel 
demokrasiyi güçlendirmeyi amaçlamıştır (Afetinan, 1998).



Lütfi İbrahim Kadem  |  73

2.3.3.Köy

Cumhuriyet’in ilk yıllarında, 1923-1960 döneminde, köylerin gelişimi, 
ülkenin çağdaşlaşma ve kalkınma hedefleriyle paralel olarak ilerledi. 1924’te 
yürürlüğe giren 442 sayılı Köy Kanunu, bu yerleşim yerlerinin hukuki 
statüsünü belirleyerek, 2.000’den az nüfusa sahip yerleri “köy”, 2.000-20.000 
arasını “kasaba” ve 20.000’den fazlasını “şehir” olarak sınıflandırdı. Bu kanun, 
köylerin yönetiminden tarımsal faaliyetlere, eğitimden sosyal konulara kadar 
geniş bir yelpazede düzenlemeler yaparak, köy ve ziraat kongreleri gibi 
etkinliklerle köylülerin eğitimine ve bilinçlendirilmesine odaklandı. Köy 
enstitüleri gibi projelerle de desteklenen bu dönem, köylerin modernleşme 
sürecinde önemli bir adım biçiminde kabul edilmektedir (Batal, 2022). 
Bu dönemde, köylerde tarımsal üretimin artırılması ve modernleştirilmesi 
için tarımsal kooperatifler kurulmuş ve tarım eğitimi veren köy enstitüleri 
açılmıştır. 1945 yılında kabul edilen 4753 sayılı Çiftçiyi Topraklandırma 
Kanunu yürürlüğe girmiştir. Bu kanun, çiftçilere toprak sahibi olma fırsatı 
sunarak tarım sektörünü desteklemeyi amaçlamıştır (Yaylı, 2008). Ayrıca, 
altyapı çalışmalarına odaklanılmış ve su kanalları, yollar ve köprüler gibi 
projelerle ulaşım ve tarımsal üretim kolaylaştırılmıştır. 

Köy Kanunu’nun kırsal yerleşimleri güçlendirme amacı, yeterli kaynak 
ve destek sağlanamaması nedeniyle tam olarak gerçekleşemedi. 1929’daki 
ekonomik çöküş ve ardından gelen II. Dünya Savaşı, kanunun uygulanmasını 
aksattı. Savaşın ardından, köylerin yetersiz gelirleri ve temel hizmetlerdeki 
eksiklikler, devletin bu hizmetleri üstlenmesini zorunlu kıldı. Devlet, yol, 
su ve okul gibi temel ihtiyaçları karşılayarak köylerdeki yaşam koşullarını 
iyileştirmeye çalıştı. Bu durum, köylerin kendi kendine yetme potansiyelini 
artırmak yerine, devletin müdahalesini güçlendirmiştir (Batal, 2022).

Sonuç

Erken Cumhuriyet Dönemi, Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşundan 
çok partili döneme kadar uzanan, 1923-1945 yılları arasını kapsayan kritik 
bir zaman dilimi olarak kabul edilmektedir. Bu dönemde siyasi kurumlar, 
ülkenin yönetim yapısını şekillendiren temel unsurlar olarak öne çıkmıştır. 
CHP tek parti yönetimi altında geçen bu dönemde, ulusçuluk, laiklik, 
devletçilik, halkçılık, inkılapçılık ve cumhuriyetçilik ilkeleri, devletin ve 
toplumun temel dayanakları olarak benimsenmiştir. Tek parti yönetimi, 
modernleşme hedeflerine ulaşmak için merkezi bir otorite ve hızlı karar 
alma mekanizması sağlamıştır. Ancak, bu durum aynı zamanda demokratik 
katılımın sınırlanmasına ve farklı görüşlerin bastırılmasına yol açmıştır.



74  |  Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar

1924 Anayasası, Türkiye Cumhuriyeti’nin hukuki temelini oluşturmuştur. 
Bu anayasa, egemenliğin millete ait olduğunu vurgulamış ve devletin temel 
organlarını belirlemiştir. Yapılan hukuki düzenlemeler, modern bir hukuk 
sisteminin kurulmasını ve devletin işleyişinin yasal bir zemine oturtulmasını 
amaçlamıştır. Ancak, bazı antidemokratik uygulamalar ve yargının 
bağımsızlığına yönelik eleştiriler, bu dönemin tartışmalı konuları arasında 
yer almıştır. İstiklal Mahkemeleri gibi yapılar, dönemin siyasi atmosferini 
yansıtan ve eleştirilen uygulamalar arasında yer almıştır.

Erken Cumhuriyet Dönemi’nde, modern bir bürokrasi ve devlet 
yapısı oluşturulmuştur. Bu süreçte, liyakat esasına dayalı bir memuriyet 
sistemi kurulmuş ve devletin hizmet kapasitesi artırılmıştır. Bürokrasinin 
güçlenmesi, devletin modernleşme projelerini hayata geçirmesinde önemli 
bir rol oynamıştır. Ancak, bürokrasinin aşırı merkeziyetçi yapısı ve toplumsal 
taleplere yeterince duyarlı olmaması, eleştirilere neden olmuştur. Özellikle 
kırsal kesimdeki vatandaşların bürokrasi ile ilişkilerinde yaşadığı zorluklar, 
bu eleştirilerin temelini oluşturmuştur.

Erken Cumhuriyet Dönemi’nde, eğitim, kültür, ekonomi ve sosyal yaşam 
alanlarında kapsamlı modernleşme projeleri hayata geçirilmiştir. Tevhid-i 
Tedrisat Kanunu, eğitim sisteminin birleştirilmesini ve laikleştirilmesini 
sağlamıştır. Harf Devrimi, okuryazarlık oranının artırılmasına ve ulusal 
bir kültürün oluşturulmasına katkıda bulunmuştur. Ekonomik alanda, 
devletçilik politikaları benimsenmiş ve sanayileşme çabaları hızlandırılmıştır. 
Ancak, ekonomik kalkınmanın dengesizliği ve kırsal kesimin ihmal edilmesi, 
toplumsal gerilimlere yol açmıştır. Köy Enstitüleri gibi projeler, kırsal 
kalkınmaya yönelik önemli adımlar olsa da bu projelerin etkileri sınırlı 
kalmıştır.

Erken Cumhuriyet Dönemi, ulus-devlet inşasının ve ulusal kimliğin 
oluşturulmasının en yoğun yaşandığı dönemdir. Tarih ve dil alanında yapılan 
çalışmalar, ulusal bir tarih ve dil bilincinin oluşturulmasını amaçlamıştır. 
Ancak, bu çalışmaların bazıları, farklı etnik ve kültürel kimliklerin 
dışlanmasına neden olmuştur. “Türk Tarih Tezi” ve “Güneş Dil Teorisi” gibi 
yaklaşımlar, ulusal kimliğin inşasında önemli rol oynamış, ancak eleştirilere 
de maruz kalmıştır.

Erken Cumhuriyet Dönemi’nde, toplumsal tabakalar ve sınıf ilişkileri 
önemli ölçüde değişmiştir. Yeni bir orta sınıfın oluşması, kentleşme ve 
sanayileşme süreçleri, toplumsal hareketliliği artırmıştır. Ancak, kırsal kesimde 
yaşayanların ve işçi sınıfının sorunları, yeterince çözüme kavuşturulamamıştır. 
Toprak reformu gibi girişimler, kırsal kesimdeki eşitsizlikleri gidermeye 



Lütfi İbrahim Kadem  |  75

yönelik adımlar olsa da bu reformların uygulanmasında yaşanan zorluklar, 
toplumsal gerilimleri artırmıştır.

Erken Cumhuriyet Dönemi, Türkiye’nin tarihinde önemli bir dönüm 
noktasıdır. Bu dönemin mirası, Türkiye’nin günümüzdeki siyasi, toplumsal 
ve kültürel yapısını derinden etkilemektedir. Bu dönemde yapılan reformlar 
ve düzenlemeler, Türkiye’nin siyasi, idari, ekonomik ve sosyal yapısını 
derinden etkilemiştir. Ancak, tek parti yönetiminin benimsenmesi ve bazı 
antidemokratik uygulamaların görülmesi, demokratikleşme sürecindeki 
zorlukları ortaya koymuştur. Bu dönemin analiz edilmesi, Türkiye’nin 
geçmişini anlamak ve geleceğini şekillendirmek için önemlidir.



76  |  Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar

Kaynakça

Afetinan, A. (1998b). Medeni Bilgiler ve M. Kemal Atatürk’ün El Yazıları. An-
kara: Türk Tarih Kurumu Yayınları.

Akarca, A. (2023). “Türkiye’de Yerel Yönetim Reformları: Belediye Yönetimi”. 
Ordu Üniversitesi Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi. 13(2): 1545-1568.

Akın, İ. F., (1999). Türk Devrimi Tarihi. İstanbul: Beta Yayınları.
Akın, R. (2010). Türk Siyasal Tarihi 1908 – 2000. İstanbul: On İki Levha 

Yayıncılık.
Aksu, C. (2004). Dâr-ı Şûrâ-yı Askeri (Kuruluşundan 1876 Yılına Kadar). An-

kara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans 
Tezi, Ankara.

Alkan, Y. S. (2022). Erken Cumhuriyet Dönemi Kemalizmi “Kapsamlı Bir 
Doktrin” miydi?, (s.7-34), içinde Erken Cumhuriyet Dönemi Türkiye 
(1923-1950) Disiplinler Arası Bir Bakış, (Ed. Kadriye Okudan Dernek ve 
Funda Kemahlı Garipoğlu), Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık.

Arı, İ. (1982). Gazi Mustafa Kemal Atatürk’ün 1923 Eskişehir-İzmit Konuşmala-
rı. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları.

Atatürk, M. K. (1981). Nutuk-Söylev, Cilt I, XXIII. Dizi-Sa.2, Ankara: TTK 
Basımevi.

Aydilek, E. ve Bükrücü Kazkondu, Ş. (2016). “Türkiye’de 1980 Sonrası Dö-
nemde Devlet Aygıtının Dönüşümü”, Akademik Bakış Uluslararası Ha-
kemli Sosyal Bilimler Dergisi(55), 173-194.

Batal, S. (2022). “Tanzimat Döneminden Günümüze: Türkiye’de Yerel Yöne-
timlerin Reform Tarihi”. Journal of History School. 15(LIX): 2648-2686.

Beyazyıldız, O. (2010). Türkiye’de Yerel Yönetimler ve Demokratikleşme Süreci-
ne Etkisi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 
Tezi, İstanbul.

Çavdar, T. ( 1995). Türkiye’nin Demokrasi Tarihi 1839-1950. Ankara: İmge 
Kitabevi.

Çiçek, Y. (2014). “Geçmişten Günümüze Türkiye’de Yerel Yönetimler”. Kahra-
manmaraş Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. 11(1): 53-64.

Demirel, A. (2010). İlk Meclisin Vekilleri – Milli Mücadele Döneminde Vekiller. 
İstanbul: İletişim Yayınları.

Demirel, A. (2019). Tek Parti Dönemi’nde Türkiye (1923-1950), içinde Türki-
ye Cumhuriyeti Siyasi Tarihi, (Ed. Muhittin Ataman), Eskişehir: Anadolu 
Üniversitesi Yayını, No: 3215.

Devlet dairelerinin vekâletlere tefriki ve siyasî müsteşarların vazifeleri hakkında 
kanun https://www5.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARAR-
LAR/kanuntbmmc017/kanuntbmmc017/kanuntbmmc01703117.pdf 
İnternet Erişim: 22.01.2025.



Lütfi İbrahim Kadem  |  77

Diyanet İşleri Başkanlığı (2012). Kuruluş ve Tarihi Gelişim. http://www.diya-
net.gov.tr/turkish/dy/Diyanet-Isleri-Baskanligi-Duyuru-8221.aspx, (Eri-
şim Tarihi: 23.02.2025).

Efe, H. ve Bibar, D. (2022). Erken Cumhuriyet Döneminde Cumhuriyet Halk 
Partisi’nin Batılılaşma Politikaları, (s.57-88), içinde Erken Cumhuriyet 
Dönemi Türkiye (1923-1950) Disiplinler Arası Bir Bakış, (Ed. Kadriye 
Okudan Dernek ve Funda Kemahlı Garipoğlu), Ankara: Nobel Akade-
mik Yayıncılık.

Eryılmaz, B. (2010a). Bürokrasi ve Siyaset: Bürokratik Devletten Etkin Yönetime. 
4. Baskı, İstanbul: Alfa Yayınları.

Eryılmaz, B. (2010b). Kamu Yönetimi. 3. Baskı, Ankara: Okutman Yayıncılık.
Eyidiker, U. (2019). “Osmanlı ve Türkiye’nin Yerel Yönetim Geleneğinde İl 

Özel İdarelerinin İşlev Sorunu”. Atlas International Refereed Journal on 
Social Sciences. 5(17): 96-111.

Gündüz, T. (1998). Türkiye’de Cumhuriyet Dönemi Din Eğitimi ve Öğretimi 
Kronolojisi (1923-1998). Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 
Cilt 7, Sayı 7, ss. 543-557.

Güven, A. (2023). “Türkiye’de Yerel Yönetimlerin Modernleşmesinde Türk 
Anayasalarının Rolü”. Journal of International Management Educational 
and Economics Perspectives. 11(1): 14-27.

Hürriyet (1998). Türk Ordusu, 29.10.1998.
Işık, H. M. (2003). 1921 ve 1924 Anayasal Düzenlemeleri Bağlamında Askeri 

Bürokrasinin Devlet Teşkilatı İçindeki Yeri. Elektronik Sosyal Bilimler Der-
gisi, Sayı 3.

Karaer, T. (1987). Cumhuriyet Türkiye’sinde Bakanlıkların Kuruluş ve Örgüt-
lenmesine İlişkin Gelişimin Yasal Süreci. Türk İdare Dergisi, Sayı 374, ss. 
39-40.

Kartal, N. (2013). “Tanzimat’tan Cumhuriyete Osmanlı’da Mülki İdare”. Aka-
demik Yaklaşımlar Dergisi. 4(1): 1-24.

Keleş, R. (1998). Yerinden Yönetim ve Siyaset. İstanbul: Cem Yayınevi.
Kırılmaz, H. ve Kılıç Kırılmaz, S. (2014). “Erken Cumhuriyet Dönemi Türk 

Kamu Yönetimi: Anayasal Sistem, Yönetim Yapısı, Bürokrasi ve Reform 
Uygulamaları”. Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. (40): 
25-44.

Kıvrak Köroğlu, E. (2022). Erken Cumhuriyet Döneminde Popülizm, (s. 35-
56), içinde Erken Cumhuriyet Dönemi Türkiye (1923-1950) Disiplinler 
Arası Bir Bakış, (Ed. Kadriye Okudan Dernek ve Funda Kemahlı Gari-
poğlu), Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık.

Kili, S. ve Gözübüyük, Ş. (2000). Türk Anayasa Metinleri. İstanbul, Türkiye İş 
Bankası Kültür Yayınları.



78  |  Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar

Koçak, B. ve Sadıç, V. (2020). “Türkiye’de Avrupa Yerel Yönetimler Özerklik 
Şartı Çerçevesinde Merkezi Yönetim – Yerel Yönetim İlişkileri: İl Özel 
İdaresi”. EKEV Akademi Dergisi. (84): 143-160.

Koçak, S. Y. ve Ekşi, A. (2010). “Katılımcılık ve Demokrasi Perspektifinden 
Türkiye’de Yerel Yönetimler”. Süleyman Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat 
Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi. 2010(21): 295-307.

Kodamanoğlu, M. N. (1991). Laik Devlet Düzenimizin İlk Yasal Dayanağı. 
Ankara Üniversitesi Türk İnkılap Tarihi Enstitüsü Dergisi, Cilt 2, Sayı 8, 
ss. 643-646.

Küççük, Z. A. (2002). Osmanlı Askeri Salnamelerine Göre Erkan-ı Harbiye-i 
Umumiye Riyaseti ve Harbiye Nezareti Teşkilatı. Kırıkkale Üniversitesi Sos-
yal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Kırıkkale.

Ortaylı, İ. (1998). Devraldığımız Miras. (s. 143-152) içinde (Ed. Dursun, D. 
ve Al, H.), Türkiye’de Yönetim Geleneği (Kurumlar, Sorunlar ve Yeniden 
Yapılanma Arayışları), İstanbul: İlke Yayıncılık.

Özbudun, E. (1992). 1921 Anayasası. Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve Tarh Yük-
sek Kurumu Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları.

Özbudun, E. (2012). 1924 Anayasası. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 
Yayınları.

Özmen, A. (2012). Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Anayasalarda Merkezi Yönetim 
- Yerel Yönetim İlişkileri. Uluslararası Sosyal ve Ekonomik Bilimler Dergisi, 
Cilt 2, Sayı 2, ss. 171-175.

Sanal, R. (1998). Tarihi Gelişimi İçerisinde Türk Anayasalarında Genel Yöneti-
min Taşra Örgütüne İlişkin Düzenlemeler ve Yönetim Desenindeki De-
ğişmeler. Ankara Üniversitesi Türk İnkılap Tarihi Enstitüsü Atatürk Yolu 
Dergisi, Cilt 6, Sayı 22, ss.173-200.

Sencer, M. (1986). Türkiye’nin Yönetim Yapısı. İstanbul: Alan Yayıncılık.
Şener, T. ve Emiş, F. (2022). Tek Parti Döneminden Demokrasiye Geçiş Dört-

lü Takrir ve 1946 Seçimleri, (s.109-130), içinde Erken Cumhuriyet Dö-
nemi Türkiye (1923-1950) Disiplinler Arası Bir Bakış, (Ed. Kadriye Oku-
dan Dernek ve Funda Kemahlı Garipoğlu), Ankara: Nobel Akademik 
Yayıncılık.

Tanör, B. (1998). Türkiye’de Kongre İktidarları (1918-1920). İstanbul: Yapı 
Kredi Yayınları.

Tanör, B. (2014). Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri (1789-1980). İstanbul: 
Yapı Kredi Yayınları.

Tarhanlı, İ. B. (1993). Müslüman Toplum Laik Devlet - Türkiye’de Diyanet İşleri 
Başkanlığı. İstanbul: AFA Yayıncılık.

Tortop, N., İsbir, E. G., Aykaç B., Yayman H. ve Özer A. (2007). Yönetim Bi-
limi. Ankara: Nobel Yayınları.



Lütfi İbrahim Kadem  |  79

Türkiye Büyük Millet Meclisi Zabıt Ceridesi (TBMMZC), (1944). Birinci Devre, 
C. 7, Ankara: TBMM Matbaası.

Türkiye Büyük Millet Meclisi Zabıt Ceridesi (TBMMZC), (1956). Birinci Devre, 
C. 1, Ankara: TBMM Matbaası.

Türkiye Büyük Millet Meclisi Zabıt Ceridesi (TBMMZC), (1981). Birinci Devre, 
C. 2, Ankara: TBMM Matbaası.

Türkiye Büyük Millet Meclisi Zabıt Ceridesi (TBMMZC), (1981). Birinci Devre, 
C. 5, Ankara: TBMM Matbaası.

Uygun, O. (2015). “Yerel Yönetim Reformu İçin Anayasal İlkeler”. Strategic 
Public Management Journal. 1(2): 1-27.

Vakıflar Genel Müdürlüğü. Tarihte Vakıflar. http://www.vgm.gov.tr/sayfa.
aspx?Id=3, (Erişim Tarihi: 21.02.2025).

Yamaç, M. (2020). Türkiye Devleti’nin İlk Anayasası 1921 Teşkilat-ı Esasiye 
Kanunu, Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi Cilt: 22, Sayı: 
TBMM’nin 100. Yılı ve Millî İrade Özel Sayısı, Kasım 2020, 204-220.

Yayla, Y. (1982). Anayasalarımızda Yönetim İlkeleri: tevsi-i mezuniyet ve tefrik-i 
vezaif. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Siyasal Bilimler Fakültesi Yayını.

Yaylı, H. (2008). Türkiye’de Belediyelerin Yeniden Yapılandırılması: 2004 Belediye 
Reform Çalışmalarının Değerlendirilmesine Yönelik Bir Çalışma, Gazi Üni-
versitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, Ankara.

Yılmaz, H. (2005). Türk Silâhlı Kuvvetleri ve Millî Savunma Hizmeti. Ankara 
Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt 54, Sayı 4, ss. 375-430.

Yüksek Denetleme Kurulu. Türkiye’de Yüksek Denetim. http://www.ydk.gov.tr/, 
(Erişim Tarihi: 24.02.2025).



80  |  Erken Cumhuriyet Döneminde Siyasi Kurumlar



81

Bölüm 5

XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) 
Kullanılan İsimler ve Lâkaplar (Temettüât 
Defterlerine Göre) 

Samet Yıldız1

Özet

Devlet ile kendisini meydana getiren milleti/halkı arasında ciddî bir ünsiyet 
bulunmaktadır. Maddî ve manevî açılardan ele alınabilecek olan devlet-millet 
bağı, farklı farklı alanlarda boy gösteren unsurlar çerçevesinde kendisini 
gösterir. Bahse konu unsurlar arasında bulunan vergiler, devletin ayakta 
kalabilmesi noktasında oldukça önemlidirler. Bundan ötürüdür ki; Osmanlı 
İmparatorluğu, hâne reislerini ve her türlü maddî varlığını kayıt altına alma 
çabasına girmiş ve “temettüât defteri” adı verilen kayıtlar tutulmuştur. 

Bu çalışmada; günümüzde İzmir’e bağlı bir ilçe hüviyetinde bulunan 
Kiraz’ın (Keles) XIX. yüzyılın ilk yarısındaki durumu incelenmiştir. Bahse 
konu incelemeler, 1845 yılında kaydedilmiş olan ve Keles bünyesindeki 
yerleşim birimleri hakkında bilgiler içeren temettüât defterleri doğrultusunda 
yapılmıştır. Bu gerekçeyledir ki; “Giriş” kısmı, “makalenin asıl kaynağı” 
olarak ifade edebileceğimiz temettüât defterleri hakkında bilgiler 
içermektedir. Temettüât defterleri hakkında bilgi verilmesinin ardından, 
daha önce bir teze konu olmuş olan bu verilerin nasıl kullanıldığına ilişkin 
açıklama yapılmış ve Keles’e dair tutulan defterlerin “arşiv tasnif numaraları” 
paylaşılmıştır. Akabinde başlayan ilk bölüm, Keles’in coğrafî özelliklerini ve 
tarihini ele almaktadır. Bu bölüm, birtakım harita ve tablolar vâsıtasıyla da 
desteklenmiştir. Sonrasında, asıl kısma geçilmiş ve Keles’te kullanılan isimler 
ve lâkaplar hakkında bilgi verilmiştir. Temettüât defterlerinde kayıtlı bulunan 
hâne reislerine ilişkin bilgiler ise, “Ekler” kısmında paylaşılmıştır.

1	 Yüksek Lisans Öğrencisi, Ege Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, 
Bornova/İZMİR, E-Posta: sametyildiz.iletisim@gmail.com, ORCID: 0000–0003–4098–2718.

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub695.c2956



82  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar

Giriş

Hayatı süresince insan, kendisine has bir kimliğe sâhip olur. Bir temel 
üzerinde oluşan ve süreç içerisinde “ortak gövdeye bağlı dallar” misali 
çeşitli kollara ayrılan şahsî kimlik; yaratılış fıtratının ve ailevî hususların 
yoğrulmasıyla başlar. İsimlerin, belki de lâkapların ilk kez telâffuz edildiği ve 
tam anlamıyla “şahsî kimliğin” verildiği aile hayatı; özelde insanın, genelde 
de toplumun kültürel dinamiklerini şekillendirecek bir olgudur. Bahse konu 
olgunun üzerine eklenen “çevre” faktörü, şahsî kimliği ciddî oranda etkileyen 
ve “toplumsal kimlik” ortaya çıkarabilecek kudrete sâhip olan bir faktördür. 
Dolayısıyla; isimlere ve lâkaplara ilişkin veriler tam olarak tespit edildiğinde 
bir bölgenin veya toplumun tarihine yönelik ciddî adımlar atılabilir. Nitekim 
XIX. Yüzyıl Osmanlı’sının tarih kaynaklarından olan “temettüât defterleri” 
zikredilen konuya ilişkin önemli bir “veri deposu” olarak karşımıza 
çıkmaktadır.

Görsel-1: Temettüât Defterlerinden Alınan Örnek Bir Varak 

Kaynak: ML.VRD.TMT.d.02178 (Elbi Karyesi Temettüât Defteri)

XIX. yüzyılın ilk yarısı hakkında bilgiler veren temettüât defteri, Osmanlı 
İmparatorluğu’nun “tebaasını maddî-manevî tanımak” emeline uygun 
olarak ortaya çıkmıştır. Arapça bir kelime olan “temettüât” sözcüğü; “fayda 



Samet Yıldız  |  83

sağlama, gelir ve kâr elde etme” anlamlarına tekâbül eden “temettü” sözcüğü2 
ile kelimeye “çoğul eki (-lar, -ler)” getiren “-ât” takısının bileşimidir. Adından 
da anlaşılacağı üzere; maddî duruma ilişkin tutulan temettüât defterleri, 
tebaaya mensup “hâne sâhibi” erkekleri ve sâhip oldukları her türlü maddî 
varlığı kaydederlerdi. Bahse konu varlıklar arasında gayrimenkul (tarla, 
bağ, bahçe, zeytinlik vb.); değirmen, kahvehane, bakkal vb. işletme; çeşitli 
türlerde hayvanlar, her bir hayvan türünden kaç adet (baş) olduğu; ticarî 
ortaklık veya kiralanmış bir gayrimenkul arazi üzerinde icra edilen tarımsal 
faaliyet gibi pek çok gelir kaynağı bulunmaktadır. Böylece; bir hânenin 
senelik olarak elde ettiği gelir hesaplanacak ve devlet, hâne reisinin geliri 
nispetinde vergi toplayacaktı. 3

Temettüât defterleri, maddî bilgilerin yanı sıra birtakım sosyo-kültürel 
hususiyetler de içermektedirler. Bunlar arasında; isimler ve lâkaplar, karye, 
mahalle ve çiftlik adları, aşiret ve konar-göçer topluluk adları gibi mühim 
bilgiler bulunmaktadır. Ayrıyeten, temettüât defterinde kaydı tutulan 
karyenin muhtar-ı evveli, muhtar-ı sânisi, imam ve hatibi, varsa diğer 
cemaatlerin liderleri (papaz, haham vs.) hususunda bilgiler de edinilmektedir. 
Keza, kayıtların tutulmasında muhtarların (muhtar-ı evvel, muhtar-ı sâni) 
ve bölgenin ileri gelen şahsiyetlerinden görülen imamların, papazların ve 
kocabaşıların4 üstlendikleri görev yadsınamaz niteliktedir.5 

Devletin idarî teşkilâtına göre tutulan temettüât defterleri, devlet 
bünyesindeki nahiye, karye, mahalle ve çiftlik gibi küçük yerleşim birimlerin 
kayıtlarını içermektedirler. Böylece; en küçük idarî birimden başlayarak kaza, 
sancak ve nihâyetinde de vilâyet hakkında genel bir “sosyo-ekonomik” tespit 
yapabilmek mümkün olmaktadır. 

Bu çalışmada; Keles bünyesindeki tebaanın isim ve lâkap bilgileri 
üzerinde durulacaktır. Temettüât defterlerinin ışığında XIX. asrın ilk yarısına 
odaklanacak olan eser, Keles’in sosyo-kültürel açıdan değerlendirilmesine 
katkıda bulunacaktır. Ancak, yeri gelmişken belirtilmelidir ki; Keles, 
temettüât defterleri bakımından bir “yüksek lisans” tezine konu olmuştur. 
“Temettüat Kayıtlarına Göre 19. Yüzyıl Ortalarında Kiraz/Kilas Kazasının 
Sosyo-Ekonomik Durumu (1844-1845)” başlığını taşıyan ve Aytaç Tütüncü 
tarafından hazırlanan tez6; gerek içerik bakımından ve gerekse defterlerin 

2	 Mehmed Sâlâhi, II, 1313: 146; Pakalın, III, 1993: 453; Şemseddin Sâmî, 1317: 437.
3	 Adıyeke, 2000: 772.
4	 Kocabası; Osmanlılarda, Rumeli’de bulunan Hristiyan köylerinde ihtiyarlar ileri-gelenlerinin 

lideri/başkanı olan kimse. Bkz. Baykal, 1981: 60.
5	 Kütükoğlu, 1995: 397-398.
6	 Bkz. Aytaç Tütüncü, Temettüat Kayıtlarına Göre 19. Yüzyıl Ortalarında Kiraz/Kilas Kazasının 



84  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar

incelenmesi bakımından birtakım noksanlıklara sâhiptir. Noksan görülen 
yerler, şöyle sıralanabilir:

1.	 Keles adının anlamı ve tarihî kökenleri ile Kiraz’ın coğrafyası 
kısımlarında birtakım “akademik olmayan” kaynaklardan aynen 
alıntılar bulunmakta.

2.	 Bölgenin tarihi hakkında bölüm, alt-bölüm veya herhangi bir kapsamlı 
açıklama yapılmamıştır. Dolayısıyla; araştırma konusu olarak belirtilen 
bölge, tarihî zemine oturtulamamış ve doğrudan temettüât defterleri 
bahsine geçilmiştir.

3.	 Tezdeki en büyük sorunlar arasında; Keles’in ve Keles’e bağlı bulunan 
köy ve çiftlik adlarının yanlış okunması gelmektedir. Meselâ; Keles, 
“Kilas” olarak ele alınırken Elbi köyü “Elin”, Emenler köyü “Ennar”, 
Karaburç köyü “Karabaş”, Sırımlı köyü “Sırmalı”, halk arasında 
“Şemetler” olarak da bilinen Şemedoğlu köyü “Şehidoğlu”, günümüzde 
“Suludere” adını taşıyan Yağas köyü “Yakası”, halk arasında “İpsara/
İbsara” olarak da bilinen Absara köyü “Ayasra” şeklinde okunmuştur. 
Yâni, hâlihazırda temettüât defterine konu olmuş olan köylerin 
tamamına yakını, gerçekte olmayan şekillerde adlandırılmıştır.7 Ayrıca, 
tezin “Giriş” kısmında bulunan ve “Kiraz İsminin Kaynağı” başlığını 
taşıyan bölümde (s.34-35) “Keles” sözcüğü üzerinde durulmasına 
rağmen, niçin teze “Kilas” adı verilmiştir? Bu da akıllara takılan bir 
sorudur.

4.	 Temettüât defterleri okunurken birtakım atlamalar yapılması ve hâne 
sayılarının yer yer eksik gösterilmesi, tezdeki bir başka “büyük eksiklik” 
olarak değerlendirilebilir. Yağlar ve Karaman Çiftlikleri hususunda 
alenen gözlemlenebilecek olan bu durum8; defterlerin okunmasındaki 
eksiklikler gerek maddî varlıkların tespitine ve gerekse meslek, isim, 
unvan, lâkap gibi sosyo-ekonomik verilerin elde edilmesine ket 
vurmaktadır. 

5.	 Keles’teki yaşama ve arazilerin kullanımına ilişkin bilgi veren bir unsur, 
belki de “tezde kullanımının gereksiz olduğu” düşüncesinden ötürü 

Sosyo-Ekonomik Durumu (1844-1845), (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi) Manisa Celal 
Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim Dalı, Manisa 2019.

7	 Tütüncü, 2019: 31. Köy isimlerinin orijinal hâlleri için bkz. Yıldız, 2024a: 41.
8	 Tezin 36. Sayfasında verilen “temettüât defterindeki nüfusa” ilişkin bilgiler arasında 

“Yağlar” çiftliğinin adı geçmemektedir. Yağlar ve Karaman’ın aynı defterde bulunmasından 
kaynaklanabilecek olan duruma ilâveten; tez, Karaman’da 41 hânenin temettüât bilgisi 
bulunduğunu ele almaktadır. Ancak, Yağlar ve Karaman Çiftliklerinin temettüâtının mukayyit 
olduğu defterde 61 adet temettüât kaydı bulunmaktadır. Bkz. Tütüncü, 2019: 36; BOA.
ML.VRD.TMT. d.02186.



Samet Yıldız  |  85

atlanmıştır.9 Bahsedilen unsur, hâlihazırda Keles’te ikâmet etmese de 
burada arazi sâhibi olan şahıslara ilişkin verilerdir. Hangi şahsın, hangi 
köyde, ne kadar mal varlığı olduğu hakkında bilgi veren ve temettüât 
defterlerinin son kısmında bulunan verilerin atlanması; Keles’in arazi 
planlaması, rağbet gören köylerin tespiti, genellikle nerelerde ikâmet 
eden şahısların Keles’te mülk sâhibi oldukları gibi malûmatın ortaya 
çıkmamasına sebebiyet vermiştir.

6.	 Temettüât defterlerinde geçen hâne reislerinin isim, unvan, lâkap 
bilgileri, her köy için ayrı ayrı tablolar hâlinde verilebilirdi. Böylelikle; 
temettüât defterleri, bir “bütün” olmak suretiyle daha derli-toplu 
kullanılmış olurdu. Bir önceki maddede belirtildiği üzere; defterlerin 
okunmasında atlamalar yapılmış ve isimler ile lâkaplar meselesi de bu 
durumdan etkilenmiştir. Hangi lâkabın, hangi köydeki, hangi kişiye 
ait olduğu bilgisi ise; bahse konu tezde zaten tespit edilememektedir. 

Yukarıda ifade ettiğimiz gerekçeler; Keles’i konu alan temettüât 
defterlerinin daha kapsamlı bir şekilde, yeniden ele alınmasına sebebiyet 
verebilir. Zira bölgenin XIX. yüzyılın ilk yarısındaki durumuna ilişkin 
önemli bir tarih kaynağı olan defterler, -dönemin diğer kaynaklarıyla birlikte 
ele alındığında- en azından “XIX. yüzyılın tamamen değerlendirilebilmesi” 
hususunda kilit rol oynamaktadırlar. Bu yüzdendir ki; Keles’in “gelire dayalı 
erkek nüfusuna” ilişkin isim ve lâkap bilgilerini irdeleyen bu çalışmamız, 
“bahsedilen durumu gidermenin yollarından bir tanesi” olarak görülmelidir.

Keles Kazasına ait temettüât defterleri ve defterler hakkındaki bazı 
bilgiler, şöyledir:

Tablo-1: Keles (Kiraz) Kazasına İlişkin Temettüât Defterlerine Ait Bilgiler

Sıra 
Nu. Karye Adı Defterin Arşiv Tasnif 

Numarası Fiziksel Özellikleri

1 Karye-i Çavuşdağı BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02173

Ciltsiz, Ebrusuz, 19X55 
Ebadında, 32 Sayfa

2 Karye-i Çölmekçi BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02174

Ciltsiz, Ebrusuz, 20X56 
Ebadında, 16 Sayfa

3 Karye-i Çanakçı BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02175

Ciltsiz, Ebrusuz, 20X56 
Ebadında, 16 Sayfa

4 Karye-i Akkeçili BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02176

Ciltsiz, Ebrusuz, 20X56 
Ebadında, 8 Sayfa

5 Karye-i Emenler BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02177

Ciltsiz, Ebrusuz, 20X56 
Ebadında, 12 Sayfa

9	 Örnek için bkz. BOA.ML.VRD.TMT. d.02173: 28-31; BOA.ML.VRD.TMT. d.02183: 26; 
BOA.ML.VRD.TMT. d.02186: 8-11; vd.



86  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar

6 Karye-i Elbi BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02178

Ciltsiz, Ebrusuz, 21X56 
Ebadında, 20 Sayfa

7 Karye-i Arkacılar BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02179

Ciltsiz, Ebrusuz, 21X56 
Ebadında, 16 Sayfa

8 Karye-i Haliller BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02180

Ciltsiz, Ebrusuz, 20X55 
Ebadında, 12 Sayfa

9 Karye-i Sırımlı BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02181

Ciltsiz, Ebrusuz, 19X56 
Ebadında, 12 Sayfa

10 Karye-i Şemedoğlu 
(Şemetler)

BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02182

Ciltsiz, Ebrusuz, 20X56 
Ebadında, 8 Sayfa

11 Karye-i Karaburç BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02183

Ciltsiz, Ebrusuz, 20X56 
Ebadında, 28 Sayfa

12 Çiftlik-i Yağlar ve 
Çiftlik-i Karaman

BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02185

Ciltsiz, Ebrusuz, 20X54 
Ebadında, 24 Sayfa

13 Karye-i Absara BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02186

Ciltsiz, Ebrusuz, 20X45 
Ebadında, 12 Sayfa

14 Karye-i Umurca 
(Umurcalı)

BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02187

Ciltsiz, Ebrusuz, 20X55 
Ebadında, 12 Sayfa

15 Nefs-i Keles BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02188

Ciltsiz, Ebrusuz, 20X55 
Ebadında, 24 Sayfa

16 Karye-i Yağas 
(Suludere)

BOA. ML. VRD. TMT. 
d.02189

Ciltsiz, Ebrusuz, 19X55 
Ebadında, 28 Sayfa

Harita-1: Günümüzde İzmir’e Bağlı Olan Kiraz İlçesi’nin Topoğrafyasını Gösterir 
Harita



Samet Yıldız  |  87

1. Tarihî Ve Coğrafî Yönleriyle Keles (Kiraz)

Keles; Batı Anadolu’da, bugünkü İzmir sınırları içerisinde bulunmaktadır. 
İzmir’in en doğu kısmında bulunan ve sınır itibariyle Nazilli (Aydın) ile 
Alaşehir ve Salihli (Manisa) illeriyle sınırdaş olan bölge; kuzey, kuzeydoğu 
ve güneydoğu yönleri bakımından dağlık ve engebeli bir araziye sâhiptir.10 
Coğrafî konumu itibariyle Akdeniz ikliminin hâkim olduğu Keles; maki bitki 
örtüsüyle bezenmiş bir hâlde bulunmakta ve türlü meyve ile sebze üretimine 
olanak sağlamaktadır. 

Şemseddin Sâmi, “tarih ve coğrafya sözlüğü” olarak kaleme aldığı 
Kâmusü’l-A‘lâm’da Keles’i şöyle tarif etmektedir:

“Aydın Vilâyeti’nin İzmir yâni merkez sancağına tâbi (Ödemiş) Kazası’nda ve 
Ödemiş’in 28 kilometre şarkında nahiye merkezi bir karye olup, 362 ahâlisi vardır. 
Keles Nahiyesi kazanın kısm-ı şarkîsinden ibaret olup, 29 karyeden mürekkeptir. 
Ahâlisi 8032 kişi olup, cümlesi Müslim’dir. Arazisi mümbit olup, zahire ve meyve 
vesaireye müteallik hayli mahsulâtı vardır.”11 

Küçük Menderes Havzası dâhilinde bulunan Keles, tarih boyunca pek çok 
medeniyetin ve siyasî teşekkülün hâkimiyetinde kalmıştır. Bölgenin verimli 
araziler ile Küçük Menderes Nehri gibi mühim bir su kaynağına sâhip olması, 
bahse konu durumun ortaya çıkmasında etkili olmuştur. Nitekim Antik 
süreçte Lidya (Lydia) sınırları içerisinde bulunan bölge, kuzeyde “Tmolos” 
olarak adlandırılan Bozdağlar, güneyde de “Messogis” olarak adlandırılan 
Aydın Dağları tarafından kuşatılmıştır. Bu iki dağ silsilesi arasında bulunan 
Küçük Menderes Nehri ise, bu dönemde “Kaystros” nâmıyla anılmıştır. 
Bölgedeki tarımı besleyen bir nehir konumundaki Kaystros, dönem içerisinde 
“doğaya dair birtakım kutsal değerler atfedilmesi” olgusundan etkilenmiştir. 
Dolayısıyla; nehrin adı olan Kaystros, aynı zamanda “ırmak tanrısı” 
hüviyetine bürünmüştür.12 Kaystros’a bu denli kıymet bahşeden Lidyalıların, 
nehrin kaynağı olan mahalle, yâni Keles’in “Kadın Deresi” olarak bilinen 
mevkiine de “kutsallık” atfetmeleri muhtemeldir.13 Keles, bahse konu dönem 
içerisinde14 “Coloe” olarak adlandırılmıştır.15

10	 Bkz. Harita-1.
11	 Şemseddin Sami, 1314: 3871.
12	 Üreten, 2016: 572.
13	 Yıldız, 2024a: 14.
14	 Bölgedeki diğer yerleşimler ise, şunlardır: Palaiapolis (Beydağ), Dıgda (Adagide), Dioshieron 

(Birgi), Hypaipa (Datbey / Günlüce), Neikaia (Gerçekli-Ayasuret Dolayları), Dideiphyta 
(Gökçen dolayları), Thyaira (Tire), Almoura (Tire-Eskioba), Bona (Bonita, Boğaziçi), Larisa 
(yeri belli değil), Metropolis (Torbalı), Ephesos (Efes). Bkz. Sevin, 2001:188-189; Üreten, 
2016: 565; Yıldız, 2024b: 71.

15	 Kiraz adının kökeni ve tarihçesi hakkında tafsilâtlı bilgi için bkz. Yıldız, 2024a: 7-11.



88  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar

Lidya Devleti’nin Akhamenidler tarafından yıkılması (MÖ.547-546), Batı 
Anadolu’da Pers idaresinin başlamasına ve birtakım siyasî yapılar kurulmasına 
zemin hazırlamıştır.16 Ancak Küçük Menderes Bölgesi’nde varlık gösteren 
idarî birimler, Roma otoritesinin tesis edilmesine değin yapılarını muhafaza 
edebilmeyi başarmıştırlar.17 Romalıların bölgede otorite kurmalarıyla birlikte; 
idarî birimler, birtakım dinî merkezlere ve buna dayalı adlandırmalara maruz 
kaldılar. Bu değişimlere maruz kalan yerleşimler arasında, çalışma konumuz 
olan Keles de bulunmaktadır ki; Kaytros’un doğduğu Kadın Deresi, bu 
dönemde “Kilbos” olarak adlandırılmıştır. Yukarıda bahsettiğimiz üzere; 
nehrin doğduğu yere atfedilen kutsallık dolayısıyla Coloe (Kiraz), Palaiapolis 
(Beydağ) ve Neikaia (Ayasuret) yerleşimlerini kapsayan bölgeye “Kilbianon” 
adı verilmiştir.18 “Kilbosluların yeri/yurdu” anlamına tekâbül edebilecek olan 
bu adlandırma, yukarı ve aşağı olmak üzere bölgeyi iki parçaya ayırmıştır. 
Buna göre; Coloe ve Palaiapolis “Yukarı Kilbianon” ve Neikaia ise “Aşağı 
Kilbianon” olarak benimsenmiştir (Bkz. Harita-2).19

Bölgede Bizans hâkimiyetinin başlaması, idarî yapılanmada ve bu 
yapılanmaların isimlerinin değiştirilmesine etkili olmuştur. Bizans 
İmparatorluğu’nun Hristiyanlığı kabul etmesi dolayısıyla yaşanan bu 
değişiklikler, daha önceki dönemlerde paganlıkla ilişkili olan mahalleri daha 
ziyade etkilemiştir. Koloe (Kiraz) ve Palaiapolis (Beydağ) ahalilerinin kendi 
hâlinde yaşamış olmaları dolayısıyla; milâttan sonraki dönemde “şehir” 
statüsüne bürünen bu yerleşimler, para basmaya gerek duymamışlardır.20

Türkler, Malazgirt Meydan Muharebesi’nin (1071) ardından, 
Anadolu’nun “Türk yurdu” hâline getirilmesini hedeflediler. Bu hedefin 
gerçekleşmesi noktasında Anadolu’da başlayan hâkimiyet mücadeleleri, 
Anadolu’nun en batı kısmında bulunan İzmir’i de etkilemiştir. İzmir, Emîr 
Çaka tarafından fethedilmiş (1081) ve bölgede Türk hâkimiyeti başlamıştır. 
Ancak bu hâkimiyet, Emîr Çaka’nın vefatından kısa bir süre sonra ortadan 
kalmıştır. İzmir’deki Türk hâkimiyeti her ne kadar ortadan kalkmışsa da 
Türkler, Anadolu içerisinde hızlıca ilerlemişler ve Bizans’ın hâkimiyetine 
kritik darbeler indirmişlerdir. Bunun neticesinde; Bizans, -her ne kadar 
dinen ve siyaseten ayrı olsa da- “Katoliklerin lideri” konumundaki Papa’dan 
ve tabiî olarak Katoliklerden “yardım alabilme” umudunu beslemiştir. 

16	 Sevin, 2001:186-187.
17	 Veli Sevin, bölgedeki kültürel varlığın ve yapının Septimius Severus (193-211) Dönemi’ne 

değin sürdüğünü belirtmektedir. Bkz. Sevin, 2001: 189.
18	 Meriç, 1988: 203; Sevin, 2001:180.
19	 William M. Ramsay’a göre; Neikaia, Coloe (Ramsay’a göre Kolose (?)) Yukarı Kilbianon 

arazisi içerisindedir. Bkz. Ramsay, 1960: 121.
20	 Meriç, 1988: 206.



Samet Yıldız  |  89

Uzun bir dönem beslenen bu umut, Papa II. Urban Dönemi’nde icraata 
geçmiş ve Haçlı Seferleri süreci başlamıştır. Dolayısıyla; bu seferler, İzmir’in 
bulunduğu Batı Anadolu başta olmak üzere, Türklerin ve Müslümanların 
hâkim oldukları büyük bir coğrafyada etkili olmuşturlar.21

İzmir çevresindeki Bizans hâkimiyeti, Tavâifü’l-Mülûk dönemine değin 
sürmüştür. Bu dönemde ise, iyice gücünü yitiren Bizans, elde tuttuğu pek 
çok alanı kaybetmiştir. Küçük Menderes Bölgesi’nin bulunduğu İzmir de 
bunlardan bir tanesidir. Batı Anadolu’nun Türk hâkimiyetine girmesi için 
gayret gösteren Germiyanoğulları Beyliği’nin sübaşılarından olan Aydınoğlu 
(Mübarizü’d-Din) Mehmed Bey, Küçük Menderes üzerinde fetih faaliyetleri 
icra etmiş ve bu icraatın sonucunda beyliğini kurmuştur (1308).22 Beyliğin 
kurulmasından itibaren hızlıca artan seferler neticesinde; Aydınoğulları 
Beyliği, Yıldırım Bayezid Dönemi’ne değin bağımsızlığını müdafaa etti. 
Yıldırım Bayezid’in fetihleri neticesinde Osmanlı İmparatorluğu’na ilhak 
olan beylik, Emîr Timur ile Yıldırım Bayezid arasında gerçekleşen Ankara 
Savaşı’nın (1402) ardından yeniden bağımsızlık kazandı. Osmanlıların 
“Fetret Devri” süresince birtakım hareketliliklere sahne olan bölge; Sultan 
II. Murad Dönemi’nde, kesin olarak Osmanlı hâkimiyetine girdi (1426).

Bölgede Osmanlı hâkimiyetinin başlaması, bölgedeki idarî yapının aynen 
devam etmesine zemin hazırladı. XVI. asra kadar aynı şekilde kalan bölge; 
Kânunî Sultan Süleyman’ın seferleri dolayısıyla düzenlenen idarî teşkilâttan 
nasibini aldı ve Sığla Sancağı’na dâhil edildi. Aydın Bölgesi’nin doğu 
kesimlerinde yer alan Keles ise, Aydın Sancağı’na tâbi oldu. Bölge, Sultan 
II. Mahmud’un köklü reformları ve akabinde gelen idarî düzenlemelerden 
etkilendi. Yeniçeri Ocağı’nın lâğvından (1826) sonraki süreçte yapılan bu 
reformlar arasında, idarî taksimat, büyük bir yer tutmakta idi.23 Öyle ki; bu 
dönemde Aydın, Menteşe, Saruhan ve Sığla Sancakları, “Aydın Eyâleti” çatısı 
altında toplanmıştır. 

21	 Ostrogorsky, 2006: 332.
22	 Köprülüzâde Mehmet Fuad, 1928: 4.
23	 II. Mahmud’un mahallî idareler noktasında reform yapmasına zemin hazırlayan gelişmeler ve 

bu gelişmelerin İzmir’e etkileri hakkında detaylı bilgi için bkz. Tuncer Baykara, XIX. Yüzyılda 
Aydın Eyaleti, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü, (Yayınlanmamış Lisans 
Tezi), İstanbul, 1966; Serap Tabak, İzmir Şehrinde Mülki İdare ve İdareciler (1867-1950), Ege 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim Dalı (Yayınlanmış Doktora Tezi), İzmir, 
1997.



90  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar

Harita-2: Küçük Menderes Bölgesi’nin Antik Dönemdeki Doğu Kısımlarını Gösterir 
Harita (Bkz. Meriç, 1988: 204)

XIX. yüzyılın ilk yarısı (1845) hakkında bilgi veren temettüât defterlerine 
göre; Keles’teki karye, mahalle ve çiftlikler şunlardır: Çavuşdağı Karyesi, 
Çölmekçi Karyesi, Çanakçı Karyesi, Akkeçili Karyesi, Emenler Karyesi, Elbi 
Karyesi, Arkacılar Karyesi, Haliller Karyesi, Sırımlı Karyesi, Şemedoğlu 
(Şemetler) Karyesi, Karaburç Karyesi, Absara Karyesi, Umurca (Umurcalı) 
Karyesi, Yağas (Suludere) Karyesi, Yağlar Çiftliği ve Karaman Çiftliği. 
İsimleri zikredilen yerleşimlerin muhtarları ve imam-hatipleri hakkında 
temettüât defterlerinde tespit edilen bilgiler ise, şöyledir: Çavuşdağı 
Karyesi’nde “muhtar-ı evvel” Koca Hasan oğlu İsmail bin Hasan, “muhtar-ı 
sâni” Korgalıoğlu Molla Hasan bin Mehmed ve “hatib” Abdullah Efendi 
ibn-i Ali; Çölmekçi Karyesi’nde “imam” Molla Hüseyin bin İsmail; Emenler 
Karyesi’nde “muhtar” Zeyrek oğlu İbrahim, “imam” Ak Mehmed oğlu Molla 
Hüseyin; Elbi Karyesi’nde “muhtar” Hacı Süleyman bin Mehmed, “imam” 
Hacı oğlu Molla Hasan; Karaburç Karyesi’nde “hatib” Hasan Efendi ibn-i 
Mehmed; Umurca (Umurcalı) Karyesi’nde “muhtar-ı evvel” Koca Ali bin 
Hasan, “muhtar-ı sâni” Hacı Mustafa bin Mustafa, “imam” Molla Mustafa 
bin Hasan; Keles kaza merkezinde “muhtar” Demirci Hüseyin bin Hüseyin, 
“imam” Mehmed Efendi ibn-i Süleyman; Yağas (Suludere) Karyesi’nde 



Samet Yıldız  |  91

“muhtar” Molla Mehmed bin İbrahim, “büyük ihtimâlle hatib24” Hatiboğlu 
İbrahim Efendi bin Mehmed vazife yapmaktadır. Dolayısıyla; Keles’te 6 
muhtar, 2 muhtar-ı sâni, 5 imam ve 2 hatip görev yapmaktadır.

Temettüât defterleri -Giriş’te belirtildiği üzere- hâne reislerini kaydeder. 
Yâni, hâne reisi konumunda bulunan erkek -gelir söz konusu olan bâzı 
durumlarda, kadın- ve bu erkeğin farklı alanlardaki gelirleri defterin konusu 
olur. Dolayısıyla; defterler, kayıtlarını muhafaza ettikleri karye, mahalle ve 
çiftlik üzerinde bulunan hâne adedini de aktarmış olurlar. Hâne bilgisine 
vâkıf olunması, tarihçiler arasında “hâne bilgisiyle tahminî nüfus çıkarımı 
yapılabilir mi?” sorusunu tartışmaya açmıştır. Uzun müddet süren tartışmalar 
neticesinde birtakım hocalar tarafından çeşitli katsayılar ileri sürülmüştür25 
ki; tarihin sosyo-ekonomik meseleleri üzerine ciddî eserler meydana getirmiş 
olan Prof. Dr. Ömer Lütfi Barkan’ın (1903-1979) “Hâne x 5” metodu26, 
bu katsayılardan bir tanesidir. Bu çalışmada kullanacağımız “Hâne x 5” 
metoduna göre; 1845 tarihli temettüât defterlerinde Keles’e dair nüfus 
bilgisi şöyledir:

Tablo-2: Temettüât Defterlerine Göre Keles’in (Kiraz) Nüfusu

Karye, Mahalle, Çiftlik Adı Hâne Sayısı Tahminî Nüfus
(Hâne x 5)

1 Karye-i Çavuşdağı 87 Hâne 435 Kişi

2 Karye-i Çölmekçi 28 Hâne 140 Kişi

3 Karye-i Çanakçı 24 Hâne 120 Kişi

4 Karye-i Akkeçili 13 Hâne 65 Kişi

5 Karye-i Emenler 15 Hâne 75 Kişi

6 Karye-i Elbi 45 Hâne 225 Kişi

7 Karye-i Arkacılar 11 Hâne 55 Kişi

8 Karye-i Haliller 30 Hâne 150 Kişi

9 Karye-i Sırımlı 23 Hâne 115 Kişi

10 Karye-i Şemedoğlu (Şemetler) 12 Hâne 60 Kişi

11 Karye-i Karaburç 62 Hâne 310 Kişi

24	 Şahsın “imam-hatip” olduğu, defterde kayıtlı değildir. Lâkin Keles temettüât defterleri, önce 
imamları ve hatipleri sonrasında da muhtarları kaydetmektedir. Bu, ilgili şahsın imam-hatip 
olması yolundaki ilk ipucu olabilir. Bir diğer ipucu da meslekî yapılanmanın baba-oğul arasında 
“miras” gibi telâkki edilmesi veya meslekî türden lâkapların taşınmasıdır. Burada bahsedilen 
şahsın adı, Hatiboğlu İbrahim Efendi bin Mehmed’dir. Dolayısıyla; “Hatip” lâkabını taşıyan 
İbrahim Efendi’nin hatip olma ihtimâli, kuvvetle muhtemeldir. Bkz. BOA.ML.VRD.TMT. 
d.02189, 1261: 2.

25	 Bkz. Nejat Göyünç, ““Hane” Deyimi Hakkında”, Tarih Dergisi, S.32, (1979), ss.331-348.
26	 Barkan, 1953: 13.



92  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar

12 Çiftlik-i Yağlar ve Karaman 61 Hâne 305 Kişi

13 Karye-i Absara 18 Hâne 90 Kişi

14 Karye-i Umurca (Umurcalı) 18 Hâne 90 Kişi

15 Nefs-i Keles 28 Hâne 140 Kişi

16 Karye-i Yağas (Suludere) 59 Hâne 295 Kişi

TOPLAM (Keles) 534 Hâne 2670 Kişi

Yukarıdaki tabloda (Tablo-2) aktardığımız verilere göre; Keles bünyesinde 
534 hâne bulunmakta ve bu hânelerde 2670 kişi (tahminî) yaşamaktadır. 
Yine tablodan elde edilen bir başka malûmat ise, nüfusun büyük bir kısmının 
kaza merkezinden uzakta yaşadığıdır ki; Çavuşdağı, Elbi, Karaburç, Haliller 
gibi karyelerin nüfusu, bu çıkarımı doğrulamaktadır. 

Temettüât defterleri, bölgede icra edilen iktisadî faaliyetler hakkında 
teferruatlı bilgiler içermektedir. Bunlar arasında bölgede yapılan tarım ve 
hayvancılık, ticaret, gelir sağlayan her nevi zanaat, üretilen hammaddeyi 
işleyecek çeşitli atölye ve tesisler (değirmen, yağhane vs.) gibi gelir kaynakları 
bulunmaktadır. Keles’e dair tutulan temettüât kayıtlarına bakıldığında 
görülmektedir ki; Keles, ekseriyetle (433 hâne) tarım ve hayvancılık üzerine 
geçimini sağlayan tebaayı bünyesinde barındırmaktadır. Hayvancılık 
sahasında küçükbaş hayvancılık birinci sırada yer alırken; sırasıyla büyükbaş 
hayvancılık, arı kovanı (adet)27, yük ve binek hayvanı, ipek böceği kozası28 
gibi faaliyetler de bunu takip etmektedir. Tarımsal faaliyetlerde ise, 
-defterlere göre- şöyle bir çıkarım yapılabilmektedir: Keles’te zeytin, ceviz, 
kestane, armut, dut, üzüm bağı gibi ağaçlar yetiştirilmektedir. Kolaylıkla fark 
edilebileceği gibi; bu ağaçlar, genellikle iyi gelir getiren ve birtakım sınaî 
hammadde olarak değerlendirilebilme potansiyeli taşımaktadırlar. Ayrıyeten 
Keles, tahıl tarımı hususunda önemli bir üretim mahallidir. Kaza dâhilinde 
ciddî oranda arpa, buğday, çavdar, susam, yulaf, darı, börülce gibi bitkilerin 
yetiştirilmesi, zikredilen durumu açıklamaktadır.29

27	 Örneğin; Elbi Karyesinde ikamet eden ve “erbâb-ı ziraattan” olan Canbazoğlu Abdullah bin 
Hüseyin’in 5 adet arı kovanı bulunmaktadır. 1260 yılında arıcılıktan 35 kuruş gelir elde eden 
şahıs, 1261’de de 30 kuruş kazanmıştır. Bkz. BOA.ML.VRD.TMT. d.02178, 1261: 3. Bir 
başka örnek ise, Umurca (Umurcalı) Karyesi’nden verilebilir. “Erbab-ı ziraattan” olan İmam 
Molla Mustafa bin Hasan’a ait olan 8 adet arı kovanı, 120 kuruşluk gelir getirmiştir. Bkz. 
BOA.ML.VRD.TMT. d.02187, 1261: 1.

28	 Örneğin; Keles’in Yağas (Suludere) Karyesinden Ak Hasan oğlu Hüseyin bin Mahmud, 
300 adetlik ipek mahsulü elde etmiş ve 1260 yılında, bu mahsulün geliri olarak 100 kuruş 
kazanmıştır. Bkz. BOA.ML.VRD.TMT. d.02189, 1261: 8.

29	 Bu durum, Aydın Vilâyet Sâlnâmelerinde de aktarılmıştır. Bkz. Aydın Vilâyet Sâlnâmesi, 
H.1313/M.1895: 202.



Samet Yıldız  |  93

Tanzimat Dönemi içerisinde faaliyete geçirilen 1864 ve 1871 Vilâyet 
Nizamnâmeleri, bölgenin durumunun değişmesi bakımından gayet önemli 
bir gelişme idi. Zira bu nizamnâmeler dolayısıyla idarî birimler ve bölgelerin 
mahallî yönetimleri köklü değişikliklere maruz kalmıştı. Keles’in ve Küçük 
Menderes Bölgesi’nin bu düzenlemelerden nasıl etkilendiği hususu, kendisini 
sâlnâmelerde göstermiştir. Öyle ki; Osmanlı nüfus defterlerinde ve temettüât 
defterlerinde “kaza” olarak adlandırılan Keles, artık “Ödemiş Kazasına bağlı 
bir nahiye” hüviyetine bürünmüştür. H.1285/M.1868 Tarihli Sâlnâme-i 
Devlet-i ‘Âliyye-i Osmanîyye’de de açıkça görülecek olan bu durum; bahse 
konu sâlnâmenin satırlarında, şöyle aktarılmıştır:

“Aydın Vilâyeti – İzmir Sancağı

 Nefs-i İzmir, Nahiye-i Birûnâbad [Bornova], Nahiye-i Seydiköy [Gaziemir], 
Nahiye-i Torbalı maa Tiryande, Nahiye-i Nif [Kemalpaşa], Urla, Nahiye-i 
Seferihisar, Nahiye-i Kilizman [Güzelbahçe], Menemen, Nahiye-i Yamanlar, 
Nahiye-i Karşuyaka, Foçateyn, Nahiye-i Güzelhisar-ı Menemen, Kuşadası, 
Nahiye-i Çanlı, Nahiye-i Ayasuluğ [Selçuk], Çeşme, Nahiye-i Alaçatı, Nahiye-i 
Karaburun, Tire, Nahiye-i Bayındır, Ödemiş, Nahiye-i Birgi, Nahiye-i Keles maa 
Balyanbolu [Beydağ]”30

Aydın Vilâyet Sâlnâmelerine göre; Keles’teki belediye teşkilâtının 
kuruluşu, 1888 yılına rastlamaktadır. Yine aynı sâlnâmeye göre; Keles’in ilk 
belediye başkanı İbrahim Efendi iken ilk kâtibi de Şevket Efendi’dir.31 Keles’in 
XIX. yüzyılın nihâyetlerindeki nüfusu ise, -Aydın Vilâyet Sâlnâmelerine 
göre- şöyledir:

Tablo-3: Aydın Vilâyet Sâlnâmelerine Göre Keles (Kiraz) Nahiyesinin Nüfusu
(Yıldız, 2024a: 47)

Veri Kaynağı
Nüfus Toplam / 

Tahminî
Nüfus

Bina / Hâne
Erkek Kadın

R.1307/M.1891 Tarihli 
Aydın Vilâyet Sâlnâmesi - - 7869 1392

H.1312/M.1894 Tarihli 
Aydın Vilâyet Sâlnâmesi 4185 4254 8439 1382

H.1313/1895 Tarihli 
Aydın Vilâyet Sâlnâmesi 4215 4292 8507 1382

30	 Sâlnâme-i Devlet-i ‘Âliyye-i Osmanîyye, H.1285/M.1868: 179.
31	 Aydın Vilâyet Sâlnâmesi, R.1304/M.1888: 301; Yıldız, 2024a: 38-39.



94  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar

Keles’in XIX. yüzyılın ikinci yarısındaki eğitim durumu hakkında 
sâlnâmelerden bilgi edinmek mümkündür. Hem Aydın Vilâyet Sâlnâmeleri 
hem de Maarif Sâlnâmeleri kaynaklığında elde edilebilecek bilgilere nazaran 
denilebilir ki; Keles’te medrese bulunmamakta, nahiye merkezinde bir ibtidaî 
ve bir rüşdiye32 bulunmakta ve nahiyeye tâbi bulunan karyelerde 20 adet 
ibtidaî mektebi faaliyet göstermektedir.33 

Keles Nahiyesi, sâhip olduğu statüsünü Türkiye Cumhuriyeti’nin ilk 
yıllarında da sürdürmüştür. İzmir’e bağlı bir nahiye olarak uzun müddet 
varlık gösteren Keles, bu süreçte “Kiraz” adını almıştır. 11 Haziran 1947 
tarihinde yayımlanan Bakanlar Kurulu Kararı’na göre; Kiraz, artık “ilçe” 
statüsüne kavuşmuştur. Ancak, kânun, 1 Ocak 1948 tarihinde yürürlüğe 
gireceğinden ötürü; Kiraz’ın ilçe olarak kuruluşu, “1948” olarak kabul 
görmektedir.34 

2. XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve 
Lâkaplar (Temettüât Defterlerine Göre)

2.1. İsimler

İnsanın kimliğini gösteren ve bulunduğu ortamda ayırt edilebilmesini 
sağlayan isim, aynı zamanda bir “sosyolojik” malzemedir. Bir bölgenin 
siyasî, dinî, içtimaî, örfî vb. hususiyetleri hakkında önemli bir “yol gösterici” 
kaynak olan isimler, bahse konu ifadelere binaen mahallî tarih için gayet 
mühimdirler. Osmanlı İmparatorluğu özelinde, XIX. yüzyılda, isimler 
hususunda bilgi edinmeye olanak tanıyan temettüât defterlerine göre; 
Keles’te kullanılan isimler, aşağıdaki tablodaki gibidir:

32	 Devlet Arşivleri Başkanlığı’nda tespit edilen bir vesikaya göre; Keles’teki rüşdiyenin açılması 
amacıyla ahalinin yardımına başvurulmuş ve ahali, kendi arasında 11.700 kuruş miktarında bir 
yardım toplayabilmiştir. Ahalinin yardımları neticesinde ortaya çıkan rüşdiyenin temel atma 
töreni sırasında 4 adet kurban kesilmiştir. Bkz. BOA.MF.MKT.303-13-1. (Belge Tarihi:16 
Kânun-ı Evvel 1311). 

33	 Yıldız, 2024a: 52-54.
34	 Resmî Gazete, 1947: 12506-12507.



Samet Yıldız  |  95

Tablo-4: Temettüât Defterlerinde Geçen İsimler ve Sıklıkları (Alfabetik Sıraya Göre)
Sıra 
Nu.

İsim ve Kullanım 
Adedi

Sıra 
Nu.

İsim ve Kullanım 
Adedi

Sıra 
Nu.

İsim ve Kullanım 
Adedi

1 Abdullah – 37 16 Hamza – 3 31 Osman – 38
2 Abdülkadir – 3 17 Hasan – 125 32 Ömer – 4
3 Abdülkerim – 3 18 Haydar – 2 33 Ramazan – 4
4 Âdem – 3 19 Himmet – 10 34 Receb – 2
5 Ahmed – 44 20 Hüseyin – 109 35 Samed – 1
6 Ali – 87 21 İbrahim – 54 36 Sefer – 4
7 Atnaş – 1 22 İsmail – 28 37 Süleyman – 34
8 Ayşe – 2 23 Kerim – 1 38 Şâ’ban – 2
9 Bekir – 8 24 Mehmed – 222 39 Şemsi – 1

10 Bolat – 2 25 Memiş – 1 40 Veli – 21
11 Derviş – 1 26 Mestan – 2 41 Yanni – 1
12 Emir – 8 27 Musa – 8 42 Yunus – 1
13 Gökçen – 3 28 Muslih – 9 43 Yusuf – 15
14 Habib – 1 29 Mustafa – 106 44 Zeliha – 1
15 Halil – 56 30 Nasuh – 1

TOPLAM: 44 Farklı İsim – 1069 Defa Kullanım

Tabloya göre; Keles’te yaşamakta olan erkekler arasında Mehmed, 
Hüseyin, Hasan, Ali, Mustafa, İbrahim, Ali, Halil, Ahmed, Süleyman gibi 
isimler sıkça kullanılmaktadır. Müslümanlar tarafından kullanılan ve Arap 
kökenli olan isimlerin sıkça kullanılması; bölgede ikamet eden nüfusun, 
ekseriyetle Müslüman olduğunu göstermektedir. Ayrıyeten; Atnaş ve Yanni 
gibi ecnebi isimlerin çok cüz’i sayıda bulunması, bahse konu durumu 
güçlendiren bir diğer göstergedir. 

Tablodaki isimlere bakılırsa; Muhammed isminin değiştirilmiş hâli olan 
“Mehmed” ile Hülefâ-yı Râşidîn Dönemi’nin halifelerinin isimleri olan [Ebu]
Bekir, Ömer, Osman, Ali gibi isimlerin ciddî oranda kullanılması, Kelesliler 
tarafından gösterilen hürmete örnek verilebilir.35 Bununla birlikte; Hasan 
ve Hüseyin isminin ciddî oranda kullanışmış olması da Hz. Muhammed’in 
(SAV) torunları ve Hz. Ali’nin de oğulları olan Hz. Hasan ile Hz. Hüseyin’e 
duyulan bir saygının “genel bir kabulleniş” olduğunu göstermektedir. 

Temettüât defterleri uyarınca hazırlanmış olan tabloya göre; Keles’te 
“hâne reisi” olarak kaydedilmiş olan hanımefendiler de bulunmaktadır. 
Bu hanımların maddî gelir temin etmeleri veya gelir getirecek türden 
malvarlıklarına sâhip olmaları, defterde yer etmelerine vesile olmuşturlar. 

35	 Tabiî, bu hususta, bahsedilen isimlerin diğer yerleşim birimlerinde de sıkça kullanıldığını ifade 
etmemiz lâzımdır. Bu durum, günümüzde de varlığını muhafaza etmektedir.



96  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar

Temettüât defterlerine göre; Keles’te gelir elde eden ve defterlerde kaydı 
bulunan hatunlar şunlardır: Keles merkezinde yaşayan Ayşe Hatun, Seyis 
Hasan bin Abdullah’ın zevcesi olmakta ve malvarlığı bulunmakta36; 
Yağas’ta (Suludere) ikamet eden ve Bakkalcılıkla hemhâl olan Ayşe Hatun, 
gelir elde etmekte37; Zeliha Hatun ise, Karaman Çiftlik’inin mutasarrıfı 
bulunmaktadır38.

2.2. Lâkaplar

Türlü özellikleri dolayısıyla kişilere takılan lâkaplar, gündelik hayat 
içerisinde sıklıkla kullanılırlar. Aslen Arapça kökenli olan ve “sıfat”, “vasıf ” 
gibi anlamlara tekâbül eden lâkap kelimesi39; insanın, ömrü süresince edindiği 
yan isimlerdir. Ferdin içerisinde bulunduğu toplum/topluluk tarafından 
fiziksel, davranışsal ve karakteristik açılardan süzülmesi neticesinde ortaya 
çıkan lâkaplar; ferdin meslekî becerisi, toplum içerisindeki statüsü ve edinmiş 
olduğu hasletleri de kapsamak suretiyle ortaya çıkarlar. Yapısı itibarıyla “çevre 
faktörünün eseri” olduğundandır ki; lâkap alınmaz, takılır.

 İnsanlara lâkap takılması noktasında birtakım emeller bulunmaktadır ki; 
bu emeller, şöyle tasnif edilebilir: Lâkap takılan insanın iyi ve takdir edilmesi 
gereken hususiyetlerini vurgulama; insanın toplum içerisinde kolaylıkla ayırt 
edilmesine sebebiyet veren dış görünüş, rahatsızlık, davranış gibi unsurlar 
ekseninde takılıp “imleme” amacı gütme; kötü niyetli kimseler tarafından 
küçümseme, alay etme ve dışlama gibi emeller besleme…

Sosyo-kültürel hayatın bir gerçeği olan lâkaplar; tarihten günümüze 
değin kullanılagelmiştir. Yukarıda ifade edildiği emeller doğrultusunda 
insanlara takılan lâkap bahsi, insanları “doğruya yöneltme ve ideal bir toplum 
oluşturma” gayretinde olan ilâhî dinlerde de önem verilen bir meseledir. 
Örneğin; İslâmiyet’in ilâhî kitabı Kur’ân-ı Kerîm, insanları hor görme ve 
küçük düşürme çabası içerisinde bulunulmaması gerektiğini ifade etmekte ve 
bu tarzda davrananların “zâlim” olduklarını belirtmektedir.40 

36	 BOA.ML.VRD.TMT. d.02188, 1261: 7.
37	 BOA.ML.VRD.TMT. d.02189, 1261: 11.
38	 BOA.ML.VRD.TMT. d.02185, 1261: 4.
39	 Bozkurt, 2003: 65.
40	 Kur’ân-ı Kerîm bünyesindeki Hucurât Sûresi’nin 11. Âyeti’nde (Cüz 26, Sûre 49, Âyet 11) 

şöyle buyurulmaktadır:
“Ey müminler! Bir topluluk diğer bir topluluğu alaya almasın. Belki de onlar, kendilerinden daha 

iyidirler. Kadınlar da kadınları alaya almasınlar. Belki onlar kendilerinden daha iyidirler. Kendi 
kendinizi ayıplamayın, birbirinizi kötü lakaplarla çağırmayın. İmandan sonra fâsıklık ne kötü 
bir isimdir! Kim de tevbe etmezse işte onlar zalimlerdir.” Bkz. Kur’ân-ı Kerîm, 2010: 515.



Samet Yıldız  |  97

Bir komutan veya liderin kendisine yakışan lâkapları edinmesi, siyasette 
meşruiyetin sağlanması noktasında oldukça önemli bir husustur. Bu öneme 
atıfta bulunan Nizamü’l-Mülk, Siyasetnâme’sinde “lakap, onu taşıyan kişiye 
uygun olsa gerektir” demekte ve lakap bahsinin oldukça ciddî bir mesele 
olduğu üzerine ifadeler sarf etmektedir.41 Öyle ki; lâkap ve unvan kullanımı, 
tarihî süreç içerisinde pek çok yöneticide, komutanda, toplumun ileri gelen 
şahsiyetinde karşılaşılan bir olgudur. Örneğin; cesur olmasına binaen “Aslan 
Yürekli Richard (Richard the Lionheart)” olarak nâm kazanan I. Richard 
ile bacak boyunun uzunluğundan ötürü “Uzun Bacaklı (Longshanks) 
Edward” şeklinde anılan I. Edward, lâkap bahsinin iki farklı türüne -daha 
evvel aktarıldığı gibi- isabet eden ve İngiliz tarihine mâl olmuş olan iki farklı 
yöneticidir. 

Türk toplum yapısı içerisinde önemli bir yere sâhip olan unvan lâkaplar, 
Osmanlı İmparatorluğu döneminde de bu önemini muhafaza etmiştir. 
Oldukça geniş bir yelpazeye sâhip bulunan bu nevi adlandırmalar arasında 
aile, aşiret, sülale isimleri; icra edilen meslekler ve bu mesleklerde işgal edilen 
mevkie dayanan adlandırmalar; dinî yaşayışa veya dinî vecibeleri yerine 
getirmeye (Hac vazifesi gibi) dayalı nitelendirmeler; fiziksel görünüşe, huya 
veya tavırlara binaen yapılan adlandırmalar, burada zikredilebilir. Nitekim 
Osmanlı padişahları içerisinde dahi yaygın olan böylesi adlandırmalar 
arasında şu örnekleri verebiliriz: Huy ve davranış hususunda Sultan I. 
Bayezid’e “Yıldırım”, II. Bayezid’e “Veli” ile “Sofu”, Sultan I. Selim’e 
“Yavuz”; meslekî duruma veya uğraşlar hususunda Sultan II. Mehmed’e 
“Fâtih”, Sultan I. Süleyman’a “Kanunî”, Sultan IV. Murad’a “Bağdat Fâtihi”, 
Sultan IV. Mehmed’e “Avcı”; dış görünüş dolayısıyla Sultan II. Selim’e “Sarı”, 
Sultan II. Osman’a “Genç”; hastalık veya fizikî/ruhanî sorunlar dolayısıyla 
da Sultan I. Mustafa’ya “Deli”42 yakıştırması yapılmıştır.

Temettüât defterleri; aile, köken, dış görünüş, toplumsal statü bildiren 
ve oldukça yaygın kullanılan lâkapların, Osmanlı tebaasınca ne derece 
kullanıldığına dair bilgi edinilebilen kaynaklar arasındadırlar. 1845 tarihli 
temettüât defterlerine göre; Keles’te kullanılan ve birtakım tasnife maruz 
kalan lâkaplar, şunlardır:

41	 Nizamü’l-Mülk, 2009: 225-227.
42	 Deli lâkabı, her dâim ruhanî bir hastalığı imlemez. Zira öfke ve gaddarlık noktasında sınır 

tanımazlık da “delilikle özdeşleştirilir. Türk tarihinden örnek verilecek olursa; XVII. asrın 
kudretli sadrazamlarından Deli Hüseyin Paşa, Osmanlı İmparatorluğu ve Türkiye Cumhuriyeti 
dönemlerinde önemli faaliyetlerde bulunup cesareti ve “âniden parlaması” ile tanınan Deli 
Halid (Karsıalan) Paşa zikredilebilir. Bu hususta, Rus tarihinden akla gelen ilk örnek de Çar 
Deli Petro’dan başkası değildir. 



98  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar

2.2.1. Kişilerin Mesleklerini Bildiren Lâkaplar

Meslek bildiren lâkaplar, gündelik hayat içerisinde sıklıkla kullanılan 
lâkapların başında gelirler. İnsanları tanımlama noktasında önem arz eden bu 
tür lâkaplar, aynı zamanda bölgenin sosyo-ekonomik durumu hakkında bilgi 
içermeleri dolayısıyla değerlidir. Çünkü; bir bölgede icra edilen meslekler 
ve meslekî yapılanma, bölgenin iktisadî durumunu ve dolayısıyla da içtimaî 
yapısını şekillendirir. 

XIX. yüzyılın ilk yarısında, Osmanlı hâkimiyetindeki bölgelerin meslekî 
yapılanması hakkında bilgi veren en önemli kaynak, temettüât defterleridir. 
Defterler, hâne reislerinin hangi işlerle uğraştıklarını hâne bilgisinin üst 
kısımlarında kaydetmektedirler. Ancak, bazı insanlar ile meslekleri arasında 
kuvvetli bağ oluşması veya meslekle özdeşleşmesi; mesleklerin “lâkap” 
hüviyetine bürünmesine zemin hazırlamaktadır. Bunun içindir ki; temettüât 
defterlerinde çiftçilikle uğraştığı kaydedilen birisi, atalarının mesleğini 
“lâkap” olarak taşıyabilmektedir. Dolayısıyla; yazıldığı tarihin meslek ve gelir 
bilgilerini kaydeden temettüât defterleri, aynı zamanda -lâkaplar dolayısıyla- 
geçmişte icra edilen meslekler hakkında da bilgi verebilmektedirler. 

H.1261/M.1845 Tarihli Temettüât Defterlerine göre; Keles dâhilinde 
barınan kişilerin “meslekî durumu” hakkında bilgi veren lâkaplar, şunlardır:

Tablo-5: Temettüât Defterlerinde Geçen Meslek Bildiren Lâkaplar ve Sıklıkları 
(Alfabetik Sıraya Göre)

Sıra 
Nu.

Meslek Bildiren 
Lâkap ve Kullanım 

Adedi

Sıra 
Nu.

Meslek Bildiren 
Lâkap ve 

Kullanım Adedi

Sıra 
Nu.

Meslek Bildiren 
Lâkap ve 

Kullanım Adedi
1 Bağcı – 1 14 Hekim – 1 27 Menzilci – 1
2 Bahçıvan– 3 15 Helvacı – 1 28 Muhtar – 8
3 Bakkalcı – 1 16 İmam – 13 29 Nalband – 1
4 Berber – 2 17 Kadı – 1 30 Odabaşı – 2
5 Buğdaycı – 2 18 Kahveci – 1 31 Pehlivan – 2
6 Canbaz – 2 19 Karcı – 1 32 Pilavcı – 3
7 Çırak – 1 20 Kasab – 5 33 Sabancı – 1
8 Çoban – 8 21 Katırcı – 1 34 Sarraf – 1
9 Değirmenci – 4 22 Kayıkçı – 1 35 Seyis – 1
10 Demirci – 2 23 Kelleci – 1 36 Sığırtmaç – 1
11 Deveci – 1 24 Kethüda – 4 37 Tekneci – 3
12 Eskici – 2 25 Kizir – 243 38 Urgancı – 1
13 Hatib – 3 26 Köpekçi – 1

TOPLAM: 38 Farklı Meslek Bildiren Lâkap – 90 Defa Kullanım

43	 Kizir; köy muhtarının yamağı hükmünde olan köy kethüdasıdır. Bkz. Şemseddin Sâmi, 1318: 
1164.



Samet Yıldız  |  99

Yukarıdaki tabloya göre; Keles’te 38 farklı meslekî durum bildiren lâkap 
bulunmaktadır. Bu lâkapları kategorize edecek olursak şöyle bir sonuçla 
karşılaşırız: Tarım ve hayvancılık sektöründe bağcı, bahçıvan, buğdaycı, 
çoban, değirmenci, köpekçi, sabancı, seyis, sığırtmaç; çarşı esnafında bakkal 
berber, çırak, demirci, eskici, helvacı, kahveci, kasap, kelleci, nalbant, pilavcı, 
sarraf, urgancı; dinî ve içtimaî alanlarda vazifelilerde hatip, imam, kadı, 
kethüda, kizir, muhtar; sağlık alanında hekim; diğer alanlarda ise, canbaz, 
deveci, karcı, katırcı, kayıkçı, menzilci, pehlivan, tekneci.

Lâkaplar dolayısıyla tekraren gözlemlenen bir durum daha vardır ki; bu, 
Keles tebaasının “tamamına yakınının” Müslüman kimliğine sâhip olduğudur. 
Zira hatip, imam, kadı gibi Müslümanlık ile ilgili pek çok kavrama binaen 
papaz, haham, rahip gibi kavramlar, Keles’te kullanılmamaktadır. 

2.2.2. Kişilerin Fiziksel Özelliklerini, Davranışlarını ve Huylarını 
Belirten Lâkaplar 

İnsanlar, yaratılışları itibarıyla birbirinden farklı “fıtrata” ve “fiziğe” 
sâhiptirler. Halk arasında “beş parmağın beşi de bir değildir” deyişine de 
zemin hazırlayan bu durum; farklı fıtratı ve görüşünü dolayısıyla toplum 
içerisinde kolaylıkla fark edilebilen insanları, lâkaplar ile muhatap kılar. 
Dolayısıyla, özelliği ve tespit edilebilmesi göz önüne alındığında; fiziksel 
özellik, davranış ve huy belirten lâkaplar, diğer lâkaplardan ayrılırlar. Zira bu 
gruba dâhil olan lâkaplar, kısa bir gözlem neticesinde kişilere “takılabilir”. 
İnsanların dış görünüşlerini belirten ve yer yer kırıcı ifadeler içerebilme 
potansiyeli içeren lâkaplar, hâlen kullanılmakta ve “sosyo-kültürel hayatın bir 
parçası” olarak varlık göstermektedirler. 1845 tarihli temettüât defterlerine 
göre; Keles’te kullanılan ve fiziksel özellik, davranış ve huy belirten lâkaplar, 
şunlardır:



100  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar

Tablo-6: Temettüât Defterlerinde Geçen Kişilerin Fiziksel Özelliklerini, 
Davranışlarını ve Huylarını Belirten Lâkaplar ve Sıklıkları (Alfabetik Sıraya Göre)

Sıra 
Nu.

Fiziksel Özellik, 
Davranış ve Huy 
Bildiren Lâkap ve 
Kullanım Adedi

Sıra 
Nu.

Fiziksel Özellik, 
Davranış ve Huy 
Bildiren Lâkap ve 
Kullanım Adedi

Sıra 
Nu.

Fiziksel Özellik, 
Davranış ve Huy 
Bildiren Lâkap 

ve Kullanım 
Adedi

1 Ak – 4 17 Horozoğlu – 1 33 Kocaoğlu – 1
2 Alık – 1 18 İnceoğlan – 3 34 Kör – 1
3 Anacoğlu – 2 19 Kabak – 1 35 Köroğlu – 2
4 Boz – 3 20 Kaçaroğlu – 2 36 Köse – 10
5 Bozoğlan – 3 21 Kara – 46 37 Kulaksız – 1
6 Cin – 1 22 Karaoğlan – 3 38 Kuru – 2
7 Civelek – 1 23 Kaz – 1 39 Küçük – 4
8 Çalık – 1 24 Kedici – 1 40 Öküz – 2
9 Çalıkoğlu – 4 25 Kel – 2 41 Pençeoğlu – 1
10 Çırpı – 2 26 Kırgöz – 1 42 Sağır – 3
11 Çolak – 3 27 Kısasakal – 1 43 Sakar – 1
12 Çolakoğlu – 5 28 Koca – 23 44 Sarı – 6
13 Deli – 7 29 Kocababaoğlu – 1 45 Şeroğlu – 1
14 Dilsiz – 1 30 Kocabıyık – 1 46 Uzun – 1
15 Ekiz – 2 31 Kocagöz – 3 47 Yemez – 1
16 Etyemez – 1 32 Kocaoğlan – 2

TOPLAM: 47 Farklı Fiziksel Özellik, Davranış, Huy Bildiren Lâkap – 170 Defa 
Kullanım

2.2.3. Köken ve Aidiyet (Memleket) Bildiren Lâkaplar

İnsanların doğup-büyüdükleri memleketleri, insan ile toplum arasındaki 
bağı tesis eden “şahsî kimlik” bünyesinde önemli bir yer tutmaktadırlar. Zira 
ailenin bir sonraki halkası olan “çevre” faktörünün etkisi dolayısıyla; insan, 
yetiştiği yerden/coğrafyadan etkilenir. Küçük yaşlarda başlayan bu etkilenme 
süreci; genellikle “ağaç yaşken eğilir” sözüne de nispetle, “bölge ile insan 
arasında bağ kurma” anlayışını besler. Bu da insanların ve toplulukların, 
bölgeleri birtakım hususiyetlerine (ahlâkî, içtimaî, ticarî, insanî vb.) 
göre değerlendirmelerine sebebiyet verir. Bahse konu değerlendirme, bir 
“genelleme” olup “bir bölgede yaşayan insanların hepsi aynı imiş” gibi 
önyargılardan kaynaklanmaktadır. Meselâ, nâmı “cimri” olarak duyulan bir 
köyde veya bir bölgede yetişmiş olan insanla karşılaşıldığında “temkinli” 
davranılır. Böyle bir yerden gelen insanlarla ticaret yapılırken veya ödünç para 
verilirken dikkat edilir. Ya da “güvenilmez” olarak addedilen köyün insanları 
ile akrabalık bağı kurulmaktan kaçınılır; aileler, kız vermek veya gelin almak 



Samet Yıldız  |  101

istemezler. Bir önyargının/ön-kabullenişin neticesi olan bu durum, hâlen yer 
yer devam etmektedir.

Köken ve aidiyet konusu, bir öneme daha sâhiptir ki; bu, tarihçilik 
açısından da oldukça önemlidir: Ele alınan bölgenin sosyo-ekonomik 
yapısı… Bu önem; vaktiyle farklı bölgelerden gelmiş olup da aynı bölgede 
yaşayan insanların, kaynaşması/kaynaşamaması durumundan beslenmektedir. 
Dolayısıyla; dışarıdan göç alan bölge, göçün yoğunluğuna ve göç aldığı kültür 
çevresinin baskınlık oranına göre yeni bir sosyo-kültürel kimlik kazanabilir. 

Keles’te kullanılan ve köken ile aidiyet (memleket) belirten lâkaplar, 
şöyledir: 

Tablo-7: Temettüât Defterlerinde Geçen Kişilerin Köken ve Aidiyetlerini Belirten 
Lâkaplar ve Sıklıkları (Alfabetik Sıraya Göre)

Sıra 
Nu.

Köken ve Aidiyet Bildiren Lâkap 
ve Kullanım Adedi

Sıra 
Nu.

Köken ve Aidiyet Bildiren 
Lâkap ve Kullanım Adedi

1 Afyonluoğlu – 2 8 Karayağlı – 1
2 Bademiyeli – 1 9 Kayalıoğlu – 1
3 Balyambolu’dan – 2 10 Kırlı – 4
4 Birgili – 1 11 Kızıldereli – 3
5 Dağlı – 2 12 Ovalı – 1
6 Erzurumlu – 1 13 Ödemişli – 4
7 Giritli – 3 14 Sireklioğlu44 – 2

TOPLAM: 13 Farklı Köken ve Aidiyet Bildiren Lâkap – 26 Defa Kullanım

Yukarıdaki tablodan (Tablo-7) anlaşılacağı üzere; Keles, çok fazla göç 
almayan bir bölge olmalıdır. En azından, temettüât defterleri vâsıtasıyla 
ulaşılabilecek olan sosyo-ekonomik bulgular, bu durumu gözler önüne 
sermektedir. Ayrıca, yukarıdaki tabloda zikredilen isimlere bakılırsa; 
Keles’e dışarıdan yerleşenler, genellikle Keles’e yakın muhitlerde ikamet 
etmektedirler. Nitekim Bademiyeli (1), Balyambolu’dan (2), Birgili (1), 
Ödemişli (4) lâkapları, bu hususa örnek olarak gösterilebilirler. Bununla 
birlikte; Afyonluoğlu, Erzurumlu ve Giritli gibi lâkaplar da uzak bölgelerde 
yaşayan birtakım insanların Keles’e geldiklerini göstermektedirler.

2.2.4. Etnik Durum Bildiren Lâkaplar

İnsanlara takılan lâkaplar, yer yer insanların etnik kökeniyle alâkalı 
olabilirler. Bir insanın hangi etnik kökene bağlı olduğunu ve hangi bölgeden 
geldiğini anlamamızı sağlayan bu tür lâkaplar, genellikle, ırk veya toplum 
adını taşımaktadırlar. Temettüât defterleri, bahse konu lâkapların Keles’te de 

44	 Bu lâkap, İzmir’in Beydağ İlçesi’nde “soyadı” olarak kullanılmaktadır. 



102  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar

kullanıldığını göstermektedir ki; bu lâkaplar ve kullanım sıklıkları, aşağıdaki 
gibidir: 

Tablo-8: Temettüât Defterlerinde Geçen Kişilerin Etnik Durumlarını Belirten 
Lâkaplar ve Sıklıkları (Alfabetik Sıraya Göre)

Sıra 
Nu.

Etnik Durum Lâkap ve 
Kullanım Adedi

Sıra 
Nu.

Etnik Durum Lâkap ve 
Kullanım Adedi

1 Arab – 1 3 Macaroğlu – 2
2 Arablıoğlu – 1

TOPLAM: 3 Farklı Etnik Durum Bildiren Lâkap – 4 Defa Kullanım

Tabloda (Tablo-8) görüldüğü gibi; Keles’te kullanılan ve etnik durumu 
imgeleyen lâkaplar “Arap”, “Arablıoğlu” ve “Macaroğlu” olmak üzere, 
yalnızca üç adettir. “Arab” lâkabını kullanan kişi Keles kaza merkezinde, 
“Arablıoğlu” lâkabını kullanan kişi Yağas Karyesinde ve “Macar” lâkabını 
kullanan kişiler de Çanakçı Karyesinde ikamet etmektedirler.45 

2.2.5. Dinî veya İçtimaî Durum Bildiren Lâkaplar 

Lâkaplar, yalnızca dış görünüşü veya diğer fiziksel özellikleri kapsamazlar. 
Lâkaplar arasında dinî ve içtimaî durumları bildiren lâkaplar ve unvanlar 
da vardır ki; bunlar, günlük hayat içerisinde sıklıkla kullanılmaktadırlar. 
İnsanların statülerini, dinî hususiyetlerini bildiren ve insanları toplum 
içerisinde bir mevkie konumlandıran lâkaplar arasında ağa, bey, efendi, 
hacı, molla, derviş, dede, sofu, imam, papaz, paşa, hâfız, yetim, garip gibi 
kelimeler bulunmaktadır. 

Temettüât defterlerine göre; Keles’te kullanılan dinî ve içtimaî vaziyet 
bildiren lâkaplar, şunlardır: 

Tablo-9: Temettüât Defterlerinde Geçen Dinî veya İçtimaî Durum Bildiren Lâkaplar/
Unvanlar ve Sıklıkları (Alfabetik Sıraya Göre)

Sıra 
Nu.

Lâkap ve Kullanım 
Adedi

Sıra 
Nu.

Lâkap ve Kullanım 
Adedi

Sıra 
Nu.

Lâkap ve 
Kullanım Adedi

1 Ağa – 28 6 Hacı – 52 11 Kadı – 1
2 Ayanoğlu – 1 7 Hatib – 3 12 Molla – 39
3 Bey – 7 8 Hatiboğlu – 1 13 Mütekâid – 1
4 Dedeoğlu – 2 9 İmam – 8 14 Sofuoğlu – 1
5 Efendi – 13 10 İmamoğlu – 5 15 Yetim – 6

TOPLAM: 15 Farklı Dinî veya İçtimaî Lâkap/Unvan – 168 Defa Kullanım

 

45	 Bkz. BOA.ML.VRD.TMT. d.02175; BOA.ML.VRD.TMT. d.02188; BOA.ML.VRD.TMT. 
d.02189.



Samet Yıldız  |  103

Yukarıdaki tablodan (Tablo-9) anlaşılacağı üzere; dinî veya içtimaî durum 
bildiren 15 farklı lâkap bulunmaktadır. Temettüât defterlerinde 167 kez 
kullanılan bu lâkaplar arasında Hacı (52), Molla (39) ve Ağa (28) lâkapları, 
en fazla kullanılanlardır.

2.2.6. Askerî Terim ve Unvan İçeren Lâkaplar

Askerî teşkilât, devletlerin ve siyasî teşekküllerin bağımsızlığını garanti 
eden sacayaklarından bir tanesidir. Dolayısıyla; her dönemde kendi şartları 
içerisinde muasır olması gereken askerî teşkilât, reform edilmesi elzem olan 
ve yeni birimlerle desteklenmesi lâzım gelen bir yapıdır. Türk tarihinin 
kadim dönemlerinde bile teşkilatlanmaya önem verilmiş olması ve özellikle 
askerî alanda ciddî mesai harcanmaya dikkat edilmesi; Türklerin, bahse konu 
önemi idrak ettiklerinin bir göstergesidir. 

Türklerin “asker-millet” veya “ordu-millet” karakterine sâhip olmaları ve 
az evvel bahsedilen durumun önem arz etmesi bir araya gelince; Türkler, 
askerlik mesleğinde birtakım doktrin, kavram, unvan ve lâkap meydana 
getirmişlerdir. Örneğin; hastanede tedavisi biten birisine “taburcu” olduğu 
söylemi bile, Türklerin askerlik mesleğiyle olan bağını göstermektedir. 

Kelesliler tarafından kullanılan ve temettüât defterlerinde kayıtlı bulunan 
askerî terim ve unvan içeren lâkaplar, şunlardır:

Tablo-10: Temettüât Defterlerinde Geçen Askerî Terim ve Unvan İçeren Lâkaplar ve 
Sıklıkları (Alfabetik Sıraya Göre)

Sıra 
Nu.

Askerî Terim/Unvan İçeren 
Lâkap ve Kullanım Adedi

Sıra 
Nu.

Askerî Terim/Unvan İçeren 
Lâkap ve Kullanım Adedi

1 Beşe – 4 5 Gâzi – 1

2 Bostancı – 2 6 Mülâzım Tekâüdü – 1

3 Bölük – 1 7 Onbaşı – 5

4 Deştiman – 1 8 Yeniçeri – 1

TOPLAM: 8 Farklı Askerî Terim/Unvan – 16 Defa Kullanım

	

Tabloda görüldüğü üzere; Keles’te bulunan 8 farklı askerî terim/
unvan, toplamda 15 defa kullanılmaktadır. Kullanılan lâkaplar arasında 
gâzi, bölük, onbaşı, mülâzım tekâüdü (emekli teğmen), yeniçeri, deştiman 
(köy/kır bekçisi), bostancı ve beşe (paşa sözcüğünün tahrif edilmiş hâli) 
bulunmaktadır.



104  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar

2.2.7. Diğer Lâkaplar

Keles’te kullanılan ve ilk altı kısım içerisinde konumlandırılmayan lâkaplar, 
genellikle aile isimleri olarak algılanabilir. Bahsedilen lâkaplar ve temettüât 
defterlerindeki kullanım sıklıklarına ilişkin bilgiler, aşağıdaki gibidir:

Tablo-11: Temettüât Defterlerinde Geçen ve Herhangi Bir Tasnife Dâhil Edilmeyen 
Lâkaplar ve Sıklıkları (Alfabetik Sıraya Göre)

Sıra 
Nu.

Herhangi Bir 
Tasnife Dâhil 

Edilmeyen Lâkap 
ve Kullanım 

Adedi

Sıra 
Nu.

Herhangi Bir 
Tasnife Dâhil 

Edilmeyen Lâkap 
ve Kullanım Adedi

Sıra 
Nu.

Herhangi Bir 
Tasnife Dâhil 

Edilmeyen Lâkap 
ve Kullanım 

Adedi

1 Badaloğlu – 1 13 Karamoroğlu (?) – 2 25 Şemedoğlu – 9

2 Balyanoğlu – 2 14 Kavaloğlu – 2 26 Tekbıçakoğlu – 2

3 Basdavoğlu (?) – 2 15 Kebiroğlu – 1 27 Tıraşoğlu – 1

4 Canoğlu – 1 16 Kertioğlu – 1 28 Torunoğlu – 1

5 Çavdaroğlu – 2 17 Kiristanoğlu – 3 29 Zarrinoğlu – 1

6 Çemik – 1 18 Koloğlu – 1 30 Zebanoğlu – 1

7 Direkoğlu – 1 19 Kömüroğlu – 1

8 Dizmanoğlu – 1 20 Köstenoğlu – 1

9 Gidicioğlu – 1 21 Mavioğlu – 4

10 Gorugoğlu – 2 22 Ötecioğlu –14

11 Kacıroğlu – 1 23 Siyak – 1

12 Karaceviz – 1 24 Sumanoğlu(?) – 1

TOPLAM: 30 Farklı Lâkap – 63 Defa Kullanım

Lâkaplar bahsinin “genel değerlendirmesini” içeren grafik ise, şöyledir:

1. Meslek 
Bildiren Lâkap

17%

2. Fiziksel 
Özellik, 

Davranış, Huy
31%

3. Köken ve 
Aidiyet Bildiren

5%

4. Etnik Durum 
Bildiren

1%

5. Dinî veya 
İçtimaî Durum

31%

6. Askerî Terim 
ve Unvan

3%

7. Diğer 
Lâkaplar

12%

Grafik-1: XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles'te Kullanılan 
Lâkapların Dağılımı (1261 / 1845)



Samet Yıldız  |  105

Sonuç

Temettü sayımları neticesinde ortaya çıkan temettüât defterleri, 
mahallî tarihin sosyo-ekonomik varlığını tespit etmek hususunda ciddî 
bir “yol gösterici” mahiyetindedirler. Defterlerin böylesi önemli bir 
mevkie konumlandırılmasının gerekçesi ise; temettüât defterlerinin, konu 
edinilen bölge ahalisinin isim, unvan ve dolayısıyla kültürel kimlik bilgisi 
ile orada yaşayan insanların sâhip oldukları mal varlıkları, uğraştıkları işler, 
yetiştirdikleri ürünler ve bu ürünlerin kaç dönümlük arazide yetiştirildiği, 
besledikleri hayvanlar gibi bilgileri içermesidir. Ancak, yeri gelmişken 
belirtilmelidir ki; sâdece birkaç merkez mahallenin/karyenin temettüâtının 
incelenmesi, bir bölgenin sosyo-ekonomik vaziyeti hakkında genel bir 
çıkarıma varılabilmesi hususunda yeterli olmayacaktır. 

Giriş kısmında da belirtildiği üzere; Keles (Kiraz) bölgesinin temettüât 
defterleri, 2019 yılında bir adet “yüksek lisans” tezine konu olmuştur. Tez, 
Keles’in temettüâtını genellikle maddî unsurları (hâne gelirleri, ziraatı yapılan 
bitkiler, hayvancılık faaliyetleri vb.) göz önüne alarak incelemiştir. İsimler ve 
lâkaplarla ilgili bir alt-kısım bulunsa da genel-geçer bilgiler vermeye ve bu 
bilgileri bir tabloda değerlendirmeye çalışılmıştır. Temettüât defterlerinde 
bulunan hâne ve hâne reislerinin isim ve lâkap bilgileri ise, tezin “ekler” 
kısmında mevcut bulunmamaktadır. Dolayısıyla; bölgenin kültürel yapısını 
bir “bütün” olarak ele alma hususunda noksanlar meydana gelmektedir. Bu 
çalışmamız vâsıtasıyla, belirtilen noksanlardan yalnızca bir tanesi giderilmiştir.

Keles Nahiyesinde yaşayan ahalinin, XIX. yüzyılın ilk yarısındaki 
içtimaî durumu hakkında bilgiler veren temettüât defterlerine göre; Keles 
nüfusunun tamamına yakını, Müslüman’dır. İsimler ve lâkaplar ışığında 
ortaya çıkan bu netice, bölgedeki “Müslüman” kimliğini fark etmek 
noktasında önemlidir. Kullanılan isimler arasında Mehmed (Muhammed 
isminin bozulmuş/değiştirilmiş hâli), Hasan, Hüseyin, Ömer, Ali, Osman 
gibi isimlerin bulunması; Hz. Peygamber’e, torunlarına ve Hülefâ-ı Râşidîn 
Dönemi’nin hâlifelerine hürmetin bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. 
Hacı, hâfız, imam, molla, sofu, hatib gibi lâkapların sıkça kullanılmaları ise; 
yine, bölgenin Müslüman kimliğiyle örtüşmesine zemin hazırlamaktadırlar.

Netice itibarıyla; Keles (Kiraz), XIX. yüzyılın ilk yarısında Müslüman 
kimliğini taşıyan bir yerleşim birimidir. Tebaa tarafından kullanılan isim ve 
lâkaplar öncülüğünde ulaşılan bu durum, XIX. asrın ilk yarısını konu edinen 
1845 tarihli temettüât defterlerinde açıkça görülmektedir.



106  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar

Kaynakça

I. Arşiv Belgeleri
BOA.MF.MKT.303-13-1 (Belge Tarihi: 16 Kânun-ı Evvel 1311)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02173 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02174 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02175 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02176 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02177 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02178 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02179 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02180 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02181 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02182 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02183 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02185 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02186 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02187 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02188 (Defter Tarihi: H.1261)
BOA.ML.VRD.TMT. d.02189 (Defter Tarihi: H.1261)

II. Resmî Yayınlar
Sâlnâme-i Devlet-i ‘Âliyye-i Osmanîyye, H.1285/M.1868
Sâlnâme-i Vilâyet-i Aydın, R.1304/M.1888
Sâlnâme-i Vilâyet-i Aydın, R.1307/M.1891
Sâlnâme-i Vilâyet-i Aydın, H.1312/M.1894
Sâlnâme-i Vilâyet-i Aydın, H.1313/M.1895

III. Kitaplar, Tezler ve Makaleler
Adıyeke, 2000 Nuri Adıyeke, “Temettuat Sayımları ve Bu Sayımları Düzenleyen 

Nizamname Örnekleri’’, OTAM, S.11, (2000), ss.769-787.
Barkan, 1953 Ömer Lütfi Barkan, “Tarihî Demografi Araştırmaları ve Osmanlı 

Tarihi”, Türkiyat Mecmuası, İstanbul, 1953.
Baykal, 1981 Bekir Sıtkı Baykal, Tarih Terimleri Sözlüğü, Türk Dil Kurumu Yay., 

Ankara, 1981.



Samet Yıldız  |  107

Köprülüzâde Mehmet Fuad, 1928 Köprülüzâde Mehmet Fuad, “Anadolu Bey-
likleri Tarihine Aid Notlar”, Türkiyat Mecmuası, C.2, (1928) ss.1-32.

Kur’ân-ı Kerîm, 2010 Kur’ân-ı Kerîm ve Açıklamalı Meâli, Haz.: Hayrettin Ka-
raman, Ali Özek vd., Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 2010.

Kütükoğlu, 1995 Mübahat S. Kütükoğlu, “Osmanlı Sosyal ve İktisâdi Tari-
hi Kaynaklarından Temettü Defterleri”, Belleten, C.LIX, S.225, (1995) 
ss.395-413.

Mehmed Sâlâhi, II, 1313	Mehmed Sâlâhi, Kâmus-u Osmanî, C.II, Mahmud Bey 
Matbaası, İstanbul, 1313.

Meriç, 1988 Recep Meriç, “Antik Dönemde Küçük Menderes Havzasının Tarih-
sel Coğrafyasına Genel Bir Bakış”, Ege Coğrafya Dergisi, C.4, S.1, (1988), 
ss.202-213.

Nizamü’l-Mülk, 2009 Nizamü’l-Mülk, Siyasetnâme, Çev.: Mehmet Taha Ayar, İş 
Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2009.

Ostrogorsky, 2006  Georg Ostrogorsky, Bizans Devleti Tarihi, Çev.: Fikret Işıl-
tan, TTK Yayınları, Ankara, 2006.

Pakalın, 1993 Mehmed Zeki Pakalın, Tarih Deyimleri Sözlüğü, C.III, Millî Eği-
tim Bakanlığı Yay., İstanbul, 1993.

Ramsay, 1960 William M. Ramsay, Anadolu’nun Tarihî Coğrafyası, Çev.: Mihri 
Pektaş, MEB Yayınları, İstanbul, 1960.

Resmî Gazete, 1947 Resmî Gazete, S.6635, (18 Haziran 1947), ss.12506-12507
Sevin, 2001 Veli Sevin, Anadolu’nun Tarihî Coğrafyası, C.I, TTK Yayınları, An-

kara, 2001.
Şemseddin Sâmi, 1314 Şemseddin Sami, Kâmusü’l-Â‘lâm, C.5, Mihran Matba-

ası, İstanbul 1314.
Şemseddin Sâmi, 1318 Şemseddin Sâmi, Kâmûs-i Türkî, İkdam Matbaası, Der-

saadet, 1318.
Tütüncü, 2019 Aytaç Tütüncü, Temettüat Kayıtlarına Göre 19. Yüzyıl Ortala-

rında Kiraz/Kilas Kazasının Sosyo-Ekonomik Durumu (1844-1845), Manisa 
Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim Dalı, 
(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Manisa, 2019.

Üreten, 2016 Hüseyin Üreten, “Tmolos’ta Saklı Kutsal Bir Kent “Dıoshıeron”: 
Bir Grup Sikkenin Yansımasında Roma Dönemi Yunan Dinsel İnançla-
rı”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, C.9, S.44, (Haziran 2016), 
ss.562-578.

Yıldız, 2024a Samet Yıldız, Aydın Vilâyet Sâlnâmelerinin Işığında Kiraz, Efe Of-
set, İzmir, 2024.

Yıldız, 2024b Samet Yıldız, “Birgi Tarihine Bir Katkı: 1845 Tarihli Temettüât 
Defterinde Gerçekli ve Ayasuret (Türkönü) Karyeleri”, İzmir Araştırma-
ları Dergisi, Y.10, S.20, (Haziran 2024), ss.65-93.



108  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar

Ekler

Ek – 1

Keles’e İlişkin Temettüât Defterlerinde Geçen Hâne Reisleri ve 
Reislerin İsim ile Lâkap Bilgileri



Samet Yıldız  |  109



110  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar



Samet Yıldız  |  111



112  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar



Samet Yıldız  |  113



114  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar



Samet Yıldız  |  115



116  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar



Samet Yıldız  |  117



118  |  XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Keles’te (Kiraz) Kullanılan İsimler ve Lâkaplar




