


Tarih Alanında Seçme 
Yazılar IX

Editör:

Doç. Dr. Yunus Emre TANSÜ



Tarih Alanında Seçme Yazılar IX
Editör: Doç. Dr. Yunus Emre TANSÜ

ISBN (PDF): 978-625-5757-02-9

DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub886

Language: Turkish
Publication Date: 2025
Cover design by Mehmet Çakır
Cover design and image licensed under CC BY-NC 4.0
Print and digital versions typeset by Çizgi Medya Co. Ltd.

Suggested citation:
Tansü, Y. E. (ed) (2025). Tarih Alanında Seçme Yazılar IX. Özgür Publications.
DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub886. License: CC-BY-NC 4.0

The full text of this book has been peer-reviewed to ensure high academic standards. For full review policies, see 
https://www.ozguryayinlari.com/ 

Published by
Özgür Yayın-Dağıtım Co. Ltd.
Certificate Number: 45503

15 Temmuz Mah. 148136. Sk. No: 9 Şehitkamil/Gaziantep
+90.850 260 09 97
+90.532 289 82 15
www.ozguryayınlari.com
info@ozguryayinlari.com

This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International 
(CC BY-NC 4.0). To view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/ 
This license allows for copying any part of the work for personal use, not commercial use, providing 
author attribution is clearly stated.



iii

Ön Söz

Bu cildin oluşumunda temel amaç, tarih disiplininin farklı dönem, coğrafya 
ve yöntemlerine odaklanan seçkin makaleleri bir araya getirerek okuyucuya 
çok boyutlu bir perspektif sunmaktır. Tarih Alanında Seçme Yazılar IX, 
hem klasik tarih yazımının temel sorunlarını hem de güncel historiografik 
tartışmaları yansıtan çalışmalarla, alanın sürekliliğini ve dönüşümünü birlikte 
ele almayı hedeflemektedir. Bu yönüyle eser, tarih araştırmalarının yalnızca 
geçmişi anlamaya değil, aynı zamanda bugünü yorumlamaya katkı sağlayan 
dinamik bir alan olduğunu göstermektedir.

Derlemede yer alan makaleler, konu ve yöntem bakımından çeşitlilik 
arz etmekle birlikte, eleştirel düşünceyi merkeze alan ortak bir akademik 
duyarlılığı paylaşmaktadır. Siyasal, sosyal, ekonomik ve kültürel tarih 
ekseninde kaleme alınmış bu çalışmalar, bir yandan özgün kaynak kullanımı 
ve analitik yaklaşımlarıyla dikkat çekerken, diğer yandan tarihsel olguların 
farklı bağlamlarda nasıl anlamlandırılabileceğine dair önemli ipuçları 
sunmaktadır.

Bu kitabın, lisansüstü öğrencilerden deneyimli araştırmacılara kadar geniş 
bir akademik okur kitlesi için yararlı bir başvuru kaynağı olacağı kanaatindeyiz. 
Aynı zamanda tarih alanında yeni sorular sormayı, mevcut kabulleri yeniden 
değerlendirmeyi ve farklı bakış açılarını bir arada düşünmeyi teşvik etmesini 
temenni ediyoruz. Emeği geçen tüm yazarlara katkılarından dolayı teşekkür 
ederken, bu cildin tarih araştırmalarına mütevazı da olsa kalıcı bir katkı 
sağlamasını diliyoruz.



iv



v

İçindekiler

Ön Söz	 iii

Bölüm 1

Ayıntab Şehri’nde Tüccar Olmak (1650-1700) 	 1
Semiha Zehra Özharat

Bölüm 2

Osmanlı İktisadi Modernleşme Sürecinde Rüşvet ve Yolsuzluğun Kurumsal 
Kökenleri 	 21

Ramazan Arslan

Bölüm 3

Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi 	 45
Yunus Emre Tansü
Filiz Sofuoğlu Babayev

Bölüm 4

XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi 
Durumu 	 61

Ayhan Afşın Ünal

Bölüm 5

Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi 	 103
Mehmet Kavak



vi

Bölüm 6

Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli 
Beyrut Belediye Nizamnâmesi 	 133

Kürşat Çelik

Bölüm 7

Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında 
Bir Mukayese 	 171

Mustafa Tanrıverdi

Bölüm 8

İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine 
Yönelik Bir Değerlendirme 	 199

Nejla Doğan



1

Bölüm 1

Ayıntab Şehri’nde Tüccar Olmak (1650-1700) 

Semiha Zehra Özharat1

Özet

Ayıntab, 17. yüzyılın ikinci yarısında ticarî açıdan oldukça canlı bir 
görünüm arz etmekteydi. Çeşitli şehir ve bölgelerden gelen tüccar, şehir içi 
hanlarda konaklamakta, Uzun Çarşı, Arasta, Kalealtı gibi çarşı ve pazarlarda 
işlerini yürütmekteydi. Özellikle şehirde imal edilen tekstil ürünleri onları 
cezbetmekteydi. Bunun yanında yerleşik tacirler de kurdukları ticarî 
ağlar sayesinde uzak bölgelere gidip gelmekteydi. Bu çalışmada tüccar 
ve faaliyetlerini tespit edebilmek amacıyla 1650-1700 yılları arasındaki 
Ayıntab kadı sicilleri incelenmiş ve mevcut veriler ışığında değerlendirmeler 
yapılmıştır. 

Giriş

Ticaret, eski çağlardan beri devletlerin zenginleşmesinde önemli bir rol 
oynamıştır. Ticaret sayesinde hem ihtiyaçlar karşılanmış hem de önemli 
miktarda gelir elde edilmiştir. Bu yüzden tacirler, hemen her toplumda itibar 
görüp desteklenmiştir. Onların yaptıkları sadece uzak mesafeler kat ederek 
giriştikleri ticarî faaliyetlerle sınırlı değildi. Kişileri hatta bazen devletleri 
finanse etmişlerdi. Ayrıca kültürler arası etkileşim ve haber alış-verişinin 
sağlanmasında önemli bir rol üstlenmişlerdi. 

Osmanlı Devleti’nde de tüccar itibar görür ve desteklenirdi. Hatta 
köylü, esnaf ve bazı askerî zümre mensuplarından daha fazla prestije sahipti. 
Çünkü o, bir yerde az bulunan bir ihtiyaç maddesini, bol olan bölgeden 
alıp getirerek reayanın sıkıntıya düşmesinin önlenmesinde ve dolayısıyla 
hükümdarın ülkede bolluk ve huzur sağlama görevinin yerine getirilmesinde 
rol oynamaktaydı. Çiftçi ve zanaatkârların üretim faaliyetleri ve kazançları 
devletin sıkı kontrolü altındayken tüccar, sattıkları mal çeşidine göre hirfet 
halinde örgütlenmiş olmakla beraber hisbe kurallarına tabi değildi. Ziraat 

1	 Dr. Öğr. Üyesi, Gaziantep Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü,
	 severoglu@gantep.edu.tr, ORCİD: 0000-0001-7982-005X

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub886.c3634



2  |  Ayıntab Şehri’nde Tüccar Olmak (1650-1700)

ve madenciliğe oranla ticaret sektöründe vergi yükü çok daha düşüktü. 
Böylece tüccar istediği kadar servet biriktirebilir yani kapitalist amaç peşinde 
koşabilirdi. (İnalcık, 2017, s. 257; Genç, 2002, s. 203-204; Ergenç, 2006, 
s. 212) Osmanlı Devleti’nde reaya sınıfından ticarî sermaye sahibi olabilecek 
tek zümre olarak tüccar vardı. (Ergenç, 2012, s. 110) Ancak Osmanlı 
tüccarı, devleti denetleyen askeri-yönetsel hiyerarşiyle siyasal olarak rekabet 
etmelerine olanak sağlayacak tarzda örgütlenememişti. 17. yüzyılda bir 
tüccarın siyasal güce ulaşmayı başarması, genellikle bir mültezim olarak 
etkinlik göstermesiyle mümkündü. Bu etkinlik tüccara yüksek kazancın 
kapılarını açardı ama anlaşmadaki miktarları ödeyemezse tüm mal varlığını 
yitirme, hapis ve hatta idam edilme tehlikesiyle karşı karşıya gelebilirdi. 
(Faroqhi, 2003, s. 16)

Devletin tüccara karşı tavrında da zaman zaman ikilemler ortaya 
çıkmaktaydı. Bir yandan, küçük ve büyük tüm tüccarın kent ekonomisinin 
işleyişi bakımından önemli bir işlevi olduğu kabul edilmekteydi. Ancak, 
tacirlerin kâr amacıyla giriştikleri faaliyetler temel malların bulunmasını 
zorlaştırabiliyor, loncaları ve kent ekonomisini güç durumda bırakabiliyordu. 
Böyle durumlarda merkezi yönetim tüccarları korumaktan çok denetliyordu. 
Ancak, tüccarın denetimi loncaların denetiminden daha zordu. Çünkü loncalar 
yer değiştiremezken, tüccar kolaylıkla bir yerden diğerine geçebiliyorlardı. 
(Pamuk, 2003, s. 43-44) 

17. yüzyıl Osmanlı dünyasında ulaştırma son derece güç ve tehlikeli 
koşullar altında gerçekleştiriliyordu. Özellikle 1699 yılına kadar süren 
Osmanlı-Avusturya savaşları sürecinde devlet ticaret yollarının güvenliğini 
sağlayamamıştı, bundan en çok zararı tüccar görmüştü. Ayrıca tacirlik büyük 
sermaye, özel bilgi, yetenek ve cesaret isteyen bir meslekti ve bunlar o dönem 
için pek az kişinin sahip olduğu özelliklerdi. O yüzden bölgelerarası ticaret 
ufak bir grubun ilgisini çekmekteydi. (İnalcık, 2017, s. 263-264) Toplum 
içinde ticaretle uğraşan pek çok kişi olmasına rağmen çoğunun tercihi küçük 
ölçekli iç ticaretti. Büyük çaplı ticari faaliyetlere girişebilenler ise çoğu zaman 
zımmî statüsündeki gayrimüslim reaya idi. Yine de bu, Osmanlı tüccarının 
dış ticaretle hiç ilgilenmediği anlamına gelmemektedir. Son dönemlerde 
yapılan çalışmalarla özellikle Avrupa ticaretinde etkin tacirlerin varlığı ortaya 
konulmuştur. Osmanlı Türkleri uzak ülkeler ve değişik kültürlerle ticarete, 
aracı kullanarak ya da bizzat kendileri katkıda bulunmuşlardı. Devletin ve dinî 
yetkililerin Osmanlı tacirlerini imparatorluk içi ya da dışındaki yabancılarla 
ticaretten alıkoymaya yönelik herhangi bir yaptırım uyguladığına dair kanıt 
yoktur. Zaman zaman sadece belli ticarî emtianın ihracına yasaklar konuyor 
ya da politik husumet yüzünden kısa dönemli ticari yasaklar getiriliyordu. 
(Kafadar, 2012, s. 108-114) Ayrıca Kanuni Sultan Süleyman döneminden 



Semiha Zehra Özharat  |  3

itibaren verilen kapitülasyonlar da iki taraflıydı. Osmanlı tüccarı, yabancı 
tüccarla aynı gümrük vergisine ve haklara tabi olarak başka ülkelerde ticaret 
yapabilirdi. Ancak Avrupa’da coğrafî keşiflerden sonra izlenen merkantalist 
politikalar, yabancı tüccar karşısında Osmanlı tüccarını dejavantajlı bir 
konuma yerleştirdi. Ayrıca ülkenin içinde bulunduğu siyasal, sosyal ve 
ekonomik buhran tüccarın onlarla rekabet edebilmesine imkân vermedi.

Bu çalışmada 1650-1700 yılları arasını ihtiva eden Ayıntab şehri şer’iye 
sicilleri ışığında ticaret için şehre gelen ya da başka şehirlere giden tacirler 
incelenecektir. Tüccarın konakladığı ve faaliyetlerini gerçekleştirdiği 
mekânlar, karşılaştıkları sorunlar, daha fazla kâr elde etmek için başvurdukları 
yöntemler, kurdukları ortaklıklar ve diğer faaliyetleri ortaya konulacaktır. 

1. Ticarî Mekânlar

Anadolu’nun güneyinde ve Suriye’nin tamamen kuzeyinde bulunan 
Ayıntab, (Gaziantep’in Sıhhî ve İçtimaî Coğrafyası, 2010, s. 17) Osmanlı 
kaynaklarında Anadolu’nun sağ kolu üzerindeki yerleşim yerlerinden 
biriydi. Anadolu ile Arap toprakları arasında, tam sınırda, bir köprü vazifesi 
görmekteydi. 17. yüzyılın ikinci yarısında şehrin komşuları, güneydoğuda 
Membic Kazası, güneyde Elbab ve Kilis, batıda Adana, kuzeyde Maraş, 
doğuda ise Urfa idi. (Şemseddin Samî, 1314, s. 3232) Ayıntab önemli ticaret 
yollarının üzerinde bulunmuyordu. Ancak Anadolu’dan Mezopotamya’ya ve 
Akdeniz’den İran’a giden anayolların kavşak noktası olan Halep’e yakınlığı 
Ayıntab için önemli bir avantajdı. Ayıntab-Halep arası 100 km idi. Kilis, Re’is 
(Resul) Osman ve Azaz’dan geçerek Halep’e kolaylıkla varmak mümkündü. 
(Taeschner, 2010, s. 37)

Ayıntab’ın ticarî bölgesi kalenin güneyindeki alçak yamaçlar boyunca 
uzanmaktaydı. (Canbakal, 2009, s. 39) Uzun Çarşı, Arasta ve Kalealtı ile 
bunların çevrelerindeki çarşı-pazar ve dükkânlarda ekonomik faaliyetler 
yürütülmekteydi. Arasta ya da halk arasındaki söyleyişiyle Arasa, Şehreküstü 
Mahallesi’nde Hacı Nasır, Boyacı ve Tekke camilerinin yakınındaydı. Arpa, 
buğday ve un gibi ihtiyaç maddelerinin satıldığı bir meydandı. (Çınar, 2000, 
s. 29) Arasta’da Mustafa Ağa’nın koydurup vakfettiği bir kapan vardı. (GŞS, 
30: 388) Ayıntab’ın bir diğer ticari merkezi olan Kalealtı’nda (Tahte’l-kale) 
daha çok pazarlar ve yerleşik olmayan ticari faaliyetler sürdürülüyordu. 
(Tekeli, 1985, s. 878-890) Burada kahveci (GŞS, 24: 81), leblebici  (GŞS, 
34: 48), boyacı (GŞS 18: 201), kasab (GŞS 24: 112), tütüncü (GŞS 26: 
74), neccar (GŞS 30: 6), nalband (GŞS 30: 140), hırdavatçı (GŞS 25: 
67), ekmekçi (GŞS 35: 52) gibi pek çok esnafın dükkânı vardı. Bir de at 
takımları, araba koşumlarıyla deri ve meşinden çeşitli eşyaların yapılıp 



4  |  Ayıntab Şehri’nde Tüccar Olmak (1650-1700)

satıldığı Saraçhane  bulunmaktaydı. (Pakalın, 1993, s. 125) Kalealtı’nın 
bir ucunda ise Keçehane vardı, oradan da derici esnafının faaliyet gösterdiği 
Alleben Deresi kıyısında Debbağhane’ye (Tabakhane) çıkılırdı. 

Uzun Çarşı yani Sûk-ı Tavil, Ayıntab’ın ticari hayatının kalbinin attığı 
yerdi. Burada uzmanlık alanlarına göre dükkânları sıralanan esnaf faaliyet 
göstermekteydi. Esnaf dükkânlarının yanısıra yerleşik tacirlerin dükkânları 
da bu bölgedeydi. Çarşının biçimlenmesindeki en önemli unsurlardan biri 
bedestenlerdi. 17. yüzyılın ikinci yarısında Ayıntab şehrinde iki bedesten 
vardı. Ancak şehirdeki bedestenler, üstü kapalı bir sokağın iki tarafında 
sıralanan beşik tonoz örtülü dükkânlardan ibaretti; dolayısıyla bunlar her 
ne kadar bedesten adını taşımakta iseler de klasik bedesten planından ziyade 
arasta planlıydılar. Bunlardan biri olan Eski (Karanlık) Bedesten, 1578’de 
Lala Mustafa Paşa tarafından Şam Beylerbeyliği sırasında kale altında 
yaptırılmıştı. (Çam, 1996,  s. 472) Diğer bedesten ise kalenin güneybatı 
tarafında Hüsrev Paşa’nın 16.  yüzyılda yaptırdığı Kuyumcular Bedesteni idi. 
Hüsrev Paşa’nın Halep’te inşa ettirdiği cami vakıfları arasında yer almakta 
olup şer‘iye sicillerinde Kuyumcular Çarşısı adıyla anılmaktadır. (GŞS 27: 
206)

Ayıntab dışından gelen tüccar, ticaret ve konaklama maksadıyla 
bahsedilen bölgelere yakın hanlarda kalırdı. Şehir içi hanlar, tüccarın uzun 
süre ikamet edebileceği, ayrıca mallarını saklayabileceği yerlerdi. Bazı hanlar 
belli bir malın ticaretine ayrılır ve giderek o malın adıyla anılmaya başlanırdı. 
(Faroqhi, 2000, s. 33) Hanların yapıları standart olmamakla beraber 
Ayıntab’daki hanlar genellikle tek avlulu ve iki katlıydı. Evliya Çelebi, 17. 
yüzyılda Ayıntab’da pek çok han olduğunu, ancak hepsinden mükemmel 
ve meşhurlarının büyük bir binaya sahip olan Mustafa Paşa Hanı, Bekmez 
Hanı, Tuz Hanı, İki Kapılı Han, Börekçi Han, Arasta Hanı ve Mustafa Ağa 
Hanı olduğunu belirtmiştir. (Evliya Çelebi, 2005, s. 179) Bunların dışında 
araştırılan dönemde Seng-i Hoşkadem Mahallesi yakınında Sebil Hanı (GŞS 
30: 112), İbn-i Kör Mahallesi’nde Yüzükçü Hanı (GŞS 35: 208) ve Emin 
Baba Zaviyesi yakınında Koyun Hanı bulunmaktaydı. (GŞS 33: 318)

Tüccarın vefat etmesi durumunda yanlarındaki malları varislerine 
teslim edilirdi. Aslen Tokatlı olan Ahmed oğlu Mahmud ticaret için Uzun 
Çarşı yakınındaki Börekçi Hanı’nda sakindi. Hasta iken yanında bulunan 
eşyalarını kayıt altına almak ve korumak için Mustafa isimli kimse naib 
tayin olunarak gönderilmişti. 1669 senesi Mayıs ayı sonlarında naib yanına 
bazı kimseleri alarak Mahmud’un handaki odasına gitti ve eşyaları deftere 
kaydetti. Mahmud’un Tokat’ta kardeşlerinin olduğu öğrenildi ve vefat 
ederse muhallefatı onlara göndermek için hancı olan Hacı İbrahim vasi-i 



Semiha Zehra Özharat  |  5

muhtar tayin edildi, ardından Mahmud vefat etti. (GŞS, 28: 207) Sicile 
Mahmud’un yanında bulunan eşyalar da kaydedilmişti.2 Diyarbekir’den 
Mustafa Çelebi Mahallesi sakinlerinden olan Molla Bilal oğlu Molla Receb 
de Ayıntab’da ticaret için kalıyordu. 1684 senesi Eylül ayı başlarında 
belirtilmeyen bir nedenden yaralanarak vefat ettiği kaydedilmişti. Yanında 
bulunan eşyalarından 3 top beyaz bez, yarım top hayrabadi bez, 6 adet 
dülbend, 2 aded hurç onun kumaş ticaretiyle uğraşan tüccardan biri 
olduğunu göstermektedir. 207 kuruş da peşin parası vardı. (GŞS, 35: 
227) Diyarbekir’den Karakaşlı İskender isimli zımmi, 1678 senesi Nisan 
ayı sonlarında yine Uzun Çarşı yakınındaki İki Kapılı Han’da kalan Hacı 
Ahmed’i dava etti. Kardeşi Oseb’in, Hacı Ahmed’in hizmetkârı olduğunu, 
bir sene önce birlikte Bağdat’a giderken yolda kardeşi Oseb’in öldüğünü ve 
Ahmed’in eşyalara el koyduğunu iddia etti. Ancak iddiasını ispat edemediği 
için dava düştü. (GŞS, 33: 219)

Tacirlerin muhallefatı zaman zaman beytülmal emini ile ölenin yakınlarını 
karşı karşıya getirirdi. Sivas’tan gelen Agob oğlu Davud Börekçi Hanı’nda 
kalıyordu. Hasta olup yatağa düşünce yanında bulunan arkadaşları durumunu 
kadıya bildirdi. Görevlendirilen kişiler Davud’un eşyalarının defterini 
tuttu. Ancak Dimos Ağası Halil Ağa tarafından beytülmal zabtına vekil 
olan mütesellim Ali Ağa, varisi olmadığı gerekçesiyle Davud’un eşyalarına 
el koydu. Oğlunun ölümünü Halep’e iken duyan Agob, Ayıntab’a geldi. 
Babası olduğunu kanıtlayarak muhallefatı teslim aldı.3 Nahçivan kasabası 
sakinlerinden Acem tüccarı olan Agob, İki Kapılı Han’da kalırken vefat 
etti. Beytülmal emini olan Hacı Ahmed Ağa, Agob’un varisi olmadığını 
iddia etti. Ancak Allahkulu isimli kimse 1674 senesi Aralık ayı başlarında 
Agob’un kardeşi olduğunu ispat edince muhallefat kendisine teslim edildi. 
(GŞS, 30: 162) Aslen Diyarbekir’in Sulûkî Mahallesi’nden kumaş tüccarı 
olduğu düşünülen Mehmed oğlu Hacı İbrahim, İbn-i Şeker Mahallesi’ndeki 
Pekmez Hanı’nda kalıyordu. Sağlık durumu kötüleşince vefatının on iki gün 
öncesinde yine Diyarbekir’in Kavvas Mahallesi’nden Halil oğlu Durmuş’u 
vasi-i muhtarı olarak tayin etti ve ondan vefat ettiği takdirde Ayıntab’da olan 
muhallefatını Diyarbekir’de yaşayan eşi ve çocuklarına götürmesini istedi. 

2	 Mahmud Beşe’nin yanında bulunan eşyaları şunlardır: meşin, kilim, Türkmen keçesi, yorgan, 
döşek, eski yastık, ince Haleb abası, Hacı İbrahim’de olan bakır sini ve kaftan, yeni pabuç, 
çizme, diz çakşırı, eski zıbın, mavi kaftan, eski gömlek, beyaz şal ve sarık, eski kavuk, yanında 
olan 2 sülüs 1 rub Mahmud Beşe’nin çeşitli kimselerde 28,5 kuruş alacağı da vardır. GŞS, 28: 
209. 

3	 GŞS, 28: 210; 28: 209. Agob oğlu Davud’un yanında bulunan eşyalar: mai velense, beyaz 
yapunca (keçeden yapılmış bir çeşit pelerin), duru iğdiş bargir,  bakır tas, cedid çizme, kara 
kınlı bıçak, Haleb aba, köhne kapama,  köhne kebe, köhne küçük yasdık, köhne küçük mendil, 
kantarma, köhne gömlek, köhne diz don, kırmızı bezli köhne sağir kürk, sarık delinmiş, kavuk 
köhne çuha, karanfil ma’a bahar-ı cevizî, köhne cüzdan. 



6  |  Ayıntab Şehri’nde Tüccar Olmak (1650-1700)

Ancak beytülmal ve Dimos-ı Ayıntab mukataası emini Okçuzade Mehmed 
Ağa buna itiraz edince Durmuş mahkemeye müracaat etti. Yanında bulunan 
tanıklar sayesinde muhallefatı Hacı İbrahim’in ailesine vermek üzere teslim 
aldı. Hacı İbrahim’in Pekmez Hanı’ndaki odasında günlük eşyaların yanı 
sıra 814 esedi kuruş değerinde 6 yük ve 48 tonluk elvan bez bulunmaktaydı. 
(GŞS, 38: 80, 38: 81) Yine Nahcivan Kasabası’ndan Serkis İki Kapılı Han’da 
kalmaktaydı. 1690 yılı Mart ayının sonlarında kazara suya düşerek vefat 
edince Beytülmal emini Halil Ağa eşyalarına el koydu. Hem kardeşi hem 
ortağı olan Kirkor, şahitleri sayesinde kardeşinin terekesine malik olabildi. 
(GŞS, 39: 167)

Paşa Hanı’nda ikâmet eden Harputlu Mehmed Ağa oğlu Yahya Efendi’nin 
katli ve eşyaları da sicile kaydedilmişti. 1697 yılı Nisan ayının sonlarında 
Yahya Efendi, handaki odasında katledilmiş bir şekilde bulundu. Durumu 
araştırması için Seyyid Osman Efendi tayin olundu. Odaya gittiklerinde Yahya 
Efendi’nin boğazı, sağ gözü, sağ böğrü ve sağ kolunda balta ve yumruk izleri 
görüldü. Hanımı ve çocukları Halep’e giderek vasileri olduğunu kanıtladı ve 
Beytülmal emini Hüseyin Ağa’nın koruması altındaki eşyalarını ölümünden 
10 gün sonra teslim aldı. Yahya Efendi’nin katili tespit edilemediği için ailesi, 
hanın kiracıları olan Hacı Ali ile Abdülhalim Çelebi’den diyet ve kasame 
talep ettiler. Kiracılar, vakfın gelirlerinin Ilgın’daki caminin görevlilerine 
tahsis edildiğini, dolayısıyla diyet ve kasameyi onların vermesi gerektiğini 
söylediler. Ayrıca mahkemeye bu konuda bir fetva sunarak haklılıklarını 
kanıtladılar.4

2. Ulaşım ve Güvenlik

Seyahat olmadan ticaret mümkün değildi. Bir tacir memleketindeki 
işyerinde kalsa bile, onun adına seyahat etmeyi üstlenecek ortaklara, kimi 
kez akrabalara ihtiyacı vardı. Yerlerinde kalan ve gezgin meslektaşlarıyla 
ortaklıktan kaçınan tacirler yaşadıkları merkezlere ancak çok sayıda gezgin 
tacirin gelmesi sayesinde işlerini sürdürebilirdi. Tüccarın, şehirler ve bölgeler 
arasında seyahat edebilmesi ise kervanlarla mümkündü. (Faroqhi, 2016, s. 
20) Kervanlar genellikle 450 deve 100 katırdan oluşurdu. Küçük kervanlar 
genellikle 100 develik idi. Büyükler ise 1000’in üzerinde deveden müteşekkil 
idi. Dağlık yerlerde ise katırlar kullanılıyordu. (Özvar, 2005, s. 120) 
Şehirlerarası işleyen daha küçük kervanlar da vardı. Mekkâre (kiralık) denilen 
bu kervanlar ücret karşılığı tüccar ve yolcuları naklederdi. (Orhonlu, 1984, 
s. 144) Mekkâreler, kadının denetimi altında bulunurlar ve tüccarın malını 

4	 GŞS, 48: 117, 48: 135, 48: 137. Fetva şu şekilde: “Bir mescid-i şerifin vakfı olan handa bulunan 
Zeyd katlinin diyet ve kasamesi müstecarı ve sükkânına lazım gelmeyip mevkuîin ve ma’lumîn 
üzerine lazım gelir mi? El-cevab olur”.



Semiha Zehra Özharat  |  7

taşırlarken, kadı sicillerine de geçirilen sözleşmeler yaparlardı. Taşıdıkları 
malları istenilen yere eksiksiz ulaştırmamaları halinde ise cezalandırılırlardı. 
Bu sayede tüccar, bölgeler arasında ve şehirlerde belirli sürelerde konaklayarak 
satış yapar ya da mallarını istediği ticaret merkezine ulaştırma olanağı 
bulurdu. (Ergenç, 1999, s. 33) 

Kervanların güvenliği için her türlü tedbir alınırdı. Ancak incelenen 
dönemde devlet, alınan tüm önlemlere rağmen yağma ve talana mani 
olamadı. Celali İsyanları akabinde toprağını bırakan köylüler, işlerinden olan 
sipahiler, Türkmen, Kürt ve Arap aşiretleri Anadolu’da kol gezmekteydi. 
1683 Viyana kuşatmasından sonra cepheye gönderilecek asker ihtiyacı da 
arttı, devlet bunu temin edebilmek için beylerbeyi, sancakbeyi gibi taşra 
görevlilerinin kapı halkı (levent, saruca-sekban) adıyla muhafız kuvvetleri 
beslemelerini istedi. Bunlar sefer zamanı emredilen yerde hazır bulunmak, 
bunun yanında halkı eşkıyaya karşı koruyarak taşrada devlet otoritesini 
sağlamakla vazifeliydiler. (Tabakoğlu, 2016, s. 476) Ancak pek çoğu paşa 
kapılarında ulufelerini almalarına rağmen seferlere katılmayarak Anadolu 
halkına türlü zulümlerde bulunmakta, kervanları basarak tüccarın ve 
yolcuların mallarını yağmalamaktaydılar. (GŞS, 35: 215, 35: 217, 35: 229) 
Vazifesi sona eren leventler de daha önce mensup oldukları paşa kapısı 
kıyafetiyle dağların yollarını tutup soygunculuğa başlıyorlardı. (Uluçay, 
1955, s. 73-74) Kutsal İttifak devletlerine karşı dört cephede birden savaş 
sürdüğünden dolayı asayişi sağlayabilecek pek çok kişi seferdeydi. Bu durum 
Anadolu’yu eşkıya gruplarının saldırılarına açık hale getirmişti. Devlet sürekli 
tüccarın ve halkın, “kuta-i tarik” ve “türedi eşkıyası” olarak da adlandırılan 
haramilerden korunması hususunda emirler gönderiyordu.5 Ancak alınan 
hiçbir tedbir yeterli gelmiyordu. Bazı tacirler zarara uğramamak için mallarını 
hac kervanlarıyla göndermeyi tercih ediyordu. Çünkü devlet, hac kervanının 
korunması ile yiyecek ve suyun bulunmadığı yerlerdeki iaşesini üstleniyordu. 
(Faroqhi, 2000, s. 67)

5	 GŞS, 31: 60, 31: 61, 31: 66, 31: 102, 36: 24, 36: 29, 37: 65, 37: 121, 43: 199, 43: 
210, 44: 82, 44: 104. “… İmdi sen ki vezir-i müşarü’n-ileyhsin senin kemal-i diyanet mezid-i 
istikametin olub ve din-i devletimin sadakat üzere hidmetkârı olduğuna itimad-ı hümayunum 
olmağla Üsküdar’dan Bağdat kapısına varınca memalik-i mahrusem dâhilinde olan mahallerde 
kapısız hevasına tabi şakilerin ve kutaü’t-tarik ebna-i sebilden tüccar taifesi ve sairleri ve mütemekkin 
olan askerî taifesi ve reaya fukarası rencide ve remide ettirmeyib ol-makule edenlerin haklarından 
gelüb ve hangi mirimiran ve sancakta mütesellim ve voyvodaların toprağında fimaba’d zuh3ur 
eden ve surur eder ise mansıbları ahere tevcih olunmağla kanaat olunmayıb muhkem haklarından 
gelineceğini ilam ve tembih edib ve sen dahi damen der-meyan hıvab u rahatı kendine haram edib 
emn tarik-i tüccarda askerî ve reaya fukarası sakin ve mütemekkin oldukları mahallerde hoş-hal ve 
müreffehü’l-bal olmalarında ihtimam-ı tam ve sa’y-ı malâ kelam etmek babında ferman-ı âlişanım 
sadır olmuştur buyurdum ki… ”, GŞS, 37: 50. 



8  |  Ayıntab Şehri’nde Tüccar Olmak (1650-1700)

Ayıntab kadı sicillerinde pek çok kervan soygunuyla ilgili kayda 
rastlanmaktadır. Erzurum eyaletinden Han Ahmed oğlu Mehmed, Diyarbekir 
eyaletinden İsmail oğlu Mehmed, Nizip kasabasından Süleyman oğlu Yusuf, 
Kastamonu kazasından Abdülmennan oğlu Mustafa, Van kazasından 
Mehmed oğlu Mustafa, Ali Bölükbaşı’nın eşkıya çetesine mensuptu. Paşa 
Hanı’nda sözleştikten sonra on dört atlı ile Ayıntab köylerinde gezmişler, 
Ayıntab ve Kilis arasında Kürüm köyü yakınında bir grup tüccara 
saldırmışlardı. Bazılarını yaralamış, bazılarını katletmiş ve tüm mallarını 
gasp etmişlerdi. Durumdan haberdar olununca eşkıya takibe başlanmış, 
bunların bir kısmı yakalanmış, elebaşıları ise öldürülmüştü. Yakalananlar 
suçlarını Halep muhafızı Hasan Paşa’nın adamları ve Ayıntab mütesellimi 
Ömer Ağa’nın bulunduğu mecliste itiraf ettiler. (GŞS, 25: 155) Urban 
taifesinden Mirza Ali b. Arap Ömer, Ayıntab’a tabi Orul köyü yakınında 
yirmi-otuz atlı ile Acem tüccarının yoluna çıkıp bazılarını yaralamış, bir 
miktar mallarını yağmalamıştı. O da mahkemede suçunu itiraf etti ve 
tüccara ait eşyayı teker teker saydı. Buna göre; yol kesicilerin el koydukları 
eşya arasında sikke-i hasene, fağfur kâse ve fincanlar, ibrişim, inci, elvan ip 
çeşitleri bulunmaktaydı. (GŞS, 25: 147) Diyarbekir Çemişgezek’ten Ahmed 
oğlu Hacı Ali, Ayıntab’a birkaç yük keçi derisi getirirken Çubalu köyünün 
yakınında konakladıklarında gece haramilerin hücumuna uğradı. Bir denk 
keçi derisi ile 10 top ham bezi haramiler tarafından gasp edildi. Zülkadriye 
reayasından Ufacıklı taifesinden Aydoğmuş oğlu Mehmed’i dava etti. (GŞS, 
28: 312) 

Kayser Mahallesi’nden Hacı Süleyman Beşe bez ticaretiyle uğraşan 
tüccardan biriydi. Hacı Süleyman Beşe Tokat’a satılması için 6 yük elvan 
bez, bir miktar tafta, derayi ve 30 batman kalay göndermişti. Ancak Boyacı 
Mahallesi’nde oturan Maksud, adamlarıyla birlikte Sam köyü yakınında Hacı 
Süleyman Beşe’nin ortağı olan Hızır Beşe’nin üzerine gece yarısı hücum 
ederek iki yük bir denk içinde 800 tonluk elvan bez, 30 batman kalay ve 
derayi ve bir kemer içinde 500 esedi kuruşu yağmalamıştı. 27 Ekim 1667’de 
Hacı Süleyman Beşe’nin şikâyeti üzerine Mansur mahkemede yargılandı. 
(GŞS 28: 132) Hacı Süleyman Beşe, ayrıca 1667 senesi Aralık ayı ortalarında 
da kadı huzuruna çıkarak, malını yağmalayan Mansur’un Hacı Abdülkadir’in 
kardeşi olduğunu, ancak Hacı Abdülkadir’in olaylarla ilgisi olmadığı için 
kendisiyle davası olmadığını dile getirmişti. (GŞS, 28: 133) 1677 yılının 
Mayıs ayında Yahni Mahallesi’nden Yusuf oğlu Yakub da, ticaret için başka 
diyara giderken haramilerin hücumuna uğramış, 38 tonluk elvan bezi 
çalınmıştı. (GŞS, 33: 77) 1689 yılı civarında Sivas taraflarında Türkmen 
eşkıyası kervan basmış, mallarını yağmalamıştı. Daha sonra yağmalanan 10 
denk eşya ve emtianın ele geçirilip Ayıntab Kalesi’nde saklanmıştı. Diyarbekir 



Semiha Zehra Özharat  |  9

sakinlerinden olup ticaret için İstanbul’da Valide Hanı’nda kalan Ebu’l-vefa 
vekili sıfatıyla Mehmed Ayıntab’a gelip malların müvekkiline ait olduğunu 
söyleyip iadesini istedi. Ancak ne vekilliğini ne de malların Ebu’l-vefa’ya ait 
olduğunu ispat edemedi. Ayıntab kalesi dizdarı Ali Ağa’nın emtiayı kalede 
korumaya devam etmesi emredildi. (GŞS, 37: 90) 

3. Gümrük Vergisi İle İlgili Sorunlar

Osmanlı Devleti, çeşitli gümrük bölgelerine bölünmüştü. Sınırlarda ve 
kıyılarda dış gümrükler, kervanların geçtiği bazı merkezlerde iç gümrükler 
bulunmaktaydı. Her bölgede gümrük vergisi ödenmesi şarttı ve bunların her 
birinin ayrı kanun ve yönetmelikleri ile ayrı vergi oranları vardı. Tüccar resmî 
olarak saptanan güzergâhları kullanmak ve gümrük merkezlerinden geçmek 
zorundaydı. Yüklerini bu merkezler dışındaki yerlere götürüp indirmeleri 
yasaktı. Gümrük vergisi malın çıkış noktasında tahsil edilir, tüccarlara 
vergilerini ödediklerine dair bir temessük verilirdi. Malın aynı bölge içindeki 
başka noktalara sevki halinde başkaca vergi alınmazdı. (İnalcık, 2000, s. 245-
246; Bulunur, 2020, s. 45)

Ayıntab’ın ticarî faaliyetlerinde büyük önem taşıyan Halep’te sınır 
gümrüğü bulunmaktaydı. Halep gümrüğü, diğer gümrüklerdeki gibi 
mukataa şeklinde teşkilatlanmıştı. Bölgeye başka diyarlardan gelen metalar, 
doğrudan Halep’teki gümrüğe getirilir, üzerlerine düşen gümrük resimleri 
ödenir ve bölgeden çıkarken de vergiye tabi tutulurdu. Ancak zaman zaman 
tacirler, gümrük resmi vermemek için türlü yollara başvururdu. Bazıları 
getirdikleri metanın miriye ait olan gümrük vergisini ödememek için Halep’e 
gelmeyip Halep yolu üzerinde gümrük olmayan Ayıntab’a gelerek yüklerini 
açıp satışa sunarlardı. Böylece Halep gümrük mukataası vergi kaybı yaşayıp 
zarar ediyordu. 1646’da Ayıntab kadısına gelen emirde mallarını gümrükten 
kaçıran Acem tüccarın bulunup verginin tahsil edilmesi emredildi, bu hususta 
Tahmis-i Kahve mukataası zabiti Mehmed Bey görevlendirildi. (GŞS, 18: 
39)

25 Haziran 1671’de Halep muhassıllı Ahmed’in arzuhalı üzerine Ayıntab 
mütesellimine bu hususun engellenmesiyle ilgili bir emr-i şerif gönderilmişti.6 
1672 yılında bu kez Halep muhassılı olan Hasan Ağa şikâyette bulundu. 

6	 “…Hâlâ Haleb muhassılı olan kıdvetü’l-emacid ve’l-ayan Ahmed zîde mecduhu dersaadetime 
arzuhal edib tüccar taifesi aher diyarlardan geldikde metaları doğru Haleb gümrüğüne getirib 
kanun ve defter mucibince miriye aid olan gümrükleri eda eyleyegelmişler iken hâlâ tüccardan 
bazıları getirdikleri emtianın mücedded miriye aid olan gümrükleri vermemek için Haleb’e gelmeyib 
Haleb yolu üzerinde Ayntab kazasında gümrük olmadığı ecilden Ayntab’da yüklerin açıb metaları 
füruht eylemeleriyle canib-i miriye gadr eylediklerin bildirib kasaba-ı mezburede gümrüğe müteallik 
meta açılmayıb Haleb’e getirib miriye aid olan gümrükleri eda ettirilmek babında emr-i şerif rica 
etmeğin imdi kanun üzere ameunmak emr edib buyurdum ki...” GŞS, 30: 366.



10  |  Ayıntab Şehri’nde Tüccar Olmak (1650-1700)

Acem tarafından gelen bazı tüccar taifesinin Ayıntab’a girip Halep’e gelmek 
üzerelerken bazı kimselerin yazısıyla Ayıntab’da konakladıklarını, bazılarının 
ise yeniden gümrük vergisi vermemek için başka yoldan gitmeyi tercih 
ettiklerini bildirdi. 21 Temmuz 1672’de buyruldu yazılarak Bayram Ağa 
mübaşir olarak gönderildi. (GŞS, 171: 85) Ertesi yıl Halep muhassılı Şaban 
Divan-ı Hümayun’a arzuhal gönderdi. O da tüccar taifesinin Erzurum’dan, 
Acem tarafından vs. çeşitli memleketlerden getirdikleri metalarını, tekrar 
gümrük resmi ödememek maksadıyla Ayıntab ve Kilis gibi gümrük olmayan 
yerlere götürerek sattıklarını dile getirdi. Bu kez Ayıntab ve Kilis kadılarına 
2 Ocak 1674’te tüccarın bu hareketinin engellenmesiyle ilgili hükm-i şerif 
gönderildi. (GŞS, 171: 173) 1689 senesinin başlarında konu yeniden 
gündeme geldi. Ayıntab kadısına gönderilen emirde, Erzurum, Diyarbekir, 
Musul, Tokat vs. gibi çeşitli yerlerden gelen tüccarın yüklerinin açılmayıp 
gümrük malının zayi olmaması için hepsinin Halep’e gönderilmesi istendi. 
(GŞS, 37: 62) Ancak alınan bütün önlemlere rağmen gümrükten mal 
kaçırılmasına mani olunamadı. Bu sorun XVIII. yüzyılda da devam etti. 
(Çınar, 2000, s. 364-366)

4. Tüccarın Faaliyetleri

Ayıntab şehrine, çevre kaza ve eyaletlerden pek çok kişi ticaret amacıyla 
gelip gitmekteydi. Araştırılan döneme ait kadı sicillerine göre, Ayıntab’a 
Tokat, Sivas, Halep, Musul, Ruha, Harput, Diyarbekir taraflarından gelen 
tüccar yoğunluktaydı. Ülke dışından ise daha çok Acem tüccara rastlanmıştır. 
Ayıntab’a gelenlerin yansıra şehirde ikamet eden tacirler de ticaret için 
Tokat, Ruha, Halep, Şam hatta Basra’ya kadar gitmişlerdi. Müslim ya 
gayrimüslim fark etmeksizin bu şahıslar kendi imkânları dâhilinde şehirler ya 
da bölgelerarası ticarete katkı sunmaktaydılar. Ayıntab’da ticarete konu olan 
ürünler ise çeşitlilik göstermekle beraber bunlar arasında kumaş, deri, kahve, 
çivit, boya başta gelmekteydi. 

Kumaş, ticareti en çok yapılan üründü. Ayıntablı cullahlar tarafından 
dokunan kaba bezler ile bogasıcıların ürettikleri ince pamuklu bezler başta 
Tokat, Sivas, Halep gibi sancaklardan gelen tacirler tarafından satın alınıp 
iç piyasaya sürülüyordu. (GŞS, 33-202) Bunun yanısıra Ayıntab bezleri, 
Halep üzerinden Marsilya’ya ihraç ediliyor, çeşitli Avrupa ülkelerine 
buradan gönderiliyordu. Bunların kaba olanları da Amerika’daki köle 
plantasyonlarında işçilere giydirilmek üzere sevk ediliyordu. (Arı, 2005, 
s. 48) Belgelerden öğrenildiği kadarıyla tüccar top ile değil arşın ile bez 
satarlarsa bac veriyorlardı. 9 Şubat 1647’de Ayıntab’da sakin olup İki Kapılı 
Han’da kalan bazı zımmiler, Halep’ten ticaret için gelip handa kalan İshak ve 
Sefer isimli zımmileri şikâyet ettiler. Sebebi ise, bu tacirlerin Ayıntab’a gelip 



Semiha Zehra Özharat  |  11

handa birer ikişer ay kalıp metalarını top hâlinde istedikleri gibi satmalarına 
rağmen vergilerini kendileriyle birlikte vermemeleriydi. Ancak konuyla ilgili 
danışılan kimseler tüccarın arşın ile bez satarsa vergi vereceğini, topla sattıkları 
için vergi talep edilmeyeceğini bildirdiler. (GŞS, 18: 112) Kumaş ticaretiyle 
uğraşan tüccardan biri olan Simaon ise, aslen Tiflisli Esvad isimli zımmiye 
Halep’te 21 aded acem bogası kaftan, 12 çatmış bogası kaftan, bir mavi 
cepken, bir londron yeşil çuka aba, bir poşu, bir münakkaş makrama, iki Dürzi 
örtüsü, bir miktar çuka hurdasını emanet etmişti. Bir süre sonra emanetini 
geri alıp bu durumu 1657 senesi Aralık ayı sonlarında sicile kaydettirmişti. 
(GŞS, 25: 76) Hüdaverdi oğlu ise ticaret için Ayıntab’a gelmişti.7∗ Yanındaki 
72 adet bezi Hüseyin Çelebi’ye emaneten vermişti. Vefat edince Hüseyin 
Çelebi kendisine verilen emanetleri tacirin varislerine teslim etti. (GŞS, 28: 
295) Kervan yolculuklarında kaçınılmaz olan gecikmeler nedeniyle tüccar ve 
diğer yolcular değerli mallarını dost ve tanıdıklarına emanet etmek zorunda 
kalıyorlardı. (Faroqhi, 2000, s. 63) Tokat’ta ticaret için ikâmet eden Hacı 
Mehmed isimli tacir ise 350 esedi kuruş ve 11 yaldız altını Ayıntab’daki 
oğlu Mustafa’ya götürmesi için mekkâre taifesinden Ömer’e emanet etmişti. 
Ancak para yerine ulaşmayınca Mustafa, Ömer’i şikâyet etti. Ömer, kendi 
yükü içine koymasına rağmen daha sonra parayı bulamadığını, bir şekilde 
kaybolduğunu belirtti. 9 Ocak 1700 tarihli hüccete göre mahkemeye gelen 
kişiler, Ömer’in iyi halini belirtince Mustafa’nın davası düştü. (GŞS, 50: 190) 
Aslen Tokatlı olan kumaş taciri Hüseyin Bey de Ayıntab’a geldiğinde Tarla-
yı Atik Mahallesi’nden Ramazan Ağa’ya 40.000 akçe, 230 donluk beyaz bez, 
4 at, üç katır, bir sim gaddare ve bir saat emanet etmişti. Ramazan Ağa’nın 
ölümü üzerine emanet verdiği şeyleri talep etmiş ve kadı tarafından ağanın 
terekesinden borcun ödenmesine karar verilmişti. (GŞS, 28: 353) Kumaş 
ticaretiyle ilgili kayıtlarda özellikle Tokat şehri dikkat çekmektedir. Tokat, 
16. yüzyılın ikinci yarısından itibaren pamuklu ve basma imalatında şöhret 
kazanmıştı. Ayrıca kervanlarla yapılan kara ticaretinin kavşak noktasında 
yer almaktaydı. (Beşirli,  2005, s. 151) Bu nedenle Ayıntab-Tokat arasında 
yoğun bir ticari ağ oluşmuştu. 

Şehir çarşılarına gelen mallar, kontrol için şehre belli kapılardan 
girmek zorundaydı; özel çarşı, kapan ya da kervansaraylara götürülerek 
görev başındaki memurların gözetiminde satılırdı. (İnalcık, 2003, s. 160) 
İltizama tabi olan ve geliri doğrudan devlet hazinesine giden kahveyi tüccar, 
Ayıntab’da satmak için tahmishaneye getirmek zorundaydı. 1677 yılına ait 
bir belgeye göre, tüccar taifesinden bazı kimseler bac resmi vermemek için 
ham kahveleri mahalle aralarında veya evlerinde kavurup döverek sattıkları 

7	 Belgenin bir bölümü tahrif olduğu için tacirin ismi ve memleketi okunamamıştır. 



12  |  Ayıntab Şehri’nde Tüccar Olmak (1650-1700)

için şikâyet edilmiş ve bunun engellenmesi istenmiştir. (GŞS, 31: 171) 
Tüccarın Ayıntab’a getirdiği bezler ise Lala Mustafa Paşa’nın yaptırdığı Eski 
Bedesten’de satılıyordu. Ancak buna da her zaman uyulmuyordu. 1649 
yılının Mart ayında Lala Mustafa Paşa Vakfı’nın ismi yazılmayan kadın 
mütevellisi, bazı tacirler bedesten dışındaki yerlerde bez ve kumaşlarını 
sattıkları için vakfa ait dükkânlardaki esnafın bez bulamadığını bildirdi. Bu 
durum hem esnafın için hem de vakfın zararınaydı. Mütevelli durumun 
engellenmesini arz etti. (GŞS, 47: 4) 11 Ekim 1697’de bedesten ahalisini 
temsilen bazı kişiler kadının huzuruna çıktılar. İki Kapılı Han’da kalan tüccar 
taifesinden Yahya oğlu Seyyid Ahmed, Hüseyin oğlu Derviş, Abdullah oğlu 
Süleyman, Mustafa oğlu Mehmed, Hacı Mustafa oğlu Ahmed, Sadaka oğlu 
Arakil, Tanil oğlu Ohan, Nazar oğlu Bağdasar, Elyasa oğlu Bedros, Magyel 
oğlu Ohan, Murat oğlu Kel Nazar uzun zamandır bedestende iş yapıyorlardı. 
Bunun karşılığında mevcut vergilerin üçte ikisini bedesten ahalisi ile üçte 
birini han ahalisi ile veriyorlardı. Buna rağmen Eski Bedesten ve İki Kapılı 
Han dışındaki yerlerde emtia ve kumaşlarını satmışlardı. Bunu bir daha 
yapmamaları için uyarıldılar. (GŞS, 47: 149) Gerek tüccarın gerekse alıcıların 
aldatılmamasını ve adil bir fiyatta karar kılınmasını sağlamak amacıyla 
bedestene getirilen ürünler, çarşının resmen atanmış simsar ya da dellalları 
aracılığıyla satılabilirdi. (İnalcık, 2000, s. 253) Bunun karşılığında da 
“resm-i dellaliye” ödenirdi. Resm-i Dellaliye, Ayıntab’ın Dimos Mutaası’nın 
gelir kaynaklarından biriydi. 1679 yılında Ayıntab Dimosu Mukataası emini 
olan Mustafa, şikâyetini dile getirdi. Halep ve etrafından satılmak için bez 
getiren tacirler, Ayıntab’da bazı kudretli kimselere dayanarak resm-i dellaliye 
vermemek için bezleri başka yerlerde satıyorlardı. Bu da mukataanın 
dolayısıyla da devletin gelir kaybına yol açıyordu. (GŞS, 30: 346) Tüccar, 
belirlenen yerlerdeki esnaftan dilediğine malını satabilirdi. Hiç kimse onu, 
malını kendisine satması için zorlayamazdı. 2 Aralık 1699’da tarihli belgeden, 
bazı tacirlerin Ayıntab’a getirdikleri bezleri diledikleri kişilere kassarlatmak 
için verebildikleri halde bazı kassarların onlara müdahale ederek bezleri zorla 
ellerinden aldıkları anlaşılmaktadır. (GŞS, 50: 146)

Penbe yani pamuğun Ayıntab’da Keyvan Bey Vakfı’nın gelir kaynakları 
arasında yer alan Kalealtı’ndaki Penbe Pazar’da satıldığı anlaşılmaktadır. 
16 Mart 1666’da vakfın evladiyet üzere mütevellisi olan Mustafa, tüccar 
taifesinden bazı kimselerin pamuğu Penbe Pazar’a getirmeyip başka yerlerde 
sattıklarını, bu yüzden hem vakfın hem de bac-ı pazarı tahsil edemeyen 
devletin zarar ettiğini söylemiş ve gerekli tedbirlerin alınmasını istemişti. 
(GŞS, 27: 195) Görüldüğü üzere tüccarın belirlenen yerler dışında ürünlerini 
satması genel bir sorundu. Tüccar, fiyat dalgalanmalarından etkilenmemek 
ve girdiği risklerden doğabilecek zararları azaltmak için zanaat örgütleri 



Semiha Zehra Özharat  |  13

dışında anlaşmalar yaparak lonca haklarını çiğnemekteydi. Bu eğilimin 
ilerleyen yıllarda ülke genelinde artması özellikle dokuma sanayini olumsuz 
şekilde etkiledi. (McGowan, 2004, s. 832) 

Tüccar, her zaman kendi inisiyatifiyle başka yerlerde malını satmamıştı. 
Bazen çeşitli kişilerin müdahalesiyle karşı karşıya kalmışlardı. Konuyla 
ilgili sorun yaşayan kimseler Ayıntab müftüsünden fetvalar almıştı. Kimin 
tarafından talep edildiği belirtilmeyen fetvalardan birinde tacir “Bir sukda 
Zeyd-i tacir ticaret eder oldukda aher sukun erbabı elbette gelir bizim sukumuzda 
bey ve şira eyle ve el’an dükkânın kapatırız demeye kadir olurlar mı” diye 
sormuştu. Muhtemelen Ayıntab’ın çarşılarının birinde dükkânı bulunan 
yerleşik bir tacir, başka bir çarşının mensupları tarafından kendi çarşılarında 
ticaret yapması hususunda baskı görmüş ve dükkânını kapatmakla tehdit 
edilmişti. Başka bir fetvada da hana malını getirmesine rağmen yine başka bir 
çarşının mensupları tarafından zorlamayla karşılaşan bir tacir tarafından talep 
edilmiştir. Fetva şöyle: “Tüccar Zeyd bir beldede vaki hana nüzul edip getirdiği 
metaı handa isteyenlere handa bey eder oldukda belde-i mezburede sakin olan 
tüccardan birkaç kimesneler Zeyde sen handa metaı handa bey ettiğine rızamız 
yoktur. Elbette bizim suk’umuza gel orada bey ve şira eyle deyü Zeyd’i manie 
kadir olurlar mı?”. Her iki soruyu da müftü “olmazlar” diye cevaplamıştır. 
(GŞS, 27: 208) 

Pekmez Hanı’nda bir kapan bulunmaktaydı. Tüccar bal, pirinç, kahve, 
pamuk vs. ürününü kapana getirerek tarttırır, ürün ona göre vergilendirilirdi. 
Buraya gelen tüccar bazen vergi toplayıcıların açgözlü taleplerine maruz 
kalmıştı. 1677 yılında tacirler, Ayıntab’ın yasakçı taifesinden Hüseyin Beşe’nin 
zulmü karşısında kadıya gittiler. Tüccar, kapana getirdiği ürünün her bir 
Halebî kantarına (2,5 kantar) yarım para kapan vergisi ödemekteydi. Bunun 
üçte birisi yasakçılara, üçte ikisi ihtisab mukataası eminlerine veriliyordu. 
Hüseyin Beşe, buna kanaat etmeyip tüccardan daha fazlasını talep etmişti. 
(GŞS, 33: 6) Ayrıca tüccarın kapana getirdiği bir yük pekmezden 4 akçe kara 
bac ve her pekmez tulumundan 2 akçe kapaniye alınıyordu. Bunun da üçte 
biri yasakçılarındı. Hal böyle iken tüccar taifesi Ayıntab’da 200 akçenin bir 
kuruşa rayiç olduğunu ve bir miktar değer kaybı yaşandığını belirterek kendi 
rızaları ile her bir pekmez yükünden 8 akçe her pekmez tulumundan 4 akçe 
kapaniye vermeye başladı. Ancak yasakçılar her yükten 10 akçe kara bac, her 
tulumdan 8 akçe kapaniye alarak onları mağdur ettiler. (GŞS, 33: 7)

Gayrimüslim tacirler de zaman zaman haksız vergi talepleriyle karşı 
karşıya kalabiliyordu. 1661 senesi Mayıs ayının sonlarında Ayıntab’da ticaret 
yapan tüccardan Yanoş ve yanındaki zımmiler hakkında Ayıntab ile çevre 
şehirlerin kadılarına emr-i şerif gönderildi. Buna göre; bu tüccarın ticaret 



14  |  Ayıntab Şehri’nde Tüccar Olmak (1650-1700)

için gezip alışveriş yaptıkları yerlerde, Osmancık’tan öte konak, kasaba, köy 
ve şehirlere varırlarsa “yave cizyesi” talebiyle rencide edilmemeleri emredildi. 
Hatta daha önce de emr-i şerif verilmişken mağduriyetlerinin sona ermediği 
ifade edildi. (GŞS, 37: 50) 1649 yılı nisan ayında yerli reayadan olmayan 
Ermeni Acem tüccardan da “yave” cizyesi”  talep edilmemesi emredildi. 
(GŞS, 21: 55) Bu sorun ilerleyen yıllarda da devam etti. 1692 yılında yine 
Acem Ermeni tüccardan yave cizyesi talep edilerek rencide edilmemeleri, 
ayrıca vefat ettiklerinde beytülmal eminleri tarafından terekelerine el 
konulmayıp vefat ettikleri yerdeki Acem tüccarına teslim edilmesi hususunda 
ferman yazıldı. (GŞS, 39: 113, 39: 114) İran’ın batısında bulunan Culfa’dan 
gelen Acem Ermeni tüccar, Osmanlı ticaretinde önemli bir role sahipti. 
Savaş zamanlarında Osmanlı ile İran arasındaki ticaret sekteye uğrasa da 
Ermeni tüccar bundan pek etkilenmeyip iki taraf arasında gidip gelmekteydi. 
Ayrıca ticaret amaçlı Osmanlı topraklarında bulunmalarına rağmen zımmî 
statüsünde kabul edilmekteydiler ve müste’men tüccarın tabi olduğu ikamet 
izin ve süreleriyle ilgili kısıtlamalar onlar için geçerli değildi. (İnalcık, 1980, 
s. 10; Köse, 2019, s. 44-47)

Tüccarın borç-alacak meseleleri de sicillere yansımıştır. Tarla-yı Atik 
Mahallesi’nden Hüseyin Çavuş, Malatya sakinlerinden Maksud oğlu 
Yağmur’un zimmetinde peynir, pekmez, yağ bahasından 30 esedi kuruş, 14 
kile buğday, 8 kile arpa ve 8 kile küsbe hakkı olduğunu belirterek borcunu 
talep etti. (GŞS, 18: 174) Yakub ve Karagöz isimli zımmiler Ayıntab’a 
ham deri getirmek için Ruha’ya gidip geliyorlardı. Ruha sakinlerinden 
Hüseyin’in Yakub’da 80 riyal kuruşluk ham deri bahası ile 10 riyal kuruş 
nakit olmak üzere toplam 90 riyal kuruş alacağı vardı. Ödeme konusunda 
iki taraf anlaşmaya vardı. Hüseyin, Karagöz’e ise 60 adet köseleyi 80 riyal 
kuruşa satmıştı. Karagöz borcunu inkâr etmesine rağmen aralarındaki ticaret, 
Ruha’dan gelen şahitler tarafından doğrulandı. (GŞS, 19: 256, 19: 257) 1669 
yılında Şehreküstü Mahallesi’nden Mansur ve Mustafa, Halep’teki zeamet 
sahiplerinden Abaza Ömer’e 4 tulum pekmez sattılar. Ancak Ömer Ağa vefat 
edince alacaklarını kefil olan Said’den talep ettiler. (GŞS, 28: 276) Hasan 
Çelebi, Musul sakinlerinden olup ticaret için İki Kapılı Han’da kalmaktaydı. 
Yine tüccar taifesinden olan Abdullah oğlu Musullu ile ortaktı. Birlikte çivit 
ticareti yaptıkları anlaşılmaktadır. Kayser Mahallesi’nden Derviş Beşe’ye 
54 batman çivid satmıştı. Derviş Beşe, bunun karşılığında 360 esedi kuruş 
verecekti. 230 kuruşunu vermiş, ancak ardından vefat etmişti. Hasan Çelebi 
de alacağını Derviş Beşe’nin varislerinden talep etmiş, borç büyük olduğu 
için vasi olan Ömer Çelebi ile Hasan Çelebi arasında anlaşmazlık çıkmıştı. 
11 Temmuz 1678’de 60 kuruş kıymetinde duru bir at, 80 kuruş kıymetinde 
12 kilim, kürk, iki tencere, bir tüfek, bir siyah kılıç ve çuka kürk karşılığında 



Semiha Zehra Özharat  |  15

sulh etmişlerdi. (GŞS, 33: 249) İki ortak, Tarla-yı Atik Mahallesi’nden 
Megal isimli bir zımmiye de 318 kuruşluk çivid satmışlar, Megal’den parayı 
alamayınca kefili olarak oğlu Haçin’den parayı tahsil etmişlerdi. Ardından 
Haçin, 23 Temmuz 1678’de mahkemeye gelerek Hasan Çelebi’nin babasıyla 
alışverişi sırasında o mahalde olmadığını ve parayı kendisinden haksız yere 
aldığını söylese de iddiasını ispatlayamadı. (GŞS, 33: 249, 33: 264) 

Seng-i Hoşkadem Mahallesi’nden Mehmed Çelebi, babası İbrahim 
Çelebi’ye 15 sene önce 600 kuruş kıymetli mal teslim etmişti. Bir sene 
önce de Diyarbekir’e vardığında hizmetkârı İbrahim ile Halep’e bir miktar 
eşya göndermiş ve 210 kuruşu babasına teslim etmesini emretmişti. Ancak 
İbrahim sadece 79 kuruş teslim etmişti. Mehmed Çelebi de 1674 senesi 
Ağustos ayı ortalarında mahkemeye gelerek kalan 139 kuruşu da talep 
etmişti. İbrahim de zimmetinde kalan parayı ödemeyi taahhüt etmişti. (GŞS, 
30: 114) Seng-i Hoşkadem Mahallesi’nden Hacı Mehmed ise ticaret için 
Basra’da ikamet etmekteyken vefat etmişti. Ortağı olan Hacı Mustafa, Hacı 
Mehmed’in bütün eşya ve malına el koymuştu. Ancak bir süre sonra o da 
vefat etmiş, Hacı Mehmed’in varisleri eşyaları terekesinden talep etmişti. 
Varisler arasında anlaşmazlık çıkmış, 1688 senesi Mayıs ayının sonlarında 
25 kuruş üzerine sulh etmişlerdi. (GŞS, 38: 45) İbn-i Şeker Mahallesi’nden 
Hacı İsmail’in Halep’in Mâverdî Mahallesi’nden olup ticaret için Yüzükçü 
Hanı’nda kalan Hacı Hüseyin’de 46 kuruş ve 3 rub’ alacağı vardı. Hacı 
Hüseyin ölünce alacağını terekesinden tahsil etti. (GŞS, 39: 126)

5. İş Ortaklıkları 

Osmanlı tüccarı, İslam dünyasında klasik dönemden beri uygulanmakta 
olan iş ortaklıkları biçimlerini kullanıyordu. Şirketü’l-vücuh denilen ortaklık 
biçiminde, ortaya eşit sermaye ve emek koymak suretiyle ticaret yapılmakta 
ve elde edilen kâr eşit olarak bölünmekteydi. (Ergenç, 1988, s. 502) Seng 
Mahallesi’nden Hacı Abdullah, Aliyyünneccar Mahallesi’nden Hacı Ali ile 
şirket kurdu. Gelirleri her birinin sermayelerine göre taksim eylemek üzere 
600 kuruşa pamuk satın aldılar. 600 kuruşun 142 kuruşunu Hacı Abdullah, 
458 kurşunu Hacı Ali verdi. Hacı Ali ölünce, Hacı Abdullah onun vasileriyle 
anlaşmazlık yaşasa da bir süre sonra asıl malı olan 142 kuruş ile neması 
olan 25 kuruşu onlardan alabildi. (GŞS, 39: 85) Ammu Mahallesi’nden 
Hacı İbrahim, Mehmed ve Seyyid Hüseyin şirket kurdular. Elde ettiklerini 
üçe bölüp paylaşacaklardı. Şam’dan 1000 kuruşa pamuk satın aldılar ve 
Mehmed’i vekil tayin ettiler. Mehmed pamuğu sattı, toplam 300 kuruş gelir 
elde etti. Ancak diğer ortaklarına hisselerine düşen 100’er kuruşu vermedi. 
(GŞS, 43: 117)



16  |  Ayıntab Şehri’nde Tüccar Olmak (1650-1700)

Uzun mesafeli ticaretin finansmanında ve diğer girişimlerde en çok 
başvurulan yöntem, mudarebe adı verilen ortaklık türüydü. Mudarebede 
taraflardan biri sermaye, diğeri emeğini koyarak ortak olunmakta ve elde 
edilen kâr eşit olarak paylaşılmaktaydı. Mudarebe sayesinde tek tek tüccarın 
faaliyetlerinin yanısıra ortaklık yoluyla büyük sermayeler oluşabilmekte ve 
yapılan ticaretin boyutları büyütülebilmekteydi. (Ergenç, 1988, s. 502; 
Pamuk, 2005, s. 80) Ayıntab şehrinde de ticari faaliyetlerde mudarebe 
yaygın olarak görülmekteydi. Sicillere genellikle fesih veya taraflardan birinin 
ölümü sonucu mudarebenin bozulmasıyla ortaya çıkan sorunlar yansımıştır. 

Eğer yolculuk sırasında veya iş girişiminin özelliklerinden kaynaklanan 
biçimde, sermayenin tümü veya bir bölümü yitirilirse aralarındaki akitte 
aksi belirtilmediği sürece mudaribin bir sorumluluğu yoktu, onun 
sorumluluğu kendi zaman ve emeğiyle sınırlıydı. (Pamuk, 2005, s. 80) 
Kızılca Mescid Mahallesi’nden Hacı Yakub, Şehreküstü Mahallesi’nden 
Molla Hüseyin’den mudarebe yoluyla 500 kuruş almıştı. Ticaret için Şam’a 
giderken Telhamid isimli köyde üzerine harami hücum ederek emval ve 
erzakı yağmalanmış, bazı eşyalarına da zarar verilmişti. Molla Hüseyin ise 
bazı kişilerin huzurunda zimmetinde olan mudarebe malıyla ilgili kendisiyle 
davası olmadığını söylemişti. Ancak Molla Hüseyin’in vefatıyla 500 kuruşun 
kızkardeşine intikal ettiği iddia edilmiş ve Hacı Yakub’dan talep edilmişti. 
Hatta vekil olan Ali Bey, maktul Türkmen voyvodası Abaza Hasan Paşa’nın 
adamlarından birini tayin ettirip Hacı Yakub’dan zorla 500 kuruş almıştı. 
Ancak 1659 senesi Temmuz ayı başlarında şahitlerle Hacı Hüseyin’in vefat 
etmeden önce Hacı Yakub’un zimmetini ibra ettiği kanıtlanınca, Ali Bey 
zorla aldığı 500 kuruşu geri vermesi için tembihlenmişti. (GŞS, 18: 262) 
Parayı işleten kişinin yani mudaribin sermaye sahibince konulan şartları ihlal 
etme hakkı yoktu. Eğer ihlal ederse sermayeyi tazmin etmek zorundaydı. 
(Gedikli, 1998, s. 167) Şarkiyan Mahallesi’nden Mustafa oğlu Hamza da, 
Mustafa isimli kimseye mudarebe yoluyla 50 esedi kuruş vermiş ve Serdeş’e 
gidip buğday almasını istemişti. Ancak Mustafa onun sözünü dinlemeyip 
Rumkale tarafına gitmiş, civardaki bir köyde parayı kaybettiğini iddia 
etmişti. 21 Temmuz 1662 tarihinde Hamza ise mahkemeye müracaat ederek 
hakkını talep etmişti. Mustafa, Hamza’nın gitmesini söylediğini inkâr etse 
de şahitler onun söylediklerini yalanlamış ve parayı geri ödemesine hükm 
olunmuştu. (GŞS, 26: 137)

Bostancı Mahallesi’nden Hacı Ömer Çelebi, Tövbe Mahallesi’nden 
Yusuf ile tacirlik hususunda şirket kurarak nemasının üçte biri kendisinin 
olmak üzere 1500 esedi kuruş vermişti. Bir müddet para işleyip muhasebesi 
görülünce şirketi feshetmişlerdi. Yusuf, asıl maldan olan tüccar eşyasını ve 
çeşitli kimselerde olan meblağın defterini kendisine teslim etmiş, ardından 



Semiha Zehra Özharat  |  17

vefat etmişti. Asıl maldan istifa olunduktan ve çeşitli kimselerde olan para 
toplandıktan sonra 60 kuruş rıbh (kâr) Yusuf ’a ait olacaktı. 1687 senesi 
Ekim ayı sonlarında Hacı Ömer Çelebi, defter mucibince 295 kuruş tahsil 
olunmamışken Yusuf ’un oğlu Hacı Mehmed’in velayeti hasebiyle rıbh için 
başkalarından 34 kuruş topladığını iddia etmiş ve bu parayı talep etmişti. 
Konuyla ilgili mahkemeye bir fetva sunmuştu. Hacı Mehmed de haksız yere 
para aldığını itiraf etmişti. Kadı da Hacı Ömer asıl maldan tamamen istifa 
etmedikçe şer‘en rıbh lazım gelmediğine ve Hacı Mehmed’in aldığı parayı 
Hacı Ömer’e geri vermesi gerektiğine karar vermişti.8 1689 yılının Ağustos 
ayının ortalarında Yahni Mahallesi’nden İvaz’ın, yine aynı mahallede vefat 
eden Hacı İbrahim zimmetinde mudarebe cihetinden 230 kuruş hakkı 
kalmıştı. Hakkının muhallefattan verilmesini talep etti. (GŞS, 39: 49) 
Cevizlice Mahallesi’nden Mehmed Beşe haffaflık yapıyordu lakin işini bırakıp 
mudarebe için Derviş’e 70 kuruş vermişti. Daha sonra Derviş, Hacı İsmail 
ile de mudarebe akdetti ve 430 kuruştan fazla kâr elde edildi ancak bir süre 
sonra akdi feshettiler. Buna rağmen Derviş, vefat etmeden önce asıl malı 
olan haffaf pazarındaki dükkânında bulunan 70 kuruşluk haffaf eşyasını Hacı 
İsmail’e verdi. Bunun üzerine 1689 yılının Kasım ayında Mehmed Beşe, 
Hacı İsmail’den 70 kuruşuna almak için kadıya müracaat etti. (GŞS, 39: 
105) Kürkciyan Mahallesi’nde Mahmud oğlu Ali Bey, Mustafa oğlu Hacı 
Ali’ye mudarebe yoluyla 1425 kuruş verdi. Birer kantarı 140 kuruş üzere 
4 kantar kahve teslim ettikten sonra Tokat’tan çeşitli defalar para gönderdi. 
Ali Bey ölünce vasileri, Hacı Ali’nin zimmetinde 202,5 kuruş kaldığını 
iddia ettiler. Hacı Ali ise zimmetinde söylendiği kadar para kalmadığını, 
ancak 22 kuruş borç olarak ise 20 kuruş kaldığını söyledi. Kadı, söz konusu 
borcunu ödemesine hükmetti. (GŞS, 40: 95) Yine Hacı Abdullah, Çukur 
Mahallesi’nden Ahmed’e mudarebe için 241 kuruş ve 1 rub’ (GŞS, 40: 55), 
Kayser Mahallesi’nden Hacı İsmail Çelebi, Hacı Yusuf ’a 1366 kuruş (GŞS, 
25: 136), İbn-i Eyub Mahallesi’nden Hacı İbrahim Kastel Mahallesi’nden 
Hacı Mustafa’ya 180 kuruş vermişti. (GŞS, 18: 233)

Gayrimüslimlerle mudarebe yapmak, mezhepler arasında tartışmalı 
olmasına ve sermaye sahibinin Müslüman, işleticinin gayrimüslim olması 
dinen hoş karşılanmamasına rağmen bu tarz mudarebe ortaklıklarına 
rastlanmaktaydı. (Gedikli, 1998, s. 140) Halep’te sakin olan Abdülaziz, 
Cercis isimli zımmiye mudarebe yoluyla 200 kuruş vermiş, Halep ve 
Ayıntab’ın kasaba ve köylerine gitmekten men etmişti. Ancak Cercis üç 

8	 GŞS, 36: 108. Mahkemeye sunduğu fetva şöyledir: “Zeyd mudarıb fevt olıcak Amr verib mal 
mevcud olan emtiadan ve zimem-i nasda olan duyundan reisü’l-malı tamamen istifa etmedikçe Zeyd 
mudarıbın veresesi şu kadar rıbh var deyü emtiadan veyahud duyunundan bir şey almağa şer’an 
kadir olur mu? El-cevab olmaz.” 



18  |  Ayıntab Şehri’nde Tüccar Olmak (1650-1700)

sene başka diyarlara giderek parayı kendi masrafı için harcayarak Abdülaziz’i 
dolandırmıştı. 1657 senesi Ekim ayı ortalarında Abdülaziz de, Ayıntab 
kadısına müracaat ederek, paranın 40 kuruşuna miktarı belli olmayan keten, 
8 kuruşuna merkep alıp kalan 152 kuruşunun Cercis’in zimmetinde kaldığını 
iddia etmişti. Cercis ise zimmetinde 102 kuruş kaldığını, geri kalanını 
verdiğini söylemişti. Bunun üzerine 102 kuruşu vermeye kadı tarafından 
tembihlenmişti. (GŞS, 25: 48) İbn-i Şeker Mahallesi’nden Hacı Mustafa, 
yine aynı mahalleden Abraham’a mudarebe için 850 kuruş vermişti. Daha 
sonra mudarebeyi feshettiler, Abraham’ın oğlu Karabid borca kefil oldu, 660 
kuruş Hacı Mustafa’ya verildi. Ancak 190 kuruşunu alamayınca vekilden 
borcunu talep etti. (GŞS, 40: 1) Gayrimüslimler de aralarında mudarebe 
akdi yapmaktaydılar. Bu konudaki anlaşmazlıklarını cemaat mahkemelerinde 
çözümleyebilecekken zaman zaman kadı önüne meseleyi getirmekteydiler. 
Hayik Müslüman Mahallesi’nden Vanes, Serkis’ten mudarebe yoluyla 1150 
kuruş almıştı. Ticaret yoluyla elde edilen geliri ise aralarında paylaşmak 
üzere şirket kurdular. Vanes Ayıntab’da ve başka diyarlarda parayı çalıştırdı 
ve gelirin bir kısmını hayattayken Serkis’e verdi. Vanes öldükten sonra 
gelirin kalan kısmı için Serkis onun varisleriyle hesaplaşarak hakkını aldı. 
(GŞS, 33: 198) Sivas sakinlerinden Asdor, Ayıntab’dan Melkun’a mudarebe 
için 750 kuruş verdi. (GŞS, 43: 10) Tışlaki Mahallesi’nden Hatır ise yine 
mudarebe için Kızıl’a 272 kuruş ve 1 sülüs verdi, gelirini aralarında eşit 
olarak paylaşacaklardı. Ancak Kızıl 185 kuruşu vermedi. (GŞS, 43: 118)

Ayıntab kadı sicillerinde, tüccara şuhudü’l-hal arasında da rastlanmıştır. 
Toplumun varlıklı olmakla birlikte güvenilir ve itibarlı kesimini de temsil 
eden tacirler, sıklıkla kadı mahkemesinde davalarda bulunmuştu. Genellikle 
alım-satım ve borç-alacakla ilgili meselelerde isimleri geçmektedir.9

9	 Hacı Yusuf (GSŞ, 21: 143), Hacı Hüseyin (GŞS: 21: 169), Hacı Mehmed b. Abdullah, Hacı 
Cuma, Hacı Şaban (GŞS, 21: 290), İsmail (GŞS, 24: 32), Hacı Bayram (GŞS, 24: 141), 
Hoca Mehmed (GŞS, 24: 148), Hacı Yusuf (GŞS, 35: 10), Hacı Süleyman (GŞS, 50: 153), 
Hüseyin b. Çavuş (GŞS, 50: 153). 



Semiha Zehra Özharat  |  19

Kaynakça

Gaziantep Şer’iye Sicilleri (GSŞ)
 No: 18, 19, 21, 24, 25, 26, 27, 28, 30, 31, 33, 34, 35, 36, 37, 38, 39, 40, 43, 

44, 47, 48, 50, 171. 
Araştırma-İnceleme Eserler
Arı, B. (2005). Türk-İslam-Osmanlı Şehirciliği ve Halil İnalcık’ın Çalışmaları, 

Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, Cilt 3, Sayı 6, s. 27-56.
Beşirli, M. (2005). Tokat (1771-1853), Tokat: Gazi Osman Paşa Üniversitesi 

Yayınları.
Bulunur, K. İ. (2020). Osmanlı Gümrük Sistemi (1476-1620), İstanbul: Kitabevi 

Yayınları.
Canbakal, H. (2009). 17. Yüzyılda Ayıntab Osmanlı Kentinde Toplum ve Siyaset, 

İstanbul: İletişim Yayınları.
Çam, N. (1996). Gaziantep (Mimari), DİA, Cilt 13, İstanbul, s. 469-474.
Çınar, H. (2000). 18. Yüzyılın İlk Yarısında Ayıntab Şehrinin Sosyal ve Ekonomik 

Durumu, İstanbul Üniversitesi, Basılmamış Doktora Tezi, İstanbul. 
Ergenç, Ö. (1999). Osmanlı Klasik Düzeni ve Özellikleri Üzerine Bazı Açıkla-

malar, Osmanlı 4, (Editör: Güler Eren), Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 
s. 32-39.

Ergenç, Ö. (1988). XVIII. Yüzyılda Osmanlı Sanayi ve Ticaret Hayatına İlişkin 
Bazı Bilgiler, Belleten, 51/233,  s. 501-533. 

Ergenç, Ö. (2006). XVI. Yüzyılın Sonlarında Bursa, Ankara: TTK. 
Ergenç, Ö. (2012). XVI. Yüzyılda Ankara ve Konya, İstanbul: Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları.  
Evliya Çelebi (2005). Seyahatname, 9. Cilt, (Hazırlayanlar: Robert Dankoff, 

Seyit Ali Kahraman, Yücel Dağlı), İstanbul: Yapı Kredi Kültür Sanat 
Yayıncılık. 

Faroqhi, S. (2000). Osmanlı’da Kentler ve Kentliler, (Çeviri: Neyyir Kalaycıoğ-
lu), 3. Baskı, İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları.

Faroqhi, S. (2003). Osmanlı Dünyasında Üretmek, Pazarlamak, Yaşamak, 
(Çevirenler: Gül Çağalı Güven, Özgür Türesay), İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları. 

Faroqhi, S. (2016). Osmanlı İmparatorluğu’nda Yollara Düşenler, Zanaatkârlar, 
Köylüler, Tacirler, Sığınmacılar, Elçiler 16-18. Yüzyıllar, (Çeviri: Zülal Kı-
lıç), İstanbul: Kitap Yayınevi.

Gaziantep’in Sıhhî ve İçtimaî Coğrafyası (2010). (Hazırlayan: Uğurol Barlas), 
İstanbul. 

Gedikli, F (1998). Osmanlı Şirket Kültürü XVI.-XVII. Yüzyıllarda Mudârebe Uy-
gulaması, İstanbul: İz Yayıncılık.



20  |  Ayıntab Şehri’nde Tüccar Olmak (1650-1700)

Genç, M. (2002). Osmanlı İmparatorluğunda Devlet ve Ekonomi, İstanbul: Ötü-
ken Neşriyat. 

İnalcık, H. (1979-1980). Osmanlı Pamuklu Pazarı Hindistan ve İngiltere: Pa-
zar Rekabetinde Emek Maliyetinin Rolü, ODTÜ Geliştirme Dergisi, Özel 
Sayı II, s. 1-65.

İnalcık, H. (2000). Osmanlı İmparatorluğu’nun Sosyal ve Ekonomik Tarihi Cilt 1 
(1300-1600), (Türkçeye Çeviren: Halil Berktay), İstanbul: Eren Yayınları.

İnalcık, H. (2003). Osmanlı İmparatorluğu Klasik Çağ (1300-1600), (Çeviren, 
Ruşen Sezer), 2. Baskı, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

İnalcık, H. (2017). Devlet-i Aliyye, Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırma-
lar-I, Klasik Dönem (1302-1606): Siyasal, Kurumsal ve Ekonomik Gelişim, 
60. Basım, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Kafadar, C. (2012). Kim Var İmiş Biz Burada Yoğ İken Dört Osmanlı: Yeniçeri, 
Tüccar, Derviş ve Hatun, 4. Baskı, İstanbul: Metis Yayınları.

Köse, E. (2019). Acem Ermeni Tüccarın Osmanlı Ülkesindeki Faaliyetleri (18. 
Yüzyılın İlk Yarısında), Üçüncü İktisat Tarihi Kongresi Bildirileri-3, İzmir, 
s. 43-61. 

McGowan, B. (2004). Âyanlar Çağı 1699-1812, Osmanlı İmparatorluğu’nun 
Ekonomik ve Sosyal Tarihi 1600-1914, Cilt: 2, İstanbul: Eren Yayınları, s. 
759-884.

Orhonlu, C. (1984). Osmanlı İmparatorluğunda Şehircilik ve Ulaşım Üzerine Araş-
tırmalar, (Derleyen: Salih Özbaran), İzmir: Ege Üniversitesi Yayınları.

Özvar, E. (2005). Osmanlı’da Gümrükler ve Kervanlar, Osmanlı Medeniyeti Si-
yaset, İktisat, Sanat, İstanbul: Klasik Yayınları, s. 105-124. 

Pakalın, M. Z. (1993). Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, 3. Cilt, 
İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

Pamuk, Ş. (2003). Osmanlı İmparatorluğu’nda Paranın Tarihi, 3. Baskı, İstan-
bul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları.

Pamuk, Ş. (2005). Osmanlı Türkiye İktisadî Tarihi 1500-1914, İstanbul: İletişim 
Yayınları. 

Şemseddin Sâmî (1314). Kâmûsu’l-Âlâm, Cilt 5, İstanbul. 
Tabakoğlu, A. (2016). Osmanlı Mali Tarihi, İstanbul: Dergâh Yayınları.
Taeschner, F. (2010). Osmanlı Kaynaklarına Göre Anadolu Yol Ağı, (Çeviren: 

Nilüfer Epçeli), İstanbul: Bilge Kültür Sanat.
Tekeli, İ. (1985), Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Kentsel Dönüşüm, Tanzimat’tan 

Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi 4, İstanbul: İletişim Yayınları, s. 
878-890.

Uludağ, M. Ç. (1955). 18. ve 19. Yüzyıllarda Saruhan’da Eşkiyalık ve Halk Hare-
ketleri, İstanbul: Berksoy Basımevi.



21

Bölüm 2

Osmanlı İktisadi Modernleşme Sürecinde Rüşvet 
ve Yolsuzluğun Kurumsal Kökenleri 

Ramazan Arslan1

Özet

Osmanlı maliyesi, tarihsel olarak güçlü bir merkezî yapı ve detaylı bir 
vergi düzeni üzerine inşa edilmiştir. Ancak zaman içinde bu yapının çeşitli 
alanlarında kurumsal zafiyetler, rüşvet ve yolsuzluk gibi uygulamalar ortaya 
çıkmıştır. Vergi toplama sistemlerinden bürokratik atamalara kadar birçok alanı 
etkileyen bu yozlaşma, sadece bireysel ahlaki sapmalarla değil, aynı zamanda 
sistemik ve yapısal nedenlerle açıklanabilecek niteliktedir. Tanzimat’tan itibaren 
modernleşme çabalarıyla birlikte yeni idari ve mali kurumların ihdas edilmesi, 
merkeziyetçi reformlar aracılığıyla yolsuzlukla mücadeleyi de hedeflemiş; 
ancak taşradaki uygulamalar ve siyasi müdahaleler, bu kurumların etkinliğini 
sınırlamıştır. Özellikle Tanzimat ve Sultan II. Abdülhamid dönemlerinde, 
kamu kaynaklarının yönetimi, denetimi ve dağıtımı süreçlerinde ortaya çıkan 
kurumsal zaafiyetler, yolsuzluğun sistematik bir sorun hâline gelmesine neden 
olmuştur.

Bu çalışmanın temel amacı, Osmanlı iktisadi modernleşme sürecinde rüşvet 
ve yolsuzluk olgusunu kurumsal kökenleriyle birlikte ele almak ve bu olgunun 
devlet maliyesi, idari yapı ve kamu güveni üzerindeki etkilerini tarihsel 
bağlamda analiz etmektir. Çalışma, klasik dönemden başlayarak Tanzimat 
reformları ve Sultan II. Abdülhamid dönemi boyunca mali teşkilatta ortaya 
çıkan yapısal sorunları ve denetim mekanizmalarının etkinlik düzeyini 
incelemekte; kamu maliyesiyle ilgili kurumsal dönüşüm çabalarının neden 
tam anlamıyla başarıya ulaşamadığını tartışmaktadır. Bu bağlamda, merkezi ve 
taşra teşkilatları arasındaki denge, mültezimlik ve iltizam gibi uygulamaların 
suiistimale açıklığı, yabancı sermaye ile kurulan imtiyaz ilişkilerinde ortaya 
çıkan etik dışı uygulamalar ve mali denetim kurumlarının performansı 
çalışmanın temel analiz alanlarını oluşturmaktadır. Çalışmadan elde edilen 
bulgular, Osmanlı’daki yolsuzluk ve rüşvet mekanizmalarının yalnızca mali 

1	 Doç. Dr. Bartın Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi, İktisat, rarslan@bartin.edu.tr, 
ORCID ID: 0000-0002-4574-8819.

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub886.c3631



22  |  Osmanlı İktisadi Modernleşme Sürecinde Rüşvet ve Yolsuzluğun Kurumsal Kökenleri

sistemi değil, aynı zamanda kamusal güven, bürokratik meşruiyet ve iktisadi 
gelişim süreçlerini de doğrudan etkileyen çok katmanlı bir sorun alanı 
olduğunu ortaya koymaktadır. 

1. Osmanlı Maliye Teşkilatında Rüşvet ve Yolsuzluğun Tarihsel 
Gelişimi

Osmanlı Devleti’nin klasik dönemden itibaren inşa ettiği mali yapı, 
güçlü bir merkezî teşkilata ve detaylı bir vergi düzenine dayanmakla birlikte, 
zaman içerisinde farklı biçimlerde yozlaşmalara da maruz kalmıştır. Devletin 
gelir kaynaklarını güvence altına almak ve taşradan merkeze doğru etkin 
bir kaynak aktarımı sağlamak amacıyla kurumsallaşan maliye teşkilatı, 
özellikle geniş topraklara yayılan idarî yapının kontrolünde çeşitli zorluklarla 
karşılaşmıştır. Bu zorlukların başında ise rüşvet, usulsüzlük ve çıkar ilişkilerine 
dayalı uygulamalar yer almıştır. Mali sistemin temel unsurlarından biri olan 
vergi toplama süreci, belirli dönemlerde kurumsal zaaflar nedeniyle istismara 
açık hâle gelmiş; bu durum vergi adaleti ve kamu güveni açısından önemli 
sorunlar doğurmuştur.

Klasik dönemde vergi sisteminde görülen uygulama çeşitliliği ve 
tımar, iltizam gibi yöntemlerle yürütülen tahsilat mekanizmaları, hem 
merkeziyetçiliğin hem de taşradaki yerel güç odaklarının etkisini artırmıştır. 
Bu süreçte, vergi toplama görevini üstlenen mültezimler ve diğer yerel 
aktörler, zaman zaman yetkilerini aşarak kamu kaynaklarını kişisel çıkarları 
doğrultusunda kullanmışlardır. Aynı şekilde, mali bürokrasinin merkezî 
kademelerinde görev alan memurlar da atama, terfi ve icraat süreçlerinde 
rüşvet alışkanlığını yaygınlaştırmış; bu durum, mali teşkilatta kurumsal 
güvenin zedelenmesine yol açmıştır.

Bu çerçevede, Osmanlı maliyesinde rüşvet ve yolsuzluk dinamiklerinin 
tarihsel gelişimi, sadece bireysel ahlaki zaaflarla açıklanamayacak kadar 
kapsamlı ve yapısal bir karakter taşımaktadır. Vergi sisteminin işleyişi, görevde 
yükselme mekanizmaları, taşra-idare ilişkileri ve denetim zafiyetleri gibi çok 
katmanlı etkenler, bu sorunların süreklilik kazanmasında belirleyici olmuştur. 
Bu bölümde, önce klasik dönemde vergi sistemi ve yolsuzluk dinamikleri 
incelenecek, ardından mali bürokrasi içerisinde rüşvetin kurumsallaşma 
biçimleri tarihsel bağlamı içinde değerlendirilecektir.

1.1. Klasik Dönemde Vergi Sistemi ve Yolsuzluk Dinamikleri

Osmanlı maliye teşkilatı, tarihsel süreç içerisinde ortaya çıkan ihtiyaçlar 
ve yapısal dönüşümler doğrultusunda gelişim göstermiştir. Bu teşkilatın en 
üst mercii, Divan-ı Hümayun’da maliye işlerini temsil eden Başdefterdar idi. 



Ramazan Arslan  |  23

Osmanlılar, maliye sistemlerini kendilerinden önceki Türk devletlerinden 
miras almış, özellikle İlhanlı geleneğinin etkisi altında kalmışlardır. 
İlhanlılardaki “Defterdar-ı Memalik” kurumu, Osmanlı idari yapısına 
“defterdar” adıyla intikal etmiştir. Osmanlılar, bu kavramı benimseyerek 
devletin mali işlerinden birinci derecede sorumlu kişiyi “defterdar” olarak 
tanımlamışlardır (Ortaylı, 2008: 223; Uzunçarşılı, 1988: 325; Kütükoğlu, 
1994: 94).

Fatih Kanunnamesi’ne göre, defterdar padişahın mal varlığının vekili 
konumundaydı. Hazinenin açılıp kapatılması gibi işlemler onun nezaretinde 
gerçekleştirilirdi. Bu görev, defterdara yalnızca yönetsel değil, aynı zamanda 
simgesel bir yetki de kazandırmaktaydı. Divan-ı Hümayun’da vezir-i azam 
ile aynı sofrayı paylaşır, her salı günü padişahın huzuruna kabul edilirdi. 
Ayrıca mali konulara ilişkin olarak padişah adına hüküm yazma yetkisine 
sahipti. Sefere çıkıldığında Başdefterdar, maliye teşkilatını temsilen doğrudan 
padişahla görüşme ayrıcalığını haizdi (Ünal, 2007: 91; Tekin, 2019: 56). 
Osmanlı maliye teşkilatının ilk temelleri I. Murat döneminde atılmış, 16. 
yüzyılda ise kurumsal olarak olgunlaşmıştır. Bu yüzyılda Başdefterdarın 
görev ve yetkileri diğer defterdarlarla paylaşılırken, 17. yüzyıldan itibaren 
bu görevde tam yetki Başdefterdara devredilmiştir. Bu yetki çerçevesinde 
defterdar, her akşam hazine işlemlerine dair raporları incelemekte ve haftanın 
belirli günlerinde bu raporları sadrazama arz etmekteydi (Günalan, 2005: 
23).

Klasik dönemde merkezi maliye teşkilatı Divan-ı Hümayun ile 
Defterdarlar ve Hazineler etrafında örgütlenmişti. Osmanlı maliyesinde 16. 
yüzyıl sonlarında Rumeli, Anadolu ve Hazine-i Amire (şakk-ı sani) adlarıyla 
üç bağımsız defterdarlık oluşturuldu; ayrıca Eyâlet beyleri ve kazalarda da 
“kenar defterdarlıkları” kuruldu. Bu yapı, merkezileşmiş bir sistem kadar 
taşrada yerel unsurları içeren bir sistem de ortaya koymuştur. Bir yandan 
İstanbul’daki başdefterdar bütçe ve bütçe denkleştirme işlerini yürütürken; 
diğer yandan sancak ve eyalet defterdarlıkları bölgesel gelirleri tahsil ederdi. 
Böylece, yerelde beylik ve sancak beyleri ile muhassıllar önemli roller 
üstlenmiş; fakat tüm işlemler defterdar nezaretinde kaydedilmek zorundaydı 
(Yurtseven, 2002:110-111).

Klasik Dönem Osmanlı Devleti’nin vergi sistemi, İslam hukuku 
esaslarına dayalı şer’î vergiler ile devletin olağan ve olağanüstü giderleri 
için konan örfî vergilerden oluşuyordu. İslam hukuk sistemi çerçevesinde 
tanımlanan ve Hz. Peygamber döneminden itibaren uygulanagelen vergiler, 
şer‘î vergiler olarak adlandırılmaktadır. Bu vergilendirme yapısı, 1839 yılında 
Tanzimat Fermanı’nın ilanına kadar herhangi bir değişikliğe uğramamış; 



24  |  Osmanlı İktisadi Modernleşme Sürecinde Rüşvet ve Yolsuzluğun Kurumsal Kökenleri

tüm Müslüman Türk devletlerinde büyük ölçüde aynı kalmıştır. Şer‘î vergiler 
kategorisinde, başlıca zekât, öşür (çoğulu âşar), haraç ve cizye yer almaktadır. 
Müslümanlardan öşür ve zekat alınırken Hristiyanlardan Haraç ve Cizye 
vergileri alınmıştır (Akdağ, 1979, 510-518; Kazıcı, 2005: 13; Bilge, 2012: 
388). Devleti yöneten “askeri” sınıf vergiden muaf sayılmıştır.  

Osmanlı Devleti’nde, doğrudan “zekât” adıyla tanımlanan bir vergi 
türüne rastlanmamakla birlikte, bazı vergi uygulamalarının İslami zekât 
ilkeleri doğrultusunda şekillendirildiği görülmektedir. Özellikle hayvanlar ve 
ticaret mallarına yönelik alınan vergiler, bu dini yükümlülüğün ekonomik 
izdüşümleri olarak değerlendirilmiştir. Bu çerçevede, Ağnam Resmi, Deve 
ve Camus Resmi ile Canavar Resmi gibi vergi kalemleri, zekât prensiplerine 
dayalı olarak tatbik edilen uygulamalar arasında yer almaktadır. Tanzimat 
dönemine kadar Osmanlı vergi sistemi, farklı adlar ve formlar altında 
çok çeşitli uygulamalara sahne olmuştur. Bu çeşitlilik içerisinde öne çıkan 
vergilerden biri olan Otlak Resmi, hayvanların otlatıldığı arazi ya da meranın 
sahibine ödenen bir tür kullanım bedelini ifade etmekteydi (Tabakoğlu, 
1994: 212). 

Osmanlı vergi sisteminde önemli bir yere sahip olan âşar vergisi, tarımsal 
üretim üzerinden alınan ve ürünün onda birini devlet adına tahsil eden bir 
vergi türüdür. Bu vergi, doğrudan tarımsal faaliyete dayalı gelirler üzerinden 
uygulanmakta ve Osmanlı ekonomisinin temel dayanaklarından biri olarak 
kabul edilmekteydi. Gayrimüslim tebaanın yükümlülüğünde olan cizye 
vergisi ise, belirli koşulları sağlayan kişilerden alınan bir şahsi vergiydi. 
Cizye ödemekle yükümlü sayılmak için kişinin 14 ile 75 yaş arasında olması, 
sağlıklı ve çalışabilir durumda bulunması, ehl-i zimmet statüsüne sahip 
olması gerekiyordu (Ercan, 1991: 371–373; Bülbül, 1999: 175). Cizye 
vergisi, yalnızca nakdî olarak ödenmekte ve doğrudan merkezî hazineye 
(Hazine-i Âmire) aktarılmaktaydı. Bu yönüyle cizye, hem maliye sisteminde 
merkeziyetçiliğin bir aracı olmuş hem de dinî yükümlülüklerin idari yapıya 
yansıyan biçimlerinden biri olarak işlev görmüştür (İnalcık, 2000:107). 

Cizye, ödeme gücüne göre üç kategoride sınıflandırılmıştı: Alâ, Evsat 
ve Edna. Bu doğrultuda, en yüksek grup olan Alâ sınıfı için yıllık 48 akçe, 
Evsat için 24 akçe ve Edna için 12 akçe cizye tahsil edilirdi. Halk arasında 
haraç olarak da bilinen bu vergi türüyle cizye arasında kavramsal bir ayrım 
bulunmaktadır. Cizye ödeyen bir zimminin Müslüman olması hâlinde bu 
yükümlülüğü ortadan kalkarken, haraç ise araziye dayalı bir vergi olması 
nedeniyle kişinin din değiştirmesiyle ortadan kalkmazdı; kişi Müslüman olsa 
dahi haraç vermeye devam ederdi. Cizye vergisinden muaf tutulan gruplar 
arasında ise kadınlar, çocuklar, yaşlılar, din adamları, hastalar, engelliler ve 



Ramazan Arslan  |  25

erginlik çağına ulaşmamış bireyler yer almaktaydı (Tabakoğlu, 1994: 240; 
Ercan, 1991: 385).

Osmanlı vergi sisteminde, kamu gelirlerinin toplanması farklı yöntemler 
aracılığıyla gerçekleştirilmiş olup bu yöntemler tarihsel süreç içerisinde 
dört ana başlık altında sınıflandırılmaktadır: Dirlik, iltizam, malikâne ve 
emanet usulleri. Dirlik sistemi (ya da tımar sistemi), devletin askerî ve idarî 
kadrolarında görev alan memurlara, hizmet karşılığında belirli bir toprak 
parçasının gelirini tahsis etmesi esasına dayanmakta olup, maaş yerine aynî 
gelir elde edilmesini sağlayan bir yöntem olarak işlev görmüştür. İltizam 
sistemi, Osmanlı maliyesinde tımar sisteminin yanında yer alan tamamlayıcı 
bir yapı oluşturmuştur.  Arapça kökenli olan “İltizam” kelimesi, “lüzum” 
kökünden türetilmiş; kelime anlamı olarak “gerekli görme, üstlenme, 
sahiplenme” anlamlarını taşımaktadır. Terimsel olarak ise, “bir şahsın devlete 
ait belirli bir vergi gelirini, belirli bir bedel karşılığında ve sınırlı bir süreyle 
toplama yetkisini üzerine alması” şeklinde tanımlanabilir. Bu görevi üstlenen 
kişiye mültezim denilmiştir (Giray, 2001: 66; Genç, 2000: 154; Batmaz, 
1996: 39; Buluş, 2010: 94).  

İltizam sisteminde, mültezimlerin vergi toplama hakkını elde edebilmeleri 
için bir sarrafı kefil olarak göstermeleri zorunluluk arz etmekteydi. Bu 
uygulama sayesinde, mültezimlere finansman sağlayan sarraflar yalnızca 
bir teminat işlevi görmemiş, aynı zamanda bu aracılık faaliyeti üzerinden 
ekonomik kazanç da elde etmişlerdir (İnalcık, 2000: 105). Emanet usulü, 
1840 yılında iltizam sisteminin kaldırılmasıyla birlikte uygulanmaya 
başlanmış ve bu sistemde vergiler, emin adı verilen maaşlı devlet görevlileri 
tarafından toplanmıştır. Her ne kadar Osmanlılar tarihsel süreçte her iki 
yöntemi de kullanmış olsalar da, iltizam yöntemi, kuruluş döneminden 
19. yüzyılın ortalarına kadar emanet yöntemine kıyasla daha fazla tercih 
edilmiştir (Genç, 2000:155).

Malikâne sistemi ise ilk kez 1695 yılından itibaren uygulanmaya 
başlanmış, özellikle Suriye ve Güneydoğu Anadolu bölgelerinde yaygınlık 
kazanmıştır. Bu sistemde, devlet, belirli niteliklere sahip kişilere bir mukataa 
(gelir birimi) karşılığında vergi gelirlerini ömür boyu tahsis etmekteydi. 
Müzayede yöntemiyle gerçekleştirilen bu tahsis sürecinde, en yüksek teklifi 
veren kişi malikâne sahibi olarak kabul edilmekte ve bu durumu belgeleyen 
berat belgesi kendisine verilmekteydi (Giray, 2001: 113). Malikâne 
sisteminin temel amacı, vergi kaynağının sürekliliğini güvence altına almak 
ve devlet hazinesine istikrarlı bir gelir akışı sağlamaktı; ancak uygulamada bu 
hedeflere tam anlamıyla ulaşılamamıştır.



26  |  Osmanlı İktisadi Modernleşme Sürecinde Rüşvet ve Yolsuzluğun Kurumsal Kökenleri

Mültezimlik (iltizâm) sistemi, başlangıçta devlete nakit akışı sağlasa 
da sonradan suiistimallere davetiye çıkarmıştır. Mültezimler, devlet adına 
belirledikleri ilçelerdeki vergi kalemlerini üzerlerine alır, taahhüt ettikleri 
bedeli ödedikten sonra fazlasını reayeden toplayarak kâr elde etmişlerdir 
(Tekin, 2019:67). Ancak ödenen bedel ile toplanan miktar arasındaki 
fark mültezimlere kâr sağladığından, zamanla mültezimler reaya üzerinde 
haksız ilaveler veya yüksek fiyatlandırmalar yaparak kazanç sağlamaya 
yönelmiştir. Bu durum, reayanın cephesinden “haksız vergi” şeklinde 
kendini göstermiştir. Örneğin, 18. yüzyıl ortalarında Diyarbakır’da 
yetkililerin kanunen ödenmesi gereken vergilerin üstünde başta Seyyidlerden 
ek vergi talep ettiği belgelenmiştir (Özgül, 2019:677). Bu tür kanun dışı 
uygulamalar, mültezimlerin ve yerel yetkililerin kazancını artırırken reayanın 
mağduriyetine yol açmış; vergi adaleti ciddi biçimde zedelenmiştir.

Klasik dönemde merkezileşme ve taşra yetkileri arasında karmaşık bir 
denge vardı. Her ne kadar resmi olarak tüm gelirler hazineye aktarılsa da 
uygulamada taşra beylerbeyi, sancakbeyi ve ayanlar da vergi toplama ve 
dağıtımında inisiyatif kullanmışlardır. Devlet, Avâriz-ı Divanîye gibi vergileri 
merkezden belirlemesine rağmen, bu vergi yükünün köylü arasında dağıtımı 
genellikle kazaların ayan ve eşrafına bırakılmıştır (Özgül, 2019:681). 
Dolayısıyla taşrada yaşayan halk, vergi mükellefiyetini ödemekle yükümlü 
olmasına karşın, tahsilat sürecinde illerdeki yerel güçlerin keyfî müdahalesine 
açık hale gelmiştir. Bu farklılaşma, vergilerde “merkez-taşra” ayrışmasına ve 
bölgesel uygulama farklılıklarına neden olmuştur.

Osmanlı mali sistemindeki yapısal esnekliklerin bazen yolsuzluğa zemin 
hazırladığı görülmektedir. Cezar (1986)’a göre 17. ve 18. yüzyıllardaki 
merkezî denetimin zayıflamasıyla rüşvet ve iltimasın artması malî krizin 
nedenlerinden biri olarak görülmektedir. Klasik Dönem’de vergi toplama 
süreci sıkı kurallara bağlanmış olsa da çok sayıda suiistimal yaşanmıştır. 
Devlet, reaya üzerinde yerel otoritelerin aşırı yüklerinden korumayı amaçlasa 
da genellikle bu zorlukları önleyememiştir. Her dönemde görevliler arasında 
yolsuzluk raporları bulunduğu kayıtlara geçmiştir. Örneğin bir dönemde, 
vergi muafiyeti bulunan Seyyidlere karşı yetkililerce örfi bir vergi dayatıldığı 
ve onların haysiyetinin incitildiği resmi olarak tespit edilmiştir (Özgül, 
2019:677-681).

Benzer şekilde rüşvet uygulamaları yaygınken, görevlilerin çoğu zaman 
reaya’yı savunacak bir hukukî yaptırım yerine çıkar ilişkilerini gözettiği 
görülmüştür. Yurtseven’in belirttiği üzere bir defterdarda aranan niteliklerden 
biri “rüşvetten uzak duran” olmasıdır (Yurtseven, 2002:113). Ancak pratikte 
defterdar ve alt kademe mali memurlar kendi kârlarını maksimize etmek için 



Ramazan Arslan  |  27

rüşvet ve iltimas yöntemlerine başvurmuştur. Diğer yolsuzluk türleri arasında; 
kayıtların kasıtlı eksik tutulması, muafiyetlerin ihlali, narh sisteminin aşırı 
hasılat yaratacak şekilde suiistimali ve vakıf gelirlerinin zimmete geçirilmesi 
sayılabilir. Tüm bu olgular, vergilendirme sürecine gölge düşürmüş ve vergi 
adaletiyle kamu güvenini zayıflatmıştır.

Sonuç olarak, Osmanlı’nın klasik dönem vergi sistemi yapısal olarak 
merkezî öğeler taşısa da uygulamada taşrada güçlü çıkar çevrelerinin etkisi 
altındaydı. Vergi toplamada benimsediği mültezimlik ve benzeri yöntemler 
merkezi bütçeye hızlı gelir sağlasa da sahada rüşvet ve suiistimallere kapı 
aralamıştır (Özgül, 2019:677; Yurtseven, 2002:112). Bu nedenle merkez-
yerel dengesini koruma çabaları ve müfettiş denetimleri, klasik dönemde 
vergi adaleti sağlama mücadelesinin temel dinamiklerini oluşturmuştur.

1.2. Mali Bürokrasi ve İdari Yapılarda Rüşvet Mekanizmaları

Osmanlı Devleti, XVI. yüzyılın ikinci yarısına kadar toplumsal, ekonomik, 
idarî, hukukî ve askerî alanlarda istikrarını büyük ölçüde korumuş; klasik 
dönem kurumları sayesinde etkin bir devlet mekanizması yürütmeyi 
başarmıştır. Ancak söz konusu yüzyılın sonlarına doğru, artan iç ve dış 
baskılarla birlikte devletin temel kurumlarında çözülmeler meydana gelmeye 
başlamış; bu yapısal zafiyetler, takip eden yüzyıllarda Osmanlı yönetiminin 
aşamalı bir biçimde zayıflamasına zemin hazırlamıştır. Bu sürecin en belirgin 
biçimde hissedildiği alanlardan biri de maliyedir. Mali disiplini tehdit eden 
en önemli unsurlardan biri, kamu görevlilerinin şahsî çıkarları doğrultusunda 
devlet kaynaklarını suistimal etmeleri ve yaygın biçimde yolsuzluklara 
karışmaları olmuştur.

Zamanla, Osmanlı taşra ve merkez bürokrasisinde yolsuzluk uygulamaları 
sistematik bir nitelik kazanmış; rüşvet, kayırmacılık ve görevi kötüye 
kullanma gibi olgular, neredeyse geleneksel uygulamalar hâline gelmiştir. 
Bu durum, zaten mali bakımdan zor bir dönemden geçen Osmanlı Devleti 
için ilave bir yük oluşturmuştur. Yeni kaime basımı, sikkelerin içerdiği 
değerli metal oranlarının düşürülmesi (tağşiş), kâğıt para uygulamasına 
geçilmesi gibi para politikası tedbirlerinin olumsuz yansımaları henüz telafi 
edilememişken; kamu bürokrasisindeki usulsüzlüklerle mücadele edilmesi, 
mali idarenin sürdürülebilirliğini daha da zorlaştırmıştır. Literatürde yer alan 
çalışmalara göre Osmanlı Devleti’nde ilk rüşveti kullanan kişinin Kanuni 
Sultan Süleyman’ın veziriazamı olan Rüstem Paşanın olduğu bilinmektedir. 
Zaman içinde dönemin yargı organlarından görevli kadıların da maaşlarını 
az bulmalarından dolayı rüşvete bulaştıkları görülmektedir (Kış & Türkmen, 
2023: 258; Kırlı, 2006: 49-50).



28  |  Osmanlı İktisadi Modernleşme Sürecinde Rüşvet ve Yolsuzluğun Kurumsal Kökenleri

2. Tanzimat Reformları ve Kurumsal Yapı Üzerindeki Etkileri

Tanzimat dönemi, Osmanlı Devleti’nin idari, hukuki ve mali yapısında 
köklü bir dönüşüm sürecini başlatmış; klasik yönetim anlayışının yerini 
modern bürokratik kurumların aldığı bir yeniden yapılanma evresi olmuştur. 
1839 Gülhane Hatt-ı Hümayunu ile simgelenen bu reform dalgası, yalnızca 
bireysel hakların tanınmasını değil, aynı zamanda devletin kurumsal 
işleyişinde yapısal bir değişimi de hedeflemiştir. Merkezileşme, şeffaflık, 
denetlenebilirlik ve rasyonel yönetim ilkeleri, reform sürecinin temel 
dayanakları arasında yer almıştır. Ancak bu idealist hedeflerin uygulamaya 
yansıması, çeşitli alanlarda önemli sorunları da beraberinde getirmiştir. 
Tanzimat sürecinde gerçekleştirilen kurumsal reformlar, mevcut toplumsal 
yapının ve siyasi kültürün direnç noktalarıyla çatışmış; bu durum, özellikle 
taşra idaresinde, yargı sisteminde ve mali kurumlarda yolsuzluk, rüşvet ve 
kayırmacılık gibi yapısal zaafların yeniden üretilmesine zemin hazırlamıştır. 
Bu bağlamda Tanzimat’ın kurumsal etkileri iki ana eksende değerlendirilebilir:

İlk olarak, idari ve mali yapının yeniden şekillendirilmesi, reformların 
merkezinde yer almış; ancak bu süreçte denetimsizlik ve liyakat eksikliği, yeni 
kurumsal mekanizmaların yolsuzlukla iç içe geçmesine yol açmıştır. İkinci 
olarak ise, yabancı sermaye girişleri ve imtiyaz politikaları, rüşvetin ve çıkar 
ilişkilerinin sistematik hâle geldiği yeni bir kurumsal yapı üretmiş; özellikle 
belediyecilik, sanayi ve altyapı alanlarında bu durum daha da görünür hâle 
gelmiştir. Tüm bu gelişmeler, Tanzimat reformlarının yalnızca yapısal değil, 
aynı zamanda etik ve yönetsel boyutlarıyla da değerlendirilmesi gerektiğini 
göstermektedir. 

2.1. Tanzimat Döneminde Kurumsal Reformlar ve Ortaya Çıkan 
Yolsuzluk Sorunları

19. yüzyıl, klasik Osmanlı yönetim anlayışının çözülme sürecine girdiği 
ve bu bağlamda kapsamlı yapısal reformların kaçınılmaz hâle geldiği bir 
dönemi temsil eder. Bu yüzyıl aynı zamanda, geleneksel idari düzenin 
modern devlet yapılanmasına evrilme sürecinde çeşitli kurumsal, toplumsal 
ve zihinsel dönüşüm sancılarının yoğun biçimde yaşandığı bir geçiş evresidir. 
Bu bağlamda merkeziyetçi devlet yapısından hareketle hem mali kontrolü 
elde etmek hem de hazineye düzenli gelir akışını temin etmek üzere yapılan 
yeniliklerle devletin eski gücünü tekrar kazanması hedeflenmiştir. Bu 
hedefini gerçekleştirmek için devlet, vergi kaynaklarını tespit etmiş ve gelir 
kaynaklarını uygun gördüğü kanallara yönlendirmiştir (Ortaylı, 1987: 97; 
Güran, 2014: 313). Esasen Osmanlı İmparatorluğunun mevcut ekonomik 
yapısı da bunları gerektiriyordu. Ekonomisi tarıma dayanan İmparatorluk, 



Ramazan Arslan  |  29

tarım tekniklerini ve ulaşım ağlarını geliştiremediği için İstanbul’un buğday 
ihtiyacını ithal eder duruma gelmişti (Pamuk, 2007: 211-215). 

Reformları haklı kılan bir diğer neden hiç şüphesiz kapitülasyonlardı. 
19. Yüzyılda askeri ve ekonomik güç sağlayan Avrupa, kapitülasyonların 
genişlememesi konusunda Osmanlı İmparatorluğu’nu zorlamıştı. Bu zorlama 
devletin mali yapısını zedelemiş ve reformlar kaçınılmaz olmuştur (Nebioğlu, 
1986: 14). XVIII. yüzyılda askerî alanda başlayan yenilikler, XIX. yüzyılda 
mali, idari ve sosyal alanlara da yayılmıştır. III. Selim’in reform girişimleri 
başarısız olmakla birlikte sonraki nesiller için bir temel oluşturmuş; bu 
çabalar, II. Mahmud döneminde daha kurumsal bir yapıya kavuşmuştur. 
Lale Devri’nden itibaren Batı’ya yönelen zihinsel değişim süreci, modern 
Osmanlı kamu yönetiminin oluşumunu hızlandırmış; bu bağlamda, yerel 
yönetimler gibi adem-i merkeziyetçi kurumlar reform sürecinin önemli bir 
parçası hâline gelmiştir (Uçar & Karakaya, 2014: 155; Ökmen & Yılmaz, 
2009). 

Tanzimat dönemi, Osmanlı Devleti’nin modernleşme sürecinde idari 
ve mali yapının yeniden düzenlendiği bir dönemi ifade eder. Bu süreçte, 
merkeziyetçi bir devlet yapısı oluşturma hedefi doğrultusunda, taşra idaresi 
üzerinde kontrolü artırmak amacıyla çeşitli reformlar hayata geçirilmiştir. 
Mali alanda ise, tek hazineli ve tek bütçeli bir sisteme geçiş için adımlar 
atılmıştır. Bu reformların başarısı, devlet gelirlerinin artırılmasına bağlıydı 
(Kaya, 2021:118). Tanzimat ile devletin merkezîleşme politikaları hız 
kazanmış ve bürokratik yapı yeniden şekillendirilmiştir. Özellikle maliye, 
adliye, eğitim ve yerel yönetim alanlarında kurumsal düzenlemeler yapılmış, 
bu alanlarda modernleşmeye yönelik organlar ihdas edilmiştir (Ökmen & 
Yılmaz, 2009:103). Örneğin, yerel yönetimlerde belediye meclislerinin 
oluşturulması ve taşradaki hizmet sunumunun modernleştirilmesi, taşra 
yönetiminde devlet otoritesinin kurumsal olarak tahkim edilmesini 
amaçlamıştır (Aslantürk, 2018:142). 

Yargı alanında ise şer’i yargı sistemine paralel olarak nizamiye mahkemeleri 
kurulmuş ve karma bir hukuk düzenine geçilmiştir. Bu dönüşüm, Osmanlı 
hukuk sisteminde ikili bir yapı oluşturarak hem şer‘î hem de modern hukuk 
anlayışının eş zamanlı varlığına imkân tanımıştır (Durhan, 2008:68). 
Tanzimat reformları aynı zamanda kentleşme ve şehir planlaması konularında 
da etkili olmuş, Osmanlı imar sisteminin temelleri bu dönemde atılmıştır. 
Bu bağlamda Tanzimat, modern belediyecilik anlayışının öncüsü olarak 
değerlendirilmekte, şehir planlamasında standartların ve düzenin ilk kez 
kurumsallaştığı bir dönem olarak öne çıkmaktadır (Özcan, 2006).



30  |  Osmanlı İktisadi Modernleşme Sürecinde Rüşvet ve Yolsuzluğun Kurumsal Kökenleri

Tanzimat uygulamalarının etkinliğini sağlamak amacıyla, merkezî düzeyde 
mali meseleleri denetlemek, değerlendirmek ve karara bağlamak üzere 1840 
yılında Meclis-i Muhasebe-i Maliye teşkil edilmiştir (Cezar, 1986:286). 
Bu meclisin temel işlevi, Tanzimat’ın uygulandığı bölgelerde vergilerin 
yeniden belirlenmesi, tahsilat sürecinde yaşanan sorunların, yolsuzlukların ve 
ihtilafların hukuki çerçevede çözülmesini sağlamaktı. Ayrıca, Hazine-i Hassa 
dışında kalan tüm nezaret ve dairelerin yıllık harcamalarının kesin hesaplarını 
denetlemek ve bütçe hesaplarının kontrolünü gerçekleştirmek de meclisin 
görev alanına dâhildi (Tabakoğlu & Taşdirek, 2015: 96).  

Maliye Nezareti’nin kurulmasıyla birlikte, 19. yüzyılın başlarına kadar 
Osmanlı mali sisteminde en yüksek mali denetim makamı olan Başbâkî 
Kulluğu’nun görev ve yetkileri, yeni oluşturulan Maliye Müfettişliği 
kurumuna devredilmiştir. Bu değişim, Osmanlı maliyesinde hayata 
geçirilmek istenen reformların kurumsal altyapısını oluşturma çabasının 
bir parçası olarak değerlendirilebilir. Ancak zamanla, bu denetim yetkileri 
farklı kurullara aktarılmış; 1840 yılında söz konusu yetkilerin önemli bir 
kısmı Meclis-i Muhasebe-i Maliye’ye, 1851 yılında ise bir bölümü Zimemât 
Komisyonu’na devredilmiştir (Tabakoğlu & Taşdirek, 2015: 95-96).  

Bu gelişmeler, mali denetim yapısının zaman içerisinde merkezîleşme 
hedefi doğrultusunda yeniden şekillendiğini göstermektedir. Mali yapıda ise 
devlet gelirlerinin modern yöntemlerle toplanması ve kamu harcamalarının 
düzenlenmesi hedeflenmiştir. Bu doğrultuda muhasebe sisteminde Batı 
kaynaklı düzenlemelere gidilmiş ve merkezi bütçe disiplini tesis edilmeye 
çalışılmıştır (Eroğlu, 2010:81; Yaşar, 2016:205). Başlangıç aşamasında 
reform girişimlerinin yalnızca padişah ve sınırlı sayıdaki devlet adamı 
inisiyatifiyle ortaya çıkmış olması, zamanla bu sürece entelektüel çevrelerin 
ve fikir adamlarının da katılım göstermesiyle birlikte, dönüşüm düşüncesinin 
toplumsal ve zihinsel tabanı önemli ölçüde genişlemiştir.  Ancak tüm bu 
reformlara rağmen uygulamadaki yetersizlikler ve geleneksel yapılarla modern 
kurumlar arasındaki uyumsuzluklar, reformların etkinliğini sınırlamıştır 
(Karal, 1995: 211; Akça & Hülür, 2006:308).

Tanzimat dönemi, Osmanlı İmparatorluğu’nun modernleşme yönünde 
attığı en önemli adımların başında gelir. 1839’da ilan edilen Gülhane Hatt-ı 
Hümayunu ile başlayan bu reform süreci, geleneksel yönetim yapısının 
yeniden düzenlenmesini, hukuk ve maliye başta olmak üzere birçok alanda 
Batılı anlamda kurumsal reformların uygulanmasını hedeflemiştir. Nitekim 
Tanzimat Fermanı’nda, rüşvetin devleti çöküşe sürükleyen temel unsurlardan 
biri olduğu belirtilmiş ve bu sorunun önlenmesi amacıyla kapsamlı bir yasal 
düzenleme yapılmasına karar verilmiştir. Bu bakımdan Tanzimat Fermanı, 



Ramazan Arslan  |  31

rüşvetin toplumda yaygınlaştığı bir dönemde yolsuzlukla mücadele amacıyla 
hukuki düzenlemeler getirmiş (Kış & Türkmen, 2023: 260). Ancak bu 
dönemdeki reform girişimleri, uygulamada çeşitli aksaklıklar ve yozlaşma 
biçimleriyle karşı karşıya kalmıştır. İlk olarak kamu maliyesi ve vergi toplama 
sistemi yeniden yapılandırılmak istenmiş; bu kapsamda iltizam sisteminin 
kaldırılması ve yerine doğrudan devlet görevlileri aracılığıyla vergi toplanması 
planlanmıştır. Ancak uygulamada bu değişim, mültezimlerin yerine atanan 
“muhassılların” yerel ölçekte denetimsiz biçimde hareket etmesine neden 
olmuş; bu da rüşvet, irtikâp ve görevi kötüye kullanma gibi yolsuzluk 
biçimlerinin yaygınlaşmasına yol açmıştır (Satıcı, 2008:178–179).

Taşrada yönetimin merkezden gönderilen valilerle ve yerel meclislerle 
yürütülmeye çalışılması, otorite boşluklarına ve yetki çatışmalarına 
neden olmuştur. Güvenlik hizmetlerinde görev alan zaptiye birliklerinin 
maaşlarının keyfi biçimde düzenlenmesi, fazla gösterilen personel üzerinden 
ödeme alınması gibi uygulamalar sıkça raporlanmıştır (Satıcı, 2008:191). 
Tanzimat’ın getirdiği bu yeni kurumsal yapı, çoğu zaman yolsuzlukların 
yeniden biçimlenmesine zemin hazırlamıştır.

Mali alandaki reformlar bağlamında Osmanlı merkezi yönetimi, 
bütçeleme sistemine geçmek istese de bu süreç büyük ölçüde siyasi elitlerin 
yönlendirmesiyle işlemiştir. Devletin dış borçları arttıkça, 1881’de kurulan 
Düyun-u Umumiye İdaresi gibi dış denetimli yapılar Osmanlı maliyesinin en 
verimli gelir kaynaklarına el koymuştur. Bu durum, ekonomik bağımsızlığın 
kaybına ve halkın tepkisinin büyümesine neden olmuştur (Eroğlu, 2010:66–
68). Düyun-u Umumiye İdaresinin Tuzlalar konusunda kaçakçılıkla 
mücadelesinde Osmanlı Devleti’nden asker ve zaptiye kuvvetleriyle yardım 
istemesine rağmen usulsüzlüklerin olduğu ve kaçakçılıkla mücadele işinin 
sekteye uğradığı görülmüştür ( Demirel, 2002: 151-153).  Sonuç olarak 
Tanzimat dönemi, kurumsal reform arayışlarının yoğunlaştığı ancak 
uygulamada yetersizliklerin ve siyasi-yerel çıkarların ön plana çıktığı bir 
dönemdir. Bu süreçte yolsuzluk, sadece bir ahlaki zafiyet değil; aynı zamanda 
yapısal, hukuki ve idari zaafların ortak ürünü olarak ortaya çıkmıştır. 

2.2. Yabancı Sermaye ve İmtiyaz Politikalarında Rüşvet ve 
Yolsuzluk

Tanzimat dönemiyle birlikte Osmanlı Devleti, ekonomik ve mali krizlerin 
baskısıyla hem iç hem de dış kaynaklı sermaye arayışına yönelmiştir. Bu 
süreçte yabancı yatırımcılar, özellikle ulaştırma, maden ve altyapı gibi kamu 
hizmeti niteliği taşıyan sektörlerde imtiyazlar talep etmiş ve bu talepler çoğu 
zaman Osmanlı bürokrasisinde rüşvet ve kayırmacılık yoluyla karşılanmıştır. 



32  |  Osmanlı İktisadi Modernleşme Sürecinde Rüşvet ve Yolsuzluğun Kurumsal Kökenleri

Yeni kurulan belediye teşkilatları, modern kentsel hizmetlerin sunumu kadar, 
liman kentlerindeki yabancı tüccarların taleplerini karşılayacak şekilde dizayn 
edilmiş ve bu durum, yerel yönetimlerde yabancı çıkar gruplarının doğrudan 
etkili olduğu bir yapı doğurmuştur. Özellikle İzmir, Beyrut ve Kudüs gibi 
merkezlerde, belediye meclislerinde görev alan eşraf, hem yerli elit hem de dış 
bağlantılara sahip sermaye gruplarıyla iç içe geçmiş ve imtiyaz politikalarını 
kendi çıkarları doğrultusunda yönlendirmiştir. İzmir örneğinde belediye 
seçimlerinin servet esasına dayalı olması, meclis üyeliklerini yalnızca mali 
gücü yüksek bireylerin erişebileceği bir statüye dönüştürmüş, bu da kamu 
gücünün özel çıkarlar için kullanımını kolaylaştırmıştır (Avcı, 2016:172-
175).

Maliye Nezareti, Osmanlı mali idaresinde 1840 yılından itibaren tek 
yetkili otorite hâline gelmiş ve devletin tüm gelir-gider kalemlerinin merkezi 
bir yapıyla yönetilmesine yönelik süreç başlatılmıştır. Bu düzenleme ile 
amaçlanan, özellikle taşradaki mali denetimsizliklerin ve yolsuzlukların 
önüne geçerek, kamu gelirlerinin sürdürülebilir ve güvenilir biçimde 
artırılmasıydı (Nakiboğlu, 2019:86). Fabrika-i Hümayunlar gibi kamuya ait 
üretim merkezlerinin sürdürülebilir üretim kapasitesine ulaşamamasında en 
belirleyici etkenlerden biri, dönemin yapısal yolsuzluk dinamikleri olduğu 
bilinmektedir. Özellikle idari kadrolarda liyakat ilkesinin gözetilmemesi, 
görevlerin siyasi sadakat ya da şahsi ilişkiler temelinde dağıtılması, bu 
fabrikalarda etkin bir üretim planlamasının yapılmasını imkânsız hâle 
getirmiştir. Rüşvetin yaygınlaşmasıyla birlikte hammadde temin süreçleri, 
tedarik zincirleri ve işgücü istihdamında keyfilik artmış; kamu kaynakları 
sistematik biçimde suistimal edilmiştir. Tanzimat’la birlikte 1843-1846 yılları 
arasında yapılan çeşitli düzenlemelerle asker almada hatır, gönül, rüşvet gibi 
uygunsuzlukların önüne geçilmek istenmiştir (Yazıcı vd., 2020: 49; Çoban, 
2023: 461-465).

Bir bütün olarak değerlendirildiğinde, Tanzimat dönemi imtiyaz 
politikaları, teorik olarak modernleşme hedefini taşısa da uygulamada hem 
yerli bürokrasi hem de yabancı sermaye için ranta dayalı bir çıkar ilişkileri 
ağına dönüşmüştür. Bu ağın içinde yer alan seçkin gruplar, kamu kaynaklarını 
kendi yararlarına yönlendirirken; rüşvet, aracılık ve çıkar temelli karar 
alma, reformların meşruiyetini zedeleyen başlıca sorunlar olarak karşımıza 
çıkmaktadır.



Ramazan Arslan  |  33

3. Sultan II. Abdülhamid Dönemi: Yolsuzluğun Kurumsallaşması 
ve Mücadele Girişimleri

Sultan II. Abdülhamid dönemi (1876–1909), Osmanlı devlet yapısında 
bürokratik merkeziyetçiliğin tahkim edildiği, ancak aynı ölçüde kurumsal 
yozlaşmanın da sistematik hâle geldiği bir dönemdir. Bu süreçte yolsuzluk, 
sadece bireysel çıkar elde etme aracı değil, aynı zamanda siyasal sadakat 
ilişkilerinin sürdürülmesinde bir mekanizma olarak işlev görmüştür. Devletin 
modernleşme ve merkezî otoriteyi güçlendirme hedefleri doğrultusunda 
yürütülen altyapı yatırımları, özellikle demiryolu ve maden imtiyazları gibi 
ekonomik girişimlerde büyük yolsuzluk ve usulsüzlük vakalarıyla iç içe 
geçmiş; imtiyazlar, siyasi yakınlıkla dağıtılan rant alanlarına dönüşmüştür. 
Bu durum, Osmanlı maliyesini kamu yararından uzaklaştırmış ve kamu 
kaynaklarının denetimsiz biçimde tahsis edilmesine neden olmuştur.

Öte yandan, II. Abdülhamid yönetimi yalnızca ekonomik değil, kurumsal 
denetim alanında da bir dizi reform girişiminde bulunmuştur. Ancak bu 
girişimler, özellikle Divan-ı Muhasebat ve Maliye Teftiş Heyeti gibi kurumların 
kurulmasına karşın, taşra yönetiminde karşılaşılan direnç, siyasi müdahaleler 
ve uygulama eksiklikleri nedeniyle istenen başarıyı sağlayamamıştır. Kurumsal 
denetimin yapısal zafiyetleri, yolsuzlukla mücadelede süreklilik arz eden bir 
sorun hâline gelmiştir. Bu bağlamda, II. Abdülhamid dönemi modernleşme 
çabalarıyla denetim kurumlarının doğuşuna tanıklık etmiştir. 

3.1. Altyapı Yatırımları ve İmtiyazlarda Kurumsal Zafiyetler ve 
Usulsüzlükler

19.	 yüzyıl Osmanlı Devleti için, modernleşme çabalarının hız kazandığı 
ve bu doğrultuda altyapı yatırımlarının önem kazandığı bir dönem olmuştur. 
Ancak, bu yatırımların gerçekleştirilmesinde karşılaşılan kurumsal zafiyetler 
ve usulsüzlükler, devletin mali ve idari yapısında ciddi sorunlara yol açmıştır. 
Özellikle demiryolu inşası gibi büyük ölçekli altyapı projelerinde, Osmanlı 
Devleti’nin teknik ve mali yetersizlikleri nedeniyle yabancı sermayeye 
başvurulmuştur. Bu durum, imtiyaz verilen ülkelerin Osmanlı topraklarında 
nüfuz bölgeleri oluşturmasına ve devletin egemenlik haklarının zedelenmesine 
neden olmuştur. Demiryolu inşası bu bağlamda dikkat çekici bir örnek 
teşkil etmektedir. Devletin hem teknik uzmanlıktan hem de mali kaynaktan 
yoksun olması, bu projelerde yabancı şirketlere imtiyazlar verilmesini 
zorunlu hâle getirmiştir. Fakat bu imtiyazlar çoğu zamanla devletin aleyhine 
düzenlenmiş, özellikle Almanya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerin ekonomik 
ve siyasi nüfuzunu artırmalarına yol açmıştır. Osmanlı Devleti’nde inşa 
edilen demiryolu hatlarının büyük bölümü, askerî ve iç bütünleşme gibi 



34  |  Osmanlı İktisadi Modernleşme Sürecinde Rüşvet ve Yolsuzluğun Kurumsal Kökenleri

stratejik hedeflerden çok, özellikle ihraç amaçlı tarımsal üretim yapılan batı 
bölgelerini liman şehirlerine bağlama hedefi doğrultusunda şekillenmiştir 
(Akçakaya 2022:42).

Bu süreçte, imtiyazların verilmesi ve altyapı projelerinin yürütülmesinde 
karşılaşılan yolsuzluk iddiaları, arşiv belgeleriyle de teyit edilmektedir. 
Örneğin, Yanya Vilayeti’nde yol mühendislerinin halktan rüşvet aldıkları ve 
kamu işlerinde yolsuzluk yaptıkları iddialarına dair yürütülen soruşturma, 
dönemin altyapı projelerindeki etik dışı uygulamalara ışık tutmaktadır. Her 
ne kadar ilgili belgede söz konusu iddiaların asılsız olduğu bildirilmişse de, 
devletin bu tür şikâyetleri araştırmak zorunda kalması bile kamu görevlilerine 
duyulan güvenin ne derece sarsıldığını göstermektedir (BOA, A.MKT.
MHM., 441/97). Bu tür kayıtlar, altyapı yatırımlarının yalnızca teknik veya 
ekonomik bir mesele olmadığını; aynı zamanda kurumsal denetim ve ahlaki 
sorumlulukla doğrudan ilişkili olduğunu gözler önüne sermektedir.

II. Abdülhamid dönemi, Osmanlı idare tarihinde siyasal merkeziyetçiliğin 
en ileri düzeye ulaştığı; ancak bu merkezi yapının etkin denetim yerine 
gözetleme ve istihbarat yoluyla sürdürüldüğü bir dönem olarak öne 
çıkmaktadır. Tanzimat’tan miras kalan reform hareketleri bu dönemde 
sürdürülmüş olsa da, kurumsal yozlaşma, bürokratik otorite içinde sistematik 
hâle gelmiş ve rüşvet, zimmet ve görevi kötüye kullanma gibi eylemler, kamu 
idaresinin en zayıf halkaları hâline gelmiştir (İlkten, 2023:2). Bu dönemde 
ekonomik modernleşme hedefi doğrultusunda yürütülen altyapı yatırımları, 
özellikle demiryolu inşaatları, liman imtiyazları ve maden işletmeleri gibi 
alanlarda önemli gelişmeler yaratmıştır. Ancak bu yatırımlar, çoğunlukla 
yabancı sermaye ile finanse edilmiş ve imtiyazların tahsisi süreci büyük 
ölçüde şeffaflıktan uzak biçimde yürütülmüştür. İmtiyazların siyasi yakınlıkla 
dağıtılması, kamu yararı yerine kişisel çıkarların öncelik kazanmasına neden 
olmuş; böylece altyapı yatırımları rüşvet ve usulsüzlüklerin yoğunlaştığı 
alanlara dönüşmüştür (Demir, 2021).

II. Abdülhamid dönemi mülki idaresinin karşı karşıya kaldığı en temel 
sorunlardan biri, nitelikli memur eksikliğiyle birlikte görevde bulunan bazı 
memurların geçmiş dönemlerden miras kalan yozlaşmış bürokratik anlayışı 
sürdürmeleriydi. Bu dönemde, özellikle taşra teşkilatında görev yapan 
memurlar arasında şahsi ihtirasların, rüşvet ilişkilerinin ve çeşitli yolsuzluk 
uygulamalarının sürdüğü; bu durumun ise devletin merkezileşme çabalarını 
ve reformist yönelimlerini zayıflattığı gözlemlenmektedir. Mali ve idari 
krizlerin derinleştiği bu dönemde, rüşvet almayı alışkanlık hâline getirmiş 
fırsatçı memurlar ile çıkar ilişkileri üzerinden yerel yönetimlere nüfuz eden 
toprak ağaları, yalnızca mevcut düzeni zedelemekle kalmamış; devletin 



Ramazan Arslan  |  35

kurumsal bütünlüğünü ve geleceğe yönelik reform kapasitesini tehdit eden 
yapısal bir sorun hâline gelmişlerdir (Çoban, 2023: 461-463). Bu dönemde 
Kanun-ı Esasi’nin yeniden yürürlüğe girmesiyle birlikte, yerel güç odaklarının 
yerini merkezden atanan memurlara bırakan yeni bir idari rejim kurulmuş; 
bu yolla taşradaki rüşvet ve yolsuzlukların önüne geçilmesi amaçlanmıştır. 
Bütün bu önlemlere rağmen yine de belirli sektör ya da alanlarda rüşvet ve 
yolsuzluk gibi sorunların önüne geçilememiştir. 

Bankacılık sektöründe de benzer sorunlar yaşanmıştır. 1863 yılında 
kurulan Osmanlı Bankası, devletin mali yapısında önemli bir rol oynamış, 
ancak 1873 yılında yaşanan Simonoviç davası, bankanın iç denetim 
mekanizmalarının yetersizliğini gözler önüne sermiştir. Banka çalışanlarının 
dâhil olduğu yolsuzluk, basında geniş yer bulmuş ve kamuoyunun dikkatini 
çekmiştir. Bu olay, bankanın iç denetim ve kontrol sistemlerinin büyük 
ölçüde yetersiz olduğunu ortaya koymuş; dönemin kamuoyunda da geniş 
yankı bulmuştur  (Demirkol & Demirkol, 2024:480). Mahkeme sürecinde 
rüşvet yoluyla denetçilerle iş birliği yapıldığı, bazı banka yöneticilerinin 
olayın üstünü örtmeye çalıştığı yönündeki iddialar, kurumsal yozlaşmanın 
derinliğini gözler önüne sermektedir. 

Taşra belediyelerinde de kurumsal zafiyetler ve usulsüzlükler görülmüştür. 
Örneğin Bartın Belediyesi’nin kuruluş sürecinde, mali sıkıntılar, eleman 
eksikliği ve yerel ayanların muhalefeti gibi sorunlar yaşanmış, zaman zaman 
zimmete para geçirme ve haksız vergi toplama gibi yolsuzluk iddiaları 
gündeme gelmiştir (Çetin & Yılmaz, 2019:50). Yapılan araştırmalarda 
Denizli Bidayet Mahkemesi Ceza Reisi Rüşdü Efendi’nin, rüşvet karşılığında 
mahkûmları beraat ettirdiği, kamu kaynaklarını şahsi menfaatine kullandığı 
ve görevdeki diğer memurların yolsuzluklarını örtbas ettiği, yapılan 
tahkikatla belgelenmiştir (Çoban, 2023: 461-469). Bu örnekler, Osmanlı 
Devleti’nin altyapı yatırımları ve imtiyaz uygulamalarında karşılaştığı 
kurumsal zafiyetlerin ve usulsüzlüklerin, devletin modernleşme çabalarını 
olumsuz etkilediğini göstermektedir. Yetersiz denetim mekanizmaları, liyakat 
sisteminin zedelenmesi ve dışa bağımlılık, bu sorunların temel nedenleri 
arasında yer almaktadır.

Sonuç olarak, Sultan II. Abdülhamid döneminde altyapı yatırımları bir 
modernleşme stratejisi olarak görünmekle birlikte, uygulamada kurumsal 
zafiyetlerin, kayırmacılığın ve rüşvetin yoğunlaştığı alanlar olarak öne 
çıkmıştır. Bu durum hem kamu kaynaklarının israfına hem de halkın devlete 
olan güveninin zedelenmesine neden olmuştur.



36  |  Osmanlı İktisadi Modernleşme Sürecinde Rüşvet ve Yolsuzluğun Kurumsal Kökenleri

3.2. Mali Denetim Mekanizmalarının Etkinliği 

Kamu maliyesinde saydamlık, hesap verebilirlik ve yolsuzlukla mücadele, 
etkili denetim mekanizmalarının işlerliğini zorunlu kılar. Osmanlı mali 
sisteminde bu ihtiyaca binaen 1862 yılında kurulan Divan-ı Âlî-i Muhasebe, 
mali işlemlerin yasalara uygunluğunu gözetmek amacıyla oluşturulan 
ilk bağımsız kurum olmuştur. 1876 Anayasası ile anayasal güvence altına 
alınarak “Divan-ı Muhasebat” adını alan bu kurum, devlet harcamalarının 
denetlenmesinde önemli rol oynamıştır. Ancak hesap denetiminin büyük 
ölçüde merkezde yoğunlaşması, taşra hesaplarının ise düzensiz biçimde 
merkeze ulaştırılması, Divan’ın mali gözetim görevini bütüncül olarak 
yerine getirmesini engellemiştir. Ayrıca, Divan’ın bazı yetkilerini geçici 
meclislerle paylaşması ve Maliye Nezareti’nin bu alandaki müdahale gücünü 
sürdürmek istemesi, kurumun özerkliğini zayıflatarak etkisini sınırlamıştır 
(Kış, 2012:50–54). 

Divan-ı Muhasebat’ın temelini oluşturan bu kurumsal çabaya rağmen, 
denetimin taşrada işlevsel hâle gelmesi güç olmuştur. Özellikle Tanzimat 
sonrası dönemde merkezileşme hedefiyle oluşturulan Maliye Teftiş Heyeti 
gibi yapılar, denetimi sistematikleştirmeye çalışmış; fakat taşra hesaplarının 
çoğu zaman ehil olmayan görevlilerce denetlenmesi ve bu sürecin yüzeysel 
yürütülmesi, etkinliği büyük ölçüde azaltmıştır. Dolayısıyla denetim 
sisteminin merkez ve taşra arasında eşitsiz ve kopuk bir şekilde işlemesi, mali 
uygulamaların kontrolünü zayıflatmıştır (Tabakoğlu & Taşdirek, 2015:97–
101). 

Bu çerçevede, Osmanlı idaresi, mali denetimi yalnızca idari 
mekanizmalarla değil, aynı zamanda ahlaki sorumluluk ve kamu baskısını 
devreye sokarak da sağlamaya çalışmıştır. Bu amaçla uygulamaya konulan 
“usul-ı tahlif ” yani yemin ettirme yöntemi, memurların ve yerel meclis 
üyelerinin rüşvet ve yolsuzluk yapmayacaklarına dair halka açık şekilde 
yemin etmelerini içermekteydi. Nitekim Bağdad Valisi Abdülkerim Nadir’in, 
rüşvet ve yolsuzluğun men’i hususundaki tahlif müzekkeresini memurlar ve 
ahali huzurunda okutması ve ardından meclis azaları, ketebe ve memurlara 
ayrı ayrı yemin ettirmesi, bu yöntemin uygulamadaki örneklerinden biridir 
(BOA, A.}MKT.UM.., 12/46).

Yine benzer şekilde, Ahmed Şemseddin tarafından gerçekleştirilen 
ve taşrada tahlif usulünün icrasına dair bildirimi içeren belge de, bu 
uygulamanın yalnızca merkezde değil taşra teşkilatlarında da hayata 
geçirildiğini göstermektedir. Bu gelişme, dönemin mali denetim kültürünün 
yalnızca kurumsal değil, aynı zamanda toplumsal düzlemde de inşa edilmeye 
çalışıldığını ortaya koymaktadır (BOA, A.}MKT.UM.., 14/82).



Ramazan Arslan  |  37

Divan-ı Muhasebat gibi kurumlar merkeze bağlı işlemlerde göreceli 
başarılar sağlamış olsa da, taşrada yaşanan örgütsel zaafiyetler ve siyasi 
müdahaleler, kurumsal denetimin caydırıcılığını önemli ölçüde sınırlamıştır. 
1882–1886 yılları arasında Maliye Müfettişliği aracılığıyla yürütülen 
teftişlerde zimmet, rüşvet ve usulsüz tahsilat gibi çok sayıda usulsüzlük tespit 
edilmiş; ancak bu vakaların çoğuna yönelik yaptırımların uygulanamaması, 
iç denetim mekanizmalarının güvenilirliğine zarar vermiştir. Hatta görevden 
alınan bazı memurların müfettişleri karşılıklı olarak yolsuzlukla suçlaması, 
bu güven kaybının derinliğini ortaya koymuştur (Kış & Türkmen, 
2023:266–268). Arşiv belgelerinde de İnhisar İdaresi’nde rüşvet ve 
zimmet yolsuzluğunun incelenmesine dair kayıt, taşra uygulamalarının 
sıkça soruşturma konusu olduğunu göstermektedir (BOA, ZB, 7/16). Bu 
bağlamda dikkat çeken bir başka örnek, yüksek rütbeli bir devlet görevlisi 
olan Rumeli Kazaskeri Mirza Mustafa’nın rüşvet suçları nedeniyle görevden 
alınarak Sinop’a sürgün edilmesidir. Bu olay, sadece alt kademelerde değil, en 
üst düzey bürokrasiye kadar yolsuzlukla mücadelenin taşındığını göstermesi 
açısından önemlidir. Bu tür uygulamalar, Osmanlı idaresinin zaman zaman üst 
kademe memurların da hesap verebilirliğini sağlamak için ciddi yaptırımlara 
başvurduğunu ortaya koymaktadır (BOA, A.{DVNSMHM.d..., 111/466).

Ancak denetim mekanizmalarının işlevi sadece cezalandırma ile 
sınırlı değildir. Bazı durumlarda, haksız ithamların da bertaraf edildiği 
gözlemlenmektedir. Örneğin, Yanya vilayetindeki yol mühendisleri 
hakkında halktan rüşvet aldıkları ve kamu projelerinde usulsüzlük yaptıkları 
iddialarının soruşturma sonucu asılsız olduğu belirlenmiştir. Bu belge, 
Osmanlı mali denetim sisteminin yalnızca suçluyu tespit etmeye değil, 
suçsuzluğu ispatlayarak bürokratik itibarın korunmasına da hizmet ettiğini 
göstermektedir (BOA, A.}MKT.MHM., 441/97).

Osmanlı mali sisteminde bu başarısızlığın önemli bir boyutu da yerel 
aktörlerin merkezi denetime karşı gösterdiği dirençtir. 1896 yılında Rumeli 
vilayetlerine gönderilen Mülkiye Müfettişi Ali Rıza Bey ile Manastır Valisi 
Rıza Paşa arasında yaşanan yetki çatışması ve benzer şekilde Üsküp Valisi 
Hasan Paşa ile müfettiş İsmail Hakkı Bey arasında ortaya çıkan gerginlikler, 
taşrada müfettişlerin işlevselliğini sekteye uğratan örneklerdir. Bu tür olaylar, 
mali denetimin yalnızca kurumsal yapı ile değil, siyasal meşruiyet ve yerel 
işbirliği ile desteklenmesi gerektiğini açıkça ortaya koymuştur (Sarı & Yavuz, 
2023:1066–1070). Osmanlı Arşivinde A.MKT.DV., 11/61 numaralı belge 
ise Yahyalı Kazası Müdürü hakkında rüşvet ve yolsuzluk iddialarının Konya 
Valiliği’ne sorulması üzerinden, bu gerilimin mahalli düzeydeki izlerini 
belgelemektedir.



38  |  Osmanlı İktisadi Modernleşme Sürecinde Rüşvet ve Yolsuzluğun Kurumsal Kökenleri

Merkezi denetim girişimleri, taşradaki kurumsal boşluk ve yerel çıkar 
ilişkileri nedeniyle uzun vadede etkili olamamıştır. Özellikle muhassıllık 
sisteminin 1840 sonrası başarısızlığa uğraması, Osmanlı merkezinin taşra 
maliyesi üzerindeki denetimini sürdüremediğini göstermiştir. Her ne kadar 
Maliye Teftiş Heyeti ve Divan-ı Muhasebat gibi kurumlar aracılığıyla denetim 
faaliyetleri yürütülmeye çalışılmış olsa da, mültezimlerin yerel nüfuzu, hesap 
karışıklıkları ve uygulamada yaşanan direnç, bu süreci etkisizleştirmiştir. 
Alınan idari tedbirlere karşın, taşrada rüşvet ve yolsuzluğun önlenememesi 
ve tahsilat sisteminin iyileştirilememesi, denetim mekanizmasının zayıflığını 
ortaya koymuştur (Akkuş, 2018:121–126). Osmanlı Arşivinde DH.MKT., 
78/5 numaralı belge, Araç Kazası Kaymakamı Ali Haydar’ın rüşvet ve 
görevini kötüye kullanma suçlamaları üzerine soruşturma açıldığını 
göstermesi açısından bu başarısızlıkların belgelenmiş halidir.

Son olarak, Divan-ı Muhasebat’ın kuruluş amacı doğrultusunda kamu 
harcamalarının doğruluğunu sağlamak ve yolsuzluğu önlemek gibi önemli 
görevleri bulunmasına karşın, teknik raporların yaptırıma dönüşmemesi, 
taşra denetiminin zayıflığı ve siyasal müdahalelerin gölgesi altında 
etkinliği sınırlı kalmıştır. Bu durum, Osmanlı’da mali denetim sisteminin 
kurumsallaşmış görünümüne rağmen, işlevsellik bakımından yeterince güçlü 
bir yapı oluşturamadığını göstermektedir (Parlak & Parlak, 2012:34–36).

4. Yolsuzluk ve Rüşvetin Ekonomik ve Kurumsal Sonuçları

Yolsuzluk ve rüşvet, kamu kaynaklarının etkin tahsisini engelleyerek 
ekonomik verimliliği azaltmakta, kamu harcamalarını artırmakta ve gelir 
dağılımında adaletsizliğe yol açmaktadır. Bu tür uygulamalar, yalnızca 
mali sonuçlar doğurmakla kalmamakta, aynı zamanda kurumsal işleyişi 
de derinden sarsmaktadır. Karar alma süreçlerinin kişisel çıkarlara göre 
şekillenmesine neden olan yolsuzluk, yönetişim kapasitesini zayıflatmakta 
ve toplumsal güveni aşındırmaktadır. Liyakat ilkesini devre dışı bırakarak 
kurumsal ahlakın zedelenmesine yol açan bu durum, demokratik kurumların 
meşruiyetini de tehdit eder hâle gelmiştir (Çoban, 1999:186–192).

Yolsuzluk, kamu görevlilerinin bireysel çıkar uğruna görevlerini kötüye 
kullanmalarıyla başlayarak, zamanla sistem içinde kurumsallaşan bir 
yozlaşmaya dönüşmektedir. Bu bireysel etik dışı davranışların süreklilik 
kazanması, kurumların kendi asli işlevlerinden uzaklaşıp kişisel menfaatlerin 
aracı hâline gelmesine yol açmaktadır. Böyle bir yapısal bozulma, yalnızca 
yönetişimi değil, aynı zamanda kamuya duyulan güveni de sarsmakta ve 
nihayetinde ekonomik kalkınmayı baltalamaktadır (Onur, 2021:135).



Ramazan Arslan  |  39

Bu olumsuz etkiler, özellikle yerel yönetimler düzeyinde daha belirgin 
hâle gelmektedir. Belediyelerde sıkça karşılaşılan yolsuzluk ve rüşvet vakaları, 
hizmetlerin adil ve etkin bir biçimde sunulmasını engellemekte; kamu 
kaynaklarının kişisel ya da siyasal çıkarlar doğrultusunda kullanılmasıyla etik 
kültürü zayıflatmaktadır. Bu tür uygulamalar, kamu hizmetlerinin kalitesinde 
düşüşe, kamu harcamalarında verimsizlik ve kaynak israfına neden olmakta; 
profesyonellikten uzak, siyasallaşmış ve güvenilmez bir kamu yönetimi 
yapısının oluşmasına zemin hazırlamaktadır (Zeren & Bilken, 2021:36–37).

Yolsuzluk aynı zamanda doğrudan yabancı sermaye yatırımları üzerinde 
de caydırıcı bir etkiye sahiptir. Rüşvetin yatırımcılar açısından ek bir maliyet 
unsuru oluşturması, bürokratik süreçlerin karmaşıklaşması, mülkiyet 
haklarının korunmasında şeffaflığın azalması ve altyapı ile kamu hizmetlerinin 
kalitesindeki düşüş gibi unsurlar, yatırım ortamını güvensiz ve öngörülemez 
hâle getirmektedir. Ayrıca, yerel firmalara tanınan ayrıcalıklı uygulamalar, 
adil rekabeti zedeleyerek yabancı yatırımcılar açısından ciddi bir dezavantaj 
oluşturmaktadır (Şenol & Erer, 2020:125). Bu bağlamda, yolsuzluk 
ve rüşvet yalnızca bireysel ya da dönemsel bir sapma değil; ekonomik 
kaynakların verimsiz kullanımından kurumsal yozlaşmaya, toplumsal güven 
krizinden demokratik meşruiyetin aşınmasına kadar çok boyutlu ve kalıcı 
etkiler doğuran yapısal bir sorundur. Osmanlı’dan günümüze uzanan tarihsel 
örnekler, denetim zafiyetlerinin ve etik dışı yönetişim pratiklerinin zamanla 
nasıl bir kurumsal kırılganlığa dönüştüğünü ortaya koymaktadır. Bu nedenle 
yolsuzlukla mücadele yalnızca hukuki ve idari bir süreç değil; aynı zamanda 
ahlaki, kültürel ve kurumsal bir yeniden inşa süreci olarak ele alınmalı, kamu 
yönetiminin her düzeyinde şeffaflık, hesap verebilirlik ve etik ilkeler esas 
alınarak güçlendirilmelidir.

Sonuç

Bu çalışma, Osmanlı’daki mali yolsuzluğun tarihsel örnekleri üzerinden, 
modern kamu yönetimi ve mali disiplin tartışmalarına tarihsel bir derinlik 
kazandırmakta; kurumsal zafiyetin ve etik dışı uygulamaların, mali sistemleri 
ve kamu güvenini nasıl aşındırabileceğine dair kapsamlı bir çerçeve 
sunmaktadır. Dolayısıyla, sadece tarihsel bir değerlendirme değil, aynı 
zamanda günümüz kamu yönetimi literatürü için de kuramsal ve eleştirel 
bir katkı sunmayı amaçlamaktadır. Bu bağlamda çalışma, Osmanlı mali 
sisteminin kurumsal yapısında Tanzimat ve II. Abdülhamid dönemleri 
boyunca derinleşen rüşvet ve yolsuzluk olgusunu tarihsel ve yapısal bir 
çerçevede analiz etmiştir. 



40  |  Osmanlı İktisadi Modernleşme Sürecinde Rüşvet ve Yolsuzluğun Kurumsal Kökenleri

Osmanlı’nın klasik merkeziyetçi mali yapısı, zaman içinde artan idari 
karmaşıklık, denetim zafiyetleri ve taşradaki uygulama bozuklukları 
nedeniyle işlevselliğini yitirmiştir. Özellikle altyapı yatırımları, imtiyaz rejimi 
ve taşra maliyesi gibi alanlarda yoğunlaşan yolsuzluk vakaları, yalnızca mali 
disiplini zayıflatmakla kalmamış; aynı zamanda kamu yönetiminde meşruiyet 
sorunlarını da beraberinde getirmiştir. 

Tanzimat reformları ve sonrasında kurulan kurumlar, Divan-ı Muhasebat, 
Maliye Teftiş Heyeti ve Mülkiye Müfettişlikleri gibi yapılar aracılığıyla 
yolsuzlukla mücadeleyi amaçlamış; ancak bu kurumlar taşrada karşılaştıkları 
direnç, siyasi müdahaleler ve kurumsal özerklik yetersizlikleri nedeniyle etkili 
bir denetim sistemi oluşturmakta başarısız olmuştur. Bu çalışmada elde edilen 
bulgular, yolsuzluğun bireysel ahlaki zafiyetlerden ziyade, denetimsizliğin 
ve kurumsal yapının kırılganlığının bir sonucu olarak sistemik boyut 
kazandığını göstermektedir. Bu bağlamda Osmanlı deneyimi, günümüzde 
de geçerliliğini koruyan temel bir gerçeği işaret etmektedir: Etkin ve hesap 
verebilir bir kamu maliyesi için yalnızca idari düzenlemeler değil, aynı 
zamanda kurumsal özerklik, şeffaflık ve hukuki denetim mekanizmalarının 
da kalıcı biçimde inşa edilmesi zorunludur.



Ramazan Arslan  |  41

Kaynaklar

Arşiv Belgeleri
Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı 

Arşivi (BOA)
Bab-ı Asafi, Mühimme Evrakı (A.DVNSMHM. d.), 111/466.
Dahiliye Nezareti Mektubî Kalemi (DH.MKT), 78/5.
Sadaret Mektubî Kalemi Mühimme Evrakı (A.MKT.MHM), 441/97, . 
Sadaret Mektubî Kalemi Umum Vilayat Evrakı (A.MKT.UM), 12/46, 14/82.
Zabtiye Nezareti Evrakı (ZB), 7/16. 

Araştırma ve İnceleme Eserler
Akça, G., & Hülür, H. (2006). Osmanlı hukukunun temelleri ve Tanzimat dö-

nemindeki hukuksal yeniliklerin sosyo-politik dinamikleri. Selçuk Üniver-
sitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, (19), 295-321.

Akçakaya, U. (2022). Bir Karış Fazla Şimendifer: Osmanlı’dan Cumhuriyet’e 
Demiryolu Politikasının Değişimi. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Tarih 
Dergisi, 5(1), 29-61. 

Akdağ, M. (1979). Türkiye’nin İktisadi ve İçtimai Tarihi. C. 1 (3. Baskı). Ankara: 
Tekin Yayınevi.

Akkuş, Y. (2018). Modern Dönem Osmanlı Maliyesine Analitik Bir Bakış. İstan-
bul İktisat Dergisi, 68(1), 113-160.

Aslantürk, A. Y. (2018). Tanzimat sonrası Osmanlı Şehirlerinde taşrada yerel 
hizmetlerin yeniden örgütlenmesi. Aksaray Üniversitesi İktisadi ve İdari Bi-
limler Fakültesi Dergisi, 10(4), 141-150.

Avcı, Y. (2016). Tanzimat Döneminde Osmanlı Belediyeciliği Üzerine Karşılaş-
tırmalı Analizler. Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergi-
si(24), 167-180.

Batmaz, E. (1996). İltizam sisteminin XVIII. yüzyıldaki boyutları, Tarih Araş-
tırmaları Dergisi, 18(29), 39-50.

Bilge, S. M. (2012). Bir toplumsal sınıf imtiyazı olarak Osmanlı Devleti’nde 
vergi muafiyeti, Düşünen Siyaset Dergisi, 28.

Buluş, A. (2010). Vergi toplamanın özerkleştirilmesinin vergi toplamanın etkin-
liğine katkısı: İltizam sistemi ile bir mukayese. Kocaeli Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Dergisi, (19), 81-120.

Bülbül, Y. (1999). Klasik dönem Osmanlı muhasebe sistemi. Divan, Disiplinler 
arası ÇalışmalarDergisi, (6), 151-182.

Cezar, Y. (1986). Osmanlı Maliyesinde Bunalım ve Değişim Dönemi ( XVIII. 
yy’dan Tanzimat’a Mali Tarih). İstanbul: Alan Yayıncılık.



42  |  Osmanlı İktisadi Modernleşme Sürecinde Rüşvet ve Yolsuzluğun Kurumsal Kökenleri

Çetin, E., & Yılmaz, B. (2019). Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Bartın’da Belediye 
Teşkilatının Kuruluşu Ve Karşılaşılan Yönetimsel Sorunlar. Avrasya Ulus-
lararası Araştırmalar Dergisi, 7(20), 35-59. https://doi.org/10.33692/
avrasyad.664167

Çoban, H. (2023). Âyan Ailesi Tavaslızadeler ve Sultan II. Abdülhamid Dö-
neminde Denizli’de Yerel Yöneticilerin Yolsuzlukları. Dumlupınar Üni-
versitesi Sosyal Bilimler Dergisi (75), 460-474. https://doi.org/10.51290/
dpusbe.1208565

Çoban, O. (1999). Bir siyasal yozlaşma türü olarak rüşvet ve ekonomik etkileri. 
Atatürk Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, 13(1).

Demir, Z. (2021). İttihat ve Terakki Dönemi İktisat Politikası Tartışmaları. Ta-
rih ve Gelecek Dergisi, 7(1), 180-220.

Demirel, F. (2002). Osmanlı Devleti’nde Tuz Gelirlerinin Düyûn-ı Umûmiye’ye 
Devredilmesinden Sonra Tuz Kaçakçılığı. Yakın Dönem Türkiye Araştır-
maları Dergisi, (1), 147-157.

Demirkol, G., & Polatcı Demirkol, T. (2024). Osmanlı Devleti’nde İlk Banka 
Yolsuzluğu: Simonoviç Davası (1873-1875). Belleten, 88(312), 477-511. 
https://doi.org/10.37879/belleten.2024.477.

Durhan, İ. (2008). Tanzimat Döneminde Osmanlı Yargı Teşkilâtındaki Gelişme-
ler. Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 12(3-4), 
55-111.

Ercan, Y. (1991). Osmanlı İmparatorluğu’nda gayrimüslimlerin ödedikleri 
vergiler ve bu vergilerin doğurduğu sosyal sonuçlar, Belleten, 55(213), 
371-392.

Eroğlu, O. (2010). Osmanlı Devleti’nin Son Dönemlerinden Cumhuriyet’in İlk 
Yıllarına Kamu Maliyesi. Dokuz Eylül Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 
12, 57-89.

Genç, M. (2000). İltizam. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. C. 22. İstan-
bul: Türkiye Diyanet Vakfı. 154-158

Giray, F. (2001). Maliye tarihi. Bursa: Ezgi yayınları.
Günalan, R. (2005). XVI. yüzyılda Bab-ı Defteri Teşkilatı ve maliye ahkam def-

terleri (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Marmara Üniversitesi. Sosyal Bi-
limler Enstitüsü.

Güran, T.(2014). 19. Yüzyılda Osmanlı Ekonomisi Üzerine Araştırmalar, 1. Ba-
sım, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

İlkten, H. (2023). II. Abdülhamid Dönemi Memur Yolsuzlukları (1876-1908). 
Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi, 6(9), 4-41.

İnalcık, H. (2000). Osmanlı İmparatorluğunun Ekonomik ve Sosyal Tarihi, Cilt 1, 
İstanbul: Eren Yayınları.

Karal, E. Z. (1995). Osmanlı Tarihi, Cilt VIII. Ankara: TTK Yayınları.  



Ramazan Arslan  |  43

Kaya, P. H. (2021). Tanzimat Reformunun Osmanlı Devleti’nin İdari Ve Mali 
Yapısına Etkisi: Muhassıllık Teşkilatı Örneği. Sayıştay Dergisi, (120), 
115-132.

Kazıcı, Z. (2005). Osmanlı’da vergi sistemi. İstanbul: Bilge Yayınları.
Kırlı, C. (2006). Yolsuzluğun İcadı: 1840 Ceza Kanunu, İktidar ve Bürokrasi. 

Tarih ve Toplum Yeni Yaklaşımlar, 4, 45-119.
Kış, S., & Türkmen, B. C. (2023). Divan-ı Muhasebat Denetimlerinde Osman-

lı Maliyesindeki Usulsüzlükler (1882-1886). Toplum Ekonomi ve Yönetim 
Dergisi, 4(2), 255-283.

Kış, S. (2012). Divan-I Muhasebatın Tesis Süreci Ve İlişkileri Hakkında Bazı 
Tespitler. Sayıştay Dergisi (87), 39-60.

Kütükoğlu, M.S. (1994). “Defterdar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 
C. 9. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı. 94-96.

Nakiboğlu, A. (2019). İstanbul Vilayetinin 1333 (1917) Yılı Bütçesi. Külliyat 
Osmanlı Araştırmaları Dergisi, (9), 39-106.

Nebioğlu, O. (1986). Bir İmparatorluğun Çöküşü ve Kapitülasyonlar, Ankara: 
Türkiye İş Bankası. 

Onur, S. (2021). Kurumsal Ahlaki Çöküntü: Yozlaşma Ve Yolsuzluk Üzerine Te-
orik Bir İnceleme. Kırklareli Üniversitesi İktisadi Ve İdari Bilimler Fakültesi 
Dergisi, 10(1), 133-168.

Ortaylı, İ. (2008). Türkiye teşkilat ve idare tarihi. Ankara: Cedit Neşriyat.
Ortaylı, İ. (1987). İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, 2. Basım, İstanbul: Hil 

Yayınları. 
Ökmen, M., & Yılmaz, A. (2009). Klasik Dönemden Tanzimat’a Osmanli Kenti 

ve Yerel Yönetimler. Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, (23).
Özcan, K. (2006). Tanzimat’ın kent reformları: Türk imar sisteminin kuruluş 

sürecinde erken planlama deneyimleri (1839-1908). Osmanlı Bilimi Araş-
tırmaları, 7(2), 149-180.

Özgül, İ. (2019). 1742-1754 Yıllarında Vergi Tahsilatındaki Usulsüzlüklere 
Dair Bazı Tespit, Teşhis ve Tahliller: Diyarbakır Vilayeti Örneği. İnsan ve 
İnsan, 6(21), 673-690.

Pamuk, Ş. (2007). Osmanlı- Türkiye İktisadi Tarihi 1500- 1914, 4. Basım, İstan-
bul: İletişim Yayınları. 

Parlak, M., & Parlak, Z. (2012). Osmanlı Mali Sistemi Ve Divan-I Muhasebata 
Giden Yol. Sayıştay Dergisi(87), 19-38.

Sarı, M., & Yavuz, F. (2023). Rumeli Vilayetlerinde Mülkiye Müfettişliği 
(1896-1902). Belleten, 87(310), 1059-1082.

Satıcı, E. (2008). Tanzimat Dönemi Bursa Eyaletinde İç Güvenliğin Sağlanma-
sına Yönelik Önlem ve Çabalar (1839-1867). OTAM Ankara Üniversitesi 
Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi, 24(24), 175-203.



44  |  Osmanlı İktisadi Modernleşme Sürecinde Rüşvet ve Yolsuzluğun Kurumsal Kökenleri

Şenol, Z., & Erer, E. (2020). Yabancı Sermaye Yatırımlarını Etkileyen Kurum-
sal Faktörler: Gelişmiş ve Gelişmekte Olan Ülkeler Örneği. Dumlupınar 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi (64), 123-142.

Tabakoğlu, A. (1994). İktisat tarihi. İstanbul: Dergâh Yayınları.
Tabakoğlu, A., & Taşdirek, O. Ç. (2015). Osmanlıda Mâlî Denetimin Kurumsal 

Gelişimi - Maliye Teftiş Heyetinin Kuruluşu. Yönetim ve Ekonomi Araş-
tırmaları Dergisi, 13(2), 91-113. Https://Doi.Org/10.11611/Jmer621.

Tekin, A. S. (2019). Klasik dönem Osmanlı Devleti iktisadi ve içtimai düze-
ninde vergi sistemi. Akademik Tarih ve Araştırmalar Dergisi, 1(1), 52-71.

Uçar, M., & Karakaya, A. (2014). Yönetsel reformlar perspektifinden Türki-
ye’de yönetimin gelişimi üzerine bir inceleme. Karabük Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Dergisi, 4(2), 152-169.

Uzunçarşılı, İ.H. (1988). Osmanlı Devleti’nin merkez ve bahriye teşkilatı. Ankara: 
Türk Tarih Kurumu Basımevi.

Ünal, M.A. (2007). Osmanlı müesseseleri tarihi. Isparta: Fakülte Kitabevi.
Yaşar, R. Ş. (2016). Osmanlı İmparatorluğu’nda Çift Taraflı Kayıt Yöntemine 

Geçişin Sebepleri ve Sonuçları: Kapitalizme Doğru İlk Adımlar. Uluslara-
rası Alanya İşletme Fakültesi Dergisi, 8(1).

Yazıcı, K., Oktay, S., Akbaş, H. E., Bozkurt, S. (2020). Fabrika-i Hümayun-
ların Yönetim, Muhasebe ve Denetim Uygulamaları. Accounting and Fi-
nancial History Research Journal (19), 41-58.

 Yurtseven, Y. (2002). Klasik dönem Osmanlı maliye teşkilatı ve sistemi. Selçuk 
Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 10(3-4), 109-121.

Zeren, H. E., & Bilken, M. (2021). Türkiye’deki Belediyelerde Etik Dışı Davra-
nışlara İlişkin Literatür Taraması. Tarsus Üniversitesi Uygulamalı Bilimler 
Fakültesi Dergisi, 1(2), 31-54.



45

Bölüm 3

Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi 

Yunus Emre Tansü1

Filiz Sofuoğlu Babayev2

Özet

İnsanlık tarihi boyunca gerek farklı antik toplumlarda gerek ise erken dönem 
Türkistan’ı ve çevresinde ağaç hem kültürel hem de dini anlam taşıyan 
önemli bir öğe haline gelmiştir. Bu toplumlarda ağaçlar yaşamın simgesi 
olarak kabul edilmekte olup bereket, koruma ve ölümsüzlük gibi kavramlarla 
ilişkilendirilmektedir. Bu kült Altaylar da dahil olmak üzere değil diğer antik 
Orta Asya halkları tarafından da benzer şekilde benimsenmiştir. Ağaçların 
kutsal sayılması toplumsal yapıları ve inanç sistemlerini şekillendiren önemli 
bir öğe olmuştur. Ağaçlar, Türk halklarının yaşamında kutsal bir yer tutmuş 
özellikle konar göçer toplumlarda doğayla iç içe yaşamanın bir sonucu olarak 
ağaçlara tapınma, onları koruma ve onlarla ritüel ilişkiler geliştirme anlayışını 
yaygınlaştırmıştır. İnsanlar ağaçlarda atalarının ruhlarının olduğuna ve 
onları koruduğuna inanırlardı. Ayrıca bazı ağaç türleri de tanrıların sembolü 
olarak kabul edilmiş olup özellikle de büyük ve yaşlı ağaçlar doğanın ruhsal 
koruyucuları olarak görülerek üzerlerin de ritüeller gerçekleştirilmiştir. Bu 
ritüel sistemleri Şamanist öğretilerle yakından ilişkili olarak ağaçlar, insanlar 
ve doğayı birbirine bağlayan bir köprü görevi görmüştür. Altaylardaki ağaç 
kültü antik uygarlıkların doğa ve kutsal varlıklar ile olan ilişkilerinin bir 
yansıması olarak farklı coğrafyalarda benzer geleneklerin ortaya çıkmasına 
olanak sağlamıştır. Anadolu coğrafyası da bu etkiyi bünyesinde tutan en 
önemli örneklerdendir. Anadolu, tarihsel olarak birçok farklı kültürün 
etkileşimde bulunduğu bir bölgedir. Bu etkileşimler ağaç kültü üzerinde 
de derin izler bırakmıştır. Anadolu’daki halklar, bazı ağaçları kutsal kabul 
etmiş onları doğanın ve yaşamın simgesi olarak görmüşlerdir. Altaylardaki 
ağaç kültü öğeleri Anadolu’nun yerel inanç sistemleriyle birleşerek yeni 
bir kültürel harman oluşturmuştur. Ağaçların kutsallığına dair inançlar 

1	 Doç. Dr. Gaziantep Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, ytansu@gmail.com
	 ORCID 0000-0002-6183-5302.
2	 Doktora öğrencisi, Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD
	 sofuoglufiliz@gmail.com. ORCID ID 0000-0001-5561-4323.

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub886.c3633



46  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi

Anadolu halklarının gelenekleriyle iç içe geçmiş ve yerel mitolojilerdeki ağaç 
figürleriyle paralellikler göstermiştir. Bu çalışma da Altaylar’dan Anadolu’ya 
kadar uzanan kadim ağaç kültünün tarihsel, kültürel ve dini bağlamda nasıl 
şekillendiği incelenmeye çalışılmıştır.

Giriş

Ağaç, Dünyanın varoluşundan bu yana insanlığa hizmet edip insanların 
nefes alıp vermesine oksijeni ile katkıda bulanan önemli bir bitkidir.  İnsanlık 
tarihinin başlangıcından bu yana bu bitki sadece bitki görevi ile kalmayarak 
insanoğlunun inancına, kutsalına dokunarak ruh dünyasının arınmasına 
da sağlamıştır. Dünya üzerinde bulunan pek çok farklı millette ağaç kutsal 
olarak kabul edilmektedir. Yaygın ağaç mitine en güzel örnek ise Emel 
Esin’in aktardığı “Çu’ların3  atası ve yer tanrısı Hou chi’nin mezarının bir 
ağacın dibinde bulunması ve bu ağacın dünyanın merkezini belirlediğine ve 
hükümdarlarının bu ağaçtan göğe çıktığı sanılması efsanedir.4   Süphesiz ağaç 
kültü Türkler de önemli bir yer tutmaktadır. Bugün halen eski Türk inanç 
geleneklerini yaşatan Türklerin yaratılış teorisine göre; “Tanrı, insanoğlunun 
atası olarak Tengrı Kayra veya Bay Ulgen’i yaratmış ve onun aracılılığıyla da 
yeryüzünü yaratmıştır. Kişinin kendisiyle uğraşa girmesi üzerine kişiye Erlik 
vererek, ışık diyarından yeraltına atmış ve yerden dokuz dallı bir ağaç büyüterek, 
her dalında bir cins insan türetmiştir.”5 İnsanlığın yaratılışı üzerine Türk 
düşünce sistemine göre; “Tanrı, yer yüzündeki dokuz insan cinsini dokuz dallı 
bir ağacın gölgesinde yaşatmıştır. Önce yerden dokuz dallı ağacı yükseltmiş, 
sonra ise her dalın altında bu günkü insanlığın ilk atalarını yaratarak, bu 
dokuz insanın ağaç gölgesinde yaşamasını sağlamıştır. Oğuz Han’ın Gök, 
Dağ, Deniz isimli oğullarını doğuran kadın, göl ortasındaki mukaddes bir 
ağacın kovuğundan yaratılmıştır. Oğuz orduları Batı’ya doğru ilerlerken İtil 
suyunu ağacın üzerinde geçtikleri Çürçet kağan’ın ordusunu yenerek ellerine 
düşen ganimetleri ağaçtan yaptıkları kağnılarla taşıdıkları anlatılmaktadır.  
Bu efsanenin İslamiyetle yenilenen versiyonunda ise yavrusunu ağaç 
kovuğunda doğuran kadının bu oğluna Kıpçak adı verildiğidir. Rivayete 
göre Türkler, Kıpçak yani oyuk ağaç adlı bu çocuğun kuşagından geldiğine 
inanmaktaydılar. Göktürk’ler ise Ergenekon’daki demirden eritmişler içinde 
400 yıl kaldıkları yurdun meyveli ağaçlarını hatıra olarak destanlarına 
anlatmaya devam etmişlerdir. Uygur destanına göre de Uygur hükümdarı 

3	 Çin tarihinde MÖ 256 yılına kadar hüküm süren kraliyet hanedanı. Çin tarihindeki Zhou 
Hanedanı, diğer tüm hanedanlardan daha uzun süre hüküm sürmüştür.

4	 Esin Emel, Türk Kozmolojisine Giriş, Kabalcı Yayınevi, 1979. s.160.
5	 Gömeç Saadettin, “Eski Türk İnancı Üzerine Bir Özet”, Tarih Araştırmaları Dergisi, 2003, 

C.22, S.33 79–104. s.83



Yunus Emre Tansü / Filiz Sofuoğlu Babayev  |  47

Bugu Han, Tula ve Selenge ırmakları arasındaki ilahi ağacın kovuğunda dört 
kardeşi ile birlikte doğmuştur.6 Bu bilgiden de anlaşılacağı üzere ağaç Türkler 
için önemi yaratılış efsanesine konu olacak kadar mühimdir. Ağacın önemine 
bir başka örnek ise Yakut Türklerinin inanışın da Şamanları yeryüzüne bir 
kartal getirmesi hikayesidir. Rivayete göre; “Şaman olacak çocuğun ruhu daha 
o doğmadan bir kartal tarafından yenir daha sonra kartal güneşli bir günde yeşil 
bir çayırda bir çam, gürgen ve kayın ağacının bulunduğu yerdeki bir ağacın 
üzerine yumurtlar bir süre sonra yumurtadan çıkan çocuk ağacın altındaki beşiğe 
düşer ve orada büyürmüş. Yakut Türk halk inançlarına göre en büyük ruhu 
kartal taşır. Şaman göğe yükselirken dünya ağacını kullanırlar bu ağaçta kuşlar 
ve tepesinde kartal vardır.”7 Ağaç motifi yaratılış efsanelerinden birisi de Oğuz 
kağan destanında işlenmektedir. Oğuz kağan hem gökten inen göğün kızı 
hem de yerdeki bir ağaçtan çıkan yerin kızı evlenerek neslini türetmiştir.8 
Türklerin en yaygın kültlerden olan ağaç kültünü To-balar da kayın dikmek 
olarak görüldüğü ve To-baların kurban kestikten sonra kayın ağaçları dikip 
bu dikimden sonra kayın ormanını oluşturdukları bilinmektedir. Türk 
tarihinin mitlerinden başlayarak bugün halen Türklerin yayıldığı geniş 
kuşağı içine coğrafyalar boyunca ağacı kutsal bir varlık olarak görülme inancı 
devam etmektedir.9 

Türk Mitlerindeki Kutsal Ağaçlar 

Türk kültüründe ağaç, Axis Mundi10 ve hayat kaynağı olarak iki önemli 
rol üstlenmektedir.  Eski Türkler Tengri adını gözlerine ulu bir ağaç gibi 
görünen her şeye takmaktaydılar. Ulu ağaç daha sonra ki dönemlerde 
Türkistan’da yalnız ağaç, kurumuş ağaç ve yaşlı ağaç gibi bir dizi ağaç 
olarak karşımıza çıkmaktadır. Çin kaynakları, Kırgızlardaki ağaç ve su 
kültüne dikkat çekmektedirler. Kaynaklarda, T’u-kü’lerin kökenini dair 
aktarılan, On eşinden çok sayıda çocuğu bulunana birinci T’u-kü kralının 
ölümünün ardından oğulları ulu ağacın etrafında toplanarak ağaç yanında 
yapılacak olan en yükseğe atlama yarışında kim başarılı olursa onun kral 

6	 Banarlı Nihad Sami, “Resimli Türk Edebiyatı Tarihi”, Destanlar Devrinden Zamanımıza 
Kadar, Devlet Kitapları, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul,1983. s.31.

7	 Kalafat Yaşar, İ. M. V. Noyan Güven, “Altay Türk Halk İnançlarından Anadolu’ya Dair Bazı 
Tespitler”, Arış, VI /2011, 60-75. s.65

8	 Korkmaz Zeynep, “Eski Türklerdeki Ağaç Kültünün İslami Devirlerdeki Devamı”, Tük Dili 
Araştırmaları Yıllığı, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Türk Dil Kurumu Yayınları, 
Belleten 2003, I, Ankara, 2006. s.101.

9	 Eröz Mehmet, Eski Türk Dini (Gök Tanrı İnancı) ve Alevilik-Bektaşilik, Türk Dünyası 
Araştırmaları Vakfı, İstanbul,1992. s.103-104.

10	 Yer’in ekseni veya axis mundi, dinlerde ve mitolojilerde yer ile cennet ve cehennem gibi ya da 
Tanrı/tanrıların ikamet ettiği yer arasındaki ilişkinin sağlandığına inanılan yer. Daha yüksek ve 
daha alçak alemler arasındaki seyahatler ve iletişim bu nokta üzerinden sağlanır.



48  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi

olacağı şeklinde karar aldıklarına dair rivayet aktarılmaktadır. Uygurlarında 
kurban verirken etrafında dolandıkları ağaç, bu kültü güzel bir örnektir. 
Gerdizi ise değişik hayvanlarla bağlantılı olarak ağaçtan söz etmektedir. 
En ünlü ağaç efsanesi ise oğuz kağan destanına bakıldığında yaşam ağacı 
teması ile dikkat çekmekdir. Efsaneye göre, Oğuz gölün ortasındaki bir 
ağacın kovuğunda bir kız görür. Bu kızla evlenen Oğuz’un üç oğlu olur. 
Ağacın bu kovuğu Uygur destanlarında geçen dala benzemektedir. Rivayete 
göre, ağacın üzerinde oluşan dal dokuz ay dokuz gün sonra yarılır ve beş 
çocuk dünyaya gelir. Bu çocuklardan en küçüğünün adının Buku olduğu 
bilinmektedir. Bu anlatıda Ağaca düşen bir ışığın devreye girmesi ile gök 
ile bağlantı sağlanmıştır. Türk ve daha sonrasında Moğol efsanelerinde 
aynı ışık çadırın ortasındaki duman deliğinden içeri yansımaktadır. Ağaç 
kovuğu efsanesini Raşidad Din Fadallah ve Abu-’l-Gazi Bahadır Han’ın 
Kıpçakların kökeni üzerine yazdıkları eserlerde görülmektedir. Rivayete 
göre hamile bir kadın doğum yapmak üzereyken bir ağacın kovuğuna gelir 
ve buarda dünyaya getirdiği bebek ağacın oğlu olarak kabul edilir.11 Altın ışık 
temasının ağaç efsanelerinde önemli bir yeri vardır. Dokuz oğuzların Bögü 
Tigin menkıbesin de altın ışığın bir kayın ağacı ve fıstık çamı üzerine düşerek 
fıstık çamının gebe kalmasına sebep olarak fıstık çamının beş kahraman 
doğurmasına sebep olmuştur.12 Bahsedilen bu rivayetlerden ağacın Türk 
kültünde insanın yaratılışında yüklenen önemini net göstermektedir. Türk 
Kültürün de kutsal kabul edilen ağaçlar Ardıç ağacı, Elma ağacı, Kavak ağacı, 
Çam ağacı, Kayın ağacı (Huş ağacı), Dut ağacı13, Çınar, Servi (Selvi), Meşe, 
Sögüt şeklinde sıralandırılmaktadır. 14 Gök Tanrı’nın adlarının işareti olan 
ve Tanrı kutunu taşıyan bu ağaçlar, yetiştikleri dağ zirvelerini ve çevresini 
kutsallaştırmaktadırlar. Türk geleneğin de bu tür kutsal kabul edilen 
ağaçların hanelere yakın yerlere dikilmeleri iyi karşılanmamış, ayak altında, 
kirli yerlerde bulunmaları doğalarına aykırı görülmüştür. Eğer bu kurallar 
bozulursa kişilerin mutlaka cezalandırılacağına inanmaktaydılar.  Yaşam 
ağacının ve Tanrının temsili olan ağaçlar; bay terek, bay kayın, aal luuk mas, 
aal kuduk mar, ulu ağaç, kaba ağaç, baş ağaç, han ağaç, kam ağaç, cafi gız 
terek, yalnız ağaç gibi genel adlarla anılarak semavi ağaç sayılmaktaydılar. 
Semavi ağaçlar, insanlara gerçek şekilleriyle görünmezler. Onların varlığı, 
dünyanın bekasının teminatıdır. İnsan da semavi ağaca benzetilir.  Halk 

11	 Roux Jaun Paul, Türk Mitolojisi, (Çev. Musa Yaşar Saglam), Bilge Su Yayınları, Ankara, 2012. 
s.25-26

12	 Gökalp Ziya, Türk Medeniyet Tarihi, Bilge Kültür Sanat, İstanbul, 2019.s.255.
13	 Altay dili sözlüğünde ise dut ağacı, “Agaş Cestek” şeklinde anılmaktadır. Detay için bkz, 

Gürsoy Ülkü, “Türk Kültüründe Ağaç Kültü ve Dut Ağacı”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî 
Araştırma Dergisi , 61/ 2012. 43-54. s.49.

14	 Ögel Bahaeddin, Türk Mitolojisi, Cilt II, Türk Tarih Kurumu, Ankara, 2014. s.601-610.



Yunus Emre Tansü / Filiz Sofuoğlu Babayev  |  49

inancına göre kemik ve ağaç, kut sembolüdür ve birlikte dünyayı ayakta 
tutmaktadır. Evi, haneyi temsil eden ağaçlar bolluğun sembolü mutluluk 
veren ağaçlardır. Çınar, söğüt, ıhlamur, ekşi nar, iğlek, dut ve turunç evin 
ağaçlarındandır. İğde ve dikenli ağaçlar ise şeytani ruhları kovmak amacıyla 
evin bahçesine dikilmektedir. Türklerin kutsal olarak kabul ettikleri ağaçların 
genel özelliğinin meyvesiz, ulu, açık renkli, gölgeli ve kaba olması dikkat 
çekicidir. Kutsal kabul ettikleri alıç, muşmula, turunç, iğlek, dut, çöğür, 
ahlat, karaağaç, dağdağan, sığla, menengiç, orman elması gibi meyveli 
ağaçlar ise, dölleyici ağaçlar olarak görülmektedir.15

Altaylılar da Ağaç kültü

Altaylılar, Sibirya’nın Türkçe konuşan diğer halkları gibi dağlar, nehirler, 
göller, şifalı sular, ağaçlar gibi doğadaki nesnelerin ruhu olduklarına dair 
fikirleri bulunmaktaydı. Altaylılar bu ruhların gazabından kaçınmak ve 
onların beğenisini kazanmak için birtakım ritüeller gerçekleştirirlerdi.  
Örneğin, bir dağ geçidinden güvenle geçmek için bu geçidin ruh sahibine 
adaklar sunulurdu. Beyaz kurban kurdeleleri (kyira / jalama), bir atın 
yelesinden veya kuyruğundan alınan saç tutamları belirli ağaçlara bağlanarak 
(genellikle huş ağacı veya karaçam) adak da bulunurlardı. Yine şifalı bir pınar 
ziyareti sırasında dumanlı ardıçla tütsülenmiş ürünleri tedavi etmek amacı ile 
kullanmaktaydılar. Altaylılar, Tagil16 yapımını ibadetlerinden birkaç gün 
önce gerçekleştirirlerdi. Ritüeller sırasında ise geniş yassı bir taş yerleştirilip 
yiyeceklerin ruhlara ve tanrılara adak olarak sunak olarak yapılan Tagil’in 
altına konurdu. Eğer ritüel ormanda gerçekleşiyorsa iki ağaç arasına (karaçam 
veya huş ağaçları gibi) kurdele bağlayarak beyaz yün bir ip gerilirdi.  Ağaçların 
yetişmediği yerlerde yere iki çubuk saplanır ve aralarına ip gerilerek kurban 
kurdeleleri bağlanırdı. Duaya katılanlar Tagile kalkmadan önce ellerini ve 
yüzlerini ardıçlı mübarek suyla yıkar ve ibadeti yapan lider onları kutsardı.17 
Altay mitolojisine göre, yer yaratılmadan önce su varmış Kuday yani tanrı 
Ülgen yeri yaratmadan önce kendisi ile iletişim de olan kişiye emrederek 
denizin dibinden toprak çıkararak ilk insanları bir ağaç dalından meyve gibi 

15	 Ergun Pervin, Türk Kültüründe Ağaç Kültü, “Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları”, 
Ankara, 2004. s.196.

16	 Tagyl, Altay'ın yerli halkı tarafından takvim ritüelleri, halk bayramları sırasında ve özel önemli 
kutsal yerlerde düz taşlardan inşa edilen bir sunaktır. Altay Cumhuriyeti'nin somut olmayan 
kültürel miras nesneleri listesine dahil edilmiştir

17	 Ekeeva E.V., Belekova E.A. Kul'tovaya Atrıbutıka v Tradıtsıonnom Mırovozzrenıı Altaytsev-  
Mınısterstvo Obrazovanıya i Nauki Respubliki Altay Byudzhetnoye Nauchnoye Uchrezhdenıye 
Respubliki Altay «Nauchno-Issledovatel'skıy Instıtut Altaıstıkı Im S.S. Surazakova ,Gorno-Altaysk, 
2018. 1-120. s.4-9.



50  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi

türettiği aktarılmaktadır.18 Altay halkına göre her klanın, kökeninin izini 
sürdüğü kendine ait bir ağaç türü vardır. Huş ağacı19 ise Altay efsanelerine 
konu olmuş bir ağaç türüdür. Bilindiği kadarı ile bu ağaç aynı zamanda 
İskitlerin ve Kıpçakların da saygı duyduğu bir ağaç olmuştur.  Altaylıların bu 
ağaca olan saygı efsanelerinde konu olmuştur. Altay halkının evrensel 
efsanesine göre, Altay’da klanların dahi oluşmadığı çok eski zamanlarda 
buralarda Chudlar20 (çud) yaşıyordu.  O zamanlar Altay bölgesinde 
bölgelerde tek bir huş ağacı bile bulunmamaktaymış. Bu benzeri görülmemiş 
ağaç ortaya çıkar çıkmaz Chudlar başlarının derde gireceğini bu ağacın 
onlara uğursuzluk getireceğini düşünmüşlerdir. Bu insanlar bu huş ağaçlarını 
kesip çukur kazarak bu çukurlara ağaçları dizmişlerdir. Bu yaptıkları işlem ile 
bu ağacın lanetinden kurtulabileceklerini düşünmüşlerdir. İlerleyen zaman 
da bulunan bu yapılar araştırmacılar tarafından kurgan veya konik yapılar 
olarak yorumlanmıştır. Altay bölgesinde de bu yapılara rastlanılmaktadır. 
Altaylılar Chudların kaçmasına neden olması sebebi ile huş ağacı kutsal 
sayılmaktadır. Hatta bu ağacı tuykele21 gibi çeşitli şaman ayin malzemelerinin 
yapımında kullanmışlardır. Altay haklarının yanı sıra Şor22 halkıda huş 
ağacını kutsal kabul etmektedir. Şorlarda insan doğumundan ölümüne kadar 
bir ağaca bağlıdır. Bir ailede bir çocuk doğduğunda, baba huş ağacından bir 
beşik hazırlardı. Ölülerini içinse oyulmuş sedir ağacı kullanırlardı. Ölülerini 
bir ağacın içine veya bir ağacın altına gömdükleri aktarılmaktadır. Şor düğün 
törenlerinde yeni evliler için üstü huş ağacı kabuğuyla kaplı huş dallarından 
bir kulübe yapılıp, üç gün orada barındırarak sonrasında ormana götürüldü. 
Bir kız doğduğunda, genç bir huş ağacının tepesi beşiğin üstündeki köşedeki 
duvara çivilenirmiş. Bu ağaç düğün kulübesi ve dolayısıyla gelecekteki 
evliliğin sembolü olarak görülmekteydi. 23 Huş ağacı sadece Altaylar daki 

18	 İnan Abdulkadir, Tarihte ve Bugün Şamanizm, Türk Tarih Kurumu, Ankara, 2015. s.14.
19	 Huş (Betula), huşgiller (Betulaceae) familyasının Betula cinsinden ağaç veya ağaçcıklara verilen 

addır. Kabuğu Kuzey Avrasya ve Kuzey Amerika halklarınca kap kacak ya da kano yapımında 
kullanılır. 80-140 yıl arası yaşarlar. Divan-ı Lügat-ı Türk’te Orta Asya coğrafyasındaki 
Türklerin huş ağacına kayın ağacı dedikleri daha sonra iran ile artan münasebetler sonucunda 
kayın ve huş ağacı adının birlikte kullanıldığı aktarılmaktadır. Bkz: Tanrıverdi Fuat, “Huşların 
(Betula L.) Doğuanadolu Bölgesinde Doğal Yayılış Alanları Ve Peyzaj Mimarisinde Kullanılış 
Olanakları Üzerinde Bir Araştırma”, Atatürk Üniversitesi Ziraat Fakültesi Dergisi, C.8 S.1, 
1977. s.85

20	 Pro- Baltık , Fin Grubu halklarına verilen isim. Chud halklarının eski ve yetenekli madenciler 
olduklarına dair efsaneler bulunmaktadır. Mari halkının da Chudlar hakkında efsaneleri 
bulunmaktadır. 

21	 Ağaçtan yapılan şaman maskesi. 
22	 Şorlar (Şorca: шор-кижи, shor-kizhi) Rusya'nın Kemerovo Oblastı'nda (eski adıyla Şorya) 

yerli bir Türk etnik grubudur. 17. ve 18. yüzyılların bazı belgelerinde Kuznetskie Tatarları, 
Kondoma Tatarları ve Mras-Su Tatarları olarak da adlandırılmışlardır.

23	 https://nbra.ru/resursy/ekologiya/etnoekologiya/185-kult-dereva 05.02.2024. 



Yunus Emre Tansü / Filiz Sofuoğlu Babayev  |  51

Abakan Türklerin de demir dağı üzerindeki Huş ağacı olarak bilinmektedir 
ve bu ağacın dal sayısının yedi olması gibi özellikleri ile dikkat çekmektedir.24 
Altay efsanesine göre, Eski insanlar Altay’da uzun süre boyunca yaşadıkları 
höyüklerini terk etmişlerdir. Bu halka Torgout25  denilmekteydi. Fakat 
ilerleyen zamanlar da yeni bir ağaç ortaya çıkar ve Torgoutlar her şeyin 
değiştiğine ve yeni bir zamanın geldiğine inanıp kaybolurlar böylece bir 
yandan burada yeni bir ağacın ortaya çıkması, torgouts halkının sonu, diğer 
yandan karaçam olan başka bir halk totem ağacının ortaya çıkmasının 
başlangıcının zemini atılmıştır.26  Ağaçtan şifa bulma inancı Başkurtlarda da 
görülmektedir. Başkurtlar yılan ısırmasında yaş ıhlamur ağacının kabuğunu 
yılanın soktuğu bölgeye yere bağlarlar. Sonrasın da ise zehiri emerek çıkması 
sağlayıp eski bakır bir parayı yılanın ısırdığı yere koyarak özlü sözler 
söylendiği bilinmektedir.27 Güney Sibirya Türklerinin geleneksel kültüründe 
ağaç gibi nesnelerin özel bir yeri vardır Sayan-Altay Türklerinin geleneksel 
dünya görüşünde ağaç kültünün yansıması konusunda detaylı çalışmalar 
bulunmamaktadır. V.V. Radlov, G.N. Potanin, N.F. Katanov, V.I. 
Verbitsky gibi bilim insanları tarafından kısaca değinilmiştir. Etnografyada 
konu parçalı olarak da ele alınmıştır. Altaylıların dini inançlarının incelenmesi 
çerçevesinde A.V. Anokhin, L.P. Potapov, S.A. Tokarev, N.P. Dyrenkova, 
A.G. Danilin, L.I. Sherstova, V. A. Muytueva, S.P. Tyukhteneva gibi isimler 
Altay halkının etnik tarihinin güncel sorunlarını analiz ederken, Altay 
tamgaları ve arkaik kabile kültlerinin açıklamasının üzerinden Altay’ın farklı 
yaşam faaliyet alanlarında bitkileri kullanmalarına değinmişlerdir. Altay 
nüfusunun ritüel uygulamalarında belirli ağaçların kullanımını V.A. Kleshev, 
N.O. Tadysheva, E.V. Enchinov gibi folklorcular, sözlü halk sanatı üzerine 
yaptıkları araştırmaların bir parçası olarak, kahramanlık destanlarında, 
mitlerde ve efsanelerde ağaç sembollerine odaklanmışlardır. Hakas 
kültüründe ağaçlar aile ruhlarının koruyucusuydu: İnanışa göre; Ağaç insan 
ruhunun evidir. Herkesin kendi cinsine göre ağacı bulunmaktaydı.   Altay 
kaynakları, kişinin kendi türünden ağacı kesmemesi gerektiğini, diğer ağaç 
türlerinin ise tüm ekonomik ihtiyaçlar için kullanıldığını vurgulanmaktadır. 
Tuvaların inançlarına göre kutsal ağaçların, ladin, köknar ve çam ile kutsal 
çalılar ardıç ve funda kesilmesi yasaktır. Ruhsuz kalmamak için kutsal bir 

24	 Ögel Bahaeddin, Türk Mitolojisi, Cilt II, s.612. 
25	 Torgutlar, (Kalm. Torud, Mong. Torgoud) Oirat grubuna mensup Moğol halklarından (etnik 

grup) biridir. Sincan Uygur Özerk Bölgesi'nde (kuzeybatı Çin'de), Kalmıkya'da (Rusya) ve 
batı Moğolistan'da Khovd Aimag'da yaşarlar.

26	 Tadysheva N, “Sacred Trıad Of Fıre-Mılk-Tree:  Relıgıous And Mythologıcal Representatıons 
Of The Altaı-Sayan Turks”, Journal Of History. №2 (93). 2019. s.9
27	 Dilek İbrahim, “Kült Kavramı ve Söz Kültü”, Biliğ, Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi , 95, 

2020. s.72



52  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi

ağacı kesmek mümkün değildir. Tuva efsanesi “Yaşayan Su ve Yaprak 
Dökmeyen Ağaçlar”, yaratıcı tanrı Burgan-başki’nin kutsal asası ile kötü bir 
ruh olan Ara-Khoo’yu keserek Ay’ı ve Güneş’i belinden yuttuğunu 
anlatılmaktadır. Altay halkı, bir ağaç ile ona saygı duyan klan arasında 
görünmez bir yaşam bağlantısı olduğuna inanıyorlardır. Yani saygı duyulan 
bir ağaç ölürse, bu türden bir kişi de ölmüş demektir. Yaşlı bir ağacın düşmesi 
yaşlı bir kişinin ölümünün habercisiydi ve genç bir ağacın ölümü gençlerin 
ölümüyle ilişkilendirildi. Hakaslarda yaşlı bir insanın ruhunun yaşlı bir 
ağaçta, bir gencin ruhunun da genç bir ağaçta saklandığı fikri vardır. Rüyada 
düşen bir ağaç görmek, belirli bir klanın üyelerinden birinin ölümü anlamına 
gelmekte olup eğer ağaç gençse, o zaman genç adam öleceği düşünülmekteydi. 
Ağacın hayatla ve insanın kaderiyle bağlantısı, Altay halkının sözlü halk 
sanatında da izlenebilir. Böylece, kahramanlık efsanesi Maadai-Kara’da28 
atalardan kalma kutsal ağaç sonsuz kavak kahraman Baatyr’ın doğum yeri 
olan Altay ülkesinin büyüklüğü ve zenginliği tasviri aracılığıyla ortaya 
çıkarmaktadır. Arkeolojik buluntular, Altay’ın eski nüfusunun cenaze 
törenlerinde ahşap mutfak eşyalarının önemini göstermektedir. Ak-Alakha-
III mezarlığının L numaralı höyüğündeki mezarda bulunan ahşap kupa, 
Pazırık’ın iyi bilinen ahşap mutfak eşyalarındandır. Bu kupa iki leopar 
şeklinde yapılmış sapıyla dikkat çekmektedir.29 Sayan-Altay Türklerinin 
(Altay, Tuva ve Hakasya) bakış açılarındaki aynı hikayeler yakın bir kültürel 
miras çağının korunmasıyla sonuçlanan ortak bir antik tarihle açıklanmaktadır. 
Dünya görüşü evrenselleri insanların dünyayı aynı şekilde deneyimlemelerine, 
değerlendirmelerine ve kavramalarına olanak tanıyan doğal ve tarihsel 
deneyimleri tarafından belirlenir. Her etnik grubun kendine özgü dünya 
görüşünü ifade ederek kendi dünya imajını oluşturduğu geleneksel kültürün 
dönüşüm koşullarında da ayırt edici özellikler vardır. Ayrıca Altay’da 
Burhanizm’in30 ortaya çıkışı ve yayılması, Altay dünyasının resmini 

28	 Maaday Kara, Güney Sibirya'da yaşayan Altay Türklerinin önemli kahramanlık destanlarından 
biridir. Binlerce yıllık yaşam mücadelesinin iki neslin, yani yaşlı baba ve yaşamı sürdürecek olan 
oğlun yaşamına sığdırılarak anlatıldığı destanda odak noktası, ölüm korkusu ve ölümsüzlük 
arayışıdır

29	 N.O. Tadysheva, “Otrazhenıye Kul'ta Dereva V Tradıtsıonnom Mırovozzrenıı Tyurkov 
Sayano-Altaya”, Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Istoriya, No.51, 2018. s.118-
120.

30	 Tuvalarda bu sözcük doğrudan Tanrı anlamında Moğollarda ise İyi Ruhları tanımlamakta 
kullanılır. Burkan olarak da söylenir. Daha sonraları Porhan (Porkan) biçimlerine de 
dönüşmüştür. Ayrıca Budizm ve Lamaizm dönemlerinde Buda'nın Türkçe karşılığı olarak yer 
alır. Buda, Budizmin kurucusudur. Türklerdeki ismi Burhan olarak geçer. Aslında varlıklı bir 
prens olduğu halde, hayatında ilk kez sarayın bahçesinden dışarıya çıkınca gerçeği aramaya 
başlamış ve kutlu bir ağacın altında düşünceye dalarak, orada erişmiştir. Daha sonra 1920’lerde 
Akyang (Ak Din) adı verilen bir dini hareketin adı da Burhancılık olarak ifade edilmiştir. 
Fakat Akyang’ın temeli Budacılıktan daha çok eski Şamanist gelenektir. Burada Burhan Beyaz 
atı ile koşan beyaz bir kişi görünümündedir. Sözcük (Bur/Burh) kökünden türemiştir. Bura 



Yunus Emre Tansü / Filiz Sofuoğlu Babayev  |  53

etkilemiştir. Huş ağacına hafif ağaç olarak özel bir tutum, cenaze ve anma 
törenlerinde ardıç kullanımının yasaklanması modern zamanlarda ağaç 
kültünün temelinde arkaik animistik fikirlerin korunduğu sonucuna 
varılabilmektedir.31 Altay Halkı inançların da ağaçlar insanlar gibi canlı 
varlıklardır. Tıpkı insanlar gibi doğup büyüyüp ölürlerdi. Bir kişi bir ağacın 
dalını kestiğinde Altay inancına göre ağaç acı hissedip sızlanıp 
ağlayabilmekteydi.  Ağaçlar insanların dilini anlayabiliyordu. İnsanlar gibi 
ağaçlar arasında güçlüler, zayıflar, gençler, yaşlılar gibi kategoriler 
bulunmaktaydı.32

Anadolu da Ateş Kültünün Etkileşimi

Geleneksel Türk inancında orman ve ağaç, insan hayatında önemli bir 
etkiye sahip olan kutsal varlık olarak görülmektedir. Bilinen ilk Türk devleti 
olan Hun devrinden bu yana ağaç Türklerde kutsal olarak kabul edilmektedir. 
Emel Esin Hunların cenaze merasimlerinden bahsederken mezarın 
etrafında at ile yarışma ve ağaçlara ibadet gibi geleneklerin olduğuna dikkat 
çekmektedir.33 Güney Sibirya ve Altay coğrafyasından başlayarak bugün 
içinde yaşadığımız Anadolu ya kadar ağaç inancı atalardan gelen bir gelenek 
olarak halen devam etmektedir. Türkler Orta Asya’dan Anadolu coğrafyasına 
göç ettikleri zaman özellikle Karadeniz, Ege ve Akdeniz bölgelerinde yeni bir 
yayılış alanı olan Fagus orientalis Lipsky ağaçları ile ilk kez karşılaşmışlardır. 
Bu ağacı daha önce bildikleri kayın (huş) ağacına benzetmişlerdir. Bu 
benzetmeden ötürü bu ağaçlara da kayın ağacı demişlerdir. Esasında ise 
Anadolu sahillerinde yetişen bu ağaç ile Türkistan coğrafyasın da yetişen 
kayın ağacı iki farklı ağaç cinsi olarak bilinmektedir. XIX. yy gelindiğinde iki 
ağaca da aynı isim verildiğini fark eden bilim insanları Türkistan da yetişen 
Betula cinsi kayın ağacını Huş ağacı olarak adlandırmaya başlamışlardır.34  

(geyik) vev Bur (iyi ruh) sözcükleriyle kökten gelir.[SUP][1][/SUP] Geyik Moğollarda ve 
Türklerde kutlu sayılan bir hayvandır. Moğolcada aydınlanmışlık anlamını da içerir. Ak Yang 
içerisinde Ak Burhan, yaşlı, beyaz saçlı, ak sakallı, beyaz giyisili ve beyaz atlı bir adam olarak 
tarif edilir. Büyük bir ihtimalle moğolların mitolojisinde önemli bir rol oynayan yaşlı beyaz 
adam (Tsagan Ebugen) ve Türklerin mitolojisinde önemli bir rol oynayan Korkut Ata (Dede 
Korkut) ile de özdeşleştirilebilir. Ayrıca, Burhancılık (veya Ak Yang, Altayca: Ak Jang, batılı 
literatürde: Burhanizm) 1904 - 1930 yılları arasında Altay bölgesinde ortaya çıkmış olan, ve 
Rus emperializm'ine karşı, devrim özellikleri taşıyan dinsel ayaklanma.

31	 Tadisheva Natalia O. S.S. Surazakov, “The Reflectıon Of The Tree Cult In The Tradıtıonal 
World Outlook Of The Turks Of The  Sayan-Altaı”, Scientific-Research Institute of Altaistics 
(Gorno-Altaysk, Russia), Bulletin of Tomsk State University. Story. 2018. Number 51. s.123.

32	 L.V. Kypchakova  “K Voprosu o Kul'te Derev'yev u Altaytsev”, “Filosofiya, Etika, 
Religiovedeniye”, Sibirskiy Pedagogicheskiy Zhurnal 2006. 130-136 s.131-132.

33	 Esin Emel, İslamiyet’ten Önce Türk Kültür Tarihi ve İslam’a Giriş, Edebiyat Fakültesi Matbaası, 
İstanbul, 1978. s.57.

34	 Tanrıverdi Fuat, “Huşların (Betula L.) Doğuanadolu Bölgesinde Doğal Yayılış Alanları Ve 



54  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi

Ural ve Altaylardan başlayarak Türkistan da geniş bir coğrafyaya yayılan 
Huş ormanları Eski Türk boyları tarafından kutsal sayılmıştır. Bugün 
Anadolu coğrafyasında bu kutsiyet pek çok gelenekte yerini korumaktadır. 
Orta Asya’da huş olarak bilinen büyük ağaçların mukaddes türü Anadolu’da 
ak ağaç da denilen Batula alba türüdür.35 Bütün Türk dünyasında bir 
diğer dikkat çeken durum ise ışıklı taygaların kutlu ata ruhu ile birlikte 
zikredilmesi olayıdır.  Anadolu coğrafyasında aynı şekil de kutlu ağaç ve 
korular ata ruhlarıyla birlikte anılmakta olup iyeli ağaçlara ışıkların inip 
kalktığı ve buraları sahiplenen dedelerin ışık halinde birbirlerini ziyarete 
gittikleri efsanelere sık sık konu olmuştur. Ser Çoban ve Karadağ’daki Çam 
efsanelerinde aktarıldığına göre sedir, kayın, çam ve ardıç ağaçları özünde 
kutlu Türk askerleri ve komutanları olduğuna inanılmaktadır. İki ateş altında 
kalan askerlerin Tanrı tarafından ağaca çevrildiği ruhlarının da şehit mertebesi 
ile cennete gittiğine inanılmaktadır.36 Türk hakları ağaçların türlerine göre 
farklı anlamlar yüklemişlerdir. Örneğin, çam ağacının kendisine sığınanları 
koruyup, gözetip, besleyerek bir nevi Tanrı görevi gördüğüne inanmışlardır.  
Türklerin Bozkurt efsanesine göre, Kurt ulu çam ağacının dibine emanet 
edilen bebeği sütüyle beslemiştir. Bu bebeğin ulu çam ağacının dibine 
bırakılması tesadüf olarak görülmemektedir. İnanışa göre, ağacın altında 
Tanrı’ya emanet edilmiş Tanrı da kutlu hayvan Bozkurt’u göndererek 
çocuğu beslemiştir.37 Fıstık çamı (möş, köknar, küyner) ile ilgili faklı farklı 
efsaneler ise Bögü Tegin’in devrinden başlayarak Anadolu’ya kadar yaşaya 
gelen inançlardır. Tanrı ruhu taşıyan bu ağaçlar dileklerin kabul edildiği 
yerlerdir. Kadını temsil edip ve çocuk ruhlarının yaşadığına inanmışlardır38 
Bir diğer önemli ağaç ise ardıç ağacıdır. Ardıç ağacı, yaprağını dökmeyen bir 
ağaç olarak bilinmektedir. Ardıç, gerek dağ başlarında olsun gerek ise kaya 
başlarında tek tek biten bir ağaç türüdür. Ardıç ağacının Tanrı tarafından 
dikildiği inancı bugün Anadolu’da bile hala yaşamaktadır. Ardıç dalınnın 
kesilmesi ya da koparılması yasağı Anadolu’da oldukça yaygındır. Altaylılar 
dağ geçitlerinden geçerken ardıçtan aldıkları dalı yakarak tütsülerler ve şeytani 
ruhlardan koruduğuna inanarak huzur içinde yollarına devam ederlermiş. Bu 
kadim ağaç Anadolu’da çeşitli hastalığın tedavisinde kullanılması ön plana 
çıkan özelliklerdendir. Örneğin, kaşıntı ve uyuz tedavisi için ardıç katranı 
yapılıp içilmektedir. Türkler arasında kutsallığı kabul gören bir diğer ağaç 

Peyzaj Mimarisinde Kullanılış Olanakları Üzerinde Bir Araştırma”, s.85.
35	 Ergun Pervin, Türk Kültüründe Ağaç Kültü, s.196.
36	 Ergun Pervin, Sibirya Türklerinin Destanlarında İyeler, Kömen Yayınları, Konya, 2019. s.30.
37	 Ergun Pervin, Türk Kültüründe Ağaç Kültü, s.211.
38	 Ergun Pervin, Türk Kültüründe Ağaç Kültü, s.214.



Yunus Emre Tansü / Filiz Sofuoğlu Babayev  |  55

Meşe ise Anadolu’da pelit, palamut diye anılan bir ağaç türüdür. 39 Anadolu 
bilindiği üzere söğüt adı verilen pek çok yer vardır. Osmanlı beyliğinin kalbi 
de bilindiği üzere Söğüt’tür. Söğüt’e adını veren ağaç da mutlaka kuşkusuz 
kutsal ağaçtır. Ağacın manevi önemine yönelik bir diğer örnek ise, Osmanlı 
Devleti’nin kurucusu Osman Gazi’nin rüyasına giren bir ağaç da Osmanlının 
yayılıp geniş bir coğrafya hâkim olacağının işareti olmuştur

 Anadolu’da pek çok halklar arasında kutsal ağaçları kesmenin uğursuzluk 
getireceğine inanılmıştır. Kutsal kabul edilen ağaçlara çaput bağlayıp dilek 
dilenmektedir. Zamanla  ağaçlara, kayalara, sulara ritüellerde bulunmak 
İslamiyet’te şeriklik olarak kabul edilmiştir. İslam inancına aykırı olduğu için 
bu tür rütiellere mücadele edilmiştir. Ancak Altaylarda, Tuva’da, Hakasya’da, 
Yakutistan’da bu uygulamalar sıkça görülmektedirler.40Anadolu’da, ağaç 
kültüyle ilgili inanış ve uygulamaların ata kültü, dağ kültü, su kültü ile 
bağlantılı olduğunu görülmüştür. Ağacın etrafında yatırların bulunması 
atalar kültü, ağacın tepe başlarında olması dağ kültü, ağacın su kenarı ya 
da yakınında olması su kültü ile ilişkilendirilmektedir.41Kafkas halklarının 
kültüründe de aynı durum söz konusu olmuştur. Anadolu halklarında olduğu 
gibi onlarda da su kültü, ateş kültü, dağ kültü, ağaç kültü, ortak mitolojik 
geçmişten hareketle izah edilebilmiştir. Bu kültlerin eski Türk inanç sistemi 
ile örtüşmesi ile birlikte bozkır medeniyetlerine dayandırılması en uygun 
izah şekli olmuştur.42   Türk mitolojisinin, kültleri ve eski Türk inançlarının 
yanı sıra ilahi dinler tarihi açısından da ağacın yeri oldukça mühimdir. Antik 
Türklerde yaşam ağacı olarak bilinen Tuba ağacının, hayat çizgisinin ve 
insanın şansının iyi olmasın da oldukça mühim rolü vardır.  Tuba ağacının 
yeryüzünde yaşayan insan sayısı kadar yaprağı olduğuna inanılmaktadır. Eğer 
bir kişi ölürse de ağaçtan bir yaprak düştüğüne inanılmaktadır.43 Yine Türk 
ve Moğol toplumlarına bakıldığında mezarların ağaç altına yapıldığı veya 
mezarlara ağaç dikildiği bilinmektedir. Günümüzde ise benzer inanışların 
Anadolu da Müslüman Türkler arasında da yaygın olarak görülmesi dikkat 
çekmektedir.  Anadolu halkının mezarın ayak veya baş kısmına çam veya 
selvi ağaçları dikme geleneğini ağacın ruhani olarak Türkler arasındaki etkini 
göstermektedir.44  Yas tutulmasına dair dikkat çeken bir örnek ise Beydili 

39	 Ergun Pervin, Türk Kültüründe Ağaç Kültü, s.225-227-235.
40	 Kalafat Yaşar, Halk İnançlarından Mitolojiye 1, Berikan Yayınları, Ankara,2009. s.29-30.
41	 KAYA Muharrem, “Eski Türk İnanışlarının Türkiye’deki Halk Hekimliğinde İzleri”, Folklor 

Edebiyat Dergisi, C.7, S.25. Ankara, 2001. s.207.
42	 Kalafat Yaşar, Anadolu Türk Mitolojisinden Yapraklar 1, Berikan yayınevi, Ankara,2016. s.18.
43	 Gürsoy Ülkü, “Türk Kültüründe Ağaç Kültü ve Dut Ağacı”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî 

Araştırma Dergisi , 61/ 2012. 43-54. s.47.
44	 Işık Ramazan, “Türklerde Ağaçla İlgili İnanışlar ve Bunlara Bağlı Kültler”, Fırat Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 9:2 (2004), ss.89-106. s.96.



56  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi

ve Barak Türkmenlerinde düşmanı tarafından öldürülen birisi gömüldükten 
ölen şahsın elbiseleri insan iskeleti gibi yapılmış bir ağaca giydirilip silahı ise 
atının eyerine asılarak bu ağacın ölünün atına bindirilerek şahsın mezarına 
getirilerek ağıtlar yakılıp yas tutulmasıdır.45 Yine Beydili Türkmen kültür 
coğrafyasında Murt Ağacı kutsal kabul edilmiştir. Murt ağacının dallan 
kırılmaz, taş atılmaz, üzerine çıkılmazdı. Genellikle bu ağaçlar mezarların 
başına dikilmektedir.46 Ayrıca yine Adana Karaisalı bölgesinde de Murt 
ağacının mezarlara ekilmesi yaygın olarak görülmektedir.  Ayrıca doğa 
olaylarından yıldırımın Anadolu halklarında ayrı bir kutsiyeti vardır. 
Yıldırım çakınca belirli dualar okunarak gökten geldiğine inanılmaktadır. 
Örneğin Tunceli’de yıldırım çarpması ile yanmış kurumuş ağaç kutsal kabul 
edilmiştir. Bu ağaca kimse dokunmaz. Yıldırım çarpması ile yanan ağaçların 
kütükleri özel hanelerde veya kutsal mekân olarak ziyarete açılmıştır. Halk 
bu türden yerleri kutsal görerek ziyaretlerde bulunmaktadır.47

Sonuç

Türk haklarında genel hatları ile bakılarak ağaç kültü değerlendirildiğin de 
ağacın yaşam kaynağı olarak önemli rol üstlendiği görülmektedir. Altaylılar 
ve Sibirya’nın Türkçe konuşan diğer halkları dağlar, nehirler, göller, şifalı 
sular, ağaçlar gibi doğadaki nesnelerin ruhu olduklarına dair fikirleri 
bulunmaktaydı. Aynı fikir olgusu Anadolu halklarında da görülmektedir. 
Anadolu’da birçok topluluklar arasında kutsal ağaçları kesmenin talihsizlik 
getireceğine inanılmıştır. Kutsal kabul edilen ağaçlara çaput bağlayıp dilek 
dilenerek ağaçlara, kayalara, sulara ritüellerde bulunulmuştur. Değişen 
zaman ile İslamiyet’in etkisi ile bu ritüeller  şirk olarak kabul edildiği için 
inançlarda esnemeler olmuştur. Fakat Altay haklarında bu durum tam 
tersi olarak devam etmektedir. Günümüzde de ağaç kutsallığı ve ritüelleri 
Altay, Sibirya halklarında halen varlığını korumaktadır. Çalışma da Altay 
hakları ve Anadolu halkları arasındaki ağaç kültü etkileşimlerini ve bu kültün 
tarihsel gelişimini kapsamlı bir şekilde ele almıştır. Ağaç Kültü hem Altay 
hakları hem de Anadolu Türkleri için doğanın kutsal bir parçası olarak hem 
toplumsal hem de dini bağlamda merkezi bir öğe olmuştur. Ağaç kültünün 
Altaylardan başlayarak Anadolu da dahil olmak üzere Tuna’ya kadar Türk 
kültür kuşağı çevresinde tıpkı bir düğüm gibi hakları birine bağlamıştır. 
Ağaçların hem Altaylar hem de Türkler için doğa ile bağlantıyı simgeleyen 

45	 Kalafat Yaşar, Türk Halk İnanmalarından Hayvan Üslubu'nda Mitolojik Devridayım I, Berikan 
yayınları, Ankara, 2013. s.155.

46	 Kalafat Yaşar, Türk Kültürlü Halklarda Orta Asya’dan Ortadoğu’ya İnanç Göçü, Berikan 
Yayınları, Ankara, 2011. s.162.

47	 Kalafat Yaşar, Gregoryen Türklerde Halk İnançları, Berikan yayınevi, Ankara, 2012. s.74.



Yunus Emre Tansü / Filiz Sofuoğlu Babayev  |  57

kutsal varlıklar olduğu sonucu net olarak ortaya çıkmaktadır. Ağaç kültü, Türk 
halklarının tarihsel olarak doğayla barış içinde yaşama arzusunun bir ifadesi 
olmuştur. Ağaçların, insan yaşamı ve doğayla olan bağları güçlendiren kutsal 
semboller olarak kabul edilmesi, bu kültürün zenginliğini ve evrenselliğini 
göstermektedir.



58  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi

Kaynakça

Banarlı Nihad Sami, Resimli Türk Edebiyatı Tarihi, Destanlar Devrinden Zama-
nımıza Kadar, Devlet Kitapları, “Milli Eğitim Basımevi”, İstanbul,1983.

Dilek İbrahim, “Kült Kavramı ve Söz Kültü”, Biliğ, 95, 2020.
Ekeeva E.V, Belekova E.A. “Kultovaya Atrıbutıka v Tradıtsıonnom Mırovozz-

renıı Altaytsev”,  Mınısterstvo Obrazovanıya i Nauki Respubliki Altay Byu-
dzhetnoye Nauchnoye Uchrezhdenıye Respubliki Altay «Nauchno-Issledovatel-
skıy Instıtut Altaıstıkı Im, S.S. Surazakova, Gorno-Altaysk, 2018. 1-120.

Ergun Pervin, Sibirya Türklerinin Destanlarında İyeler, “Kömen Yayınları”, 
Konya, 2019.

Ergun Pervin, Türk Kültüründe Ağaç Kültü, “Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı 
Yayınları”, Ankara, 2004.

Eröz Mehmet, “Eski Türk Dini (Gök Tanrı İnancı) ve Alevilik-Bektaşilik”, Türk 
Dünyası Araştırmaları Vakfı, İstanbul,1992.

Esin Emel, İslamiyet’ten Önce Türk Kültür Tarihi ve İslam’a Giriş, “Edebiyat Fa-
kültesi Matbaası”, İstanbul, 1978.

Esin Emel, Türk Kozmolojisine Giriş, “Kabalcı Yayınevi”, 1979.
Gökalp Ziya, Türk Medeniyet Tarihi, Bilge Kültür Sanat, İstanbul, 2019.
Gömeç Saadettin, “Eski Türk İnancı Üzerine Bir Özet”, Tarih Araştırmaları 

Dergisi, 22/33 2003. 79–104.
Gürsoy Ülkü, “Türk Kültüründe Ağaç Kültü ve Dut Ağacı”, Türk Kültürü ve 

Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi, 61, 2012. 43-54
Işık Ramazan, “Türklerde Ağaçla İlgili İnanışlar ve Bunlara Bağlı Kültler”, Fırat 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 9/2 2004. 89-106.
İnan Abdulkadir, Tarihte ve Bugün Şamanizm, “Türk Tarih Kurumu”, Ankara, 

2015.
Kalafat Yaşar, Türk Halk İnanmalarından Hayvan Üslubu’nda  Mitolojik Devri-

dayım I, “Berikan yayınları”, Ankara, 2013.
Kalafat Yaşar, Anadolu Türk Mitolojisinden Yapraklar I, “Berikan yayınevi”, 

Ankara,2016.
Kalafat Yaşar, Gregoryen Türklerde Halk İnançları, “Berikan yayınevi”, Ankara, 

2012.
Kalafat Yaşar, Halk İnançlarından Mitolojiye I, “Berikan Yayınları”, Ankara,2009.
Kalafat Yaşar, İ. M. V. Noyan Güven, “Altay Türk Halk İnançlarından Anado-

lu’ya Dair Bazı Tespitler”, Arış, VI /2011, 60-75.
Kalafat Yaşar, Türk Kültürlü Halklarda Orta Asya’dan Ortadoğu’ya İnanç Göçü, 

Berikan Yayınları, Ankara, 2011.
Kaya Muharrem, “Eski Türk İnanışlarının Türkiye’deki Halk Hekimliğinde İz-

leri”, Folklor Edebiyat Dergisi, 7/25. Ankara, 2001.



Yunus Emre Tansü / Filiz Sofuoğlu Babayev  |  59

Korkmaz Zeynep, “Eski Türklerdeki Ağaç Kültünün İslami Devirlerdeki Deva-
mı”, Tük Dili Araştırmaları Yıllığı, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek 
Kurumu Türk Dil Kurumu Yayınları, Belleten, 2003, I, Ankara, 2006.

L.V. Kypchakova “K Voprosu o Kul’te Derev’yev u Altaytsev”, “Filosofiya, Eti-
ka, Religiovedeniye”, Sibirskiy Pedagogicheskiy Zhurnal, 2006. 130-136

N.O. Tadysheva, “Otrazhenıye Kul’ta Dereva V Tradıtsıonnom Mırovozzrenıı 
Tyurkov Sayano-Altaya”, Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. 
Istoriya, 51, 2018. s.119-120.

Of The Altaı-Sayan Turks”, Journal Of History, 2/93, 2019.
Ögel Bahaeddin, Türk Mitolojisi II, “Türk Tarih Kurumu”, Ankara, 2014.
Roux Jaun Paul, Türk Mitolojisi, (Çev. Musa Yaşar Saglam), “Bilge Su Yayınla-

rı”, Ankara, 2012.
Tadisheva Natalia O. S.S. Surazakov, “The Reflectıon Of The Tree Cult In The 

Tradıtıonal World Outlook Of The Turks Of The Sayan-Altaı”, Scienti-
fic-Research Institute of Altaistics (Gorno-Altaysk, Russia), Bulletin of Tomsk 
State University. Story. Number 51, 2018. 

Tadysheva N, “Sacred Trıad Of Fıre-Mılk-Tree:  Relıgıous And Mythologıcal 
Representatıons Of The Altaı-Sayan Turks”, Journal Of History, 2 (93). 
2019. s.9

Tanrıverdi Fuat, “Huşların (Betula L.) Doğu Anadolu Bölgesinde Doğal Yayılış 
Alanları ve Peyzaj Mimarisinde Kullanılış Olanakları Üzerinde Bir Araş-
tırma”, Atatürk Üniversitesi Ziraat Fakültesi Dergisi,8/1,1977.

https://nbra.ru/resursy/ekologiya/etnoekologiya/185-kult-dereva 05.02.2024.



60  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi



61

Bölüm 4

XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre 
Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu 

Ayhan Afşın Ünal1

Özet

Bir bölgede yaşayan halkın, belli bir dönemdeki iktisadî durumunu 
inceleyebilmek için elimizde; o döneme ait, toplumun üretim biçimine ve 
bölgenin özelliklerine göre değişen bir takım bilgilerin olması gerekmektedir. 
Tarım toplumu için tarım yapılan arazinin genişliği, iklim, yetişen ürünlerinin 
cinsi ve miktarı gibi istatistikî bilgiler gereklidir. Sanayi ve ticaretle uğraşan 
bir toplum için ise, sanayinin cinsi, miktarı, kalitesi, hammaddenin nereden 
ve nasıl geldiği ve bölgenin hangi ticaret yolları üzerinde bulunduğu 
şeklindeki bilgilere ihtiyaç vardır. İktisadî hayat konusunda hayvancılığın 
da önemli bir unsur olduğu inkâr edilemez. Dolayısıyla hayvanlardan alınan  
vergiler, beslenen hayvan cinsi ve sayısı gibi hususlarda da aydınlatıcı bilgilere 
ihtiyaç vardır. Burada, bu hususlarla ilgili istatistiğî verilerin kaydedildiği en 
mükemmel kaynaklar Tapu Tahrir Defterleri’dir. Diğer kaynaklar, bu konuda 
Tahrir Defterleri’ndeki bilgileri desteklemesi açısından önemlidir.

Farklı zamanlarda ve farklı bölgelere has olarak düzenlenen “kanunnâmeler” 
de, yine vergi nizamının adalara has özelliklerini ortaya koymakta; hangi  
şartlar altında nasıl vergi uygulanacağı, hangi kategorilere nasıl tevzi 
olunacağı, çarşı, pazar ve ticarî vergilerinin ne olacağı gibi konular geniş bir 
şekilde belirtilmekte idi. Sancak, nahiye hatta bazı sosyal zümreler için ayrı 
ayrı düzenlenen bu kanunnâmeler sayesinde, devletin hakim olduğu topraklar 
üzerinde uyguladığı vergi politikasını ve topladığı vergi çeşitlerini öğrenmek 
mümkündür. Bunların nasıl uygulanacağını ise, merkeze ulaşan şikayetler, 
arzlar ve buna karşılık, merkezden gönderilmiş talimatlar göstermektedir. 
Sancak ve nahiyeler için tertip edilen kanunnâmeler, genellikle ilgili yerin 
Tahrir Defterleri’nin başında bulunurdu. Midilli Sancağı’na ait olan, 
955/1548 ve 989/1581 tarihli iki Mufassal Tahrir Defteri’nde Sancağın 
kanunnâmesi mevcut olup, bize bu dönem içerisinde Midilli’de uygulanan 

1	 Dr. Öğ. Üy. Erciyes Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü,
	 Orcid : 0000-0002-4730-2159, afsin@erciyes.edu.tr.

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub886.c3632



62  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

vergi politikası, iktisadî hayat, alınan vergiler ve miktarları vs. pek çok 
konuda yardımcı olmuştur. Her iki defterde de bir-iki hüküm farkıyla aynı 
kanunnâme konulmuştur.

Osmanlı ekonomisinin temelini, bilindiği gibi, ekincilik, bağcılık ve 
hayvancılıktan meydana gelen ziraat teşkil etmiştir. Osmanlı ahalisinin 
büyük bir kısmı da bu sahada çalışmaktaydı. İnceleme konumuz olan Midilli 
Sancağı’nda da iktisadî hayatın esası tarım ve hayvancılığa dayanmakla 
birlikte, az da olsa ticarî ve sınaî faaliyetlerin yapıldığı kanunnâmelerdeki 
bilgilerden anlaşılmaktadır.

Giriş

Ege Adaları’nın iktisadî durumu tarih boyunca daima sınırlı olmuştur. 
Birkaç ada hariç, bir çoğu ziraî bakımdan çok fakirdi ve üzerlerinde 
yaşayan halk da hayatını denize borçlu olarak idame ettirmekteydi. Fernand 
Braudel, Akdeniz’in, XVII yüzyıl için, bütün sosyal, kültürel, iktisadî 
ve siyasî tarihini anlattığı meşhur eserinde, Akdeniz ve Ege Adaları için 
şunları söylüyor: “küçük veya büyük, bu adaların önemi, uzun deniz yolları 
boyunca zorunlu  duraklar meydana getirmelerine ve aralarında veyahut da 
bazen kendi kıyılarıyla kıtanınkiler arasında seyr ü sefer için tercih edilen, 
nisbeten sakin sular sunmalarına bağlı olmaktadır. Böylece Doğu’da 
sonunda onunla karıştırılacak kadar, deniz mekânına öylesine dağılmış “Ege 
Arşipel”i böyledir. Bütün adalar, denizin yaygın hayatına karşı duyarlı ve 
aynı zamanda (sadece ithal ve ihraç trafiklerine sahip olsalar bile) içe doğru, 
büyük tarih metinlerine bağlı tarihçinin ilk bakışta göremediği şu köşeye 
dönük, birbirlerine benzeyen kentlere sahiptirler: bu köşe içe kapanık 
ve endişeli hayatları, doğa bilimcilerinin uzun süreden beri işaret ettikleri 
kapalı kaptaki biyolojilerdir. Hiçbir ada, insanî ilginçliklerinin dışında, 
günlerin birinde veya diğerinde, başkalarıyla paylaşabileceği bitkisel veya 
hayvansal özgürlüklere sahip değildir. Hayvansal ve bitkisel çeşitliliğine ve 
zenginliğine rağmen bu ilginç kaynaklar, asla bolluk ifade etmemektedirler. 
Hiçbir ada ertesi günkü yaşamını garantiye alamamıştır. Bu adaların 
her biri için, asla çözülemeyen veya yetersiz bir şekilde çözülebilen en 
büyük sorun, kendi kaynaklarıyla, kendi toprağıyla, kendi tahılıyla, kendi 
meyvalarıyla, kendi sürüleriyle geçinebilmek ve muktedir olmamakla 
birlikte, dışa açılabilmektedir. Bu adaların hepsi, birkaç istisna dışında, aç 
dünyalardır. Örnek olarak Korfu, Girit ve Kıbrıs, yüzyılın ikinci yarısında 
sürekli olarak açlık tehdidi altındadırlar. Tanrısal Trakya buğdayıyla yüklü 
“karamürseller”in istenilen zamanda gelmemeleri veya kalelerdeki depoların 
buğday veya darı stoklarının tükenmeleri halinde, onlar için gıdasal bir felaket 
meydana gelmektedir. Zaten bir karaborsa, bu Doğu Akdeniz Adaları’nın 



Ayhan Afşın Ünal  |  63

etrafında örgütlenmiştir. Açlık tarafından tehdit edilen adalar, aynı zamanda 
bu XVI.yüzyılın ortasında hiçbir zaman olmadığı kadar savaşçı olan denizin 
bizzat kendisi tarafından da tehdit edilmektedirler. Çünkü sürekli olarak 
haydutlar, korsanlar tarafından kuşatma altında yerlerdir. Buralarda sürekli 
olarak kendini savunmak, gözetleme kuleleri inşa etmek, tahkikât yapmak, 
bunları toplarla donatmak gerekmektedir. Nihayet buralara limanlar boyunca 
garnizonlar, ve hava iyileşir iyileşmez, onunla birlikte askerî harekât mevsimi 
başlar başlamaz, destek birliklerini iyileştirmek gerekmektedir. Çünkü güçlü 
deniz yollarının üzerinde bulunan adalar, büyük ilişkilere katılmaktadırlar. 
Büyük tarihin bir kesimi onların olağan varlıklarının üstüne eklenmektedir. 
Ekonomileri, bazı çağrılara direnme yeteneğine sahip olmadıklarından 
ötürü, bu durumun karşı darbelerine sürekli olarak maruz kalmaktadırlar. 
Varlık nedenlerini ancak Akdeniz, hatta dünya pazarına borçlu olan yabancı 
ürünler, böylece ne kadar da çok adayı istila etmişlerdir. İhracat için olan 
bu ürünler, adasal hayatın dengesini sürekli olarak tehdit etmektedirler”2. 
Adaların orta zamanlardaki ekonomik bağımlılığı ve yetersizliği, ancak 
bu kadar iyi özetlenebilir. “Nakşa Dukalığı, Kiklad Adları” konulu bir 
makale kaleme alan Safvet, bu yörelerle ilgili Osmanlı sahasında ilk öncü 
yazıyı, arşiv kaynaklarına dayalı olarak ele alırken, “...hemen hemen hepsi 
bir taş parçası olan bu adaların yerlilerinin hallerini aşağıdaki vesikalardan 
anlarsınız. Ekmeğini taştan çıkarır sözü bu zavallılar için söylenmiş sayılır. 
Gerçekten acınacak halde idiler, göze görünen büyücek yapılar, ya kilise, ya 
adanın sahibi, mültezimi olan İtalyanların köşkleri idi...” diyerek3, adaların 
ortak ve belirgin özelliğini belirtir. Nitekim adaları, çeşitli dönemlerde 
dolaşan seyyahlar, bunların bir çoğunda ahalinin fakir durumda olduğuna 
işaret ederler. Yeterli gelir kaynakları olmadığından Osmanlı idaresi 
altındaki sözkonusu adaların çoğunda vergiler hallerine uygun tarzda ikâme 
edilmiştir; muafiyetler olabildiğince tanınmıştır. En başta gelen ve şeriatın 
emrettiği vergi olan cizye bile toplu bir rakam üzerinden tahsil edilmiştir; 
toplama ile ilgili organizasyon bazen ada halkına bırakılmıştır. Vergiler ve 
muafiyetler, adalardaki yetersiz nüfus potansiyelini yerinde tutmak gibi bir 
amaç da taşıyordu.

Timar sisteminin yerleştirildiği, has ünitelerinin bulunduğu Boğazönü 
Adaları, Taşoz, Semadirek, Limni, Gökçeada, Bozcaada ile Midilli ve Rodos 
bölgesi adaları ve Sakız’da halkın vergileri, baş vergileri yanında, yetiştirilen 
mahsüllerden alınan öşür ve diğer vergilerden oluşuyor ve hangi tarafa ayrılmış 
ise oraca tahsil olunuyordu. Bunun yanısıra timara tahsis edilmeyen ve sadece 

2	 Fernand Braudel, Akdeniz ve Akdeniz Dünyası,  C.I, s. 182, 185-186, 189.
3	 Safvet, “Nakşa (Naksos) Dukalığı ve Kiklad Adaları”, TOEM, IV/23, Kanûn-ı evvel 1329, 

s.1449.



64  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

hazineye yıllık olarak belli bir meblağ veren adalar grubu da mevcuttu. Bu 
ikili bir sistem gibi görünse de, temel de çıkış noktası pek farklı değildi. Bu 
her iki sistemde, Osmanlı hakimiyeti boyunca değişik uygulamalar olmuştu. 
Bunlar mükellefiyetler ve muafiyetler çerçevesinde gelişme gösterdiği gibi 
her iki sistemde de “tahrir” in esas olduğu anlaşılmaktadır.

Bilindiği üzere, bir bölgede yaşayan halkın, belli bir dönemdeki iktisadî 
durumunu inceleyebilmek için elimizde; o döneme ait, toplumun üretim 
biçimine ve bölgenin özelliklerine göre değişen bir takım bilgilerin olması 
gerekmektedir. Tarım toplumu için tarım yapılan arazinin genişliği, iklim, 
yetişen ürünlerinin cinsi ve miktarı gibi istatistikî bilgiler gereklidir. Sanayi 
ve ticaretle uğraşan bir toplum için ise, sanayinin cinsi, miktarı, kalitesi, 
hammaddenin nereden ve nasıl geldiği ve bölgenin hangi ticaret yolları 
üzerinde bulunduğu şeklindeki bilgilere ihtiyaç vardır. İktisadî hayat 
konusunda hayvancılığın da önemli bir unsur olduğu inkâr edilemez. 
Dolayısıyla hayvanlardan alınan  vergiler, beslenen hayvan cinsi ve sayısı 
gibi hususlarda da aydınlatıcı bilgilere ihtiyaç vardır. Burada, bu hususlarla 
ilgili istatistiğî verilerin kaydedildiği en mükemmel kaynaklar Tapu Tahrir 
Defterleri’dir. Diğer kaynaklar, bu konuda Tahrir Defterleri’ndeki bilgileri 
desteklemesi açısından önemlidir.

Farklı zamanlarda ve farklı bölgelere has olarak düzenlenen “kanunnâmeler” 
de, yine vergi nizamının adalara has özelliklerini ortaya koymakta; hangi  
şartlar altında nasıl vergi uygulanacağı, hangi kategorilere nasıl tevzi 
olunacağı, çarşı, pazar ve ticarî vergilerinin ne olacağı gibi konular geniş bir 
şekilde belirtilmekte idi. Sancak, nahiye hatta bazı sosyal zümreler için ayrı 
ayrı düzenlenen bu kanunnâmeler sayesinde, devletin hakim olduğu topraklar 
üzerinde uyguladığı vergi politikasını ve topladığı vergi çeşitlerini öğrenmek 
mümkündür. Bunların nasıl uygulanacağını ise, merkeze ulaşan şikayetler, 
arzlar ve buna karşılık, merkezden gönderilmiş talimatlar göstermektedir. 
Sancak ve nahiyeler için tertip edilen kanunnâmeler, genellikle ilgili yerin 
Tahrir Defterleri’nin başında bulunurdu. Midilli Sancağı’na ait olan, 
955/1548 ve 989/1581 tarihli iki Mufassal Tahrir Defteri’nde Sancağın 
kanunnâmesi mevcut olup, bize bu dönem içerisinde Midilli’de uygulanan 
vergi politikası, iktisadî hayat, alınan vergiler ve miktarları vs. pek çok 
konuda yardımcı olmuştur. Her iki defterde de bir-iki hüküm farkıyla aynı 
kanunnâme konulmuştur.

Osmanlı ekonomisinin temelini, bilindiği gibi, ekincilik, bağcılık ve 
hayvancılıktan meydana gelen ziraat teşkil etmiştir. Osmanlı ahalisinin 
büyük bir kısmı da bu sahada çalışmaktaydı. İnceleme konumuz olan Midilli 
Sancağı’nda da iktisadî hayatın esası tarım ve hayvancılığa dayanmakla 



Ayhan Afşın Ünal  |  65

birlikte, az da olsa ticarî ve sınaî faaliyetlerin yapıldığı kanunnâmelerdeki 
bilgilerden anlaşılmaktadır. İktisadî hayata, bilhassa hububat istihsâline; 
toprağın verimlilik derecesi, iklim şartları, ilk baharda ortaya çıkan donmalar, 
yaz günlerinde düşen dolu, sağanakların sebep olduğu su baskınları, hayvan 
sürülerinin verdiği zararlar ve nihayet eşkiyalık hareketlerinin yol açtığı 
ziyanlar tesir etmektedir.

Midilli Adası’nda, diğer bütün adalarda olduğu gibi, Akdeniz iklimi 
hakimdir ve mûtedil havası ziraate elverişlidir. Böylece iklimin de tesiri ile 
Ada’da pek çok çeşitli mahsuller yetiştirilmekteydi. Ziraî mahsuller değerli 
bir kaynak oldukları gibi, askerin iaşesi ve hayvanların beslenmesi için de 
hayatî bir önem taşımakta idi. Bu yüzden “toprağın boz bırakılmaması için” 
bir takım tedbirlere başvurmak ihtiyacını duymuşlardır. Devlet, köylüyü 
toprağını işlemeye mecbur ettiği gibi, boş bulduğu toprakları da işleyebilmesi 
için serbest bırakıyordu. Elindeki toprağı geçerli bir mazereti olmadan üst 
üste üç yıl boş bırakan çiftçinin toprağı elinden alınıyordu. Ortaya çıkan 
zarara karşılık “çiftbozan akçası” adı altında bir tazminat alınırdı4. 

1 - Vergiler

Osmanlı İmparatorluğu’nun vergi sistemine göre, devletin reayadan 
aldığı vergiler üç bölümde mütalaâ edilmektedir.

1-	 Rüsûm-ı Şer’iyye (zekat, öşür, haraç, cizye vb.)

2-	 Rüsûm-ı Örfiyye (çift, bennâk, ispençe, arûs, cürüm ve cinayet resimleri 
vb.)

3-	 Avarız-ı Divaniyye ve Tekalif-i Örfiyye (avarız akçası, nüzûl bedeli, 
kürekçi akçası vs.)

Osmanlı Devleti, imparatorluğun tamamına has bir vergi politikası 
uygulamamış, her bölgenin hususiyetine göre ayrı ayrı vergi kanunnâmeleri 
tertip etme yoluna gitmiştir. Burada Midilli Sancağı’nın kanunnâmelerine 
dayanarak, alınan vergiler ve oranları konusunda bilgi vermeye çalışacağız.

1.1. Zirai Vergiler 

1.1.1- Öşür :

Öşür, kelime olarak 1/10 manasındadır. Osmanlı Devleti’nde mirî arazi 
rejiminin uygulandığı bölgelerde, ziraatla uğraşan ahaliden hâsıl ettikleri 

4	 Mustafa Akdağ, Türkiye’nin İktisadî ve İçtimaî Tarihi (1453-1559),  C.II, s. 316-318.



66  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

ürünün belirli bir kısmının devlet adına alınması usulüne “âşâr” veya “öşür” 
denilmektedir5. 

Öşür, 1/10 manasında olmasına rağmen, toprak ürünlerinden devlet 
adına alınan paylar genellikle, 1/5, 1/6, 1/8 hatta bazen ½ oranında olmuştur. 
Bu nisbetlerin değişik olmasının sebebi, arazinin verimliliği, sulama şartları, 
ziraat yapılan hububatın çeşidi, mahallî örf ve adetlerin dikkate alınmış 
olmasından dolayıdır6. Devlet adına tahsil edilen öşür gelirleri “hâss”, 
“ze’amet” ve “timar” sahiplerine tevcih edildiği gibi  “maktu’” olarak 
belirlenmeleri durumunda “iltizam”a da verilebiliyordu.

Öşür “aynî” ve “nakdî” olarak iki şekilde tahsil edilirdi. Arpa ve buğday 
gibi uzun süre muhafaza edilebilen hububat çeşidinden genellikle “aynî” 
olarak alınması kanundu. Fakat sipahiler öşrü, zamanın narhına göre “nakdî” 
almak isterlerdi. Çünkü, sipahinin elindeki mahsulü satarak nakde çevirmesi 
son derece sınırlıydı. Uzun süre beklemesi mümkün olmayan bağ ve bahçe 
ürünlerinin öşürü ise yine Tahrir Defterleri’nde belirtilen narh üzerinden 
öşür tasarruf edenlere verilmekteydi7. 

Midilli Sancağı’nda, XVI.yüzyıl içinde, ziraat edilen yerlerden, hububattan 
alınan öşür miktarı, müslümanlardan 1/10, gayr-i müslim ahaliden ise 1/8 
kile şeklinde kanunnâmelerde belirtilmiştir8. Tabii olarak bu ikilem, yani 
müslüman olmayanlardan 1/8 ve müslümanlardan 1/10 oranında öşür 
alınması, Midilli Sancağı genelinde, tahıl üretiminde yıllık toplam miktarı 
bulmamızda zorluklar çıkarmaktadır, çünkü Tahrir Defterleri’nde müslim 
ve gayr-i müslim nüfus birlikte yazıldıkları gibi, ürettikleri ürünlerden alınan 
öşür miktarları ayrı ayrı değil de, birlikte, karışık olarak yazılmışlardır. 
Dolayısıyla bir ürünün öşür miktarının çarpım katsayısı (8) mi olacaktır, yoksa 
(10) mu olacaktır, kestirilememektedir. Dolayısıyla biz burada öşür çarpım 
katsayısını hububat için ne 8, ne de 10 kabul ettik, fakat ikisinin ortalaması 
olan (9) rakamı ile tahmini bir sonuca gitmeye gayret ettik. Hububattan ayrı 
olarak üretilen diğer ürünlerden (keten, pamuk, gügül, zeytin, zeytinyağı 
vs) ne oranda öşür alındığına dair, ne Sancak Kanunnâmeleri’nde, ne de 
Tahrir Defterleri’nde, üzülerek belirtmeliyiz ki, bir bilgiye rastlayamadık, o 
sebeple bu ürünlerin üretim miktarları arasında mukayese yaparken, alınan 
öşür miktarı üzerinden, bir karşılaştırma yapmayı daha sağlıklı gördük. 
Öşür alınan ve tabii olarak ziraati yapılan hububat çeşitleri şunlardı: hınta 
(buğday), şair (arpa), erzen (darı), çeltik, nohut, badem, ceviz, mercimek, 

5	 Ömer Lütfi Barkan, “Öşür”, İA,  C.IX, s. 485.
6	 Mehmet Ali Ünal, XVI.Yüzyılda Harput Sancağı,  TTK, Ankara 1989, s. 119.
7	 Mehmet Ali Ünal, XVI.Yüzyılda Harput Sancağı, s. 119-120.
8	 TD 264, s. 3; TD 598, s. 8.



Ayhan Afşın Ünal  |  67

böğrülce, burçak, keten, gügül (ipek kozası), penbe (pamuk), bakla, zeytin, 
incir, palamud9. Mesela palamud üretimi, “pelit” adı verilen meyvesinin 
hayvan yemi olarak kullanılmasından dolayı, çok fazla olsa gerek ki, alınan 
vergiler arasında “resm-i palamud” vergisi dahi vardır ve belli bir yekün 
tutmaktadır. Palamut ağacından alınan vergi miktarları Midilli Sancağı’nın 
kazalarına göre,  (Tablo XX-XXI)’de ayrıntılı olarak görülmektedir. Ayrıca 
bahçe ve bostanlarda (besâtîn) yetiştirilen soğan (piyaz), sarımsak (sir) 
gibi ürünlerden öşür alınmaktaydı. Bunlardan başka bağlarda yetiştirilen 
üzümden yapılan ve “şıra-şire” şeklinde tâbir edilen pekmez, şarap gibi 
ürünlerden de öşür alındığını yine kanunnâmelerden öğreniyoruz. 1548 
tarihli Midilli Kanunnâmesi’nde bazı Müslümanların bağlarının dönüm 
itibariyle deftere kaydolunduğunu ve dönümüne dörder akçe alındığını, 
kefere taifesinin şiresinden 1/8 öşür alındığını, bağlardan hâsıl olan şirenin 
öşrünün satılması için iki ay “monopolye”10 tutulduğunu öğreniyoruz11. 
Yine Midilli’de bu tarihlerde arıcılık yapıldığını, kanunnâmede geçen “kovan 
öşrü”nden anlıyoruz. Belirtildiğine göre, kovan öşrü “müslümandan ve 
kefereden on kovanda bir kovan veyahut kovandan kovana birer akçe alınır” 
idi12. Tahıl ürünlerinde alınan öşür miktarı, Tahrir Defterleri’nde “kile” 
ölçüsü ile gösterilmiştir13. Şira ve zeytinyağı için ise “medre- medara”14 sıvı 
ölçü birimi olarak kullanılmıştır. XVI.yüzyılda Midilli’de, hacim itibariyle 
daha geniş yer kaplayan, “pembe” denilen pamuk ve kendir yapımında 
kullanılan “ketan” da ise ölçü birimi olarak “men” kullanılmıştır. Mısır, 

9	 Palamud diğer adıyla mazı, dericilikte kullanılmaktadır. Bağlık ve ormanlık mevkilerde geniş 
ölçüde elde edilmektedir. Meşe palamudu ağaçlarından silkme usulüyle düşürülen palamud 
açık ve güneşli havada kurutulur, daha sonra işlenmeye başlanır, tırnakları ve fındıkları 
ayıklanıp temizlenir, pelit adı verilen meyvesi hayvan yemi olarak kullanılır, hatta bazen un 
haline getirilirdi. XVI.Yüzyılda asıl kullanma sahası dericilik olan palamut harc hammaddesi 
olarak kuyuda bekletilen derinin pişmesine yardımcı olurdu. Bkz. Feridun Emecen, XVI.
Yüzyılda Manisa Kazası,  TTK, Ankara 1989, s. 258.

10	 Tekel manasına olan “monopol” kelimesinden bozmadır. Üzüm yetiştirilip şarap istihsal edilen 
yerlerde tatbik olunan bir usuldür. Köylü hasıl olan şarabın 1/10’nu sipahiye verir ve sipahiy 
iki ay müddetle monopolye tutar, yani kendi şarabını satardı. Bu sırada köylünün şarap satması 
yasaktı. Bunun için şarap fıçıları mühürlenirdi. İki ay sonunda ise monopolye müddeti sona 
erer ve köylü şarabını satardı. Bkz. Mithat Sertoğlu, Osmanlı Tarih Lügâti,  s.227.

11	 TD 264,  s. 3-4.
12	 TD 264,  s. 4.
13	 Walter Hınz, “İslamda Ölçü Sistemleri” isimli eserinde “kile”yi şöyle tarif ediyor: “Osmanlılar 

devrinde resmen, yani İstanbul’da, buğdayda kile, 20 okka, yani 25,656 kg olarak hesaplanırdı. 
Kile, arpa ticaretinde de, muhtemelen yaklaşık 22,25 kg üzerinden işlem görürdü. Un 
ticaretinde de İstanbul kilesi 20 okka = 25,656 kg olarak geçerliydi. Buna karşılık pirinçte 
XVII.yüzyılda 1 kile sadece 10 okka = 12,828 kg idi. Resmî İstanbul kilesi yanında Anadolu’da 
bir takım mahallî kile ölçüleri vardı” Walter Hınz, İslamda Ölçü Sistemleri,  (çev. Acar Sevim), 
Marmara Üniversitesi Yayınları, İstanbul 1990, s. 51.

14	 Her biri iki okka olan 4 kilenderlik bir Osmanlı sıvı ölçüsüdür. 1 medre= 10,256 litreye eşittir. 
Bkz. Walter Hınz, a.g.e., s. 55.



68  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

Suriye ve İran ve Anadolu’nun çeşitli yerleşim birimlerinde kullanılmakta 
olan bu ölçü biriminin değeri bölgeden bölgeye değişkenlik göstermekte idi. 
XVI.asırda 1 men’in değeri meselâ Erzincan’da 6.157 kg., Harput’ta 5.773 
kg., Tokat’ta 7,6 kg. idi15, biz ortalama 6 kg.’ı baz aldık. “Gügül” tabir edilen 
ipek üretiminde ise Midilli’de ölçü birimi olarak “lüdre” kullanılmıştır16.  
Midilli’de üretilen toplam hububat öşrünün miktarı ve değerleri ileriki 
sayfalarda tablolar halinde verilmiştir.

1.1.2- Bağ -Bahçe ve Bostan Vergileri:

Bağ resmi, üzüm bağlarından, bahçe resmi ise meyve bahçelerinden, 
bostan resmi kavun, karpuz, soğan, sarımsak vs. gibi ziraî ürünlerden alınan 
bir vergidir. Midilli’de iklim uygun olduğu için özellikle üzüm bağları çoktur, 
zaten bol miktarda şarap “şıra”  ve pekmez yapımı hemen hemen her kaza 
ve nahiyede vardır. Yukarıda öşürden bahsederken belirtmiştik, Midilli’de 
bağlar, 1548 kanunnâmesinde de yazıldığı üzere, teğek (yani kök) üzerinden 
vergilendirilmemiş, bağlar dönüm olarak kaydedilmiş ve dönümüne 4 
akçe alınacağı belirtilmiştir17. 1548 yılında Nefs-i Midilli’de müslümanlara 
ait bağlardan alınan vergi “resm-i bağât-ı müslümanân” şeklinde Tahrir 
Defteri’ne kaydolunmuştur ve yekûnu 1.721 akçe tutmaktadır. 1581 yılında 
Molova kazasında, müslümanlara ait bağlardan alınan vergi ise 1.108 akçedir. 
Defterlerde bostan resmi “resm-i bostan ve piyaz” şeklinde belirtilmiştir. 
“Piyaz”, soğan demektir, “sir” ise sarımsak anlamındadır. Midilli Sancağı’nda, 
bostanlardan elde edilen vergi tutarı, örneğin Molova kazasında, 1548 
yılında 1.928 akçe tutmaktadır, 1581 tarihine baktığımızda ise bu tutar 
1.300 akçeye düşmüştür. Kalonya nahiyesinde, bostan ve piyaz vergi geliri 
1548’de 2.005 akçeden, 1581 tarihinde 1.536 akçeye gerilemiştir. Yera 
kazasının bostanlardan elde edilen gelirine bakarsak, 1548’de 694 akçe iken, 
1581’de 583 akçeye gerilemiştir. 33 yıl aradan sonra görüldüğü üzere bostan 
gelirinde, bu üç yerleşim yerinde nispî bir düşüş mevcuttur. Bu nispî düşüşte, 
belki iklimin kurak geçmesinin bir etkisi olabilir ya da tahıl gelirlerinde bir 
artış olmuş olabilir. 1548’de, bostan ve piyaz vergi geliri, Herse’de 2.431 
akçe, Nefs-i Midilli’de 596 akçe, Fesleke’de 380 akçe, Kelemye’de 1.285 akçe 
ve Köreke’de ise 430 akçe olmak üzere toplam 9.749 akçe bostanlardan gelir 
elde edilmiştir. 1548’de en yüksek bostan vergisi geliri, Herse nahiyesinden 
elde edilmiştir. Bahçelerde yetiştirilen meyve ve sebzelerden alınan vergiler 
ise “resm-i bahçe” kalemi altında toplanmıştır. Buna göre, 1548’de Molova 

15	 Walter Hınz, a.g.e.,  s. 26.
16	 Ortaçağın sonlarında “lüdre, lodra”, 176 Osmanlı dirhemi idi. Yani 564,432 gramdı. Bkz.

Walter Hınz, a.g.e., s. 18.
17	 TD 264, s. 3.



Ayhan Afşın Ünal  |  69

kazasında bahçelerden elde edilen vergi gelirinin toplamı 4.470 akçe iken, 
1581’de 1.867 akçeye düşmüştür. Kalonya’da ise 1548’de 4.778 akçeden, 
1581’de 3.566 akçeye gerilemiş, Yera’da 1548’de 1.290 akçeden, 1581’de 
851 akçeye düşmüştür. Bu düşüşlerin sebebine gelince, yine ilk akla gelen, 
mevsimin verimsiz ve kurak geçmesi olabilir diye düşünülebilir, bunun 
yanında bir ihtimal bahçe ziraatını kısmî bir terk ediş sebebiyle, bahçelerin 
alanı azalmıştır şeklinde de bir yoruma gidilebilir. 1548’de Ada’da en yüksek 
bahçe geliri Molova’dan sonra Herse nahiyesinden sağlanmıştır, 6.253 akçe, 
demek ki, bahçelerin en bol bulunduğu bölge Herse ve bağlı köylerdi. Yine 
1548’de Midilli’de 3.461 akçe, Fesleke’de 1.266 akçe, Kelemye’de 1.891 ve 
Köreke’de 1.489 akçe olmak üzere toplam 24.898 akçe bahçelerden vergi 
geliri elde edilmiştir, bu miktar 1548’deki toplam ada gelirinin (1.375.979)  
% 1,8’ini oluşturmaktadır.

Dikkat çekici bir nokta da şudur ki, Midilli’de bağ-bahçe ziraatının 
yanında, bahçelerde, ama sadece Nefs-i Midilli’de, turunç yetiştirildiğine 
tanık olmaktayız, bunu Midilli kazasından 1548 yılında alınan 651 akçelik 
resm-i turunç gelirinden anlamaktayız. Fakat, Midilli’nin diğer kaza ve 
nahiyelerinde, “resm-i turunç” şeklinde ayrıca bir verginin kaydedildiğine 
rastlamadık, muhtemelen diğer yerleşim birimlerinin bahçelerinde de turunç 
ziraatı yapılıyordu, belki de alınan vergi müşterek olarak resm-i bahçe 
içerisinde gösterilmiş olabilir.

2- Şahsa Bağlı Vergiler

2.2.1 Resm-i Çift:

Osmanlı Devleti’nde, mirî arazi rejiminin uygulandığı yerlerde, çıplak 
mülkiyeti devlete, vakıflara ve mülklere ait toprakların işletilmesi, “tapu bedeli” 
denilen bir kira mukabilinde ve bir nevi daimî ve irsî kiracılık mukavelesi ile 
çiftçilere verilmişti. Bu çiftçilerin ekip biçtiği muayyen büyüklükteki araziye 
ise “çiftlik” denilmektedir. Çiftlik olarak kabul edilen arazilerin büyüklükleri 
ise, sulanabilirliği ve verimliliğine göre 60-150 dönüm (6-15 dekar) arasında 
değişmekte idi18. Çiftlik tasarruf eden müslüman reayanın her yıl bağlı 
bulunduğu dirlik sahibine vermekle mükellef bulunduğu vergiye ise resm-i 
çift denilmektedir19.

Kanunnâmelerde, tam veya yarım çiftlik (nîm çift) arazinin miktarı, 
toprağın verimlilik derecesine göre her liva için ayrı ayrı tesbit ve tayin 

18	 Lütfi Güçer, XVI. Ve XVII.Asırlarda Osmanlı İmparatorluğunda Hububat Meselesi ve 
Hububattan Alınan Vergiler, İstanbul 1964, s. 44.

19	 Halil İnalcık, “Osmanlılarda Raiyyet Rüsûmu”, Osmanlı İmparatorluğu (Toplum ve Ekonomi), 
Toplu Makaleler,  Eren Yayınları, İstanbul, 1993, s. 32 vd.



70  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

edilmiştir. 1548 tarihli ve 1581 tarihli Midilli Kanunnâmeleri’nde, bütün 
çifti olan reayadan 24 akçe resm-i çift alınır, nısf (yarım) çifti olandan 12 
akçe alınır denmektedir20. Resm-i çift miktarının sancaktan sancağa deşiklik 
gösterdiğini belirtmesi açısından, örneğin 1519’da İmroz Adası’ndan alınan 
resm-i çift miktarı bütün çiftlikten 70 akçe, yarım çiftlikten 35 akçe idi. 
Aynı yıl Taşoz Adası’nda resm-i çift 50 akçe idi21. Midilli Sancağı’nda 1548 
tarihinde müslümanların tam ve yarım çiftlik tasarruf ettiklerini görüyoruz, 
1 adet yarım çift ve 41 adet bütün çiftlik tasarruf eden reaya vardır ki, 
1548’deki resm-i çift tutarı 980 akçe yapmaktadır. 1581 tarihinde ise Molova 
kazasında müslümanlardan 1 adet yarım çiftlik ve 2 adet bütün çiftlik, Yera 
kazasında 1 adet yarım çift ve 10 adet bütün çiftlik, Kalonya kazasında ise,  
5 adet yarım ve 8 adet bütün çiftlik tasarruf eden reayaya rastlamaktayız. 
Midilli’ye ait tahrir defterlerinde belirtilen resm-i çift vergisi yekunları ise 
kaza ve nahiyelere göre şöyledir: 1548’de Molova’da hiç resm-i çift miktarı 
yazılmamıştır, sanki çiftlik tasarruf eden reaya yok gibi gözükmektedir, 
1581’de ise 48 akçe, Kalonya’da 1548’de 44 akçe, 1581’de 312 akçe çift 
vergisi alınmıştır, 1581’de çiftlik tasarruf eden reayanın sayısında bir artış 
görülmektedir. Yera’da 1548’de 88 akçe, 1581’de 170 akçedir, yine belirgin 
bir artış vardır. Herse’de 1548 ‘de 88 akçe iken, Midilli’de 254 akçe, 
Fesleke’de 176 akçe, Kelemye’de 220 akçe, Köreke’de ise 110 akçedir.

2.2.2-) Resm-i Bennâk :

Elinde tam veya yarım çift arazi bulunmayan “kâr ü kisbe kâdir” evli, ayrı 
bir yerde veya  babasının yanında oturan reayaya bennâk, bunların ödedikleri 
baş vergisine de resm-i bennâk denilmektedir22.

Bennâk, “ekinli”, “caba” ve “çiftli” denilen çeşitli sınıflara da ayrılmaktadır. 
Ellerinde yarım çiftten az bir arazi bulunan bennâklar, “ekinli bennâk” diye 
anılırlardı. Hiç yeri olmayan reayaya da “caba bennâk” deniyordu. Bunlar 
ekip biçtikleri arazinin 2 dönümüne 1 akçe rüsûm öderlerdi. Bu rüsûm, 12 
akçe olan bennâk resmini aştığı zaman, kendilerinden bennâk resmi yerine 
“resm-i dönüm” adı altında bir vergi tahsil edilirdi23.

Midilli Sancağı’nda 1548 ve 1581 yıllarında her evli müslümandan, 
Osmanlı Devleti’nin bir çok bölgesindeki uygulamaya uygun olarak 12’şer 

20	 TD 264, s. 3; TD 598,  s. 8.
21	 Yasemin Demircan, XV ve XVII.Yüzyıllarda Boğazönü Adaları,  (Basılmamış Doktora Tezi), s. 

179.
22	 Neşet Çağatay, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Reayadan Alınan Vergi ve Resimler”, D.T.C.F. 

Dergisi, C.V, Ankara, 1947, s. 491. Halil İnalcık, “Osmanlılarda Raiyyet Rüsûmu”,  s. 44-45.
23	 Neşet Çağatay, a.g.m., gös.yer.



Ayhan Afşın Ünal  |  71

akçe resm-i bennâk alındığı görülmektedir24. 1548’de Midilli’deki toplam 
nüfus sayısı tesbit edilirken, Tahrir Defteri’nde bennâk olarak isminin altına 
işaretlenenlerin sayısı 143 olarak belirlenmişti. Fakat, kaza ve karyelerin 
hasılları yazılırken belirtilen resm-i bennâk vergisinin toplamı 1.908 akçeyi 
bulmaktadır. Bu rakamı ferd başına ödenen bennak vergisi olan 12 akçeye 
bölersek, bennâk sayısı 143 değil 159 çıkmaktadır, bu durum, defterde 
bennak olarak kaydedilenlerle ilgili bir çelişki yaratmaktadır, acaba defteri 
yazan kâtip dikkatsizlikle bennâk nüfusunu eksik yazmış olabilir mi, ihtimal 
dahilindedir. 1581’de hazırlanan Mufassal Tahrir Defteri’nde ise Molova’da 
33, Yera’da 20, Kalonya’da 37 müslüman bennâk nüfus tesbit edilmiştir. 
Fakat burada da aynı şekilde resm-i bennâk vergisinin yekunları çelişki 
yaratmaktadır. Zira 1581’de Molova’da bennak vergisi 468 akçe, dolayısıyla 
12’ye bölersek, bennak sayısı 33 değil 39 olarak çıkar. Yera’da 1581’de 
tesbit edilen bennak sayısı 20, oysa resm-i bennâk yekunu 264 akçe, 12’ye 
bölündüğü takdirde sayı 20 değil 22 çıkar. Sadece Kalonya nahiyesinde 
1581’de doğru bir bennâk nüfus sayısı tesbiti yapılmıştır. Nüfus sayısı 37, 
vergi yekunu da 444 akçedir.

2.2.3- Resm-i Mücerred :

Mücerredler, büluğ çağına gelmiş ve bir iş tutabilme gücüne kâdir reaya 
oğulları olup, babalarına hizmet etmeyip, kendi öz kârlarında olan müslüman 
bekarlardır. Bunlardan alınan vergiye “resm-i mücerred” denilmekteydi25. 
Mücerredler toprak işçisi olarak veya başkalarının arazisini kiralayarak 
geçimlerini sağlarlardı. Bağlı oldukları sipahinin timarı dışında da serbestçe 
çalışma hakkına sahiptiler.

Osmanlı Devleti’nin diğer bölgelerinde olduğu gibi, Midilli Sancağı’nda 
da evlenmemiş yetişkin müslüman erkeklerden 6’şar akçe resm-i mücerred 
alındığını görmekteyiz26. 1548’de sancak genelinde mücerred nüfus sayısı, 
39 olarak tespit edilmiştir. 1581’de tahrir defterlerinde mücerred olarak 
işaretlenen nüfus sayısı ise Molova’da 26, Yera’da 23, Kalonya’da ise 30 
olarak sayılmıştır. Halbuki, 1581’de Molova’da  alınan mücerred vergisi 
toplamı 210 akçe, bu sayı, ferd başına alınan 6 akçe resme bölündüğü 
takdirde, mücerred nüfus sayısı 35 olarak karşımıza çıkmaktadır. Yera’da ise 
resm-i mücerred toplamı olan 156 akçe 6’ya bölündüğü takdirde nüfus sayısı 
23 değil, 26 çıkmaktadır. Aynı şekilde Kalonya’da 1581’de resm-i mücerred 
olan 216 akçe, 6’ya bölündüğü takdirde, mücerred nüfus sayısı 30 değil, 36 

24	 TD 264, s. 3; TD 598,  s. 8
25	 Mehmet Ali Ünal, XVI.Yüzyılda Harput Sancağı,  s. 131.
26	 TD 264, s. 3; TD 598,  s. 8.



72  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

olarak tesbit edilmektedir. 1548’de resm-i mücerred gelirlerinin toplamı 234 
akçeyi bulmaktadır.

2.2.4- Bive :

Kocası olmayan gayr-i müslim dul kadınlar “bive” adıyla defterlere 
kaydolunmuşlardır. “Bive resmi” Fatih Kanunâmesi’nde “çiftlik tassarruf 
etmeyen dul kadınların verdikleri bir baş vergisi” olarak izah edilmiştir. 
Bunlar umumiyetle mufassal tahrir defterlerinde ölen kocasının ismi ile 
kaydedilmişlerdir27. Midilli Sancağı’nda, 1548 ve 1581 tarihlerinde bivelerden 
6’şar akçe resim alınıyordu28. 1548 tarihinde sancak genelinde bivelerin 
sayısı 1.819 olarak tesbit edilmiştir ki, 10.914 akçe vergi geliri sağlanmıştır. 
1581’de ise Molova’da bivelerin sayısı 201, Yera’da 61, Kalonya’da 344 
olarak tesbit edilmiştir. Dul kadınların sayıları bir hayli fazladır. Tabii olarak 
bunların kocaları, ya savaşlarda ölmüşlerdir, ya korsanlara katılmışlardır, 
ya da memleketlerini, evlerini terk edip gitmişlerdir. Muhtemelen içlerinde 
kayıp olup, bulunamayanlar da mevcuttur.

2.2.5- Resm-i İspençe-i Gebrân :

İspençe resmi çeşitli araştırmalarda farklı şekillerde tanımlanmıştır. 
Müslümanlardan alınan resm-i çifte eşdeğer olarak, gayr-i müslimlerden 
alınan bir vergi olarak tanımlandığı gibi29, bennâk resmine karşılık geldiği 
da ifade edilmiştir30. Bazı yerlerde cizye ve ispençenin aynı verginin değişik 
zamanlardaki adları olduğu da ileri sürülmektedir31. XVII.yüzyıla ait bir 
kanun dergisinde “zımmîden alınan baş vergisine ispençe derler” şeklindeki 
kayıtlara da rastlanmaktadır32. Midilli Sancağı’nda 1548’de ve 1581’de resm-i 
ispençe adı altında gayr-i müslimlerden nefer başına 25 akçe alındığı tespit 
olunmuştur33. Buna göre, yıllar itibariyle, resm-i ispençe gelirleri, Midilli 
Sancağı’nın kaza ve nahiyeleri bazında şöyledir : 1548’de Molova’da, 40.918 
akçedir ki, nefer başına alınan 25 akçeye bölündüğü takdirde, o tarihlerde 
burada ne kadar yetişkin gayr-i müslim nüfus olduğunu bulabiliriz, işlem 
yapıldığı takdirde çıkan rakam 1.636 dır. 1581’de ise Molova kazasında ispençe 

27	 Halil İnalcık, Osmanlılarda Raiyyet Rüsûmu,  s. 58.
28	 TD 264, s. 3; TD 598,  s. 8.
29	 Neşet Çağatay, Osmanlı İmparatorluğunda Reayadan Alınan Vergi Ve Resimler,  s. 507.
30	 Halil İnalcık Osmanlılarda Raiyyet Rüsumu, s. 56.
31	 Bahaeddin Yediyıldız, Ordu Kazası Sosyal Tarihi,  Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 

Ankara 1985, s. 115.
32	 Yavuz Ercan, “Osmanlı İmparatorluğunda Gayr-i Müslimlerin Ödedikleri Vergiler ve Bunların 

Doğurduğu Sosyal Sonuçlar”, Belleten,  C. LV, S. 213, Ankara 1991, s. 386.
33	 TD 264, s. 3; TD 598,  s. 8.



Ayhan Afşın Ünal  |  73

gelirlerinin miktarı 34.058 akçe olarak tesbit edilmiştir, 25’e bölünürse çıkan 
rakam 1.362 olacaktır. Kalonya nahiyesindeki ispençe gelirlerine bakacak 
olursak 1548’de 51.934 akçe, 1581’de 50.267 akçedir. Her iki rakamı 25’e 
bölecek olursak, 1548’de Kalonya’da 2077, 1581’de ise 2010 yetişkin gayr-i 
müslim nüfusun mevcut olduğunu söyleyebiliriz. Yera nahiyesinde ve bağlı 
köylerinden sağlanan, 1548’deki resm-i ispençe geliri 19.561 akçe, 1581’de 
ise 13.162 akçedir. Rakamlar 25’e bölündüğü takdirde 1548’de 782, 1581’de 
526 yetişkin gayr-i müslim nüfusun bulunduğu söylenebilir. Her üç kaza ve 
nahiyenin, gayr-i müslim nüfusunda 33 yıllık bir aradan sonra bir azalma 
göze çarpmaktadır. Bunun bir çok sebebi olabilir, savaş, kıtlık vs. yüzünden 
ölümler, korsanlara katılmalar, yine değişik etkenlerden dolayı vuku bulan, 
başka yerlere göç etmeler, yalnız bu göçler ada içinde farklı yerlere olabildiği 
gibi ada dışına da olabilir, özellikle, çeşitli sebeplerle belli yerlere sağlanan 
vergi muafiyetinden yararlanmak için, bu göçler olabilmiştir. 1548 yılında 
diğer nahiyelerdeki ispençe gelirlerine bakalım, Herse’de 88.287 akçe, 25’e 
bölünürse, yetişkin gayr-i müslim nüfus sayısı 3.531 olarak çıkar. Nefs-i 
Midilli ve bağlı karyelerden elde edilen ispençe geliri, 31.931 akçe, 25’e 
bölündüğü takdirde çıkan rakam 1.277’ dir. Fesleke’deki rakam 28.382 akçe, 
25’e bölündüğünde 1.135 çıkar. Kelemye’deki yetişkin gayr-i müslim nüfusu 
tesbit etmek için ise resm-i ispençe geliri olan 22.405’i 25’e bölersek, çıkan 
rakam 896’dır. Köreke’de ise ispençe gelirlerinin 1548’deki toplamı 26.903 
akçedir, 25’e bölündüğünde ise çıkan rakam 1.076’dır. 1548 tarihinde 
bütün adadan elde edilen ispençe gelirlerinin toplam yekunu 310.321 akçe 
tutmaktadır. Bu rakamın, 1548’deki toplam ada geliri olan 1.375.979 akçe 
içindeki oranı, % 22,5 tur. Burada Midilli Sancağı’nın 1581’deki ispençe 
gelirlerinin oranını tam olarak bilemiyoruz, zira başta da belirttiğimiz gibi 
1581 tarihli Midilli Mufassal Tahrir Defteri’nin eksik olması dolayısıyla, 
sadece Molova, Kalonya, Yera kaza ve nahiyelerinin, iki tarihte de mevcut 
olan rakamlarına  göre bir mukayese yapabiliyoruz.

2- Hayvancılıkla İlgili Vergiler

2.2.1- Adet-i Ağnam (Resm-i Ganem) :

Osmanlı Devleti’nde reayanın elindeki koyun ve keçiler için  alınan 
vergiye “adet-i ağnam” denilmektedir. Bu vergi “resm-i merâ’i” veya “resm-i 
ganem” olarak da adlandırılmaktadır34.

Bazı küçük farklılıklar dışında devletin bütün bölgelerinde “2 koyuna 
1 akçe” olarak alınan adet-i ağnam vergisinin, Midilli Sancağı’nda da 

34	 Neşet Çağatay, “Reayadan Alınan Vergi ve Resimler”, s. 485.



74  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

incelediğimiz dönemde aynı şekilde ve miktarlarda tahsil edildiğini 
görmekteyiz35. Adet-i ağnam vergisi alınırken, koyun kuzusuyla bir olarak 
addedilir ve kuzu için ayrı bir vergi tahsil edilmezdi. Keçiler için de aynı 
durum ve miktar geçerli idi.

Midilli Sancağı’nda, adet-i ağnam gelirleri, imparatorluğun umumî vergi 
politikası çerçevesinde, Padişah haslarına dahil edilmiştir. 261. numaralı ve 
1548 tarihli Midilli İcmal Defteri’nde ve 594. numaralı 1580-81 tarihli Midilli 
İcmal  Defteri’nde adet-i ağnam gelirleri Padişah hassı içerisinde “resm-i ağıl” 
gelirleri ile birlikte hesaplanarak gösterilmiştir. Buna göre, her iki tarihte de 
adet-i ağnam ve resm-i ağıl gelirlerinin toplamı 43.932 akçe tutmaktadır36. 
Bu miktar 1548 tarihindeki toplam sancak gelirinin (1.375.979) % 3,19’unu, 
1580-81 tarihinde ise toplam sancak gelirinin (1.600.263) % 2.74’lük bir 
kısmını oluşturmaktadır. Burada adet-i ağnam vergisinden hareketle, yani 
2 ile çarpılarak, Ada’da ne kadar koyun sayısı olduğu tesbit edilebilir fakat, 
adet-i ağnam geliri resm-i ağıl ile birlikte hesaplandığı için koyun sayısını 
kesin olarak ortaya çıkarmak mümkün değildir. 

2.2.2- Resm-i Ağıl :

 Koyun ve keçiye sahip olan reaya, adet-i ağnam vergisinden başka, dirlik 
sahibine ayrıca “ağıl hakkı” da ödemektedir. Ağıl vergisi bazı yerlerde kışlak 
vergisi ile birlikte addedilmiştir ya da adet-i ağnam ile birlikte toplanmıştır37. 
Midilli Sancağı’nda, yukarıda adet-i ağnam resminden bahsederken 
belirttiğimiz üzere, resm-i ağıl vergisi adet-i ağnam vergisi ile birlikte 
hesaplanmıştır.

2.2.3- Resm-i Otlak ve Kışlak:

Sürülerini başka dirlik sahiplerinin bölgelerinde otlatan veya yaylatan 
sürü sahiplerinden, göçebelerden veya yörüklerden yılda bir defa olmak üzere 
alınan vergidir. Bu vergi bazı yerlerde sürü başına 1 koyun, bazı yerlerde ise 
akçe olarak alınmaktadır38. Eğer, reaya kendi karyesi sınırları içinde sürüsünü 
otlatırsa o zaman bu vergi alınmamaktadır. Midilli Sancağı’nda, 1548 tarihli 
kanunnâmesinden öğrendiğimize göre, bu verginin sürü başına 25 akçe 
alındığını görüyoruz39.

35	 TD 264, s. 4; TD 598, s. 9.
36	 TD 261, s. 1-5; TD 594, s. 2-5.
37	 Neşet Çağatay, “Reayadan Alınan Vergi ve Resimler”, s. 484.
38	 Neşet Çağatay, “Reayadan Alınan Vergi ve Resimler”, s. 509-510.
39	 TD 264, s. 4.



Ayhan Afşın Ünal  |  75

2.2.4- Resm-i Küvvâre (Resm-i kovan):

Anadolu’nun bir çok bölgesinde olduğu gibi, Midilli Adası’nda da arıcılık 
yapılmaktadır. Nehirli vadiler ve yaylalarda yetişen değişik bitki ve çiçekler, 
arıların beslenmesi için elverişli bir ortam sunmaktadır.

Tahrir defterlerinde “bal öşrü”, “resm-i asel”, “resm-i zenburîye”, “öşr-i 
kovan”, “öşr-i petek” veya “resm-i küvvare-kivvâre”, “resm-i kovan” gibi 
muhtelif isimler altında zikredilen bu vergi, reayanın elindeki arı kovanlarının 
mahsulünden, yani baldan alınmaktadır40. Bazı yerlerde aynî olarak alındığı 
gibi çok defa nakdî olarak alınırdı. Şayet reaya, arılarını beslemek için, kendi 
tâbi olduğu timarın dışında, bir başka sipahinin timari arazisine götürürse, 
resmin yarısını, reayanın kayıtlı olduğu sipahi, diğer yarısını ise arıların 
otlandığı timarın sipahisi alırdı41. Baldan alınan resim Midilli’de “resm-i 
kovan” olarak geçmektedir. Bununla ilgili olarak 1548 tarihli Midilli Sancak 
Kanunnâmesi’nde “ kovan öşrü, müslümandan ve kefereden on kovanda bir 
kovan veyahut kovandan kovana birer akçe alınır” ibaresi yer almaktadır42. 
Ancak defterlerde “resm-i kovan” adı altında vergi alındığı görülmektedir. 
Sancağın bütün kazalarında ve nahiyelerinde bu vergiye rastlanmaktadır, 
dolayısıyla arıcılık Ada’da yaygın olarak yapılmaktadır. 1548 tarihinde 
Midilli Sancağı’nın kaza ve karyelerinden alınan kovan vergisinin toplamı 
9.477 akçe tutmaktadır. Bu rakam 1548’deki toplam ada gelirinin % 0,68’ini 
oluşturmaktadır. Kazalara göre, ayrıntılı resm-i kovan gelirleri, reayadan 
alınan vergilerin belirtildiği Tablo XX-XXI’de görülmektedir.

2.2.5-) Resm-i Mâhi : 

Balık öşrü, imparatorluğun hemen her tarafında mirî için alınmaktadır43. 
Dört tarafı denizle çevrili olan bir adada balıkçılığın yaygın olduğu düşünülürse 
de Midilli Sancağı’nda o kadar yaygın olduğu görülmemektedir. Çünkü, 
1548 tarihli icmal defterinin giriş kısmında Padişah hasları belirtilirken, 
Kalonya nahiyesinin 4.000 akçelik “mahsül-i mâhi” geliri belirtilmiştir44. 
Bunun dışında, 1548’de Molova’da resm-i mahi geliri 945 akçe, Yera’da 
327 akçe, Midilli’de 1.822 akçe, Fesleke’de 70, Kelemye’de 729, Köreke’de 
150 akçe, Herse’de 912 akçe olmak üzere toplam 8.955 akçe tutmaktadır, 
bu tarihteki toplam ada geliri içindeki payı % 0,6’dır. Aynı şekilde 1580 
tarihinde Padişah hasları içerisinde, yine Kalonya nahiyesinin 4.000 akçelik 

40	 Neşet Çağatay, a.g.m, s. 508 vd.
41	 Neşet Çağatay, a.g.m, s. 508-509.
42	 TD 264,  s. 4.
43	 Neşet Çağatay, a.g.m, s.490.
44	 TD 261,  s. 1-3.



76  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

öşr-i mahi geliri yer almıştır45. Fakat kanunnâmelerde öşr-i mâhi ile ilgili bir 
ibareye rastlanmamaktadır. 

2.2.6- Bid’at-ı Hınzır Resmi:

Midilli Adası’nın ahalisinin büyük bir kısmının gayr-i müslimlerden 
olduğu düşünüldüğünde, bunların beslediği hayvanların büyük bir 
kısımını da domuz besiciliği oluşturmaktadır. Domuz yetiştiriciliğinin çok 
yaygın olduğunu, sancağın bütün kaza ve nahiyelerinden alınan bid’at-i 
hınzır resminden anlıyoruz. Bid’at-i hınzır, domuz besiciliği yapan gayr-i 
müslim reayanın hayvan başına vermek zorunda olduğu bir vergidir. 
“Bojik” veya “bujik” domuz kasaphanesi, kesimhanesi demektir. Bojik’te 
kesilen domuzlardan her domuzdan iki akçe resim alınmaktadır46. Midilli 
Sancağı’nın 1548 tarihli Sancak Kanunnâmesi’nde bu konu ile ilgili hükümde 
de belirtildiği üzere, “hınzırın yabanda güdüleninden ikisine bir akçe alınır 
ve boğazladıklarından birer akçe alınır” denmektedir47. Buna mukabil, 
mesela Taşoz Adası’nda 1519 yılında domuz başına 1 akçe, İmroz’da ise 
domuz başına 2,5 akçe resim alınmıştır, 1535 yılından 1614’e kadar yine 
İmroz Adası’nda iki domuza bir akçe resim alındığını öğreniyoruz48. Ancak, 
Midilli’de, 1548 ve 1580-81 tarihlerinde, Padişah hasları belirtilirken, 
bunların içinde mezbahalardan elde edilen gelirlerin 2.800 akçe tuttuğu 
belirtilmiştir49 ki, bu mezbahalar domuz bojikleri mi idi, yoksa küçük ve 
büyük baş hayvanların kesildiği kesimhanelermiydi tam olarak bilmek 
mümkün değildir. Midilli Sancağı’nın 1548’de bütün kaza ve karyelerinden 
elde ettiği bid’at-ı hınzır vergisinin toplamı 14.718 akçe tutmaktadır ve bu 
tarihte bütün sancak gelirinin içindeki oranı % 1,6 dır.

3-Maktu’ Vergiler Ve Mukata’alar

3.1- Maktu’ Vergiler

Maktu’ kelimesi, kesilmiş, bölünmüş anlamına gelmektedir. Buna göre 
öşür gibi mahsülden, aynî olarak alınan vergilerin hilafına maktu’ vergilerin 
miktarı önceden belirlenmiştir ve değişkenlik göstermez. Ürünün veya yapılan 
işin az veya çok olması vergi nisbetini değiştirmez. Bu gruba giren vergi ve 
resimler, aynî olarak tahsili mümkün olmayan hususlar için câridir. Meselâ, 

45	 TD 594, s. 2-5.
46	 Neşet Çağatay, a.g.m.,  s. 493.
47	 TD 264., s. 4.
48	 Yasemin Demircan, XV. Ve XVII.Yüzyıllarda Boğazönü Adaları, (Basılmamış Doktora Tezi), 

Ankara 1992, s. 193.
49	 TD 261, s. 1-5; TD 594,  s. 2-5.



Ayhan Afşın Ünal  |  77

Midilli Sancağı’nda bulunan,  manastır ve kiliselerin sınırları içerisinde yer 
alan bağlar-bahçeler ve bunların ürünleri maktu’ olarak vergilendirilmiştir. 
Bu kilise ve manastırların rahipleri, hangi sipahinin karyesine dahil ise, o 
sipahiye, buralardan hâsıl olan mahsulün öşrünü, senevî bir miktar üzerinden 
ödemek zorundaydı. Midilli Sancağı’nda bulunan manastırların gelirleri, 
Padişah hassına dahil idiler. Mamafih, manastır arazilerinden öşür talep 
edilmesi ve bu mahsullerin timar sistemine dahil edilmesi yeni bir Osmanlı 
uygulaması değildi. Manastır topraklarından alınan öşürler, yüksek rütbeli 
Osmanlı memurlarına XV.yüzyılın sonlarından itibaren hem hass olarak 
hem de timar olarak  tevcih edilebiliyordu50. Bu manastır ve kiliselerin 
mahsullerini maktu olarak almanın sebebi, meyveyi ve sebzeyi  aynî olarak 
tahsil etmenin imkansızlığıdır. Çünkü meyve ve sebze hububat gibi dayanıklı 
bir madde değildir.

Ayrıca, koyun, keçi gibi hayvanlar ile değirmen, bezirhane vs. gibi 
işletmelerden de maktu’iyyet üzere, yani nakit olarak vergi alınmaktadır. 
Hatta bazı çiftlik, bağ, bahçe ve mezraa gelirleri bir takım kişilere “ber vech-i 
maktû’” tassarruf etmeleri için tevcih edilmiştir, yani işletip muayyen bir 
meblağı maktu’ olarak devlete vereceklerdir51. 

50	 Mehmet Akif Erdoğru, “Rodos Adasında 1711 Yılında Timarlar ve Timarlılar”, Tarih 
İncelemeleri Dergisi, Ege Üniversitesi Yayınları, İzmir 1998, S. XIII, s. 26.

51	 Mehmet Ali Ünal, XVI.Yüzyılda Çemişgezek Sancağı, TTK.Yayınları, Ankara 1999, s. 123.



78  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

(Tablo XVI.)

955/1548 ve 989/1581 Yıllarında Midilli Sancağı’ında Maktu’iyyet Üzere Tasarruf Edilen 
Bağ, Bahçe, Çiftlik, Çayır, Mezraa vs.
1- Nefs-i Molova
Bağ-ı Aliyano Ağlık(?), bedel-i öşr, bervech-i maktu’ 50 (akçe)
Bahçe-i Laskirina Hirtofilka (?), bedel-i öşr, bervech-i maktu’ 80 
Mukataa-i bağçe-i zeytun der yed-i Yanologo Dukakis (?) ber vech-i maktu’ fi sene 80.
2- Kalonya
Bağ-ı Manol, ber vech-i nakd, 100.
Bağ-ı Hamza, der yed-i Nasuh, ber vech-i nakd, 100
Bağ-ı Sülüğü Yar Paşa, bedel-i öşr, bervech-i nakd, 300
Bağ-ı Mihal, ber vech-i nakd, 60
Bağ-ı Papa yani, ber vech-i nakd fi sene 100
Bağ-ı Mihal veled-i Komi(?), ber vech-i nakd, fi sene 100
Bağ-ı Mihal veled-i Kefale(?), ber vech-i nakd, fi sene 100
Resm-i çayır-ı Mirliva, hâlâ ziraat olunur, 180, der yed-i Mehmet Çelebi nâzır-ı sâbık-ı 
Midillü.
3- Nefs-i Midilli
Bahçe-i Timonid(?), ber vech-i nakd, 150
Mezraa-i Dermohlika (?), be nam-ı Sırtköy, der tasarruf-ı Mehmet ve Mustafa, an ebnâ-yı 
sipahiyan, biradereş, bedel-i öşr, bervech-i maktu’ fi sene 350
Mukataa-i bağ ve bahçe-i Memi Çelebi Selanikî, ber vech-i maktu, fi sene 50
Bağ-ı Dihami Kalendero(?), ber vech-i nakd, 90
Mukataa-i Bağat-ı müslümanân ve gebran, 3109
Bağ-ı Taşçı Yorgi, bedel-i öşr, bervech-i nakd, 50
Mukataa-i bağat-ı müslümanân, dönüm 87,5 resm 350
Çiftlik be-nam-ı Ketanlık, der yed-i Hasan Ağa, Dizdar-ı kal’a –i Midilli, ber vech-i maktu’ 
100
Resm-i çayır-ı Kurd Bey, merd-i timar, ber vech-i maktu 15
Bahçe-i Abdi Bey, bedel-i öşr, bervech-i maktu’ 30
Bahçe-i Hacı Nebi, topci-i kal’a-i Midilli, bedel-i öşr, bervech-i maktu’ fi sene 25
4- Fesleke
Çiftlik, be-nâm-ı Fernik(?), bedel-i öşr, bervech-i maktu’ fi sene 300
Çiftlik, ma’a zemin-i hâli, der yed-i Kara Mustafa, merd-i kal’a ber vech-i maktu’ 40
5-Kelemye
Tarla-i Ayasital(?), der yed-i Sinan Bey, bedel-i öşr, bervech-i maktu’ 20
Çiftlik-i Kara Mustafa, merd-i kal’a-i Midilli, resm-i bağ ve asiyab bedel-i öşr, bervech-i 
maktu’ 300
6- Köreke
Çiftlik-i Ali an merdan-ı kal’a-i Midilli, bedel-i öşr, bervech-i maktu’ 130
7- Yera
Mukataa-i zeytinlik-i Hüseyin, Miralay-ı Midilli, ber vech-i maktu’ 50



Ayhan Afşın Ünal  |  79

Maktu’ olarak devlete verilmesi gereken vergilerden en önde gelen ve 
önemli olanlardan bir tanesi ise değirmenlerden alınan “resm-i asiyab” idi.

3.2. Resm-i Asiyâb:

Değirmen, klasik dönemin önemli sanayii tesislerinden biri 
durumundadır. Halkın temel gıda maddesi olan buğday ve arpa buralarda 
öğütülerek un haline getirilmektedir. Değirmen, üst üste konulmuş iki 
büyük silindir taştan meydana gelir. Alttaki taş sabittir ve ortasından bir mil 
üstteki taşın ortasından geçmektedir. Milin alt kısmı su veya yel tarafından 
döndürülen çarka bağlıdır. Su değirmeninde, silindirik ve daralan bir boru 
içerisinden, yüksekçe bir yerden akıtılan su, borunun alt ucundan çıkarken, 
sıkışmanın verdiği basınçla, çarkın üzerine büyük bir kuvvetle inmekte ve 
onu döndürmektedir. Böylece, en üstteki silindirik değirmen taşı dönmekte 
ve taşın ortasından akıtılan hububat, iki taşın arasında ezilerek, kenardaki bir 
oluktan un olarak akmaktadır. 

Hububat değirmenlerinin yanında, bir de zeytinyağı elde etmek için 
kurulan zeytin değirmenleri vardır, işleyiş biçimi olarak, hemen hemen 
un değirmenleriyle aynıdır. Özellikle Midilli Sancağı’nda, tapu-tahrir 
defterlerinde ismi geçen, çok miktarda hububat ve zeytin değirmenlerine 
rastladık. Bazı değirmenlerde, birden fazla dönen taş mevcuttur ki, dönen 
taş sayısına tahrir defterlerinde “bab” denmektedir52. Nadir olmakla beraber, 
bazı değirmenler iki veya üç taşlı olabilmektedir. Bu durumda, vergi de, 
dönen taş sayısına göre alınmaktadır. Her zaman her yerde değirmen 
bulunması mümkün değildir. Daha çok su olan ve değirmen yapmaya 
müsait yerlerde bulunmaktadır. Bu sebeple değirmen bulunan karyeler, çevre 
karyelerin çok uğradığı yerler arasındadır. Bu da, söz konusu bu köylerin 
sosyal ve ekonomik hayatına olumlu yönde tesir eden faktörlerden birisidir. 
Yel veya su ile dönen un değirmenlerinden alınan resme “resm-i asiyab” 
denilmektedir. Değirmen resminin miktarı zaman ve mekana göre farklılık 
göstermektedir. Bazen değirmenin durumuna göre, hububat olarak da resim 
alındığı görülmüştür53. Ancak daha çok her ay için 5 akçe hesabı üzerinden 
nakit olarak alındığı görülmektedir.

Resm-i âsiyâb, değirmenin yılda kaç ay döndüğüne göre değişmektedir. 
Bazı değirmenler 3 ay, bazıları 6 ay, bazıları ise tam yıl çalışmaktadır. Her ay 
5 akçe takdir edildiği için 3 ay dönen değirmenin resmi 15 akça, 6 ay (nîm 

52	 Mehmet Ali Ünal, XVI.Yüzyılda Çemişgezek Sancağı, TTK yayınları, Ankara, 1999 s. 124.
53	 Neşet Çağatay, a.g.m., s. 503.



80  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

sâl) döneninki 30 akça ve tam yıl (tamam sâl) dönen değirmenin resmi ise 
60 akça tutmaktadır54.

1548 tarihli Midilli Sancak Kanunnâmesi’nde değirmenlerle ilgili hüküm 
şöyledir : “resm-i âsiyâb yıl yürüyenden 60 akçe alınır ve altı ay yürüyenden 
30 akçe alınır ve üç dört ay yürüyen sel değirmenlerinden miktarlarına göre 
alınır ve zeytin değirmenlerinden yılda üçer akçe alınır ve minba’ad eğer 
sipahiden ve dergah-ı âli yeniçerilerinden ve hisar erenlerinden ve kimseye 
raiyyet kaydolunmayanlardan, her kim zeytin değirmeni ihdas ederse, yılda üçer 
akçe verirler ve bozulan zeytin değirmeninden nesne alınmaz”55.  Buradan da 
anlaşıldığı üzere, Midilli’de de değirmenlerin resimleri hususunda yukarıda 
söylediğimiz vergi oranları geçerlidir. Ancak zeytin değirmenlerinden, yılda 
3 akçe alındığı da önemli bir ayrıntıdır. Zeytin değirmenlerinden alınan 
resim, mesela Aydın livasında yılda 10 akçe, Mora’da yılda 50 akçedir56.

Midilli Sancağı’nda, tahrir defterlerindeki bilgilere nazaran, epeyce zeytin 
ve tahıl öğüten değirmenler vardır. Şüphesiz bunun sebebi, hem Midilli’nin 
akarsular açısından zengin oluşu, hem de zeytin üretimi ile tahıl üretiminin 
bir hayli çok olmasından kaynaklanmaktadır. Midilli’deki değirmenlerin 
bab, yani taş sayılarının 5’e, 6’ya, hatta 10’a kadar çıkanları bile vardır. Bu 
değirmenlerin, üç ay, altı ay, sekiz ay, dokuz ay, on ay ve tam yıl çalışanları 
mevcuttur.

1548 ve 1580-81 tarihli icmal defterlerinde Padişah hasları belirtilirken, 
değirmenlerden elde edilen resimlerin, padişah haslarına dahil olduğu 
anlaşılmaktadır ve her iki tarihte de yekunu “asiyâb-ı hassa 435” akçe 
tutmaktadır57. Buna mukabil, aşağıdaki tabloda da görüleceği üzere, 1548’de 
Midilli’de işletilen değirmenlerden toplam alınan vergi miktarı, yani resm-i 
asiyab 13.982 akçe tutmaktadır ki, bu tarihte olan toplam sancak geliri 
(1.379.979) içindeki oranı % 1,01’dir.

Toplumlarda ekonomik faaliyetler üç ana kategoride incelenebilir, 
tarım, sanayi ve ticaret. Osmanlı toplumunda sanayi tesisleri, nüfusça 
büyük, coğrafî ve ekonomik olarak müsait olan yerlerde toplanmışlardı. 
Değirmenler gibi tesisler ise şartların uygun olduğu ve ihtiyaç duyulduğu 
yerlerde kurulmuşlardı.

54	 Neşet Çağatay, a.g.m., s. 503.
55	 TD 264, s. 5.
56	 Neşet Çağatay, a.g.m., s. 504.
57	 TD 261,  s. 1; TD 594,  s. 2.



Ayhan Afşın Ünal  |  81

XVI.yüzyılın ortalarında Midilli Sancağı’nda değirmenlerin yerleşim 
yerlerine göre dağılımları ve bunların özellikleri, alınan vergiler ve çalışma 
süreleri aşağıdaki tabloda gösterilmiştir :

(Tablo XVII.)

955/1548 Yılında Midilli Sancağı’nda Değirmenler

Bulunduğu 
Yer

Türü/Adı Bab Resm Çalışma 
Süresi

MOLOVA Asiyab 7 210 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 3 90 6 ay
Asiyab-ı Mihal 2 80 8 ay
Asiyab-ı Fenaste 1 40 8 ay
Asiyab-ı Muharrem Çelebi 1 30 6 ay
Asiyab 4 120 6 ay
Asiyab-ı Andriko 1 30 6 ay
Asiyab-ı Fidil 1 30 6 ay
Asiyab-ı Mehmet bin Yeniçeri 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Fidil-i diğer 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Esterno 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Sanksudine 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Mustafa 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Serasto 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Dihami 1 60 Yıl yürür
Asiyab 10 450 9 ay
Asiyab 10 400 8 ay
Asiyab 3 150 10 ay
Asiyab 1 60 Yıl yürür
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab 6 180 6 ay
Asiyab 3 90 6 ay
Asiyab-ı Zeytin 4 12 --
Asiyab-ı Zeytin 1 3 --
Asiyab-ı Zeytin 2 6 --
Asiyab-ı Zeytin 2 6 --
Asiyab-ı Zeytin 2 6 --
Asiyab-ı Zeytin 4 12 --
Asiyab-ı Zeytin 2 6 --



82  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

Asiyab-ı Zeytin 7 21 --
Vergi toplamı 2632

KALONYA Asiyab 4 120 6 ay
Asiyab 1 60 Yıl yürür
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 1 40 8 ay 
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 1 15 3 ay
Asiyab 7 210 6 ay
Asiyab 1 40 8 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 3 90 --
Asiyab 5 300 Yıl yürür
Asiyab-ı Kebe 9 90 --
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab-ı Papa Duka 2 60 6 ay
Asiyab-ı Menomaho 1 30 --
Asiyab-ı Andreniko 1 30 --
Asiyab- ı Malologo 1 30 --
Asiyab-ı Yorgi 1 30 --
Asiyab-ı Yani 1 30 6 ay
Asiyab-ı Kalvirine 1 30 --
Asiyab-ı Mihal 1 30 --
Asiyab-ı Sinminakışta 1 30 --
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab 5 150 6 ay
Asiyab 1 40 --
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab-ı Zeytin 4 12 --
Asiyab-ı Zeytin 3 9 --
Asiyab-ı Zeytin 1 3 --
Asiyab-ı Zeytin 2 6 --
Asiyab-ı Zeytin 3 9 --
Asiyab-ı Zeytin 9 27 --
Asiyab-ı Zeytin 2 6 --
Vergi toplamı 7151



Ayhan Afşın Ünal  |  83

YERA Asiyab 1 45 8 ay
Asiyab 1 60 Yıl yürür
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 3 90 6 ay
Asiyab 1 40 8 ay
Asiyab 1 250 5 ay
Asiyab 1 60 Yıl yürür
Asiyab 1 45 9 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab-ı Zeytin 2 6 --
Vergi toplamı 14988

HERSE Asiyab 2 90 6 ay
Asiyab 1 15 3 ay
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab 4 200 10 ay
Asiyab 10 600 Yıl yürür
Asiyab 1 45 9 ay
Asiyab 3 90 6 ay
Asiyab- ı Kamiç Kavale 1 50 --
Asiyab- ı Börke Gavale 1 50 --
Asiyab- ı Kostomir 1 50 --
Asiyab- ı Kandille 1 50 --
Asiyab- ı Mollagori 1 50 --
Asiyab- ı Hardavilo 1 50 --
Asiyab- ı Dihami 1 50 --
Asiyab- ı Mihal 1 50 --
Asiyab- ı Börke çingane 1 50 --
Asiyab- ı Kosta 2 100 --
Asiyab- ı Ruşo 1 50 --
Asiyab- ı Erib 1 40 --
Asiyab- ı Kosta Markab 1 40 --
Asiyab- ı Kosta Alto 1 40 --
Asiyab- ı Karasarı 1 40 --
Asiyab- ı Baloburko 1 40 --
Asiyab- ı Ermirlot 1 30 --
Asiyab- ı Üstad Kalo 1 30 --
Asiyab- ı Hilafeti 1 30 --
Asiyab- ı Mosko 1 30 --



84  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

Asiyab- ı Kalorne 1 30 --
Asiyab- ı Balokafatno 1 30 --
Asiyab- ı Gavala 1 30 --
Asiyab- ı Balı 1 30 --
Asiyab- ı İçlivenlo 1 30 --
Asiyab- ı Andon 1 30 --
Asiyab 3 60 4 ay
Asiyab 2 90 9 ay
Asiyab 1 40 8 ay
Asiyab 8 240 6 ay
Asiyab 1 15 3 ay
Asiyab 15 900 Yıl yürür
Asiyab 1 25 5 ay
Asiyab 9 270 6 ay
Asiyab- ı Yorgi Kuto 1 30 6 ay
Asiyab- ı Yani Kavare 1 60 Yıl yürür
Asiyab- ı Laktezi 1 60 Yıl yürür
Asiyab- ı Gore 1 50 10 ay
Asiyab- ı Elpişahlarlo 1 60 Yıl yürür
Asiyab- ı Dihami Sekolo 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Zeytun 3 9 --
Asiyab-ı Zeytun 2 6 --
Asiyab-ı Zeytun 5 15 --
Asiyab-ı Zeytun 4 120 --
Asiyab-ı Zeytun 8 24 --
Asiyab-ı Kormid 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Dimitri Kanato 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Bodur Ayarano 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Yahirno 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Şanofrankol 1 50 10 ay
Asiyab-ı Mustafa 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Yomikoplo 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Yani Garyah 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Katanofor 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Midilünor 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Yolkoz 1 25 5 ay
Asiyab-ı Kulkaki 1 25 5 ay
Asiyab-ı Anderinkoh 1 25 5 ay
Asiyab-ı Papa Dimitri 1 25 5 ay



Ayhan Afşın Ünal  |  85

Asiyab-ı Dimenko 1 20 4 ay
Asiyab-ı Yani 1 15 3 ay
Asiyab-ı Papa Yorgi 1 20 4 ay
Asiyab-ı Duha Vataçine 1 25 5 ay
Asiyab-ı Yenadino 1 60 Yıl yürür
Asiyab 1 15 3 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 1 20 4 ay
Asiyab-ı Zeytun 2 6 --
Vergi toplamı 35541

MİDİLLİ Asiyab 1 60 --
Asiyab 1 30 --
Asiyab 3 180 Yıl yürür
Asiyab 1 30 6 ay
Vergi toplamı 300

FESLEKE Asiyab 4 120 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab-ı İskender 1 15 Yıl yürür
Asiyab-ı Balı Bey 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Yunus Bey 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Komino 1 60 Yıl yürü
Asiyab-ı Abdi Bey 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ıYani 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Yeniçeri Aydın 1 30 6 ay
Asiyab-ı Kâsım 1 15 3 ay
Asiyab-ı Hassa 1 60 Yıl yürür
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab-ıKomtino 1 60 Yıl yürür
Asiyab-ı Yeniçeri Mahmut 1 30 6 ay
Asiyab-ı Yani 1 30 6 ay
Asiyab-ı Hassa 1 60 Yıl yürür
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab-ı Zeytun 3 9 --
Asiyab-ı Zeytun 3 9 --
Vergi toplamı 72542

KELEMYE Asiyab-ı Yakup Bey 2 90 8,5 ay
Asiyab-ı Dariyan 1 60 --
Asiyab-ı Ali Nasreddin 1 30 6 ay



86  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

Asiyab-ı Kara Mustafa 1 30 6 ay
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab-ı Karagöz Yeniçeri 1 45 9 ay
Asiyab-ı Yani Mihal 1 30 6 ay
Asiyab-ı Ahmet 1 30 6 ay
Asiyab-ı Mahmud Subaşı 2 60 6 ay
Asiyab-ı Nasuh Seferşah 1 30 6 ay
Asiyab-ı İsa Balı 1 60 Yıl yürür
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab 6 360 Yıl yürür
Asiyab 3 180 Yıl yürür
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab 3 90 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab- ı Ağlıkoz 1 30 6 ay
Asiyab-ı manol 1 30 6 ay
Asiyab-ı Dihami 1 30 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab-ı Zeytin 1 3 --
Vergi toplamı 1548

KÖREKE Asiyab 4 120 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 1 20 4 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 1 120 Yıl yürür
Asiyab 1 40 8 ay
Asiyab 1 15 3 ay
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 4 120 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 4 190 8 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab- ı Zeytin 5 13 --
Asiyab- ı Zeytin 3 9 --
Asiyab- ı Zeytin 3 9 --
Vergi toplamı 3962



Ayhan Afşın Ünal  |  87

(Tablo XVIII.)

989/1581 Yılında Midilli Sancağı’nda Değirmenler

Bulunduğu 
Yer

Türü/Adı Bab Resm Çalışma 
Süresi

MOLOVA Asiyab 7 210 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 3 90 6 ay
Asiyab 3 90 6 ay
Asiyab- Mimad 2 80 8 ay
Asiyab- Kosta 1 40 8 ay
Asiyab-ı Muharrem Çelebi 1 30 6 ay
Asiyab 4 120 6 ay
Asiyab 1 30 4 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 1 60 Yıl yürür
Asiyab 1 60 Yıl yürür
Asiyab 1 60 Yıl yürür
Asiyab 1 60 Yıl yürür
Asiyab 1 60 Yıl yürür
Asiyab 10 450 9 ay
Asiyab 10 400 8 ay
Asiyab 3 150 10 ay
Asiyab 1 60 Yıl yürür
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab-ı Zeytun 4 16
Asiyab-ı Zeytun 1 4
Asiyab-ı Zeytun 2 8 --
Asiyab-Zeytun 2 6 --
Asiyab-ı Zeytun 2 6 --
Asiyab-ı Zeytun 4 16 --
Asiyab-ı Zeytun 2 6 --
Vergi toplamı 2352

KALONYA Asiyab 4 120 6 ay
Asiyab 1 60 Yıl yürür
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 1 15 3 ay
Asiyab 7 210 6 ay
Asiyab 1 40 8 ay
Asiyab 1 30 6 ay



88  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab-ı Papa Duka 1 30 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab- ı Dokatoma 1 30 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab-ı Manol Kalviro 1 30 6 ay
Asiyab-ı Burgac Kandin 1 30 6 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Asiyab 5 300 Yıl yürür
Asiyab-ı Kebe 9 100 --
Asiyab 2 60 Yıl yürür
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab 5 150 6 ay
Asiyab 2 60 6 ay
Asiyab-ı Zeytun 4 16 --
Asiyab-ı Zeytun 3 12 --
Asiyab-ı Zeytun 1 4 --
Asiyab-ı Zeytun 1 4 --
Asiyab-ı Zeytun 9 36 --
Asiyab- Zeytun 3 12 --
Vergi toplamı 6383

YERA Asiyab 1 45 8 ay
Asiyab 1 60 Yıl yürür
Asiyab 3 90 6 ay
Asiyab 1 40 8 ay
Asiyab 1 30 6 ay
Vergi toplamı 265

Yukarıdaki tabloda verilen bilgileri değerlendirecek olursak, Midilli 
Sancağı’nın nahiyelerine göre, şunları söyleyebiliriz :

1548 yılında Sancağın Molova kazasında, toplam 33 değirmen vardır. 
Bunların 25 tanesi un değirmeni, 8 tanesi zeytinyağı elde edilen zeytin  
değirmeni (asiyâb-ı zeytun)dir. Un değirmenlerinin, yukardaki tablolarda da 
görüleceği üzere, çalıştıran şahsın isimleriyle zikredilenleri mevcuttur. 3 tanesi 
ki, isimlerinden de anlaşılacağı üzere, müslümanların işlettiği değirmenlerdir 
: asiyab-ı Muharrem Çelebi, asiyab-ı Mehmet bin Yeniçeri, asiyab-ı Mustafa. 
Diğerlerinin çoğunluğu gayr-i müslim yerli ahaliye aittir. Molova’da mevcut 
değirmenlerin 12 tanesi 6 ay, 3 tanesi 8 ay, 1’i 9 ay, 1’i 10 ay ve 8 tanesi de 
tam yıl boyunca faaliyettedirler. Değirmenlerin özelliklerinden, “bab” diye 
tabir edilen taş sayıları bakımından, bir istatistik verecek olursak, 14 tanesi 
1 adet, 3 tanesi 2, 3 tanesi 3, 1 tanesi 4, bir tanesi 7, 2 tanesi de 10 taş 
ile çalışmaktadır. 1581 yılında ise Molova’daki değirmenlerin sayısının 30’ 



Ayhan Afşın Ünal  |  89

a düştüğünü görüyoruz. Bunların 23 tanesi un değirmeni, 7 tanesi zeytin 
değirmenidir. Un değirmenlerinin 1’i 4 ay, 11’i 6 ay, 3’ü 8 ay, 1’i 9 ay, 1’i 10 
ay ve 6 ‘sı ise bütün yıl boyunca çalışmaktadırlar. Taş sayılarına gelince 13 
değirmen 1 taş ile, 3 tanesi 2 taşla, 3 tanesi 3 taşla, 1’i 4 taşla, 1’i 7 taşla ve 2 
tanesi de 10 taşla çalışmaktadır.

Molova’da zeytin değirmenleri toplam 8 adettir. Bunlar tahrir defterlerinde 
“asiyâb-ı zeytun” olarak geçiyor. Zeytin değirmenlerinin sadece taş sayıları, 
alınan vergi zikredilmiş, fakat ne kadar süre faaliyette bulundukları 
belirtilmemiştir. Taş sayıları bakımından, 1 taş ile çalışan 1 adet, 2 taşlı 4 
adet, 4 taşlı 2 adet, 7 taşlı 1 adet zeytin değirmeni vardır. Molova kazasında 
1581’de zeytin değirmeni sayısı 1 eksilmiştir ve 7’ye düşmüştür. Taş sayıları 
ise aynıdır. Fakat 1548’deki mevcut 7 taşlı zeytin değirmeni 1581’de yoktur.

XVI.yüzyılın ortalarında, 1548’de, Sancağın diğer kazalarından olan 
Kalonya’da toplam 35 değirmen vardır. 7 tanesi zeytin değirmeni, geriye 
kalanlar un değirmenidir. Yukarıda ki tabloda da görüleceği üzere bazı 
değirmenler, işletenin adı ile verilmiştir. Bunların isimlerinden yerli gayr-i 
müslim ahaliden olduğunu anlıyoruz. Değirmenlerin çalışma sürelerine 
gelince, 1 adet 3 ay, 13 adet 6 ay, 2 adet 8 ay, 2 adet tam yıl çalışanlar 
vardır. Bazılarının çalışma süreleri tahrir defterlerinde belirtilmemiştir, fakat 
alınan resimlerin miktarından ne kadar süre çalıştıkları tahmin edilebilir. 
“Bab” şeklinde tabir edilen değirmen taşlarının, değirmenlere göre adedi ise 
şöyledir : 18 adet 1 taşlı, 4 adet 2 taşlı, 1 adet 3 taşlı, 1 adet 4 taşlı, 2 adet 
5 taşlı, 1 adet 7 taşlı, bir adet de 9 taş ile çalışan değirmen vardır. 1581’de 
ise değirmen sayısı, 30’a düşmüştür. 24 tanesi un değirmeni, 6 tanesi zeytin 
değirmenidir. Bunların  1’i 3 ay, 16 adedi 6 ay, 1’i 8 ay, 2 tanesi bütün yıl 
çalışmaktadır. 15 tanesi 1 taşla, 4 tanesi 2 taşla, 1’ i 4 taşla, 2’si 5 taşla, 1’i 7, 
1’i 9 taşla çalışmaktadır.

Kalonya’daki zeytin değirmenleri 1548’de, 7 adet demiştik. Merkez 
nahiyede ve bağlı köylerinde olan bu değirmenlerin 1’i 1 taşlı, 2 adet 2 
taşlı, 2 adet 3 taşlı, 1 adet de 4 taşlı’dır. Yalnız bunların çalışma süreleri 
belirtilmemiştir, vergileri yazılmıştır. Yukarıda da söylediğimiz gibi, 
sancak kanunnamesinde belirtildiği üzere, zeytin değirmenlerinden yılda 
3 akçe resim alınıyordu. Kalonya’da 1581’de zeytin değirmeni sayısı 6’ya 
düşmüştür. Yine bunların özelliklerine bakacak olursak, 2 tanesi 1 taşla, 2 
tanesi 3, 1’i 4 ve 1’i de 9 taşla faaliyettedir.

1548 yılında Yera nahiyesinde olan değirmenlerin toplam sayısı 11 
adettir. Bunların bir tanesi zeytin değirmenidir. Zeytin değirmeni 2 adet 
taş ile çalışmaktadır. 10 adet olan un değirmenlerinin bir tanesi 5 ay, 4 
tanesi 6 ay, 2 tanesi 8 ay, biri 9 ay, 2 tanesi ise yıl boyunca faaliyettedir. 



90  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

Bunların “bab”, yani taş sayıları ise şöyledir : 9 tanesi 1 taşlı, 1 tane 3 taşlıdır. 
1581 yılında ise un değirmeni sayısı Yera’da 5’e düşmüştür ve hepsi de un 
değirmenidir. Bunların çalışma süreleri, 2’si 6 ay, 2’si 8 ay, biri ise tam yıl 
çalışmaktadır. 4 tanesi 1 taş ile, birisi 3 taş ile çalışmaktadır.

XVI.yüzyılın ortalarında, Midilli Sancağı’nın en fazla ziraî tesise sahip 
olan nahiyesi Herse olmalıdır. Zira bol miktarda değirmen mevcuttur 
: toplam 75 adet. Bunların 6 tanesi zeytin değirmenidir. Geriye kalan 
69 değirmenin içinde de, belki zeytin değirmeni olarak tasarruf edilenler 
olabilir, ama tahrir defterlerinde bu belirtilmemiştir. Değirmen sahiplerinin 
isimlerine bakılırsa, hepsi de yerli gayr-i müslim ahaliden oldukları tahmin 
edilebilir. Değirmenlerden, 4 tanesi 3 ay, 4 tanesi 4 ay, 6 tanesi 5 ay, 7 
tanesi 6 ay, bir tanesi 8 ay, 2 tanesi 9 ay, 3 tanesi 10 ay, 16 tanesi ise tüm 
yıl boyunca faaliyettedirler. Bu değirmenlerin büyük bir kısmı 1 adet taş ile 
çalışmaktadır : 46 adet. 3 tane 2 taşlı, 1 tane 3 taşlı, 1 tane 4 taşlı ve bir tanesi 
de 10 taşlı’dır.

Herse’deki 6 adet zeytin değirmeninden 2’si 2 taş ile ve birer adet 3, 4, 5 
ve 8 taş ile çalışanlar mevcuttur.

Değirmenler açısından, Nefs-i Midilli’ye, yani merkez kazaya bakacak 
olursak, bu zirai tesislerin en az olduğu yer gibi gözükmektedir. Toplam 4 
değirmen vardır. Bunların biri 6 ay, biri de yıl boyunca çalışır durumdadır. 
Diğer ikisinin süreleri belirtilmemiş ama, alınan resim miktarına bakacak 
olursak, birinden 60 akçe ki, anlaşılan bütün yıl çalışıyor, diğerinden ise 
30 akçe resim alındığına göre 6 ay çalışıyor demektir. İlginçtir ki, Nefs-i 
Midilli’de zeytin değirmeni kaydedilmemiştir. 

Sancağın diğer bir nahiyesi olan Fesleke’de ise XVI. Yüzyılın ortalarında 
toplam 19 değirmenden iki tanesi zeytin değirmenidir. Bunların sahiplerinin 
isimlerinden anlaşıldığına göre, 7 tanesi müslümanlara aittir. Yine 2 tanesi 
“asiyab-ı hassa” olarak zikredilmektedir ki, gelirleri padişah haslarına 
dahildir. 17 un değirmeninden, 1 tanesi 3 ay, 7 tanesi 6 ay, 9 tanesi ise 
tam yıl çalışmaktadır. 16 tanesinin 1 değirmen taşı, 1 tanesinin 4 adet taşı 
mevcuttur.

Fesleke’deki zeytin değirmeni 2 adettir ve her ikisinin de 3’er adet taşı 
bulunmaktadır. Bunların kimlere ait olduğu belli değildir, sadece “asiyab-ı 
zeytin” şeklinde kayıtlara geçmiştir.

Kelemye’de ise aynı tarihlerde değirmen sayısı toplam 24 adettir. Sadece bir 
tanesi asiyab-ı zeytin’dir. Un değirmenlerinin 8 tanesi müslümanlara aittir ki, 
bunların içinde, isimlerindeki “yeniçeri”, “sûbaşı” eklerinden de anlaşılacağı 
üzere, asker kökenli olanlar vardır. Değirmenlerin faaliyet sürelerine gelince, 



Ayhan Afşın Ünal  |  91

17’ si 6 ay, 1’i 8,5 ay, 1’i 9 ay, 3 tanesi ise tam yıl çalışmaktadır. Süresi 
yazılmayan bir değirmenden ise 60 akçe resim alındığına göre, o da tam yıl 
çalışmaktadır hükmüne varabiliriz. Yine bu değirmenlerin 13’ü 1 taşlı, 7’si 2 
taşlı, 2’si 3 taşlı, 1’i 6 taşlı’dır. Kelemye’deki bir adet olan zeytin değirmeninin 
1 adet taşı bulunmaktadır.

1548 tarihinde Köreke nahiyesindeki değirmenlerin toplam sayısı 16’dır. 
3 tanesi zeytin değirmenidir. Değirmenlerin isimleri, sadece yalın halde 
“asiyab” şeklinde defterde yazılmıştır. İşletenlerin isimleri zikredilmemiştir. 
1 adet 3 ay, 1 adet 4 ay, 8 adet 6 ay, 2 adet 8 ay ve bir adet de tüm yıl 
boyunca faaliyette olan değirmenler vardır. Bunların 8’i 1 taşlı, 2’si 2 taşlı, 
3’ü 4  taşlı özelliğe sahiptir. Köreke’deki 3 adet zeytin değirmeninden 2’si 3 
taş ile, 1’i 5 taş ile çalışmaktadır.

4- Mukata’alar (Gümrük, Şem’hane ve Bâc-ı Bazar Mukata’aları):

4.1- Midilli Gümrük Mukata’ası :

“Mukâta’a” tâbirinden kasıt, geliri kimseye dirlik olarak verilmeyip, 
doğrudan merkez hazinesine alınan vergi ve gelir kaynaklarına denmektedir. 
Ayrıca, “mukata’a usûlü”, Osmanlı maliyesinin bir vergi toplama biçimidir. 
Buna göre, maden işletmeleri, tuz, şap vs. gibi devlete ait kaynaklar, şehirlerdeki 
bedesten, tabakhâne, boyahâne, kasaphâne, şem’hâne (mumhâne), meyhâne 
vs. gibi ticari işletmeler “damga”, “mizan” ve “bac” gibi gümrük vergileri 
ile iskeleler, mukata’a usülü ile işletilmekte idi. Bunların her birine ayrı 
ayrı “boyahâne mukata’ası”, “tabakhâne mukata’ası”, “gümrük mukata’ası” 
gibi adlar verildiği gibi, bir sancak veya kazadaki merkeze ait bütün gelir 
kaynaklarını ifade etmek için de “mukata’a” veya çoğulu olan “mukata’ât” 
tabiri kullanılıyordu58.

Tımar sisteminin uygulandığı her yerde merkez hazinesinin nakit 
ihtiyacını karşılamak için memleketin en zengin vergi ve gelir kaynakları 
mukata’a olarak ayrılmıştı. Bunlar “cizye”, “ağnam”, “damga”, “bac”, 
“ihtisap”, “boyahane” vs. vergi ve işletmeler ile bir kısım verimli ve geliri 
olan köyler idi.

Mukata’a gelirlerinin toplanması ise iki yolla olmaktaydı: “iltizam” ya da 
“emanet usûlü”. İltizam usûlünde, her hangi bir mukata’a, başkentte ya da 
mukataanın bulunduğu kadılıkta müzayedeye çıkarılır ve en fazla fiyatı teklif 
eden ve en fazla peşin vermeyi kabul eden iltizamı alırdı. Şayet müzayede 
sırasında, mukataayı iltizam eden çıkmazsa, devlet bu defa ulûfeli bir memur 

58	 M.Zeki Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri  ve Terimleri Sözlüğü, C.II, s. 578-579.



92  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

(emîn) görevlendirerek, mukataa gelirlerini toplama yoluna giderdi ki, 
buna da “emanet usulü” denirdi. İltizam müddeti üç yıl ve katları şeklinde 
olurdu. İltizam işlerine girenler arasında merkezdeki kapıkulu mensupları 
ile taşradaki sancakbeyi, subaşı, za’im gibi yüksek dereceli devlet memurları 
başta gelirdi.

Girişte “mukata’a” tâbiri hakkında genel bir izahât verdikten sonra Midilli 
Adası’nın gümrük mukata’asına bakabiliriz: Midilli gümrük mukata’asına 
ilişkin verilerin bulunduğu “Maliyeden Müdevver” defterlere bakıldığında, 
Midilli’ye yalnızca birkaç kilometre uzaklıkta bulunan, Anadolu kıyılarındaki 
Ayazmend (Altınova) ve Edremit iskelelerinin gümrük mukata’atının, Midilli 
gümrük mukata’asına dahil olduğu ve ayrılmaz bir parçasını oluşturduğu, 
ayrı olarak ele alınmadıkları anlaşılmaktadır59. Esas mukataanın tevâbisinin, 
limandaki etkinliklerle bütünüyle ilgisiz verileri içerip içermediğinden 
kesin olarak emin olamıyoruz. Örneğin, adada üretilen ve en azından bazı 
yıllarda Venedik tüccarlarına yasal olarak satılabilen zift60 kantarda tartılırdı. 
Bu kantarı ise Midilli gümrük mukataasını elinde bulunduran kişi işletirdi. 
Bu tür küçük unsurların toplamdan düşülmesi mümkün değildir. Ancak, 
esas mukataa ile bağlantısı daha az sürekli olan bazı vergilerin belirlenerek 
düşülmesi mümkündür. Örneğin, XVI. yüzyıl sonlarına doğru yılda 20.000 
akçenin üzerine çıkan öşr-i mâhi (balık vergisi), mümkün olan yerlerde, 
toplamdan düşülmüştür61.

Anadolu’daki Ayazmend (Altınova) ve Edremit iskelelerini de kapsayan 
Midilli gümrük mukataasına ilişkin teklifler aşağıdaki tabloda (Tablo XIX) 
gösterilmiştir:

59	 Midilli gümrük mukataası için bkz. MAD 385, s.85, 88; MAD 3258, s. 1, 4, 5, 6, 7, 8, 10, 11, 
13; MAD 115, s. 66b; MAD 3277, s. 74b; MAD 1583, s. 432, 441, 451, 475; MAD 3737, s. 
12, 85.

60	 MD 7, 36/104, (975/1567-1568).
61	 MAD 385, s. 85 ve MAD 1583, s. 432. Bu belgelere göre, iskele mukataası serhane, şemhane, 

ve dükkan vergilerini de içermektedir. Ancak, mukataa kapsamının her zaman aynı kalıp 
kalmadığını bilemiyoruz.



Ayhan Afşın Ünal  |  93

(Tablo XIX.)

Midilli’nin Gümrük Vergisi  (yıllık akçe olarak)

(XVI.Yüzyılın II.yarısından itibaren)

Tarih Gümrük vergisi 
(akçe) Tarih Gümrük vergisi 

(akçe)

955-958/1548-1551 161.667 983-986/1576-1579 140.000

956-959/1549-1552 168.333 984-987/1576-1579 160.000

958-961/1551-1553 176.667 987-990/1579-1582 173.333

968-971/1560-1563 116.667 991-994/1583-1586 191.473

971-974/1563-1566 116.667 994-997/1586-1588 218.140

974-977/1567-1570 103.333 997-1000/1588-1590 234.807

977-980/1569-1572 111.667

Dikkat edilirse XVI.yüzyılın ikinci yarısından itibaren (1548’den 1553’e 
kadar) kısmî bir yükselme vardır, fakat 1560-1563 arasında büyük miktarda 
bir düşüş kaydediliyor ve bu düşme 1576’ya kadar devam ediyor. 1576’dan 
itibaren ise gelirlerde büyük bir artma kendini gösteriyor ve 1590’lara kadar 
da bu yükseliş gözle görülür bir şekilde devam ediyor. Bu tablodaki düşüş ve 
yükselişlerin nedenlerini, Osmanlı sosyal ve iktisat tarihi üzerine çok kıymetli 
çalışmaları olan Süreyya Farukî “Osmanlıda Kentler ve Kentliler (1550-
1650)” isimli eserinde, Çeşme’nin mukataa gelirleri ile de ilişkilendirerek, 
şu şekilde belirtiyor: “Midilli’ye ve küçük bir Anadolu limanı olan Çeşme’ye 
ilişkin mukataa vergileri arasında belirgin bir paralellik vardır. 1560’lardan 
başlayarak her iki mukataa da değer kaybetmiş, her iki mukataa da en düşük 
noktaya 1562-1563’lerde varmıştır. Bu gelişmenin nedenleri Çeşme gümrük 
mukataasına ilişkin bir belgede belirtilmektedir. Geçmişte Sakız Adası’nın 
Cenevizli yöneticilerinin Çeşme’ye çok sayıda tekne göndermeleri sayesinde İtalya 
ile sıkı bir ilişki sürdürülüyordu. Sakız’ın Osmanlılarca fethinden sonra ise, bu 
gemilerin çoğu artık Çeşme’ye uğramaz olmuş, bu iskelenin gümrük gelirleri 
de azalmıştır. Bu gelişme karşısında önce kimsenin talip olmaması üzerine 
mukataa geçici olarak maaşlı bir görevlinin (emîn) yönetimine devredilmiş, 
sonunda bulunabilen mültezim adayı da, bedelde 100.000 akçelik bir indirim 
yapılmasını şart koşmuştur. Midilli gümrük gelirleri bu gelişmeden daha da çok 
etkilenmiş ve aynı şekilde düşüşe geçmiştir. Midilli ile Sakız arasında XV.yüzyıl 
boyunca çok yakın ticaret ilişkileri bulunduğu gözönüne alınırsa, bu gelişmenin 
şaşırtıcı olmaması gerekir. Ticaretteki bu gerilemenin Sakız’ın Osmanlılarca 
fethinden önce başlamasının nedenini anlamakta kolaydır. Sakız’daki Maona 
eğemenliğinin son yıllarında, Cenova’daki yetkililer adanın Osmanlılar’ın 



94  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

eline geçmesinin an meselesi olduğunu anlamışlardı. O sırada Akdeniz’deki en 
büyük donanmayı elinde bulunduran Osmanlı İmparatorluğu’nun diplomatik 
baskılarına boyun eğen Ceneviz yöneticileri Maonalar’a karşı bir sorumlulukları 
olmadığını ilan ettiler. Böylece en azından görünüşte ada, Maona yönetiminde 
küçük bir bağımsız devlet halini aldı. Bu geçiş döneminde, Osmanlı yönetimi 
altında ticaret yapmaya niyetli olmayan Cenevizli gemiciler, gemileriyle birlikte 
adayı terk etmiş olmalıdır. Aynı nedenle, Cenova ve diğer İtalyan kentlerinden de 
adaya bu dönemde daha az gemi uğramaya başlamış olabilir.”62

Midilli gümrüğüne giren çıkan mallar ve alınan vergilerle ilgili olarak, 
Midilli Sancak Kanunnâmeleri’nde açık bilgiler bulmak mümkündür. 
Öncelikle II.Bayezid döneminde vaz’ olunan 893/1488 tarihli Sancak 
Kanunnâmesi’ne bakalım63 : 

“Kurâda satılan meta’dan Midüllü feth olup dârü’l İslam olalıdan berü 
peynir ve yağ ve gayri her ne satılsa, denize gitmeyince alandan ve satandan 
alınmaz imiş. Amma denize her yüz akçede kafirden üç akçe ve müslümandan 
iki akçe alınır imiş. Merhum Sultan Mehmet tâbe serahû fevt olduktan sonra 
kurada satılan metadan gümrük almak Bavşto64 ihdas eylemiş. İmdi kurada 
satılan meta’dan gümrük almak sair memalik-i mahruselerimde adet değildir. 
Gerektir ki, anda kurada satılan meta’dan gümrük aldırmayasız, meğer ki, 
denize gide, ol vakit denize gidenden adet üzere gümrük vereler. Amma adet ve 
kanun-ı kadimden ziyade bir akçe ve bir habbe aldırmayasız ve sabıkan Tekfur 
zamanında Ayazmend iskelesinde gümrük alınmak yoğimiş. Midilli feth olduktan 
sonra gümrük vaz’olunmuş. Ayazmend’den Midüllü’ye her ne meta’ gitse, 
hemen gümrük Ayazmend iskelesinde alınur imiş ve Midüllü’ye gelicek nesne 
alınmaz imiş ve Midillü’den giden meta’dan dahi Ayazmend’de bir gümrük 
dahi alınmaz imiş. Sonra merhum Sultan Mehmet tâbe serahûnun evahir-i 
eyyamlarında Ayazmend iskelesinden Midilli’ye gelen meta’dan ve Midillü 
iskelesinden Ayazmend’e gelen meta’dan gümrük alınmak hâdis olmuş. İmdi bu 
gümrük kaziyyesi mukarrerdir. Bu bab da dahi merhum Sultan Mehmet vefatına 
gelince nice ola geldüyse, gerü ol vechile üzere amel eyleyesiz ve incirin kantarı 25 
akçeye olur imiş; sabıkta iki kantarına bir akçe gümrük alınur imiş. Bavşto her 
bir kantarına bir akçe alınmak ihdas etmiş. Gerektir ki, zaman-ı sabıkta incirin 

62	 Süreyya Faruki, Osmanlıda Kentler ve Kentliler 1550-1650, Tarih Vakfı Yurt yayınları, İstanbul 
1994, II.basım, s.142-143.

63	 Tek nüshası Paris 85. Vrk. 290/a-291/b’de bulunan ve 1488 de tedvîn olunan Kanunname, 
ilk defa Ahmet Akgündüz tarafından neşredilmiştir. Bkz. Ahmet Akgündüz, Osmanlı 
Kanunnameleri ve Hukuki Tahlilleri, II.Bayezid Devri Kanunnameleri, Fey Vakfı yayınları, 
İstanbul 1990, s. 458-463.

64	 “Bavşto : Bu adaya hakim olan eski bir idarecinin adı da olabilir, bir yerde âmil olduğu 
belirtilmektedir, fakat durumu tam tesbit edilememiştir.” Bkz. Ahmet Akgündüz, Osmanlı 
Kanunnameleri ve Hukuki Tahlilleri, II.Bayezid Devri Kanunnameleri,  s. 459.



Ayhan Afşın Ünal  |  95

kantarından gümrük her ne alına geldiyse gerü ol vech üzere alına, sonra hâdis 
olan akçeden bir akçe ve bir habbe alınmaya”.

Kanunnâmeden de çok açık bir şekilde anlaşıldığı üzere; Midilli 
fethedildikten bu tarafa, peynir veya yağ her ne olursa olsun denizden 
gelen tüccarlara satılmadıkça, bu maddelerden gümrük vergisi alınmazdı, 
gemi ile gelen tüccarlara satılan metadan gayr-i müslimler için her yüz 
akçede üç akçe, müslümanlar için ise her yüz akçede iki akçe  alınıyordu. 
Kanunnâme’de bahsedildiğine göre, “Bavşto” denilen kişi ki, muhtemelen 
Fatih Sultan Mehmet’in ölümünden sonra, burada ne zamandan beri ve ne 
görev yaptığı belli olmayan, adaya hakim olan eski bir idarecinin adı olabilir, 
karyelerde satılan mallardan da vergi almaya başlamış. Bunun üzerine 
Padişah, bir ferman göndererek, bunun yasak olduğunu bildirmiş, bu 
durum kanunnâmeye bile aksetmiştir. Yine anlaşıldığına göre, Midilli’ye çok 
yakın olan Anadolu kıyısındaki Ayazmend (Altınova) iskelesinden Ada’ya, 
Ada’dan da Ayazmend’e çok miktarda mal alışverişinin ve canlı bir ticaretin 
olduğunu ve her iki iskelede de gümrük alınmak vaz’edildiğini görmekteyiz. 
İncirin bir kantarının 25 akçe olduğunu ve iki kantarına bir akçe gümrük 
alındığını, fakat Sultan Fatih’in vefatıyla beraber yerli idarecinin, her kantara 
bir akçe aldığını, ama durumun eskisi gibi olması gerektiği kanunnâmede 
belirtilmiştir. Palamudun müddinin 40 akçe, gümrüğünün ise kile başına 
8 akçe; susamın müddinin 108 akçe, kile başına gümrüğünün ise 16 akçe 
olduğu kanunnâmede kayıt altına alınmıştır.

955/1548 tarihli Midilli Sancak Kanunnâmesi’nde ise iskele gümrüğü ile 
ilgili şu kayıt yer almaktadır: “resm-i gümrük-i iskele, müslümanlardan her 
yüzde iki akçe alınur ve kefere taifesinden her yüzde üç akçe alınur ve harbî kefere 
taifesinden her yüzde beş akçe alınur ve resm-i kapan65, peynir kantarından üç 
akçe alunur; satandan bir akçe alandan iki akçe alınur ve incir kantarından iki 
akçe alınır, satandan bir akçe ve alandan bir akçe alınur ve peksimet kantarından 
iki akçe alınur; satandan bir akçe ve alandan bir akçe alunur ve zift kantarından 
iki akçe alınur; satandan bir akçe ve alandan bir akçe alınur ve bâc-ı pay attan 
ve gayrıdan dörder akçe alınur; satandan iki akçe ve alandan iki akçe alınur 
ve gâvdan iki akçe alınur ve yünden iki akçe alınur ve dört koyundan bir akçe 
alınur ve Midilli iskelesinin at gemisinde adam başına iki akçe alunur; attan 
ve katırdan ve sığırdan dörder akçe alınur ve esirden adet-i köprü deyü otuz iki 
akçe alınır ve adet-i köprüden gayrı vaki’ olan mahsulatı her seferde cem’ idüp 

65	 Resm-i kapan: Meskûn mahallerde kurulan ve belirli bazı malların alınıp satıldığı, şimdiki 
toptancı hali gibi görev yapan ve “kapan” olarak isimlendirilen pazarlardan alınan bir vergi 
çeşididir.



96  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

ve üç yahşi olunup, iki yahşi miri için zapt olunup bir yahşi gemide hizmet eden 
kimesnelere virilür”. 

Bu kanunnâmeden açıkça anlaşılıyor ki, gümrük oranları müslüman ile 
gayr-i müslim tacirlere göre farklılık arzetmekteydi. Hemen belirtilmelidir 
ki, bu gümrükler çoğu zaman özellikle hac mevsiminde çok hareketli ve 
zengindi. Öncelikle, deniz yoluyla kutsal topraklara hacı olmak için gidenleri 
taşıyan, İstanbul’dan yola çıkan gemiler ve Mısır’a, Şam’a mal götüren 
tüccar gemileri ve mirî gemiler, genellikle su ve yiyecek tedarik etmek için 
bu gümrüklere mutlaka uğramışlardır. Midilli Adası da, tıpkı Ege’de yer alan 
diğer büyük adalar gibi, meselâ Rodos örneğinde olduğu gibi, Mısır, Kıbrıs 
Adası ve İstanbul, İzmir deniz yolu üzerinde bulunmasından dolayı, kısacası 
Ege Denizi’nin anahtar noktası olması sebebiyle, ticarî önemini kesinlikle 
yitirmemiştir. Bu limanları kullanananlar şüphesiz ki, sadece gayr-i müslim 
tacir ve hacılar değildi. Osmanlı kaynaklarından ve belgelerinden biliyoruz ki, 
Midilli ile İzmir limanını da içine alan Sığla Sancağı arasında  çok sıkı ve canlı 
bir ticaret vardı. Bu resmî ticaretin yanı sıra, hacmini tesbit edemediğimiz 
gâyr-i resmî canlı bir ticaret, özellikle hububat kaçakçılığı adalar arasında her 
zaman olagelmiştir66. 

Midilli Adası’nın iskele gümrüğünden elde edilen gelirler, 1548 ve 1580-
81 tarihlerinde, Padişah haslarına dahil edilmiştir ve 51.000 akçeyi bulan 
hatırı sayılır bir yekunu bulmaktadır67.

4.2- Bac-ı Bazar Vergileri:

Diğer bir vergi kaynağı, Midilli’nin “bazar bacları” idi. Bazar bacı, 
bilindiği üzere, pazarda satılan emtia üzerine konulmuş bir vergidir. Her kim, 
pazara satmak üzere herhangi bir meta getirirse, Osmanlı kanunlarına göre, 
kanunnâmelerde belirlenmiş nisbette bir parayı ödemek zorundaydı. 1548 
tarihli Midilli Kanunnâmesi’nde, bazar bacına tâbi emtia ve vergi nisbetleri 
yukarıda belirtilmiştir. Buna göre, “kapan” tabir edilen ve belirli bazı yiyecek 
maddelerinin satıldığı hususi çarşılara (meselâ un kapanı-kapan-ı dakik, 
bal kapanı-kapan-ı asel, yağ kapanı-kapan-ı revgan vs.) ve pazar yerlerine 
getirilen ticarî malları şunlar oluşturmaktadır: yiyecek maddeleri olarak 
peynir, incir, peksimet, ayrıca adanın her tarafında üretilmekte olan şarap 
(şire, hamr) ki, “bac-ı hamr” olarak şaraptan alınan pazar vergisi  Molova’da 
1548 ve 1581’de 50 akçe, Kalonya’da 30 akçe idi, ayrıca 1548 tarihli Sancak 
Kanunnâmesi’nde belirtildiği üzere “şiresi olmayan karyeler, ahar karyeden 

66	 Mehmet Akif Erdoğru, “Rodos Adası’nda 1711 Yılında Timar ve Timarlılar”,  Tarih İncelemeleri 
Dergisi, S. XIII, İzmir 1998, s. 28.

67	 TD 261, s. 1-2; TD 594,  s.2-5.



Ayhan Afşın Ünal  |  97

yükle şire getirseler, ikişer akçe bac alınır ve fıçu ile sirke veyahut şire 
getürseler, fıçu başına onbeşer akçe bac alınır”68 denmekte ve şıradan alınan 
pazar bacı belirtilmektedir; ocaklarda üretilen ve gemi yapımında çok önemli 
bir zemin ve ara maddesi olan zift; hayvan ticaretinin de yaygın olduğunu ve 
örneğini gördüğümüz, at, koyun, sığır, deve ve bunlardan hâsıl olan ve tekstil 
hammaddesi olarak kullanılan yün ticaretinin, alım-satımının yapıldığına 
şahit olmaktayız. Bunun yanı sıra, Midilli iskelesi ile diğer iskeleler arasında 
ulaşımı sağlayan bir hayvan yük gemisinin bulunduğunu da kanunnâmeden 
öğreniyoruz ki, bu gemiye binen her kişiden adam başına iki akçe, hayvan 
başına ise dört akçe vergi alınmaktadır.

4.3. Mabeyn Mahsulü ve Beytulmâl Vergileri :

Adanın bir diğer gelir kaynağı da, önemsiz bir yekün oluşturmasına 
rağmen, Midilli ve Molova kalelerinde vazifeli mustahfızlar ile  Midilli 
timarlı sipahilerinin arasında vukubulan âdi hadiseler (cürm) neticesinde 
tahsil edilen “mabeyn mahsulü” vergilerdi. Bilindiği gibi Midilli ve Molova 
Kaleleri’ni muhafaza etmekle görevli mustâhfızlar, azaplar, topçular, geri 
hizmet kıtalarını oluşturan zenberekçiler, taşçılar, sarnıççılar vardı.

Midilli ve Molova Kaleleri’ni koruyan ve görev yapan bu kale 
mustahfızlarının terekeleri ayrı bir gelir kalemini teşkil etmekteydi. Bilindiği 
gibi, bütün askerler, Osmanlı kanunlarına göre kul idi ve  vefatları halinde 
terekeleri (beytûlmâl), “beytûlmâl emini” tarafından hazine namına 
zaptedilirdi69. 1548 ve 1580-81 tarihlerinde oluşturulan İcmal Defterleri’nde 
Midilli Sancağı’nda bulunan Padişah hasları içinde, “mevkûfât, beytûlmâl, 
mabeyn-i timarhâ-i mezbure gelirleri” (münhal olan memuriyet, mustahfız 
veya dirliklerin devlete intikal eden gelirleri, vakfedilmiş yerlerden hazineye 
ait varidat fazlaları) şeklinde belirtilmiş ve miktarı 7.600 akçe olarak tespit 
edilmiştir70. Haliyle bu gelirin miktarının önceden bilinmesi mümkün 
değildir, sadece tahmini bir rakam verilmiştir.

4.4. Şem’hâne (Mumhane) Gelirleri :

Arapça “şem’a”, ince mum, bal mumlu fitil demektir. Kırmızı mühür 
mumunu eritmek için kullanılan sarma ince fitile de şem’a denilirdi. 
“Şem’acı”, “ehl-i hiref ” denilen saray sanatkârlarından mumcular hakkında 
kullanılır bir tabir idi. Şem’a beyaz bal mumundan yapılırdı. “Şem’agerân-ı 
hâssa”, saray mumcuları hakkında kullanılır bir tâbirdir. Mumlar, balmumu 

68	 TD 264,  s. 3.
69	 Mehmet Akif Erdoğru, Beyşehir Sancağı (1522-1584),  Anadolu Matbaası, İzmir, 1998, s. 137.
70	 TD 261, s. 1; TD 594,  s.2.., 



98  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

ve iç yağından yapılırdı. Petrolün aydınlık vasıtası olarak kullanılmağa 
başlandığı XIX.asırdan itibaren bu vazife tarihe karışmıştır. Bununla beraber 
saraylarda son zamanlara kadar mum kullanılmıştır71.

Midilli Sancağı’nda, 1548 yılında, mum üretilen bir şem’hânenin 
olduğunu görmekteyiz. Bu şem’hâne devletin görevlendirdiği bir “emîn” 
vasıtasıyla işletilmektedir. 1548 tarihli Midilli Sancak Kanunnâmesi’nde, 
şem’hâne ile ilgili pasaj şöyledir: 

“...ve emin mesalihi muhasebesi mucibince, şem’hânenin bir yıllık mahsulü 
12.372 akçe olup, 1.364 akçesi, dükkan-ı şem’hâneden hasıl olup, 11.008 
akçesin dahi emin reaya taifesine “siz gelüp şem’hâneden mum almazsız, mum 
hod size lazımdür” deyü haneden haneye cebr ile ikişer akçe satup, akçelerin 
alup, mumların vermezlermiş....mum akçesi hilâf-ı kanundur, reayaya teklif 
olunmayup, şem’haneden satın alandan kanun üzere mumhaneye ait olan resmi 
alınmasın”.72

Kanunname’den de çok açıkça anlaşılacağı üzere, mum yapılan 
şem’hânenin bir yıllık gelirinin12.372 akçe olduğu, bunun 1.364 akçesinin 
reayaya mum satılan dükkan-ı şem’haneden elde edildiğini anlıyoruz. Fakat 
şem’haneyi devlet adına işleten emin, şemhanenin gelirinin geri kalan kısmını, 
yani 11.008 akçeyi ise, haneden haneye halka zorla iki akçeye mum satarak 
elde etmiştir. Fakat durumun öğrenilmesiyle beraber derhal kanunnâmeye 
hüküm konulmuş ve zorla halka mum satmanın yasak olduğu belirtilmiştir. 

1548 ve 1580-81 tarihlerinde düzenlenen icmal defterlerinde belirtildiği 
üzere, Midilli Sancağı’nda vâki padişah hasları içine şem’hâne gelirinden de 
pay ayrılmıştır ki, bu pay 3.693 akçe tutmaktadır73. 

4.5.Resm-i Ocak-i Zift ve Resm-i Fırınhâne:

Midilli Sancağı’nın çeşitli bölgelerinde yer altından çıkarılan en önemli 
maden malzemelerinin içinde, tuzun yanında, zift de vardır. Sancağın 
muhtelif yerlerinde işletilen zift ocaklarından ve zift fırınlarından, tahrir 
defterlerinde belirtildiği üzere, “resm-i ocak-i zift” ve “resm-i fırınhane” 
adları altında vergiler ihdas edilmiştir. Kanunnâmelerde bu konuda bir bilgi 
verilmemiş, ya da bir hüküm konmamıştır. 1548’de zift ocaklarından alınan 
bu vergiler, Nefs-i Midilli hariç diğer bütün kaza ve nahiyelerden alınmıştır. 
Mesela 1548 ve 1581’de Molova’da resm-i ocak-i zift miktarı 30 akçe, resm-i 
fırınhane miktarı ise 31 akçedir. Kalonya’da 1548’de 186 akçe, 1581’de 146 

71	 M.Zeki Pakalın, Tarih Deyimleri ve Terimleri,  C. III., s. 334.
72	 TD 264, s. 5.
73	 TD 261, s. 1; TD 594,  s.2.



Ayhan Afşın Ünal  |  99

akçelik bir zift ocakları geliri vardır, yalnız fırınhânelerden alınan miktar 
belirtilmemiştir. Yera’da ise zift ocaklarından alınan resim miktarı 1548’de 
448 akçe, 1581’de 30 akçe, Herse’de 1548’de 60 akçe ve resm-i fırınhâne 
50 akçe, aynı tarihte Fesleke’de 825 akçe resm-i ocak-i zift, Kelemye’de 617 
akçe, Köreke’de ise 118 akçe resm-i ocak-i zift miktarı tesbit edilmiştir. 1548 
tarihindeki toplam zift ocakları vergi miktarı 2.284. akçedir. Fakat Fesleke, 
Kelemye ve Köreke’de zift fırınları belki de olmadığından, resm-i fırınhane 
gelirleri belirtilmemiştir.

SONUÇ:

Midilli Sancağı’nın iktisadî hayatında temel faaliyet alanı ziraat ve 
hayvancılıktır. Ada coğrafyasının fazla elverişli olmamasına rağmen, yine 
de tahıl ürünleri ziraat içinde büyük bir paya sahiptir, özellikle buğday ve 
arpa çok miktarda üretilmektedir. 1548’den önce bir dönem Fesleke’nin 
14 köyünde çeltik ziraatı yapılmışsa da. Kanunnamelerden anlaşıldığına 
göre, daha sonra bundan vazgeçilmiştir. Bağcılık adada çok gelişmiştir ve 
bağlar adanın her tarafına yayılmış vaziyettedir. Bunu Tahrir Defterleri’ne 
yansıyan ve alınan öşür dolayısıyla, bol miktarda elde edilen şıra=şarap 
yapımından anlamaktayız, bağlardan başka, bahçelerde yetiştirilen meyveler 
de bol miktardadır, özellikle incir ve üzüm büyük yer kaplamaktadır, zira 
payitaht İstanbul’un ve sarayın meyve ihtiyacının az da olsa bir kısmı 
Midilli’den sağlanmakta idi. Adada hububat ve bağ-bahçe ziraatından başka, 
pamuk, ipek, susam, keten, zeytin ve zeytinyağı ziraatı da yapılmaktadır. 
Zeytin ve zeytinyağı üretiminin henüz XVI. yüzyıl için çok fazla olduğunu 
söyleyemeyiz, fakat zeytin ziraatı daha sonraki yıllarda ön plana geçmiştir. 
Zeytinyağı elde edilen zeytin değirmenleri olduğuna göre, mutlaka sabun 
yapan imalâthaneler de olmalıdır. Pamuk, keten gibi sınaî hammadelerin 
yetiştirilmesi, bunların işlendiği küçük tezgahların varlığını da akla 
getirmektedir.

Ada coğrafyasının uygun şartlar sunmasından dolayı, hayvancılık 
da yapılmaktadır. Gayr-i müslim ahali daha çok domuz besiciliği ile 
uğraşmaktadır, müslüman ahali ise sığır, koyun-keçi gibi hayvanları 
beslemektedir. Bunların yanında arıcılık ve bal üretimi ile az da olsa, özellikle 
Kalonya’da balıkçılık, çok gelişmiştir.

Kanunnâmelerden edindiğimiz bilgilere göre, adadaki iskeleler, canlı birer 
ticaret merkezi idi. Midilli Adası bu iskeleler sayesinde, dışa açılmış ve ticarî 
imkanları genişlemiş, pek çok ve değişik türde mal alışverişi gerçekleşmiştir. 
Özellikle adanın karşı kıyısında bulunan Anadolu iskeleleri ve İzmir limanı 
ile canlı bir ticaret sürüp gitmektedir. Adalar arasında eskiden beri sürüp 



100  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

gelen, gayr-i kanuni bir kaçakçılık mevcuttur. Bu kaçakçılığın hammaddesini 
tahıl, yani buğday oluşturmuştur. Hububat kaçakçılığının önlenmesi  ile 
ilgili, Mühimme Defterleri’ne yansıyan pek çok hüküm mevcuttur. 



Ayhan Afşın Ünal  |  101

Kaynakça

Arşiv Belgeleri: 
TD 261, 264, 594, 598.
MAD 385, MAD 3258, MAD 115, s. 66b; MAD 3277, MAD 1583, MAD 3737,
MD 7, 36/104, (975/1567-1568).
MAD 385, MAD 1583. 
Araştırma Eser ve Makaleler :
Akdağ, Mustafa. Türkiye’nin İktisadî ve İçtimaî Tarihi (1453-1559),  C.I-II, An-

kara, 1999,  3.Basım.
Akgündüz, Ahmet. Osmanlı Kanunnameleri ve Hukuki Tahlilleri, II.Bayezid Dev-

ri Kanunnameleri, Fey Vakfı yayınları, İstanbul 1990. 
Barkan, Ömer Lütfi. “Öşür”, İA,  C. IX, s. 485.
Braudel, Fernand. Akdeniz ve Akdeniz Dünyası,  (Çev. Mhmet Ali Kılıçbay), 3. 

Basım, İstanbul 1993.
Çağatay, Neşet. “Osmanlı İmparatorluğu’nda Reayadan Alınan Vergi ve Resim-

ler”, D.T.C.F. Dergisi, C.V, Ankara, 1947. 
Demircan, Yasemin XV. Ve XVII.Yüzyıllarda Boğazönü Adaları, Ankara Üni-

versitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Basılmamış Doktora Tezi), Ankara 
1992.

Emecen, Feridun.  XVI.Yüzyılda Manisa Kazası,  TTK, Ankara 1989.
Ercan, Yavuz. “Osmanlı İmparatorluğunda Gayr-i Müslimlerin Ödedikleri Ver-

giler ve Bunların Doğurduğu Sosyal Sonuçlar”, Belleten,  C. LV, S. 213, 
Ankara 1991.

Erdoğru, Mehmet Akif. “Rodos Adasında 1711 Yılında Timarlar ve Timarlılar”, 
Tarih İncelemeleri Dergisi, Ege Üniversitesi Yayınları, İzmir 1998, S. XIII, 
ss. 25-48. 

Faruki, Süreyya. Osmanlıda Kentler ve Kentliler 1550-1650, Tarih Vakfı Yurt ya-
yınları, İstanbul 1994, II.basım.

Güçer, Lütfi. XVI. Ve XVII.Asırlarda Osmanlı İmparatorluğunda Hububat Mese-
lesi ve Hububattan Alınan Vergiler, İstanbul 1964.

Hınz, Walter. İslamda Ölçü Sistemleri,  (çev. Acar Sevim), Marmara Üniversitesi 
Yayınları, İstanbul 1990.

İnalcık, Halil. “Osmanlılarda Raiyyet Rüsûmu”, Osmanlı İmparatorluğu (Top-
lum ve Ekonomi), Toplu Makaleler,  Eren Yayınları, İstanbul, 1993.

M. Zeki, Pakalın. Osmanlı Tarih Deyimleri  ve Terimleri Sözlüğü, C. I-III, İstan-
bul 1946.

Safvet, “Nakşa (Naksos) Dukalığı ve Kiklad Adaları”, Tarihi Osmani Encümeni 
Mecmuası, IV/23, Kanûn-ı evvel 1329.



102  |  XVI. Yüzyılda Osmanlı Arşiv Kaynaklarına Göre Midilli Sancağı’nın İktisadi Durumu

Sertoğlu, Mithat. Osmanlı Tarih Lügâti,  İstanbul, 1986.
Ünal, Mehmet Ali. XVI.Yüzyılda Çemişgezek Sancağı, TTK.Yayınları, Ankara 

1999.
Ünal, Mehmet Ali. XVI.Yüzyılda Harput Sancağı,  TTK, Ankara 1989.
Yediyıldız, Bahaeddin.  Ordu Kazası Sosyal Tarihi,  Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayınları, Ankara 1985.



103

Bölüm 5

Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi1 

Mehmet Kavak2

Özet

Zehir insanlık tarihi boyunca kullanılagelen başlıca suikast araçlarından 
biri olmuştur. Zehirden korunmak için zehir bilgisine sahip olmak klasik 
dönem toplumları için son derece önemliydi. Bitki, hayvan ve mineral 
çeşitliliği bakımından zengin olan Hindistan’ın “zehrin anavatanı” olarak 
tanımlanmasının temel nedeni zehir hammaddelerine erişimin kolay olması ve 
dolayısıyla zehir bilgisinin gelişmiş olmasıdır. Bu bilginin oluşmasında klasik 
dönem Hint hekimlerinin önemli bir etkisi vardır. Bu coğrafyada hüküm süren 
kralların zehir bilgisine ve gücüne sahip olma istekleri hekimler için özel bir 
alan oluşmasına zemin hazırlamış, böylece Hintli hekimler tıp külliyatlarında 
zehirbilim alanına özel bir yer ayırmışlardır. Özellikle kadim Hint tıbbının 
önde gelen hekimleri Suśruta, Caraka ve Vāgbhaṭa’nın çalışmalarındaki zehir 
kısımları bu konuya ne derece ehemmiyet verdiklerinin açık bir göstergesidir. 
Bu müelliflerin zehir çalışmaları, kısmen ya da tam şekilde Orta Çağ’da tercüme 
faaliyetlerine konu olmuştur. Dolayısıyla Orta Çağ İslam coğrafyasındaki zehir 
bilgisinde Hint bilginlerinin dolaylı etkisi vardır. 

Hint’te zehirbilim, Ayurveda’nın ortaya çıktığı andan itibaren tıbbın sekiz 
branşından biri olmuştur. Yazın geleneğinde zehirbilim ise genellikle 
kalpasthāna ve agadatantra başlığı ile hekimler tarafından yazılan kitapların 
son bölümünde ele alınmıştır. Terminolojide zehir için gada; panzehir için 
agada terkip ve yapay zehirler için gara; zehirle suikast gerçekleştiren kişi 
için de garada kavramı kullanılmıştır. Klasik dönem Hint tıbbının üç önemli 
hekimi Suśruta, Caraka ve Vāgbhaṭa tarafından yazılan eserlerde zehir 
çeşitleri hayvansal, bitkisel ve kimyasal (mineral) olmalarına göre tasnif edilmiş 
ve bunlar da canlı ve cansız zehirler şeklinde iki grupta ele alınmıştır. Zehir 
kaynağı, mineral ve bitkisel ise bu grup “cansız”; hayvansal ise “canlı” zehir 
olarak tanımlanmıştır.

1	 Bu çalışma yazarın “Antik Dönem Hint Tıp Anlayışı (Suśruta – Caraka – Vāgbhata Dönemi)” 
adlı doktora tezinden türetilmiştir.

2	 Dr. Öğr. Üyesi, Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih 
Bölümü, mehmet.kavak@bilecik.edu.tr; https://orcid.org/0000-0001-5917-0504. 

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub886.c4761



104  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

GİRİŞ

Zehir bilgisi klasik dönem Hint hekimleri açısından son derece önem 
verilen bir tıp alanıydı. Olası zehirlenme suikastlarından en az zararla 
kurtulmanın yolu zehir bilgisine sahip olmaktan geçerdi. Bundan dolayı 
klasik dönem Hint tıbbı zehir metinleri bağlamında zengin ve detaylı 
bilgi sunar. Bu alanla ilgili metinlere en erken kutsal kabul edilen veda 
metinlerinde rast gelinmektedir. Bu metinlerden biri de Rigveda metinleri 
olup burada zehirle ilgili az da olsa bilgi mevcuttur. Doğrudan zehirle 
ilgili olan 191. bölüm bu anlamda önemlidir.3  Ancak zehir bilgisinin en 
detaylı ele alındığı kitaplar tıp metinleridir. Özellikle Suśruta4, Caraka5 ve 
Vāgbhaṭa6 gibi meşhur hekimler tarafından yazılmış tıp kitaplarında zehir 
konusuna geniş bir yer ayrılmıştır. Zehrin kökeni, zehirlenme tipleri ve zehir 
tedavisi bu eserlerin başlıca konusunu oluşturmaktadır. Bu çalışmalar kısmen 
ve özellikle zehirle ilgili kısımları Sanskritçe’den Pehlevice’ye bu dilden de 
Arapça’ya tercüme edilmiştir. Dolayısıyla İslâm tıbbının erken döneminde 
kaleme alınmış zehir kitapları, yapı ve içerik bakımından, Hint menşeli zehir 
bilgisiyle bağımsız değildir. Abbâsî Halifesi Mansur’un (MS 714–775)’un 
himayesi ve destekleriyle Caraka ve Suśruta’nın eserleri Pehlevîce üzerinden 
Arapça’ya tercüme edilmeye başlanmıştır.7 

Hint tıp metinlerinde zehir konusu “canlı” ve “cansız” kavramları ile ele 
alınmış ve kategorilendirilmiştir. Bu gruplama, zehir hammaddesinin gerçek 
anlamda canlı olup olmamasından bağımsızdır. Uygulanan tedaviler de bu 
yaklaşım çerçevesinde ele alınmıştır.  Tedavide doğrudan zehir hammaddesine 
yönelik spesifik reçeteler sunulduğu gibi birçok zehirlenmede kullanılan 
ortak reçeteler de mevcuttur. Bu yönüyle tedavi yaklaşımı değişken olup 
zehirlenme vakalarında hem genel hem de spesifik panzehir reçeteleriyle 
müdahale edilmiştir.

3	 Rigveda, çev. Korhan Kaya, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları: İstanbul, 2018, s. 117, 190-
191, 486, 498, 629, 896.

4	 Suśruta, Sushruta Samhita: Suśruta-saṃhitā. ed/çev. Kaviraj Kunjalal Bhishagratna, Calcutta: 
1911, s. 673-762.

5	 Caraka, The Caraka Samhita, ed/çev. Shree Gulabkunverba, Jamnagar: Ayurvedic Society, 
1949, c. 5, s. 785-806.

6	 Vāgbhaṭa, Aṣṭāñga Hṛdayam, ed/çev. Srikantha Murthy, Varanasi: Chowkhamba Krishnadas 
Academy, 2005, c. 3, s. 328-380.

7	 Bhagvat Sinh Jee, A Short History of Aryan Medical Science, Macmillan and Co. Ltd: London, 
1896, s. 34; David C. Muthu, A Short Account of the Antiquity of Hindu Medicine, Bailliere, 
Tindall & Coxs: London, 1927, s. 40-41; Roberto Margotta, The Hamlyn History of Medicine, 
ed. Paul Lewis, Hamlyn: London, 1996, s. 17.



Mehmet Kavak  |  105

1. Bitkisel ve Mineral (Cansız: Sthāvara) Zehirler

Cansız zehirler daha ziyade kral veya yöneticileri ortadan kaldırmaya, halkın 
maddi ve manevi direncini kırmaya yönelik suikastlar için kullanılmıştır. Bu 
tür zehirler yemek, içecek, ilaç ve şahsi eşyalara konulmasının yanı sıra hava, 
su kaynakları ve meralara da katılabilmektedir. Tehlikeye karşı yöneticiler, 
tecrübeli zehir hekimleri ve çalışanlar istihdam ederek en üst düzeyden 
tedbir almışlardır. Cansız zehirler, zehirli canlıların etinden, dışkısından 
ve idrarından; zıt ve zehir etkenli droglardan; ceset külleri ve diğer zehirli 
içeriklerden elde edilmektedir. Bu zehirler çok farklı yöntemlerle hedef kişi 
veya kitleye yöneltilmektedir. Bu tür zehirlenmeler sonrasında etkilenen 
kişilerde görülen belirtiler arasında solgunluk, zayıflama, iştahsızlık, 
öksürük, nefes darlığı, humma, vāta unsurunun yükselmesi, karın, karaciğer 
ve dalakta genişleme, halsizlik, konuşmada güçlük çekme, tembellik, el ve 
ayakta kuruluk ve zayıflama vardır. Ayrıca rüyada çakal, kedi, firavun faresi, 
yılan, maymun, ağaçlar, su kıtlığı ve beyazdan siyaha döndüğüne ve duyu 
organlarının biçimlerinin değiştiğine dair rüyalar görüldüğüne dair bilgiler 
vardır. Yapay zehirlere işaret eden bu belirtilerin geciktirilmeden giderilmesi 
ve hastanın tedavisi için önce kusturma sonra da panzehir verilir. İkinci 
aşamada tāpya, suvarna, şeker ve bal karışımı panzehir ile zehirsiz yiyecek ve 
içecek verilerek alınan zehrin bertaraf edilmesi amaçlanır.8 

1.1. Zehirlenme Aşamaları ve Tedavisi

Mineral ve bitki (sthāvara) grubu zehirlenmeler sonrası belirtiler, 
zehirlenme aşamaları ve tedaviye yönelik müdahaleler hekimler tarafından 
farklı aşamalarla kaydedilmiştir. Bu evreleri Suśruta ve Vāgbhaṭa yedi, Caraka 
ise sekiz aşamada açıklamaktadır.9 

8	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 336-337.
9	 Suśruta, a.g.e., s.691-692; Caraka, a.g.e., s. 786, 789; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 330-331; Singhal ve 

Patterson, a.g.e., s. 166.



106  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

A
şa

m
a

Yazar Belirtiler Tedavi

Suśruta ·	 dil kahverengine dönüşür; ağızda 
uyuşma; nefes darlığı; bayılma

·	 önce kusturucu drog; soğuk su 
içirtme; panzehir verme

Vāgbhaṭa ·	 dil renk değiştirir, cilt sertleşir, 
korku, bitkinlik, kusma ve 
bayılma görülür

·	 önce kusturucu drog; soğuk su 
serpe; panzehir verme

Caraka ·	 susama, sersemlik, çene tutulması, 
salya artışı, kusma ve bitkinlik 
görülür

·	 kalp bölgesi panzehir droglarla 
desteklenir (muhtemelen lapa).

Suśruta ·	 zehir henüz boğazdan aşağı 
inmemişse, titreme, terleme, 
yanma hissi, kaşıntı ve ağrı

·	 mideye inmişse kalp bölgesinde 
sancı

·	 önce kusturucu; sonra müshil 
verilir

Vāgbhaṭa ·	 ürperme, terleme, ağrı, yanma 
hissi; mideye inmişse kalp 
bölgesinde sancı

·	 - 

Caraka ·	 zehrin kana karışması ile ciltte 
solma, baş dönmesi, çarpıntı, 
bayılma, aksırık, karıncalanma ve 
astım nöbetleri görülür.

·	 hastaya derhal bal, ghee 
(sadeyağ), ilik, süt, aşı boyası, 
inek dışkısı özü; karga eti özü 
veya teke kanı içirilir

Suśruta ·	 gözde renk solması, şiddetli sancı ·	 panzehir; enfiye; göz merhemi/
damlası

Vāgbhaṭa ·	 damakta kuruluk, midede şiddetli 
sancı, gözde renk solması ve 
görüşün yeşile bürünmesi, 
şişmeler; kalın bağırsağa 
ulaştığında batma hissi, ağrı, 
hıçkırık, öksürük ve guruldama

·	 enfiye; göz merhemi/damlası

Caraka ·	 zehrin dokulara nüfuz etmesiyle 
deri döküntüsü, kaşıntı, ödem ve 
kabarcıklar görülür. 

·	 alkali panzehirler; ödem tedavisi 
için bal ve suyla karıştırılmış 
revülsif droglar

Suśruta ·	 Salya, karın ağrısı, öksürük ve 
şiddetli baş ağrısı

·	 Panzehir ve ghee karışımı

Vāgbhaṭa ·	 Kafada ağırlık hissi meydana gelir. ·	 Panzehir ve ghee karışımı
Caraka ·	 Vāta ve diğer humorların 

dengesinin bozulmasıyla yanma 
hissi, kusma, bedenin tümünde 
ağrı ve bayılma görülür. 

·	 İnek dışkısı özü, yabani elma, bal 
ve ghee karışımı

Suśruta ·	 Eklemlerde ve ince bağırsaklarda 
ağrı (doşaların yükselmesi 
sonucu) ve deride solma görülür

·	 Mādhūka dekoksiyonu, panzehir 
ve bal karışımı 

Vāgbhaṭa ·	 Burun ve gözden kapha salgısı 
gelir, deride solma, bütün 
doşalarda yükselme, eklemlerde ve 
bağırsaklarda ağrı görülür.

·	 Mādhūka dekoksiyonu, panzehir 
ve bal karışımı

Caraka ·	 Görme bozukluğu oluşur. ·	 Göz merhemi; hint baklası özü ve 
kara śirīṣadan yapılan burun ilacı



Mehmet Kavak  |  107

Suśruta ·	 Karın şişmesi, bilinç kaybı, 
delirme ve şiddetli ishal 
vakalarında 

·	 İshal durdurucu ilaçlar

Vāgbhaṭa ·	 Bilinç kaybı ve şiddetli ishal 
görülür.

·	 İshal durdurucu ilaçlar 

Caraka ·	 Hıçkırık görülür. ·	 Zerdeçal, kök boyası, karabiber, 
pippālī ve inek ödü terkibi

Suśruta ·	 Bel, kol ve bacaklarda tükenmişlik, 
sarkma varsa ölüm vuku bulur. 
Yani zehirlemenin bir sonraki 
aşamasında dhātus (vücudun 
temel kök ilkeleri) devre dışı kalır. 

·	 Bu durumlarda hastanın 
kafa derisi karga pençesi şekli 
(kākapada) boyutlarında 
yüzüldükten sonra burası taze 
kurban (adak) eti ve kanıyla 
doldurularak kapatılır.

Vāgbhaṭa ·	 Bel, sırt ve omuzlarda sarkma olur 
ve ölüm belirtileri görülür. 

·	 Burna panzehir damlatılır. 
Son durumda ise suśruta’daki 
işlemde olduğu gibi yüzme işlemi 
uygulanır.

Caraka ·	 Omuzlarda felç görülür. ·	 Hayvan zehirlenmelerinde 
bitkisel; bitki zehirlenmelerinde 
ise hayvansal panzehirler verilir.

Caraka ·	 Bu aşamalara gelen kişinin 
hayatını kaybedeceğini 
söylemektedir. 

·	 Bu aşamadan hemen önce palas 
çekirdeği (butea) ve bunun iki katı 
tavus kuşu ödü ya da it üzümü, 
mutfak isi, inek ödü ve neem 
karışımından elde edilen panzehir 
verilir

Zehir tipinin kesin olmadığı durumlarda bazı belirtiler birkaç zehirlenme 
türünü birden işaret edebilmekteydi. Zehirlenen kişinin ağzından köpük 
çıkması, bilincini kaybetmesi, el, ayak ve yüz morarması, ses kısılması, 
organlarda hasar, ishal, eklemlerde bitkinlik ve hareketsizlik gibi belirtiler 
kişinin yemek, ok veya yılan zehrine maruz kaldığını gösterir belirtiler 
olarak kabul edilirdi.10 Taze et ve sebzelerin zehirli olup olmadığı, bayat 
gibi durmalarından anlaşılabilirken su, şarap ve süt zehir etkisi ile kabarcık 
oluşturur. Caraka’ya göre zehirli bir yemeğe tuz atıldığında kabarır. Diğer 
zehir belirtileri arasında yemek buharının göğüs bölgesinde ağrı oluşturması 
veya kalbi doğrudan etkilemişse bayılmaya sebebiyet vermesi vardır. Bu 
durumlarda panzehir olarak kuṣṭha, lāmajja ve nalada gibi drogların balla 
karıştırılıp enfiye olarak önerilmiştir. Ayrıca göğüs bölgesine śirīṣa, zerdeçal 
ve sandal ağacından yapılan lapa uygulanır.11 Suśruta’ya göre zehirli yemek 
mideye ulaşınca epileptik nöbet, kusma, dizanterik dışkılama, karın şişmesi, 
yanma hissi, titreme ve duyu organlarının işlevi bozulur. Caraka ise renk 
değişimi, terleme, bulantı, görmede zayıflama, kalp artış hızında azalma 

10	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 330-331.
11	 Suśruta, a.g.e., s. 677; Caraka, a.g.e., s. 794-795; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 164.



108  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

ve deri döküntüsü belirtilerini saymaktadır. Bu tip akut vakalarda yoğurt, 
tereyağı veya pirinç suyu ile birlikte madana, alābu, bimbī ve kośātakī gibi 
droglar önerilir. Suśruta’ya göre zehir bağırsaklara ulaştığında epileptik 
nöbet, dizanterik dışkılama, duyu organlarının işlevinin bozulması, karında 
guruldama, zayıflama ve ten renginde sararma görülür. Caraka ise bunun 
hazımsızlık, karında şişkinlik, tükenmişlik, bacaklarda ödem, yorgunluk, 
humma, gulma, kalp çarpıntısı, sersemlik, çıldırma, uyuşukluk, bayılma, 
yanma ve zayıflama gibi belirtilerle seyrettiğini söyler. Bu durumlarda müshil 
olarak ghee ve nīlī tavsiye edilmiştir. Yavaş zehirlenmelere karşı panzehir 
olarak pippalī, dhyāmaka, māṁsī, śāvara, paripelava, suvarcikā, sūkṣma, elā, 
toya ve suvarṇa gairika drogları önerilir. Zehrin el ve dile teması halinde bu 
bölgelerin kuṣṭha, śirīṣa, dhātakī, pathyā, jambū, aṅkoṭha, saptacchada veya 
kapittha droglarından elde edilen macunla temizlenmesi önerilir. Zehre elle 
teması tırnakların kökünden dökülmesine (onikoliz), elde şişkinliğe, his 
kaybına, yanma ve batma hissine sebebiyet verir. Bu durumlarda el bölgesine 
śyāmā, indragopā, soma ve uptala droglarından yapılan lapa uygulanır. Eğer 
zehir diş fırçası veya başka bir şekilde bulaşırsa üst dişler dökülür, ağızda 
ve etkilenen bölgelerde şişme meydana gelir. Bu durumlarda ağızda çıkan 
kabarcık veya şişkinliğin patlatılarak kesilmesi ve dhātakī, pathyā, jambū; 
aṅkoṭha; saptacchada veya śirīṣa adlı drogların balla karıştırılarak merhem 
olarak ilgili bölgeye sürülmesi önerilmektedir. Tarak yoluyla saça bulaşan 
zehirlerde saçlar dökülür. Bu durumlarda ilgili bölgeye kara toprak, geyik ödü 
ve ghee ile yapılan lapa konulur veya śyāmā, pālindī, taṇḍulīyaka droglarının 
özü sürülür. Kulak yağı ve göz damlası konulmuş zehirlere karşı kulak için 
śtāvarī ve somavalka droglarının özü, ghee ve balın karıştırılarak merhem 
olarak sürülmesi; göz damlası zehrine karşı ise derhal ghee içirilmesi ve 
gheenin pippalī ile karıştırılarak göze sürülmesi önerilir. Kozmetiklerden dolayı 
zehirlenme yaşanır, yüz kararıp tahriş olursa yüze ghee, sandal, mādhūka, 
bandhujīva, punarnavā droglarından elde edilecek lapa sürülür.12 Ayrıca kralın 
diş fırçası, yağları, vücut losyonları, hediyelik eşyaları, aksesuarları, zırhı, 
ayakkabısı, at ve fillerinin sırtı, güzel kokularına ve hediye gelen çelenklere 
zehir bulaştırılabilirdi.13 Burada hekimden beklenen öncelikle zehirlenmenin 
kaynağını tespit edip şiddetini ölçmesi, zehirlenme vaktini bilmesi ve kim 
tarafından tertip edildiğini tespit ederek gerekli müdahaleyi yapmasıdır.14 
Bu tür zehirlenmelere karşı Suśruta, Caraka ve Vāgbhaṭa’nın eserlerinde 
çok sayıda panzehir reçetesi bulunmaktadır. Bunun haricinde çok sayıda 
drog da doğrudan panzehir olarak verilmiştir. Bunların başında śirīṣa ağacı 

12	 Suśruta, a.g.e., s. 678-679; Caraka, a.g.e., s. 795, 805; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 164-165.
13	 Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 163.
14	 Caraka, a.g.e., s. 805; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 339.



Mehmet Kavak  |  109

gelmekte olup ağacın kabuk, kök, yaprak, çiçek ve meyvesinden panzehir 
olarak istifade edilirdi.15 Ayrıca mide temizliği için bakır tozu ve bal karışımı 
önerilmiş; ardından 0.5 tola16 altın tozu suyundan içilmesinin zehrin etkisini 
yok edeceği söylenmiştir.17

1.2. Bitki ve Mineral Zehir Hammaddeleri

Suśruta, mineral ve bitkilerden oluşan zehirleri cansız zehirler (sthāvara) 
adı altında 10 gruba ayırmıştır. İlk dokuz grup bitki kökenli zehir 
hammaddeleri bunlar kök, yaprak, meyve, kabuk, çiçek, süt, öz, reçine (sakızı) 
ve tomurcuk şeklinde gruplandırılmıştır. Caraka ise zehir hammaddelerini 
gruplandırmadan doğrudan vermiştir.18 

Genel ve cansız tip zehirlenmelere karşı saraylarda zehir alanında uzman 
hekimler istihdam edilmekteydi. Bunlar, zehirlere karşı kralı korumakla 
görevli olup buna yönelik tedbirler alır ve bu doğrultuda reçete yazarlardı. 
Akut ve yemek zehirlenmelerine karşı koruyucu bir tedbir olarak kralın 
koluna muṣikā ve ajaruhā drogları bağlanırdı. Bu iki drogun doğrudan 
panzehir olduğuna ve zehrin etkisini kırdığına inanılırdı. Yine tedbir olarak 
krala günlük bal, tatlı gıdalar, ghee, lor, süt, soğuk su, etli yemekler ile taze tavus, 
godhā (bir tür kertenkele, büyük iguana) veya pṛṣata (geyik türü) etinden 
yapılmış çorba içirilirdi. Tarife göre öncelikle bu etler pişirilmeli ardından şeker, 
baharat, trivṛt ve yaṣṭimadhu karışımına bandırılmalıdır. Bir diğer tarife göre 
tavus eti pişirilir ardından şeker, baharat, ativiṣā ve śuṇṭhī (kuru zencefil) ile; 
geyik eti ise şeker, baharat, pippalī ve śuṇṭhī (kuru zencefil) ile verilirdi. Diğer 
faydalı reçete ise bir miktar antitoksik madde içeren bal ve ghee karışımı olan 
śimbī çorbası (sümbül fasulyesi)’dır. Ancak gerçek zehirlenme durumunda 
uygulanan asıl tedavi yöntemi hastanın göğüs bölgesine kalbi koruduğuna 
inanılan, mağlup edilemez adıyla bilinen ajēya-ghee ve amṛta-ghee drogları ve 
mādhūka, tagara, kuṣṭha, devadāru, hareṇu, punnāga, elavāluka, nāgapuṣpa, 
uptala, şeker, viḍaṅga, candana, patra, priyaṅgu ve dhyāmaka gibi droglardı.19 
Genel zehirlenmelerde müshil ve kusturucular uygulandıktan sonra önerilen 
güçlü terkiplerden biri mahā-sugandhi agada olup şurup, merhem, enfiye ve 
göz damlası olarak kullanılmaktadır. Tüm bu işlemlerden beklenen sonuç 

15	 Priya Vrat Sharma, Ṣoḍaśāṅgahṛdayam: Essantial of Ayurveda, Delhi: Motilal Banarsidass 
Publishers, 1993, s. 137.

16	 1 tola yaklaşık 11.5 grama tekabül eder. 1 tola 12 masa/māṣa (siyah fasulye tanesi); 1 māṣa 4 
andî (Gaura ağacı çekirdeği); her andî 4 yava (arpa tanesi) ağırlığındadır.  Bîrûnî, Tahkîku mâ 
li’l-Hind, çev. Kıvameddin Burslan, haz. Ali İhsan Yetik, TTK: Ankara.  2015.

17	 Caraka, a.g.e., s. 805.
18	 Suśruta, a.g.e., s. 685-686; Caraka, a.g.e., s. 785-786; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 165.
19	 Suśruta, a.g.e., s. 682-684; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 166.



110  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

elde edilemediği durumlarda kana karışan toksik maddenin atılması için 
son çare olarak veneseksiyona başvurulmuştur.20 Veneseksiyonda damarlar 
belirgin değilse sülük veya emisyon boynuzları kullanılır, buna rağmen zehirli 
kan atılamıyorsa hasta soğuk suyla yıkanırdı. Kan pıhtılaşması durumlarında 
ise sırasıyla soğuk ve serin hava uygulanırdı.21 

Genel zehirlenmeler dışında, bitki ve mineral tipine göre değişkenlik 
gösteren tedavi yöntemleri geliştirilmiştir. Zehir yapımında kullanılan 
bitkinin tesiri ve ortaya çıkaracağı belirtilere göre uygulanan tedavi yöntemi 
farklılık göstermiştir. Kök menşeli zehirlerin uzuvlarda şiddetli ağrı, delirme 
ve bilinç kaybı; yaprak menşeli zehirlerin nefes darlığı, uzuvlarda şiddetli ağrı 
ve esneme; meyve menşeli zehirlerin testis torbasında şişmeye, yanma hissi ve 
iştahsızlığa; çiçek menşeli zehirlerin kusmaya, karın ağrısı ve bilinç kaybına; 
ağaçların kabuk, reçine ve özünden elde zehirlerin ağızda kötü kokuya, deride 
tahrişe, baş ağrısı ve ağızdan salya çıkarmaya; ağaç sütü menşeli zehirlerin 
ishal, dilin arkaya kaçması gibi durumlara sebebiyet verdiği söylenirken; 
mineral zehirlerin yanma hissi, kalp bölgesinde ağrı ve bayılma ile seyrettiği 
bildirilmiştir. Bu tip zehirler belli bir süreçten sonra ölümcül olan “yavaş 
zehirleyiciler” olarak tasnif edilmiştir.22 Caraka, bitki kökenli zehirlenmelerin 
başlıca belirtilerini humma, hıçkırık, çene tutulması, boğaz spazmı, köpüklü 
salya, kusma, iştahsızlık, nefes darlığı, bayılma olarak vermekte ve daha 
ziyade göbekten yukarısını etkilediğini söylemektedir.23 Bu zehirlerin uzun 
bir müddet vücutta kaldığı ve bazı hastalıklarda kronik semptom olarak 
görüldüğü bildirilmiştir. Bu tür zehirlenme vakalarında öncelikle kişiye 
terletici ve kusturucu droglar verilir sonra da müshil uygulanır. Panzehir 
olarak bal ile birlikte pippalī, dhyāmaka, māṁsī, śāvara, paripelava, suvarcikā, 
sūkṣma, elā, toya ve svarṇa gairaka drogları verilir. Ayrıca zehirlere karşı 
kullanılan genel reçetele tercih edilir. Bu müdahaleler sonucunda kişi hızlı bir 
şekilde toparlanıp canlanırsa tedavinin başarılı olduğu kanısına varılır ve bir 
sene sonra tamamen iyileşmesi beklenir. Ancak, hasta zayıflar ve canlanma 
emaresi göstermezse bu durum zehrin iyileştirilemeyeceğine yorulurdu.24 

Ancak bitkiler arasında tomurcuk zehirlenmelerinin özel bir yeri vardır. 
Dolayısıyla bu zehirlerin yapısı, belirtileri ve tedavi yöntemleri genel bitki 
zehirlenmelerinden farklıdır. Bu zehirler yapı itibariyle, yakıcı, sıcak, keskin, 
kuru (salgısız), parlak ve yağsız olup zor hazmedilir. Zehir vücuda girdikten 

20	 Suśruta, a.g.e., s. 682; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 164.
21	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 351.
22	 Suśruta, a.g.e., s. 686-687.
23	 Caraka, a.g.e., s. 786.
24	 Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 165.



Mehmet Kavak  |  111

sonra hızla yayılır, sindirim sistemini çökertir, keskinliği sayesinde en kılcal 
damarlara kadar nüfuz ederek bilinci devre dışı bırakır ve vücudun genel 
işleyişini bozar. Zehir önce “temiz kana” girerek onu “kirletip”, kapha, pitta 
ve vāta unsuru içine ayrı ayrı yerleşir. Vayu unsuru üzerinde baskı kurup onu 
devre dışı bıraktıktan sonra pitta üzerinden kana karışıp ateşin yükselmesine 
neden olur. Böylece zehir, vücudun temel işleyişi olan dhātu, doşa ve boşaltım 
sistemini devre dışı bırakır. Kuru bir yapıya sahip olduğundan hiçbir yere 
yapışmayıp dolaşım halinde olduğu, hafif özelliğinden dolayı da panzehirlerin 
etkisini kırdığı ve yapısı gereği sindirilemediğinden kaynaklarda, bu tür 
zehirlerle mücadelenin olanaksız olduğu belirtilmişti. Kalbe ulaştığında ise 
kişinin ölümüne kesin gözü ile bakılırdı.25 Yapısı itibariyle tomurcuk tip 
zehirler en etkili zehir gruplarından sayılmıştır. Farklı ağaç tomurcuklarının 
zehir etkisi de farklıdır. Çok zehirli bir ağacın tomurcuğu olan kālakūṭa 
bütün vücutta uyuşma ve titreme; vatsanābha gözde ağrı, idrar ve gaita 
düzensizliği; sarṣpa, tat almada bozukluk, beze oluşumu, gaita ve idrar 
tutma; pālaka, konuşma kaybı ve boyun bölgesinde zayıflamaya; kardamaka, 
ishal ve göz sararmasına; vairāṭaka, baş ve uzuvlarda ağrı; mustaka, titreme, 
kol ve bacaklarda uyuşma;  śṛṅgīviṣa, halsizlik, yanma hissi ve karın şişmesi;  
puṇḍarīka, karın şişmesi ve göz kızarıklığı;  mūlaka, cilt solması, hıçkırık, şişlik 
ve bilinç kaybına; hālāhala, nefes darlığı ve ten renginin sarımsı kahverengiye 
dönüşmesine; mahāviṣa kalp damarlarının aşırı genişlemesine (anevrizma); 
karkaṭaka zehrinin ise bir anda gülmeye, zıplamaya ve diş çıkararak sırıtma 
gibi eylemlere sebebiyet verdiği söylenmiştir.26 Bir zehrin hayvansal, bitkisel 
veya mineral kaynaklı olup olmadığının tespiti için zehirlenen kişinin 1 gün 
içinde ölüp ölmediğine bakılırdı. Bu süre zarfında kişi ölmüşse zehrin 10 
gruba ayrılan bitkisel ve mineral kaynaklı olduğuna kanaat getirilirdi.27 

Hint tıbbında, zehirlenme vakalarında uygulanan tedavi hılt anlayışından 
bağımsız değildi. Üç doşa (hılt/mizaç) teorisine uygun olarak kapha 
(su&toprak), pitta (su&ateş) ve vāta (hava-rüzgar&uzay) doşaları için ayrı ayrı 
tedaviler uygulanırdı. Kapha tipinde, zehirlenme sonrası ilk olarak kusturma 
önerilir. Ardından kişiye sıcak lapa uygulanır ve kuru, keskin, acı ve bitter 
etkenli gıdalar tavsiye edilir. Pitta tipinde, zehirlenme sonrası temizleyici ve 
terletici lapalar uygulandıktan sonra ghee ile birlikte soğuk, bitter, tatlı ve 
büzücü yapıda yemekler verilir. Vāta tipinde ise ghee ile beraber tatlı, yağlı, 
ekşi, tuzlu yiyecekler ve et önerilirdi.28 Ayrıca ghee tüm zehirlenmeler için 
ortak bir panzehir olarak tavsiye edilmiş, özellikle de vāta unsurunun güçlü 

25	 Suśruta, a.g.e., s. 688; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 329-330.
26	 Suśruta, a.g.e., s. 685-687; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 328-329.
27	 Suśruta, a.g.e., s. 689.
28	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 339-340.



112  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

olduğu zamanlarda etkisini gösterdiği vurgulanmıştır. Dolayısıyla müshil, 
kusturucu, yemek ve uygulanan lapalara mutlaka ghee konulması önerilirdi.29

Müellifler Kullanılan 
Kısım

Zehir Hammaddesi

Suśruta

Kök kīlitaka, aśvamāra, guñjā, sugandha, gargaraka, 
karaghāṭa, vidyucchikhā vijaya

Yaprak viṣapatrikā, lambā, varadāru, karambha, mahākarambha

Meyve
kumudvatī, veṇukā, karambha ve mahākarambha, 
karkoṭaka, reṇuka, khadyotaka, carmarī, ibhagandhā, 
sarpaghāti, nandana sārapāka

Çiçek vetra, kadamba, vallīja, karambha, mahākarambha’

Kabuk-
Reçine-Öz

antrapācaka, kartarīya, saurīyaka, karaghāṭa, karambha, 
nandana, nārācaka

Bitki Sütü kumudaghnī, snuhī, jālakṣīri

Tomurcuk
kālākūṭa, vatsanābha, sarṣpa, pālaka, kardamaka, 
vairāṭaka, mustaka, śṛṅgīviṣa, prapuṇḍarīka, mūlaka, 
hālāhala, mahāviṣa, karkaṭaka

Mineral haritāla (sarı arsenik), phenāśma-bhasama (beyaz 
arsenik)

Caraka Bütün

mustaka, pauskara, krauca, kurtboğan, balāhaka, karkata, 
kālakūta (zakkum), pālaka, ındrātudha, taila, meghaka, 
kuśa-puspaka, rohisa, pundarīka, zambak, añjanābhaka, 
sankoca, markata, śingī, hālāhala

1.3. Zehirle Suikast Araçları

1.3.1. Sarayda Zehirleme 

Çeşitli araçlarla zehirleme hayatın içinde ve her an karşılaşılabilecek bir 
durumdu. Suikast amacıyla kullanılan cansız tip zehirlerde hedef kitle genelde 
devlet büyükleri olmaktadır. Dolayısıyla klasik Hint tıp kaynaklarında zehrin 
özelliklerine, zehre karşı alınacak tedbirlere, suikastçının profiline, zehir 
tespitinde kullanılan yöntemlere ve yaygın zehirleme araçlarının bilgisine 
ulaşmak mümkündür. Bütün tedbirlerin en üst düzeyde uygulandığı mekân 
yönetim merkeziydi. Dolayısıyla sarayda zehirlenme konusu bu noktada en 
önemli hususlardandır. Zehrin insan bedenine olan etkilerinin anlaşılması 
üzerine yoğun bir mesai harcayan Hintli hekimlerin zehir çalışmaları gerek 
çağdaşı gerekse de halefleri tarafından ilgiyle takip edilmiştir. Bu alanın 
popüler olmasının sebeplerinden belki de en önemlisi kralların ve yöneticilerin 

29	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 343.



Mehmet Kavak  |  113

olası zehirlenme vakalarıyla karşılaşma endişesi olmuştur.30 Cerrah-hekim 
Suśruta, kralın zehirlenmelere karşı teyakkuzda bulunması, tedbir olarak da 
ilk iş olarak saray mutfağına zehir ve panzehirler konusunda uzman bir hekim 
tayin etmesi gerektiğini vurgular. Kralın düşmanları tarafından zehirlenme 
ihtimali ve yemek organizasyonu düzenleyen kötü niyetli saray kadınların 
yiyecek ve içeceklere zehir katma ihtimali bu tedbirin amaçlarındandır. Ayrıca 
kralın çevresinde bulunan hain bir devlet adamı tarafından krala yaklaştırılan, 
zehir kadınları (visya-kanya) meşhurdur. Düşük dozajlarla aldığı zehre karşı 
zamanla bağışıklık kazanmış bu kadınlar kralla ilişkiye girerek onu zehirler 
ve ölümüne sebebiyet verirdi.31 Caraka da benzer şekilde eş veya cariyelerin, 
kralın gözüne girmek için, vücut salgıları ile (ter, kan, salya vb.) önce kralı 
zehirleyip sonra da elinde bulundurduğu panzehir ile onu iyileştirmeye 
çalışmasını örnek gösterir.32 Dolayısıyla eşinden veya başka birinden 
gelebilecek olası tehlikelere karşı gerekirse kralın geceleri farklı yataklarda 
uyuması, gündüz uyumaması ve gerekmedikçe saraydan çıkmaması tavsiye 
edilmiştir.33 Suikastçı, zehri genelde kralın en sevdiği yemeklere, günlük 
tükettiği gıda ve içeceklerine katardı. Suikastçı olabileceklerin özelliklerini 
açıklayan Caraka bu kişilerin sunduğu yemeklerin zehir testinden geçirilmesi 
gerektiğini tavsiye etmiştir.34 

Sarayda zehirleme vakalarına karşı gerek mutfak önlemi gerekse 
müdahale için zehir hekimleri mevcuttu ve en gözde sınıfta yer alıyordu. 
Saray mutfağına tayin olunacak hekimin dolgun ücretle çalıştırılmasının 
önemine değinen Suśruta, bu kişinin saygıdeğer ve sayılan bir aileden 
gelmesi gerektiğini, hanedanı sevmesi, erdemli bir kişiliğe sahip olması 
ve kralın sağlığı konusunda daima tetikte olması gerektiğini söyler. Zehir 
hekiminde bulunması gereken özelliklerini sayarken mütevazı, nazik, ileri 
görüşlü, inançlı, iyi niyetli, tatminkâr, temiz, zeki, becerikli, aktif, sabırlı ve 
yakışıklı olması gerektiği; sinirli, tamahkar ve tembel olanından kaçınılması 
gerektiğini vurgulamıştır. Bu hekimden beklenilen mesleki yeterliliklerin 
başında her türlü ilaç yapmayı bilen biri olmasıydı. Ayrıca meşhur hekimler 
tarafından sevilen ve saygı duyulan bir kişi olması beklenirdi. Sonuç olarak 
normal bir hekimde aranan tüm özellikler mutfak sorumlusu zehir hekiminde 

30	 Rita Singh, Vedic Medicine, New Delhi: Anmol Publications, 1998, s. 134.
31	 Suśruta, a.g.e., s. 673-674; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 336.
32	 Caraka, a.g.e., s. 805.
33	 Megasthenês, “Translation of the Fragments of the Indika of Megasthenês”, Ancient India 

as Described by Megasthenês and Arrian, der. E.A. Schwanbeck, (Bonn, 1846), ed/çev. J.W. 
McCrindle, Ker, Spink & Co: Calcutta, 1877, s. 71-72.

34	 Caraka, a.g.e., s. 794.  



114  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

de aranmıştır.35 Sarayda ikamet eden bu hekimler kralın önüne gelen çanak, 
çömlek, kaşık ve yemeklerinde zehir olup olmadığını kontrol ederdi. Zehir 
hekiminin bu görevi savaş zamanında da devam ederdi ve kralın en yakınında 
bulunurdu. Kralı korumanın yanı sıra su kaynakları ve depolara düşman 
tarafından zehir konulup konulmadığını da tespit etmekle görevliydi.36 

Zehirle suikastlarda suikastçının profilini çıkarmaya yönelik hekimlerin 
bazı gözlemler yaptığı bilinmektedir. Suśruta’ya göre zeki bir hekim hal ve 
hareket, konuşma şekli ve yüz hatlarından suikastçıyı (agada) öngörebilir. 
Onun tanımlamasına göre suikastçı sorulara cevap vermekten çekinir ve 
kimseyle konuşmaz. Konuşmak zorunda kaldığında da sohbetin ortasında 
teklemeye, alâkasız şeyler söylenmeye başlar ve bazen de korkudan bayılır. 
Caraka ise, suikastçının ya çok konuşkan ya da suskun olduğunu, yapacağı 
suikastın verdiği etkiyle yüzünün matlaşacağını ve yapısında bir değişim 
yaşanacağını kaydeder.37 Suikastçının bir anda ayak parmaklarına basıp 
ayak tırnakları ile yeri kazar gibi davranış sergilemesi ve gülerken titremeye 
başlaması suikastçı olabileceğine yorulurken bakışların şüpheli üzerinde 
toplanması korkusunu artarır, benzi atar, el tırnaklarını kesmeye, kafasını 
kaşımaya ve işkence yapılıyormuş gibi acı çekmeye başlar. Bu durumdaki 
bir suikastçı, suçluluk duygusunun verdiği vicdan azabıyla dikkat çekmeden 
yan veya arka kapıdan çıkmaya çalışır.  Bazen masum bir insan da kraliyet 
mahkemesinin vereceği ceza ve haksız yere mahkûm olma endişesinden dolayı 
istemeyerek de olsa yalan ifadede bulunabilir. Bundan dolayı suikastçıyı 
tam anlamıyla tespit etmenin zorlukları karşısında kralın her şeyden önce 
çalışanların sadakatini test etmesi gereklidir. Ayrıca zehrin pilav, meşrubat 
ve tütünle (dhuma) karıştırılabildiği; kürdan, tarak, ayakkabı, elbise, yatak 
takımı, süs eşyası, çiçek, merhem, göz damlası, kozmetik, şırınga, losyon, 
zırh, at ve fil sırtları gibi araç-gereç, ilaç veya bineklere bulaştırılabildiği 
bilinmektedir.38 

Zehirleme vakalarına karşı kralı ve çevresindekileri koruma amacıyla saray 
mutfağına son derece dikkat edilmiştir. Burası yemeklerin pişirildiği yer 
olması noktasında önem arz ettiğinden bu mekâna özellikle önem verilmiştir. 
Dolayısıyla yemeklerin zehirlenmesine karşı öncelikle mutfağa alınacak 
personel alımına dikkat edilmiştir. Saray mutfağına alınacak personel, mutfak 
işleyişi ve gıda seçimine dair işleyiş ve denetim zehir hekimi tarafından organize 
edilirdi. Nitekim saray erkânın zehir suikastlarına karşı hayatta kalabilmesi 

35	 Suśruta, a.g.e., s. 674.
36	 Singh, a.g.e., s. 134. 	
37	 Suśruta, a.g.e., s. 675; Caraka, a.g.e., s. 794.
38	 Suśruta, a.g.e., s. 676.



Mehmet Kavak  |  115

bu denetimlere bağlıydı. Aşçılar, çorba ustaları, şekerlemeciler, pastacılar, 
servis elemanları ve yemek sunanlar bizzat bu hekim tarafından denetlenirdi. 
Ayrıca malzemelerin kilere ve mutfağa gelmeden önce kontrolünü sağlayan 
bir de görevli de bulunmaktaydı.39 Önlemlere rağmen yemek ve içeceklere 
zehir katılmış olma riskine sarayda özel yöntemler geliştirilmiştir. Bazı 
yemek ve içeceklerdeki zehirleri tespit etmek güç olduğundan bu riski en aza 
indirebilmek için denek hayvanları üzerinden yemek ve içecekler testlerden 
geçirilmekteydi.40 Bu testler daha ziyade denek hayvanlarına yemeğin bir 
kısmını vermek şeklinde olup hayvanın sergilediği davranışa göre yemek 
veya içeceğin zehirli olup olmadığına karar verilmesi şeklindeydi. Bazı 
hayvanlar zehirlenme durumunda hemen ölürken bazıları da ilginç ses 
veya davranış sergilemektedir. Ayrıca yapılan yemek ateşe atılmak suretiyle 
de test edilirdi. Karga ve sinekler zehirli yemekten hemen sonra ölürse bu 
yemek riskli kabul edilirdi. Yemek, çorba, tatlı gibi içeriklerde çatlaklar 
oluşuyorsa, ateşe atıldığında ortaya tavus kuşu boğaz ve kanadı rengi veya 
kesik kesik alev çıkıyorsa, dumanı tahriş edici ise ve ateşe atıldığında ateş 
kolay kolay sönmüyorsa şüpheli kabul edilirdi.41 Zehirli olduğunun diğer 
işaretleri arasında yemek kokusunun tütün dumanı gibi acımsı, dayanılmaz, 
kuru, yakılmış ceset gibi kokuyor, burun ve dilde yanmaya sebep oluyorsa 
bu yemeğin zehirli olduğuna işaretti.42 Diğer denek hayvanlarından cakora 
(çil keklik)43 zehirlendiğinde gözleri matlaşır; jīvajīvaka (sülün) kuşu44 zehre 
dayanamaz ve kısa sürede ölür; kokila (guguk) ve kargalarda ses kısılması 
meydana gelir; krauñca (çulluk veya akbalıkçıl kuşu) panik ve heyecan yapar; 
tavus kuşu zehri hissedince şen şakrak hareket eder; śuka (papağan) ve sārikā 
(ardıç kuşu) korkudan çığlık atar; marāla/haṃsa (kuğu) şiddetli bir şekilde 
gıdıklanmış gibi davranış sergiler; bhṛṅgarāja (kırlangıç cinsi) sesini yükseltir; 
pṛṣāta (benekli geyik) gözyaşı döker; maymun ise zehirlenince korkudan 
dışkılar. Bu özelliklerinden dolayı hem tedbir hem de eğlence maksadıyla bu 
hayvanlar sarayda hazır tutulurdu.45

1.3.2. Göz Damlası (Anjana) Zehirlenmeleri ve Tedavi

Göz damlasına katılan zehirler yoğun gözyaşı, ödem, çapaklanma ve 
akıntı, yanma hissi, kızarıklık, ağrı, görmede bulanıklık veya kör olma gibi 

39	 Suśruta, a.g.e., s. 674-675; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 163.
40	 Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 163.
41	 Suśruta, a.g.e., s. 676; Caraka, a.g.e., s. 794.
42	 Caraka, a.g.e., s. 794.
43	 Aynı zamanda Hint mitolojisindeki efsanevî kuş.
44	 İki başlı efsanevî bir kuş.
45	 Suśruta, a.g.e., s. 677; Caraka, a.g.e., s. 794.



116  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

belirtilerle anlaşılırdı.46 Bu tip zehirlenmelerde taze ghee içilmesi önerilir.  
Ayrıca göz çevresine pipaplī macunu lapası tatbik edilir. Göz damlası olarak 
kullanılan mesaśiringi ve inek ödü ya varuna kabuğu ve miṣkaka ile ya 
ajakarṇa (sal ağacı) ya da samudrapheṇa (deniz köpüğü) ile karıştırılıp lapa 
yapılırak göze çevresine uygulanırdı. Diğer bir reçete ise meṣaśṛṅgī (gurmar), 
bhallātaka ve amkotha çiçeklerinin özünün göze tatbik edilmesidir.47

1.3.3. Kulak Yağı Zehirlenmeleri ve Tedavi

Bu zehirlemeler günlük bakımda kullanılan kulak yağının içine 
zehir konulması suretiyle gerçekleştirilir. Zehir, kulak içi ağrı, şişme ve 
iltihaplanmaya sebebiyet verir. Zehrin saç bakım yağına konulması halinde 
ise saçlar dökülür ve başta tümörler çıkar. Kulak yağı zehirlenmelerine karşı 
kulak boşluğuna ghee, bal ve vahaputrā veya sama-valka özü sürülmesi tavsiye 
edilir.48 

1.3.4. Yüz Kozmetikleri Zehirlenmeleri ve Tedavi

Yüz bakım ürünlerine konulan zehirlerde etkilenen bölgede döküntü 
ve tahriş meydana gelir ve deri mavimsi veya sarı-kahverengimsi bir renge 
bürünür. Bu durumlarda beyaz sandal, ghee, payasyā, yasthi, madhu phanji 
(bhāragi), vandhujiva ve panarnavādan terkib edilen merhem kullanılır. Bir 
miktar bal ve gheenin de bu zehirlenmelerde faydalı olduğu söylenmiştir.49

1.3.5. Sandal Macunu (Lapası), Ayakkabı, Tabure, Süs Eşyası 
Zehirlenmeleri ve Tedavi 

Bu tip zehirlenmelerde bacaklarda şişme, etkilenen organdan anormal 
salgı, genel bir uyuşma hali ve temas eden bölgede çıban (beze) oluşur. 
Ayakkabı veya ayak taburesine konulan zehirde de sandal lapası benzeri 
belirtiler baş gösterir. Zehir konulan süs eşyaları eski parlaklıklarını kaybeder 
ve bunlara temas halinde kaşıntı, ağrı, kabarcık, tüy ürpermesi, çatlama, 
şişme, çıban ve ödeme oluşur. Bu tip vakalarda genel zehirler için kullanılan 
merhem önerilir.50 

46	 Suśruta, a.g.e., s. 682; Caraka, a.g.e., s. 795.
47	 Suśruta, a.g.e., s. 682.
48	 Suśruta, a.g.e., s. 681; Caraka, a.g.e., s. 795.
49	 Suśruta, a.g.e., s. 680.
50	 Suśruta, a.g.e., s. 682; Caraka, a.g.e., s. 795.



Mehmet Kavak  |  117

1.3.6. Bezle Zehirleme ve Tedavi

Zehirli bir bezin başa sürülmesi saç dökülmesine, şiddetli baş ağrısına, 
ağız ve burunda kanamaya yol açar. Bu durumlarda, tıpta kullanılan bir 
miktar kara toprak, bhāvita geyiği ödü, ghee, pālindi ve tanduliyaka özlerinden 
yapılan ilaç verilir ya da mālati veya mūṣikaparṇī (bir tür eğrelti otu) sıvı inek 
gübresi ve duman isi terkibi haricen tatbik edilir. Baş merhemi, eşarp, çelenk, 
hamam suyu gibi zehirlenmelere karşı ise anulepana (yağlama) terapisi 
uygulanır.51

1.3.7. Çelenk (Çiçek) Zehirlenmeleri ve Tedavisi

Hint toplumunda bir dini ritüel olarak insanların boynuna kolye gibi 
çiçek halkalar takılır. Çelenklere sürülen zehir, çiçeklerin kokusunu azaltır, 
soldurur ve çiçeğin doğal rengini değiştirir. Zehir sürülmüş çiçekler kişide 
baş ağrısı, göz yaşarması, yanma hissi ve iştahsızlık belirtileri ile anlaşılır. 
Bunun tedavisi yüz bakımı ve buharla alınan zehirlere karşı uygulanan 
reçeteler uygulanarak yapılır.52

1.3.8. Binek Hayvanı Zehirlenmeleri ve Tedavi

Fillerin sırtına sürülen zehirler binicide tükenmişlik, göz kızarıklığı ve 
salya akıtma gibi belirtilerle seyreder. Ellerde ve ayaklarda yanma hissi ve 
tükenmişlik ile beraber hazımsızlık belirtileri de görülür. Ayrıca kalça, anüs 
ve testisleri vücuduna yapışır. Bu durumda hem binici hem de fil kaynaklarda 
belirtilen genel panzehir merhemleri ile ile tedavi edilir.53

1.3.9. Dumanlı / Tütsülü İçecekler ve Koku (Nasal) Zehirlenmeleri 
ve Tedavi

İçine zehir katılmış bu maddelerin koklanması veya solunması sonucu 
alınan bu zehirler ağız ve burunda kanama, mukus, baş ağrısı yapar ve genel 
olarak duyu organlarının dengesini bozar. Bu gibi durumlarda inek veya 
muadili süt, tam pişmiş ghee, ativishā, vaca ve mallikā ile yapılmış ilaç verilir.54 

1.3.10. Su Zehirlenmeleri ve Tedavi

Birçok toplumda olduğu gibi Antik Hint’te de bir devlet veya hanedana 
karşı üstünlük sağlamak için veya bunları pasifize etmek için birtakım 
taktiklere başvurulurdu. Bu taktiklerden biri de intikam veya belli bir 

51	 Suśruta, a.g.e., s. 680.
52	 Suśruta, a.g.e., s. 681; Caraka, a.g.e., s. 795.
53	 Suśruta, a.g.e., s. 680; Caraka, a.g.e., s. 795.
54	 Suśruta, a.g.e., s. 681.



118  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

strateji dâhilinde insanların ve hayvanların yoğun olarak tercih ettiği su 
birikintileri, kuyu veya su depolarına zehir katılmasıdır. Bu tip suikastların 
amacı zehirleme faaliyetinin geniş bir dalga seyredip hedef bölgenin istilaya 
açık konuma getirilmesiydi. Dolayısıyla su güvenliği stratejik bir alan olup 
suya zehir katılıp katılmadığını anlamanın ilk yolu sularda canlı yaşayıp 
yaşamadığını kontrol etmekten geçer. Ayrıca gözlem yoluyla zehirlenmiş 
sudan içen kuş ve diğer hayvan davranışları izlenebilir olağan dışı hareketler 
ve sersemlik göstermeleri suyun zehirli olduğuna işaret olarak gösterilmiştir. 
Suyun sümüksü, ağır kokulu, köpüklü ve yüzeyinde siyah bir çizgi olması 
da zehirli olabileceğine yorulurdu.55 Ayrıca insan, at ve fillerde zehirli suya 
temas halinde kusma, ödem, kabarcık, bitkinlik ve temas eden noktada ise 
şişmeler görülür. Bu belirtiler görüldüğünde insan ve hayvanlar için derhal 
panzehir tedavi uygulanır. Caraka, su zehirlenmelerinin ölüme bile sebebiyet 
verebilecek kadar ciddi olduğunu vurgulamıştır. Zehirli su kaynaklarını 
temizlemek için dhava, aśvakarṇa, asana, pāribhadra, siddhaka, mokṣaka, 
rajadruma ve somavalkā drogları yakılıp külleri su kaynaklarına atılır. Bunun 
için 64 ölçek temiz suya yarım ölçek drog külü karıştırılarak zehirli suya 
dökülür ve zehirden arındırılması sağlanır.56 

1.3.11. Hayvan Yemleri ve Meralara Atılan Zehirler ve Tedavi

Savaş stratejilerinden birisi olarak görülen ve rakibini zor durumda 
bırakarak onu saf dışı bırakmak maksadıyla, besin ve lojistik kaynakların 
başında sayılan hayvanlara saldırı yaygın bir zehirleme yöntemidir. Hayvan 
yemine zehir karıştırılması, otlarla beslenen veya temas eden hayvanın 
yanı sıra, buna temas eden insana da büyük bir zarar verebilmekteydi. 
Temas veya tüketim zehirlenmelerinde bitkinlik, kusma ve ishal belirtileri 
görülürken hayvanların çoğu telef olurdu.57 Çok sayıda insan ve hayvanın 
zehirden etkilenmesi vakalarında her birine ayrı ayrı müdahale yerine genel 
bir tedavi58 yöntemi önerilmiştir. Buna göre eşit miktarda gümüş, civa ve 
koşnil (kabuklu bit) kahverengi inek ödüyle karıştırılarak lapa halinde davul ve 
çalgı aletlerine yapıştırılarak zehirden etkilenenlerin toplandığı bir meydanda 
coşku ile çalınıp herkesin davul eşliğinde hareket etmesi sağlanırdı. Bunun 
haricinde evin kapılarına kṣārāgada veya kalyāṇaka ghee panzehirleri 
sürülür. Ayrıca amṛta ghee panzehrinin çok etkili olduğu söylenmiştir. Bu 

55	 Suśruta, a.g.e., s. 696.
56	 Suśruta, a.g.e., s. 697; Caraka, a.g.e., s. 795.
57	 Suśruta, a.g.e., s. 697.
58	 Toplu müdahalenin nedenlerinin başında her vakaya müdahale edecek tecrübeli zehirbilimci 

eksikliğinin yanı sıra zehir gibi hızlıca etkileyen bir madde ile karşı karşıya kalınmış olması ve 
zamanla yarışılmasıdır.



Mehmet Kavak  |  119

tür durumlara karşı kaynaklarda en sık önerilen reçete sekiz farklı drogdan 
oluşan mahāsugandhi adlı terkiptir. Bu terkip bal ve inek ödü ile macun haline 
getirildikten sonra lapa olarak ele tatbik edilirdi. Bu zehirden etkilenen kralın 
da aynı şekilde macunu eline tatbik edip, hamama girip çıktıktan sonra bu 
işlemi tekrarlaması önerilmiştir.59

1.3.12. Hava Yoluyla Kapılan Zehirler ve Tedavi

Havaya salınan zehirler ilkin zehir etkisiyle etkilenip düşen kuşların 
yere düşmesinden anlaşılabilir. Zehirli havanın solunması insanlarda 
öksürük, burun akıntısı, baş ağrısı ve göz kızarıklığı (tahriş) gibi belirtilerle 
kendini gösterir. Havanın lākṣā, haridrā, ativiṣā, abhayā, abda, harenuka, 
elā, dala, tarçın, kuṣṭha ve priyaṅgu gibi drogların yakılması ile zehirden 
arındırılabileceği söylenmiştir.60 

1.3.13. Toprak veya Kayaç Zehirlenmesi ve Tedavi

Bu tip zehirlenmeler yola, taşlara ve kumullara sürülmüş zehirlerden 
kaynaklanmaktadır. Zehre temas halinde etkilenen bölgede şişme ve yanma 
hissi meydana gelirken saç, kıl ve tırnaklarda dökülmeler başlar. Bu durum 
bazen öküz, at, eşek, deve ve fillerde ölüme sebebiyet vermektedir. Bu vakalarda 
zehrin temas ettiği bölgeye şarapta bekletilmiş anantā ve sarvagandhā veya 
suda çözünmüş balçık, viḍaṅga, pāṭhā ve kaṭabhī dekoksiyonundan elde 
edilmiş terkip tavsiye edilirdi.61

1.3.14. Zehirli Ok Yaralanmaları ve Tedavi

Rigveda metinlerinde demir uçlu zehirli oklar ve geyik boynuzuna 
sürülmüş zehirden bahsedilir.62 Dolayısıyla bu tip araçlar savaşlarda kullanılmış 
zehirleme enstrümanları arasındaydı. Zehirli bir okla yaralanan kişi genelde 
bayılır. Bunun dışında ten rengi değişir, acı içinde kıvranır, bütün bedeninde 
karıncalanma hissi hisseder, pelvis, sırt, baş, omuz ve eklemlerinde ağrı 
görülür, yaradan “kirli kan” fışkırır, susuzluk, humma, yanma hissi, görmede 
bulanıklık, kusma, solunum güçlüğü ve öksürük gibi belirtiler ortaya çıkar. 
Yara bölgesinin çevresi kırmızımsı-sarı olurken yaranın merkezi mavimsi bir 
tona bürünür. Kas dokuları ise şişip kararmaya başlar. Nemli ve sümüksü bir 
yapıda olan yara bir müddet sonra çürümeye başlar.63 Şayet hayâtî noktalar 

59	 Suśruta, a.g.e., s. 698; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 167.
60	 Suśruta, a.g.e., s. 698; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 167.
61	 Suśruta, a.g.e., s. 697; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 167.
62	 Rigveda, s. 498.
63	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 335.



120  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

zarar görmemişse tıbbî droglarla kalp bölgesi güçlendirildikten sonra 
(hrdyāvaraṇa terapisi)64 yaradan ok çıkarılıp kızgın demir ve yakıcı alkalilerle 
dağlanır. Daha sonra yaraya muṣkaka, śvetā, somatvak, tāmravalli, śirīsa ve 
grdhrnakha droglarından elde edilen terkip sürülür ve śukanāsa, prativiṣā ve 
vyāghrimūla macunu ile lapa uygulanır.65 

2. Hayvansal (Canlı: Jāṅgama) Zehirler

Hayvansal zehirler değişik yılan, akrep, örümcek ve böcek gibi canlıların 
zehirli ve zehirsiz cinslerinden elde edilirdi. Hayvansal hammaddeden zehir 
elde etmenin yanı sıra bu zehirlerin yapısı, etkileri, bu tip zehirlenmelere 
karşı hekimin izleyeceği yöntem, alacağı tedbirler ve panzehir reçeteleri de 
canlı zehirlerin konu alanı olarak görülmüştür. Bu zehirlenme tiplerinde 
uygulanacak tedavi yöntemi zehir maddesinin kaynağına göre belirlenmiştir. 
Tatbik edilecek panzehir, vakanın doğru tespitinden geçerdi.66 Klasik Hint 
tıp kaynaklarında hayvansal zehirler 16 gruba ayrılmıştır. Suśruta’nın yılan, 
akrep, maymun, fare, köpek, kurbağa, balık, kertenkele, örümcek, böcek, 
sinek ve akrep listesine Caraka, eşek arısı, sülük, firavun faresi, aslan ve kaplan 
gibi hayvanları da eklemektedir. Birçok hayvan diş, nefes, göz, tırnak, idrar, 
dışkı, tükürük, salya, sperma, anüs, kemik, âdet kanı (memeli hayvanlar vd.), 
kıl ve leşlerinde zehir barındırdığı söylenmektedir. Kutsal kabul edilen bazı 
yılanların göz ve nefesinde zehir bulunduğuna dair inanışın yanı sıra, kara 
yılanlarının dişlerinde; kedi, köpek, makara (timsah?), kurbağa, kertenkele, 
dört ayaklı böcekler, sinekler ve sümüksülerin diş ve tırnaklarında; bazı 
böceklerin idrar ve dışkılarında, fare/sıçanların spermalarında; örümceğin 
salya, idrar, dışkı, diş, tırnak, sperma ve ovumunda; viśvambharā akrebi, 
rājīva balığı, çekirge ve deniz akrebi salyasında; citrā, śarāva, dāruka gibi 
hayvanların diş, tükürük, dışkı ve idrarında; sinek ve sülüklerin dişlerinde; 
bazı yılan ve balıkların kemiklerinde (diş vd.); śakuli balığının ödünde; 
yaban arısı, çekirge, kırkayak, dişi papağının kıllarında; haşere ve yılan 
leşinin kendisinde zehir olup geriye kalan hayvanların çoğunun zehri diş 
kökünde yer alır.67 Bunun haricinde Hint denizleri ve göllerinde yaşayan bazı 
balık türlerinin de zehirli olduğu söylenmektedir. Denizlerde yaşayan yılan 

64	 Keskin zehirlerden dolayı işleyişinde düzensizlik görülen kalbin ghee; ghee-bal ya da ghee-
panzehir drogların karışımının içirilmesi ile kalbin güçlendirilmesi tavsiye edilir.  Vāgbhaṭa, 
a.g.e., s. 352.

65	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 335-336.
66	 Sharma, a.g.e., s. 137.
67	 Suśruta, a.g.e., s. 695-696; Caraka, a.g.e., s. 785.



Mehmet Kavak  |  121

balığının yanı sıra göllerdeki devasa yılan balıklarının da çok zehirli olduğu, 
deniz yılan balıklarının göldekilerden daha zehirli olduğu söylenmektedir.68

2.1. Yılan Zehri (Sarpadaṣṭa) ve Tedavisi

Yılan zehirleri, tasnifi, zehirlerin doğası ve ayırt edici özellikleri hakkında 
tıp tanrısı olarak kabul edilen Dhavantari’den esinlenen ve ondan bilgisini 
talep eden Suśruta’ya cevaben Dhavantari, yeryüzündeki hiçbir ilacın 
açıklanacak yılanların zehrine çare olamayacağını bildirmiştir. Dhavantari, 
takṣaka ve vāsuki adlı mitolojik yılanların hâr ateş gibi güçlü ve hiddetli 
olduğunu, yeryüzünü ve okyanusları başlarında taşıdıklarını, kükremelerine, 
yağmuru yağdırma güçlerine, zehirleri ile dünyayı yakmalarına, sinirli 
bakışları ile evreni tahrip etme kudretlerine karşı saygıyla eğildiğini dile 
getirmiştir.69 Bundan dolayı insan eliyle yapılan hiçbir reçetenin onun yılan 
zehrine panzehir olamayacağına inanılırdı. Suśruta’ya göre toplamda 570 

68	 Megasthenês, a.g.e., s. 163.
69	 Suśruta, a.g.e., s. 703.
70	 26 cins darvikara (körüklü, kobra tipi/Hint Kobrası); 22 cins maṇḍali (yuvarlak başlı, renkli 

pullu/Hint Russell Engereği); 10 cins rajiman (körüklü ve çizgili); 12 cins nirviṣa (zehirsiz 
veya az zehirli) ve 3 cins vaikaranja (melez) olmak üzere 5 gruba ayrılmıştır. Vaikaranja da 
kendi içerisinde darvikara, maṇḍali ve rajiman şeklinde 3’e ayrılır ve bu gruplarda 12 cins 
yılan vardır. Bu yılan zehirlerinin spesifik semptomları, dişi ve eril yılan zehirleri, yaşları, 
hayvanları sokması ile ilgili detaylar bu bahsin devamını oluşturmaktadır. Burada sadece bu 
yılan zehirlerine karşı önerilen tedavi aşamaları ele alınacaktır. Bu yılan zehirleri vata, pitta ve 
kapha humorlarının dengesini bozarak tahrik eder. Bunların zehirleri kuru, keskin, asidik, sıcak 
ve tatlı özelliktedir. Çok hızlı hareket eden darvikara yılanı soktuktan sonra dişlediği bölge 
siyahlaşırken dışarıya kan akması zorlaşır. Kuru ve keskin özellikteki bu zehir vata unsurunun 
yükselmesine neden olur. Yavaş hareket eden maṇḍali yılanı dişlerini derinsel sokar ve yaranın 
etrafı geniş bir şekilde şişerek sarımsı-kırmızımsı bir ödem oluşur. Bu yılanın zehri keskin ve 
sıcak özellikte olup pitta unsurunu yükseltir. Rajiman yılanı yumuşak şekilde sokar ve şişme 
alanı yayılmaz. Tatlı ve soğuk özellikte olan bu zehir kapha unsurunun yükselmesine neden 
olur. Melez yılan (vyañtara) ise bütün cins yılanların özelliklerini taşır ve bütün doşaların 
dengesini bozar. 

	 Yılan zehirlerinin tedavisi 7 aşamadan oluşmaktadır. Darvikara yılanı zehrinde ilkin 
veneseksiyon yapılır, sonra bal ve ghee ile karıştırılmış panzehir verilir, daha sonra panzehir 
enfiye ve göz damlası uygulanır, ardından da hasta kusturulup yavāgū (yulaf) içirilir. Soğutma 
işlemi yapıldıktan sonra beşinci ve altıncı aşamada temizleyici ve kusturucular verilip tekrardan 
yavāgū panzehri verilir. Son aşamada ise enfiye olarak avipada verilip başa geçen zehre karşı 
güçlü göz damlası uygulanır ve kafa derisine yüzeysel bir kesi atılarak herhangi bir hayvanın 
deri ve kanı açılan yaraya konulur. Bu şekilde zehirli kanın tahliye edilmesi amaçlanır. Maṇḍali 
zehrinde de ilkin veneseksiyon, sonra bal ve ghee karışımı verilip yavāgū ile kusturulması 
sağlanır. Üç, dört ve beşinci aşamalarda yulaf ezmesi, temizleyici ve kusturuculara devam 
edilir. Altıncı aşamada madhura (kākolyādi) süt ile karıştırılarak verilmesinin yanı sıra güçlü 
göz ve burun damlaları önerilir. Son olarak da enfiye şeklinde panzehir verilir ve darvikara 
zehrindeki yedinci aşama takip edilir. Rajiman zehrinde ise veneseksiyon yapıldıktan sonra 
hastaya süt, bal ve panzehir karışımı verilir. İkinci aşamada kusturucu ve panzehir, üç, dört 
ve beşinci aşamalarda yulaf ezmesi, temizleyici ve kusturuculara devam edilir. Altıncı aşamada 
güçlü panzehirlerden oluşan göz damlası verilirken son aşamada panzehir enfiye olarak verilir. 
Diğer iki yılan grubu zehri için herhangi bir reçete önerilmemiştir. Bir yılan tarafından ısırılan 
hayvanın ilgili bölgesinde şişme meydana gelir ve sokulan hayvan huzursuzlanmaya başlar. 



122  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

grupta olmak üzere 85 tür zehirli karasal yılan vardır. Yılan zehri, spermin 
insan vücudunda yayıldığı gibi, hızla yayıldığı ve kızdıkça zehri dişlerinde (azı 
dişleri) toplamaya başladığı söylenmiştir. Vāgbhaṭa, yılan dişlerinde bulunan 
zehrin en tehlikeli zehirlerinden olduğunu söylerken; Caraka, yılanın 4 dişi 
olduğunu belirterek sol aşağıda yer alanın beyaz; sol yukardakinin sarımsı, sağ 
aşağıdakinin kırmızımsı, sağ yukarıdakinin ise siyah olduğunu belirtmektedir. 
Ayrıca sol alt dişinde su damlasına benzer zehir beklettiğini, diğer dişlerdeki 
zehirlerin ise tedricen ve duruma göre devreye girdiğini yazmaktadır. 
Suśruta’ya göre yılanlar dişlerini çıkardığında, kızgın olduğunda, ısırmaya 
niyetlendiğinde, saldırdığında ve yemek aradığında çıkarır. Yılan sokması 
sonucunda az miktarda kan gelir ardından deride solma ve şişme meydana 
gelir. Zehirsiz yılan ısırığında ise şişme meydana gelmez. Yılan tarafından 
ısırıldıktan sonra kanama yoksa ve kan ağız veya anüsten geliyorsa kişide 
cinnet hali veya çene tutulması meydana gelebileceği söylenmiştir. Zehir 
bütün vücuda yayılsa da etkisini daha ziyade giriş noktasında gösterir.71 
Vāgbhaṭa’ya göre, zehir sadece 100 mātra72 süre kadar ısırılan bölgede kalır. 
Bundan sonra tedbir alınmadığında hızlı bir şekilde kana ve dokulara karışır. 
Yılan zehirlenmelerinde tedbir olarak sırayla turnike sargısı (arisṭa), lezyon 
kesme, veneseksiyon ve bir takım ilk yardım önerileri sıralanmıştır. Yılan 
zehirlenmeleri vakalarında o esnada sokan yılana benzer bir yılanı ısırmak; 
kişinin ağzına taş veya toprak sürüp salyasıyla birlikte bunları yara bölgesine 
sürme yönündeki tavsiyeler dikkat çekicidir.73 

Dişi yılan sokmasında göz kayması, titreme ve ses kısılması meydana 
gelirken eril yılan sokmasında tersi belirtiler görüldüğünü söyleyen Caraka, 
cinsiyetsiz yılanların ise çok ürkek olduğunu belirterek zehirlerinin dişi ve eril 
yılan zehrinin neredeyse tüm özelliklerini taşıdığını dile getirmiştir. Hamile 
bir yılanın kişiyi sokması sonrası hastanın yüzünde solma, acı hissi, dudağında 
şişme ve gözde kararma belirtileri görülürken; loğusa dönemindeki bir 

İkinci aşamada salyalama, tüy ürpermesi ve kalp bölgesinde ağrı oluşur. Üçüncü aşamada ağrı 
tüm baş, boyun ve sırtına yayılır. Dördüncü ve son aşamada ise hayvan titremeye, dişlerini 
gıcırdamaya, bilincini kaybetmeye başlar ve ölür. Kuşlarda bu aşama üç kısımdan oluşur. Kuş 
ısırıldıktan sonra çabucak etkilenip bilincini kaybederken, ikinci aşamada aşırı tedirgin bir hal 
alır ve son aşamada da ölür. Yılan zehrinin kedi ve firavun faresine (muṅgūsa) tesir etmediği 
söylenmektedir. Suśruta, a.g.e., s. 704, 714, 717-718; Caraka, a.g.e., s. 796; Vāgbhaṭa, a.g.e., 
s. 341-342, 355-356.

71	 Suśruta, a.g.e., s. 700-701; Caraka, a.g.e., s. 797; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 329; Singhal ve Patterson, 
a.g.e., s. 168.

72	 Bir mātra zerre, küçük bir miktar anlamlarına gelmekte olup “bir an” veya “nefes alma” süresi 
kadar bir zaman dilimini karşılamaktadır. 100 mātra da üst üste 100 nefes (saniyede 1) almaya 
tekabül ettiği kabul edilirse yılan sokmasından yaklaşık 5 dakika sonra zehrin tüm vücuda 
yayıldığı söylenebilir.

73	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 349.



Mehmet Kavak  |  123

yılan ısırığının esneme, sinirlenme ve küçük dilde gerilmeye sebep olduğu 
söylenmiştir.74 Suśruta, ayaklar altında ezilmiş, sinirli anına denk gelinmiş 
aç yılanın şiddetli zehirlenmeye sebebiyet verdiğini dile getirirken, Vāgbhaṭa 
yemek ararken yılan sokmasının sebebini kızmasının yanı sıra, sokulan kişinin 
günahlarına kefâret olarak ölüm tanrısının bir cezası olduğunu söylemektedir.  
Panzehir drogların yetiştiği yerler ile Garuda, Yakṣas, Siddhas ve Brahmarṣis 
gibi mitolojik tanrıların etkili olduğu yerlerdeki yılan zehirleri ile hastalıklı, 
çok yaşlı veya genç yılanların da zehirlerinin az olduğu söylenmiştir. Fakat 
genel olarak yılan ısırıkları şiddetine göre derinsel, yüzeysel, zehirsiz ve 
sadece temas şeklinde tasnif75 edilmiştir.76 Ölümcül yılan ısırığı sonrası ısırık 
bölgesinde ilkin şişme, kararma ve matlaşma meydana gelir. Bunu idrar, 
gaita ve kanda renk değişimi, kafada ağırlık hissi, eklemlerde ağrı, görmede 
bulanıklık, burun deliklerinin tıkanması, ses kısılması, salya ve köpük 
çıkarma, hıçkırık, yanma hissi ile bitkinlik, ishal gibi belirtiler takip eder. 
Beden ve akıl fonksiyonlarının kaybedilmesinden sonra nefesin kesilmesi ile 
kişi ölür.77 Caraka’ya göre hayvansal zehirlenmelerde uyuşukluk, halsizlik, 
hissizlik, iltihap, tüylerin ürpermesi, ödem ve ishal gibi belirtiler ortaya çıkar. 
Bu tür zehirlenmelerin daha ziyade göbeğin aşağısında kalan bölgelerde etki 
yaptığını dile getirir.78 

Yılan zehri tedavisinde ilkin zehrin vücuda yayılmasını engellemek için 
ısırılan bölgenin 4 aṅgula kadar yukarısı yumuşak bir keten bez, hekim 
tarafından kutsal sözlerle (mantra) takdis edilmiş yumuşak bir lif ya da arisṭa 
(turnike sargısı) ile bağlanır. Sargının bu şekilde zehrin akışını durdurması, 
barajın önünde suyu tutan sete benzetilmiştir. At fasulyesi çorbası, yağ 
ve şarap gibi sıvıların içirilmesinin de zehrin yayılmasına engel olduğu 
söylenmiştir. Zehrin yayılmasının önüne geçmek için yaranın açılıp zehrin 
tahliyesi için kanın emilip ısırılan bölgenin altın, demir ve kor parçası ile 
dağlanması önerilir. Fakat maṇḍali yılanın soktuğu yerin dağlanmasının 
zehrin yayılmasına sebebiyet verdiği düşünüldüğünden bu işleme itina 
ile yaklaşılmıştır. Kan karışan zehrin emilimi sırasında çekilen zehrin 

74	 Caraka, a.g.e., s. 796.
75	 Yılan çeşitlerinin ısırıkları ve zehirsel etkileri tedavi edilebilir ve tedavi edilemez şeklinde 2 

gruba; vakanın şiddet ve ciddiyetine göre ise 4 grupta ele alınmıştır. 1- Tuṇḍãhata: Yılan 
tarafından dişleme olmayıp sadece kişinin derisi üzerinde salgısı vardır ve tedavi edilebilir 
sınıfta yer alır. 2-Vyāliḍha damśa: Vücutta iki diş izi olup kanama görülmez ve tedavi edilebilir 
sınıfta yer alır 3-Vyālipta damśa: İki diş izi ve kanama olup tedavisi zor (veya yok) sınıfında yer 
alır. 4-Daṣṭaka damsa: Üç diş izinin yanı sıra kas ve damarlarda yırtıklar oluşur ki tedavisi zor 
(veya yok) sınıfında yer alır.  Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 343-344.

76	 Suśruta, a.g.e., s. 704; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 343-344.
77	 Suśruta, a.g.e., s. 701; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 168.
78	 Caraka, a.g.e., s. 786.



124  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

yutulmasının veya ağzı etkilemesinin önüne geçmek için ağız boşluğuna bez 
yerleştirildiği, ağız içine toprak, panzehir droglar ve inek gübresi sürüldüğü 
bilinmektedir. Zehrin nüfuz etmesini önlemek için bu maddeler ağzın etli 
kısımlarına iyice sürülür. Yılan zehrinin bütün bedeni sardığı durumlarda 
hekimin alın, kol ve ellerdeki damarları açması önerilir. Yılan ısırığından 
kurtulup yılanı ısıran kimse içinse bir miktar toprağı ağzına alması tavsiye 
edilmiştir. Bu tedbirlerden sonra zehirlenen kişi enfiye ve göz merhemleri ile 
tedavi edilmeye çalışıp kanaması ve kusması sağlanır. Yara bölgesi deşildikten 
sonra yaraya kırmızı sandal ve uśīra dekoksiyonları sürülüp panzehirli bezle 
yara bölgesi sarılır. Tatbik edilen diğer panzehirler arasında süt, bal ve 
ghee ile birlikte kovidāra, śirīṣa, arka ve kaṭabhī drogları sayılmıştır. Ancak 
zehirlenmiş bir kişinin vücuduna şarap, sabun ve yağı sürmekten kaçınılması 
gerektiği söylenmiştir.79 

Bazen yılan zehirlerinden dolayı durumu ciddi olan hastaların tedavileri 
reddedilebilmekteydi. Bu hastalarda göz ve suratta beyazlama, saç dökülmesi, 
dil kilitlenmesi veya hareket kabiliyetinin azalması, solunum güçlüğü, 
sürekli kusma, öksürük, ses kısılması, kalp bölgesinde sancı gibi belirtiler 
görülürken, bunlara “yaşama şansı olmayan hastalar” gözüyle bakılmış ve 
tedavileri reddedilmiştir.80Ayrıca sıcak veya bulutlu-sıcak havalarda yılanın 
zehrinin ikiye katlandığı söylenmekte ve bazı insanların özellikle dikkat 
etmeleri tavsiye edilmiştir. Hazımsızlık çeken, üriner şikayetleri olan, pitta 
unsuru dengesizliği yaşayanlar, güneş ışınlarına maruz kalanlar, çocuklar, 
yaşlılar, hastalar, sıskalar, hamileler, ürkek fıtrata sahip kimseler ve sıcak 
mizaçlı kişilerin büyük risk altında olduğu söylenmiştir.81 Özellikle de 
yılan sokan hamilelere, çocuklara ve yaşlı insanlara uygulanacak panzehir 
ve normal tedavi yönteminde mutedil olmanın ve bunlarda veneseksiyon 
yapmaktan kaçınmanın gerekliliği vurgulanmıştır.82 

2.2. Fare Zehirlenmeleri (Mūṣika Kalpa) ve Tedavisi 

Suśruta ve Vāgbhaṭa’ya göre zehirli farelerin 1883 çeşidi olup bunların 
zehirleri spermalarında saklıdır. Herhangi bir fare cinsinin spermasına veya 
sperma ile kirlenmiş diş ve pençelerine maruz kalmak yumru (granthi), 

79	 Suśruta, a.g.e., s. 715-717; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 349-350, 352; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 
169.

80	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 348.
81	 Suśruta, a.g.e., s. 701.
82	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 356.  
83	 Bunlar lāḷana, putraka, kṛṣṇa, hamsira, cikkira, chuchundara, āḷasa, kaṣāya- ḍasāṇa, kuliṅga, 

ajita, chapala, kapila, kokila, aruṇā, maha-kṛṣṇa, śveta, maha-kapila ve kapotabha’dır. Suśruta, 
a.g.e., s. 728; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 374.



Mehmet Kavak  |  125

şişme, su toplayan küçük şişmelere, titreme, humma, kan kusma, boyun 
sertleşmesi ve bayılma nöbetlerine sebebiyet verebilir. Caraka ise fare 
ısırıklarının yavaş tip zehirlenmeye yol açtığını, belirtilerinin ise vücuttan 
koyu-mat kan akması, vücutta yuvarlak iz ve şişmeler görülmesi, tende renk 
solması, humma, iştahsızlık, ürperme, yanma, başta ağırlık hissi, sağırlık, 
bayılma, bacaklarda ödem ve kan kusma olduğunu dile getirir. Her fare 
farklı bir özellik gösterir. Mesela lālana tipi fare bol miktarda salyaya neden 
olmasının yanı sıra hıçkırık ve kusmaya da sebebiyet verir. Bu tip ısırmalarda 
ilgili bölge kesilip kaynatılmış ghee ile dağlanır, yaralı bölge śirīṣa, zerdeçal, 
kuṣṭha, kuṃkumā ve amṛta droglarından elde edilen lapa ile sarılır. Daha 
sonra hastaya kaynatılmış jālinī veya śukākhyā ve aṅkoṭha özleri içirilerek 
kusturulur. Nihayetinde ghee, phala, vacā, deva-dali, kuṣṭha ve inek idrarından 
oluşan terkip içirilip zehirden arındırılması sağlanır. Ayrıca temizleyici olarak 
trivṛt, danti ve triphalā da önerilmektedir.84 Tüm fare zehirlenmelerine karşı 
vacā, madana, jīmūta, kuṣṭha ve inek idrarı önerilirken, bu panzehirden 
önce hastanın ayran, kośātakī, śukākhya, jimūtaka ve madana karışımı ile 
kusturulması önerilmektedir.85 

Tedavi edilecek durumların yanı sıra tedavinin hekim tarafından 
reddedildiği durumlar da vardır. Sık bayılma, şişmelerin artması ve yayılması, 
terleme, duyma yetisinin kaybedilmesi, sık salya çıkarma ve kan kusma 
durumlarında hastaya tedavi edilemez teşhisi konulurken; mesane taşının 
şişmesi, yaralarından fare kokusu gelmesi ve dudaklarında matlaşma gibi 
durumlarda tedavi yapılmazdı.86 

2.3. Kuduz (Rabhasā) Hayvan Isırıkları ve Tedavisi

Çakal, köpek, kurt, ayı ve kaplan gibi hayvanlarda kapha unsurunun 
dengesizliği vāta unsurunun etkisinin yükselmesi sonucu duyu sinirlerinin ve 
beynin hasar görmesi sonucu bu durumdaki hayvanlar bilinçsizce çevresine 
saldırmaya ve yoğun bir şekilde salya akıtmaya başlarlar.  Köpeklerde 
kuyruk, çene kol ve bacaklarında sarkma meydana gelir ve birbirlerini 
ısırıp bilinçlerini kaybetmeye başlarlar. Aynı zamanda su korkusu yaşayan 
hayvan çok geçmeden ölür. Kuduz vakalarında ısırılan bölge uyuşur ve 
bol miktarda koyu kan akıtırken ısırılan kişide sersemlik başlar. Zehirli ok 
yaralanmalarına benzetilen bu durumdaki bir kimsede kalp ve baş bölgesinde 
ateş, vücutta sertleşme, susama ve aralıkla bayılma gibi belirtiler görülür. 
Bu vakalarda ilkin kuduzlu hayvandan insana geçen hastalıklı kanın tahliyesi 

84	 Suśruta, a.g.e., s. 728, 732; Caraka, a.g.e., s. 798; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 170-171.
85	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 377.
86	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 375.



126  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

için yara bölgesinin yukarısı iyice bastırılır. Bundan sonra yara sıcak gheeye 
batırılmış bir metalle ile dağlanır ve sonra yara bölgesi panzehir sürülmüş 
bir bezle sarılır. Daha sonra güçlü müshiller verilerek temizlenmesi ve 
kusturulması sağlanır. Ayrıca olgun ghee, arka, punarnava, dhuttura gibi 
terkipler önerilir.87 Tedavide geç kalınmış bir kimse bir müddet sonra kuduz 
hayvanların çıkardığı sesleri çıkarmaya ve bağırmaya başlar. Kazara kuduzlu 
hayvanı aynada veya su yansımasında gördüğü an ölebileceği söylenmiştir. 
Kuduzlu hayvan tarafından ısırılmamasına rağmen hidrofobi (jalasantrasa) 
yaşayan, duyma, dokunma ve görme yetisini kaybeden kişilerin ise tedavileri 
reddedilmekteydi.88 Bu durumdaki kimselerin nehir kenarına gidip burada 
değerli taş ve droglarla doldurduğu su kaplarını üzerine döküp ve tanrıya 
çelenk vb. ile sunuda bulunarak: “Tanrım, sen ki bütün köpeklerin efendisi 
Alarka’nın sahibisin. Beni zehirli köpek belasından azat eyle” şeklinde dualarla 
yakarışta bulunması tavsiye edilmektedir. Ardından da hastaya temizleyici ve 
kusturucu verilerek son bir umutla kurtulması beklenmektedir.89 

2.4. Böcek Isırıkları (Kīṭakalpa) ve Tedavisi

 Suśruta, 167 tane zehirli böcek çeşidinden bahsetmekte ve bunları doşaları 
etkilemeleri, zehrin tabiatı ve ait oldukları türe (çıyan, kurbağa, karınca, 
sinek, sivrisinek, akrep, örümcek) göre tasnif etmektedir.90 Zehirli solucan, 
kurtçuk, böcek vb. kökeninin dışkı, idrar, sperma, kokuşmuş yumurtalar, 
yılan leşi, dışkı ve idrarlarından kaynaklandığı söylenmektedir. Bu böcekler 
zehirlerinin etkisine göre kabaca kronik zehirlenmeye sebebiyet verenler ve 
zamanla vücudun dengesini bozanlar şeklinde iki grupta incelenmiştir. Böcek 
zehirlerinin uzun vadede doşalar üzerinde etkili olabileceği belirtilmiştir.91 
Vayu unsuru baskın olan böcekler iğnesi marifetiyle soktukları kişilerde 
büyük bir acıya sebebiyet verir. Pitta unsuru baskın böcekler olgun pīlu92 
meyvesi benzeri küçük bir şişkinliğe, terlemeye, yanma hissine ve kızarıklığa 
sebebiyet verirken, kapha etkenli böcekler orta derecede bir ağrıya ve olgun 
uduṁbara93 meyvesi benzeri bir büyük şişmeye sebebiyet verir.94

Böcek ısırıkları bir veya daha fazla doşanın dengesini bozmakta olup 
etkisi şiddetli, basit veya uzun süre olabilmektedir. Suśruta’ya göre ısırma 

87	 Suśruta, a.g.e., s. 733-735; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 375; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 171.
88	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 376.
89	 Suśruta, a.g.e., s. 736; Caraka, a.g.e., s. 801.
90	 Suśruta, a.g.e., s. 761; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 171.
91	 Suśruta, a.g.e., s. 742; Caraka, a.g.e., s. 797; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 359.
92	 Salvadora oleoides.
93	 Ficus racemosa.
94	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 348.



Mehmet Kavak  |  127

yeri güçlü alkalilerle yakılmış gibi olur ve parlak kırmızı rengi alır. Caraka ise 
kızaran yaranın siyah veya koyu bir renk de alabildiğini dile getirmiştir. Böcek 
zehirlenmelerinde, yılanlarda olduğu gibi, aşamalar mevcut olup şişme, 
kanın kötü kokması, baş ve gözde ağırlık hissi, humma, esneme, hıçkırık, 
iştahsızlık, kusma, nefes darlığı, kaşınma, baş-kol-bacaklarda bitkinlik ve 
titreme, yanma hissi, kaşıntı, tende sivilce tipi halka yaralar, iltihap, erizipel 
(yılancık), susama, baş dönmesi, bayılma ve bilinç kaybı gibi belirtilerle 
seyreder ve bazen de ölüme sebebiyet verir. Böceklerin tırnaklarıyla çizmesi 
bile bazen tehlikeli olurken bu tip vakalar bhṛṅgarāja ile tedavi edilmektedir. 
Böcek ısırıklarında tedavi olarak sıcak kompresten sonra yarayı bandaj ile 
sarmak, sıcak hamamda yıkanmak, müshil ve kusturucu vermek ve diğer 
bütün yılan zehirleri için verilen panzehirler önerilmektedir. Bunun için 
tavsiye edilen droglar ise kuṣṭha, vakra, vacā, pāṭha, bilvamūla, suvarcikā, 
haridrā, palāśa, kuṅkuma, tagara, śigru ve padmaka gibi bitkilerdir. Karınca 
sokmalarına inek idrarı ile karıştırılmış kara karınca yuvası toprağının faydalı 
olduğu söylenmiştir.95 

2.5. Akrep Zehri ve Tedavisi

Toplamda 30 çeşit akrep olup, 15’i çok zehirli, 3’ü orta şiddette zehirli 
ve 2’si hafif zehirli olmak üzere 3 grupta96 incelenmiştir. Geriye kalan 10 
çeşidinin zehir tehlikesinden bahsedilmemiştir. Zehir etkilerinin hafif olduğu 
inek dışkısı menşeli akrepler; ahşap ve tuğladan türeyen orta şiddetli akrepler; 
zehirli okla öldürülmüş hayvanlar ve yılan leşlerinden türeyen şiddetli zehre 
sahip akrepler şeklinde de kategorize edilebilirler.97 Akrep sokmasının, kişiye 
ateşle yanma hissi verdiği, bu acının hızlı bir şekilde bedene yayıldığı ve 
bir müddet sonra başlangıç noktasında toplandığı söylenmiştir. Çok zehirli 
ve çaresi olmayan akrep zehirlenmelerinde ise kişi görme, koklama, duyma 
yetisini kaybeder ve acı veren bir deri döküntüsü ile karşı karşıya kalır.98 Ayrıca 
dilde şişme, ateş, kan koyulaşması, vücutta sertleşme, terleme, bayılma, 
ağızda kuruluk, beyinde hasar, genel bir ağrı ve kaslarda tükenmişlik meydana 
gelir ki bu süreçten sonra muhtemelen ölüm beklenir.99 Akrep sokmalarında 

95	 Suśruta, a.g.e., s. 743-744; Caraka, a.g.e., s. 797; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 348; Singhal ve Patterson, 
a.g.e., s. 172.

96	 Hafif şiddetli zehre sahip akrepler (mandaviṣa vṛśika) çoğu siyah olmak üzere sarı ve mavi-
beyaz renklidirler. Kuru, tüylü, çok eklemli, karnı kırmızımsı ve solgundurlar. Orta şiddetli 
akrepler (madhyaviṣa vṛśika) duman renginde, üç eklemli, kahverengi, hafif kırmızımsı ve 
vücudunda kan rengi benekler vardır. Şiddetli zehire sahip akrepler (mahāviṣa vṛśika) ise ateş 
renginde, tek eklemli, sırtı kırmızı, beyaz veya siyah olabilmektedir. Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 360-
361.

97	 Suśruta, a.g.e., s. 749-750; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 360.
98	 Caraka, a.g.e., s. 798.
99	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 361.



128  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

sokan akrep cinsine ve zehrine göre tedavi uygulanmıştır. Suśruta, hafif 
şiddetli zehirlenmelerde etkilenen koltuk altı için chakrataila (cakra yağı), 
vidāri gurubu ve ılık yağ yağla ovalanmasının yanı sıra rajanī, vyoṣa, śirīṣa, 
surasā ve mātuluṅga gibi bitkilerle tedavi de önerilmiştir. Ayrıca inek idrarı, 
taze inek dışkısı ve cāturajāta karıştırılarak lapa halinde tatbik edilirdi. Bal 
veya bol miktarda şekerli süt içirilmesi de akrep sokmalarına karşı uygulanan 
diğer yöntemler arasındadır. Zehir, tavus kuşu tüylerinin yakılmasıyla, anüs 
bölgesine kusumbha, rajanī ve kodrava gibi droglar sürülmesiyle tedavi 
edilmeye çalışılmıştır.100 Caraka ise hastanın terletilmesini, ghee ve tuz 
karışımı ile yağlanmasını önermektedir. Ayrıca pamelo, śirīṣa çiçeğinin özü, 
mudar sütü, kuru zencefil, Hint kayını ve bal terkibinin akrep sokmalarına 
karşı etkili olduğunu söylemektedir. Onun diğer reçetesi ise tarçın ve kuru 
zencefilin sıcak suda bekletilip içilmesi şeklindeydi.101 Vāgbhaṭa ise vāta 
etkenli zehirlenmelerde reçete olarak piṇyāka yağının sürülmesini, tüple 
buhar banyosu veya kaynayan pirinç buharı; pitta etkenli zehirlerde soğuk 
banyo ve soğuk lapa; kapha etkenli zehirlenmelerde ise kesme, yüzme, buhar 
ve kusma terapileri önermektedir.102 

2.6. Örümcek Zehri (Lutā) ve Tedavisi

Suśruta’ya göre toplamda 16 tür zehirli örümcek varken, Vāgbhaṭa bu 
sayının 16 veya 28 olduğunu, bundan dolayı teşhis ve tedavisinin çok zor 
olduğunu söylemiştir. Kişinin örümcek tarafından sokulup sokulmadığı ve 
zehrin hangi grupta yer aldığını belirlemek hekimin göreviydi. Örümcek 
zehirleri konusunda ancak bu işte uzmanlaşmış tecrübeli bir hekimin 
müdahale edebileceği söylenmiştir. Tecrübesiz hekimler bu zehirlerin 
tedavisinin kendileri açısından zor vakalar olduğunu kabul etmektedir.  
Örümcek sokmaları lokal ve genel belirtilerle seyreder. Isırılıp ısırılmadığı 
konusunda şüphe bile varsa tedbiren panzehir verilir. Fakat zehirlenmediği 
halde verilen panzehrin de kişiye zarar verebileceği söylenmiştir. Örümcek 
sokmalarında soluk renkte sivilcelerin ortaya çıkması, şişme, humma, ölümcül 
nefes darlığı, yanma hissi, kaşınma, susuzluk, öksürük, hıçkırık, kafada 
sertleşme, eklem ağrısı ve çok uyuma isteği görülen başlıca belirtilerdendir. 
İyi teşhis edilemeyen çoğu örümcek zehri sonrası belirtiler tedricen gelişir ve 
hasta ancak 7 gün kadar yaşayabilirdi. Bu süreden sonra hastanın yaşamaya 
devam etmesi durumunda ısırıkların etkisinin 11. günden sonra hafiflemeye 
başladığı söylenmiştir. Ancak bazı örümcek zehirlerinde hastanın yaşayıp 
yaşayamayacağı 40 gün kadar sonra anlaşılabilirdi. Bu süreler dikkate alınarak 

100	 Suśruta, a.g.e., s. 751-752; Caraka, a.g.e., s. 800, 803; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 172.
101	 Caraka, a.g.e., s. 800, 803.
102	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 362.



Mehmet Kavak  |  129

ısırılan bölgedeki lezyonlar atılır, dağlama yapılır ve ilgili bölgeye panzehir 
sürülürdü. Hastaya müshil, kusturucu verildikten sonra veneseksiyon yapılır, 
nihayetinde enfiye ve göz merhemleri ile uygun tedaviye devam edilirdi.103 
Çeşitli örümcek sokmalarına karşı ise rodhra, sevya, padmaka, padmareṇu, 
kālīyaka, raktacandana, kāntāpuṣpa, dugdhanīkā ve mṛṇāla droglarından 
elde edilen panzehir veya arka, rajanā, nākulī, pṛśniparṇi, candana, rāsnā, 
elā, heraṅu, nala, vañjula, kuṣṭha, lāmajjaka, vakra, nalada, padmaka, 
karañja, kakubha, sthirā, arkaparṇi, apāmārga, dūrvā ve brāhmī gibi droglar 
önerilmiştir. Komplikasyonlar zehrin etkisine göre iyi bir şekilde yönetilerek 
şiş tarafların kesilip yaraya nimba, trivṛt ve dantī gibi droglarla da müdahale 
edilebileceği dile getirilmiştir.104 Yağlama terapisi uygulamalarında ise sadece 
ghee kullanılması tavsiye edilmiş, kullanılacak diğer yağların, samanın ateşte 
bir anda alev alması gibi, zehrin vücut üzerindeki tesirini artırmaktan başka 
bir işe yaramayacağı vurgulanmıştır.105 Bazı örümcek ısırıklarının ise tedavi 
edilemez olduğu ve solunum güçlüğü, kafada ağrı, beyaz-siyah ya da kırmızı-
siyahımsı şişmeler, titreme, susama, körlük, burun, dudak, ağız sarkması, diş 
kararması ve yara bölgesinden koyu-mavi kan akması gibi ağır belirtilerle 
seyrettiği bildirilmiştir.106 

2.7. Diğer Hayvan Zehirlenmeleri

Zehirli bukalemun tende koyulaşma, uyuşukluk ve hareketsizlik; eşek arısı 
ödem, kulunç, humma, kusma, sokma bölgesinde döküntü; sadece geceleri 
gezip sokan yengeç ürperme, peniste sertleşme ve soğuk su dökülmüş hissi; 
kara kurbağası ağrıyla seyreden ödem, tende sararma, kusma, susama, 
sersemlik; zehirli balık yanma, ödem, ağrı; sülük kaşınma, humma, bayılma; 
ev kertenkelesi yanma, batma hissi, terleme; kırkayak/çıyan terleme, ağrı, ısırık 
bölgesinde yanma; sivrisinek sokmalarında ise hafif ödem, şişme ve ağrı gibi 
belirtiler görülür.107 Sineklere karşı śirīṣa çiçeği suyunda bekletilmiş beyaz 
Hint biberinden elde edilen göz damlası ve enfiye; örümcek zehirlenmelerinde 
mahva çiçekleri, meyan kökü, sostus, śirīṣa, kokulu ebe gümeci veya sariva, boru 
çiçeği ve bal terkibi önerilir.108 

103	 Suśruta, a.g.e., s. 752-753; Caraka, a.g.e., s. 797-798; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 367, 370.  
104	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 373; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 173.
105	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 372.
106	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 368.
107	 Caraka, a.g.e., s. 798; Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 361.
108	 Caraka, a.g.e., s. 802-803.



130  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

2.8. Hayvansal Zehirlenmelerde Uygulanan Genel Tedavi 
Yönetmeleri ve Reçeteler

Yılan, fare, böcek, örümcek vb. cinsler ile zehirli ok zehirlenmelerin 
hepsine uygulanacak ortak reçeteler sunulmuştur. Buna göre tüm 
zehirlenmelerde önce yara bölgesinin deşilip bozulmuş dokunun kesilip 
atılması ve sülük yardımıyla zehirli kanın tahliyesi önerilmektedir. Bundan 
sonra temizleyici, kusturucuların uygulanması ve yara bölgesinin panzehir 
drog dekoksiyonları ve ghee ile temizlenmesi tavsiye edilmektedir. Bu tip 
zehirler için verilebilecek en etkili panzehrin tuz, trivṛt, viśalya, mādhūka, 
haridrā, raktā, narendra ve trikaṭunun öğütülüp bal ile karıştırılması ile elde 
mahāgada olduğu söylenmiştir. Aynı etkideki bir diğer panzehir ajitāgada 
olup viḍaṅga, pāṭhā, triphalā, ajamodā, hiṅgu, vakra, trikaṭu, citraka ve tuzların 
terkibiyle yapılır. Sarpagandhā, āmalaka, vacā, kuṣṭha, karañja, surasā, bilva, 
kappitha ve aṅkoṭha gibi terkiplerin yanı sıra özellikle yılan sokmalarına 
karşı tārkṣyāgada, ṛṣabhāgada ve samjīvanāgada; böcek ısırıklarına karşı 
kīṭa-viṣāri agada; fare ısırıklarına karşı mūṣika-viṣāri agada; diğer tüm 
zehirli örümceklere karşı vaṁśatvagādi agada önerilmektedir.109 Caraka, 
bütün zehirlere ve ödemlere karşı bir panzehir olduğu söylediği reçetesinde 
sümbül tozu, yabani hint bademi, tarçın, zerdeçal, hint kedi otu, kırmızı sandal, 
kırmızı arsenik, deniz kabuğu ve kutsal fesleğen vardır. Bu droglar toz haline 
getirildikten sonra suyla karıştırılıp terkip yapılır. Bu terkipten ilaç, enfiye 
ve göz damlası olarak istifade edilir.110 Hayvan zehirlenmelerinde bacaklar 
etkilenmişse yara bölgesine horoz, karga ve tavus kuşunun kan ve eti tatbik 
edilir; yara bölgesi göbeğin yukarısında ise rohita balığı, pippalī, eğir otu, kaya 
tuzu ve moringa droglarından elde edilen göz damlası önerilirdi.111

Caraka, tüm zehirlere karşı önerdiği ghee nektarı veya nektar terkibi çok 
sayıda drog içermektedir. Çokça methedilen bu terkibin içinde śirīṣa kabuğu, 
kuru zencefil, harītakī, bahera, amla, kırmızı sandal, mavi lotus, bala, ebe 
gümeci, sariva, şeytan tersi, Hint kanarya otu, nim, boru çiçeği, güvercin bezelye, 
orman asması, vasaka, kutsal fesleğen, kurchi çekirdeği, pāthā, mor salkım,  
acı elma, kantakari, lak, candida, kuşkonmaz, beyaz śirīṣa, kırmızı fındık, 
apāmārga, prithakparni, zerdeçal, trivrit, beyaz deniz kabuğu, costus, himalaya 
sediri, mahleb, beyaz yam, mahuva meyvesi, naktamāla, zerdeçal, lodh, 256 tola 
ölçüsü kadar ghee ve su, 768 tola inek ve teke idrarı olup terkip ilaç, enfiye ve 
onksiyon olarak tavsiye edilmiştir.112 Vāgbhaṭa bütün böcek, yılan, örümcek, 

109	 Suśruta, a.g.e., s. 723-727; Singhal ve Patterson, a.g.e., s. 170.
110	 Caraka, a.g.e., s. 801.
111	 Caraka, a.g.e., s. 800-801.
112	 Caraka, a.g.e., s. 806-807.



Mehmet Kavak  |  131

fare, akrep vb. canlı zehirlerine karşı panzehir olarak pippalī, arka sütünde en 
az üç kez bekletilerek nemlendirilmiş śiriṣa çekirdeklerini tavsiye etmiştir.113 
Akrep ve yengeç sokması dışında kalan bütün hayvansal zehirlenmelerde usul 
olarak serinletici ilaçların tatbik edilmesi önerilmiştir. Son olarak da Caraka, 
tıp bilgisinin içine inanç öğelerini de katarak kişinin ölü yakma ve kurban 
kesim alanında, tapınakta, belli zaman dilimlerinde (gece yarısı, dolunay vs.) 
veya vedalara inanmayanların evinde herhangi bir zehirli hayvan tarafından 
sokulması halinde bu zehirlenmeye karşı çare olmayacağını bildirmiştir.114 

SONUÇ

Klasik Hint tıp metinlerinde zehir bilimi, sıradan bir tıp dalı olmanın 
ötesine geçerek, insanın en temel korkularıyla ve iktidar mücadeleleriyle 
şekillenen bir “hayatta kalma sanatına” dönüşmüştür. Suśruta, Caraka ve 
Vāgbhaṭa gibi hekimler, zehirleri bitkisel, mineral ve hayvansal kökenlerine 
göre sınıflandırmakla kalmamış, aynı zamanda bu bilgiyi saraydaki siyasi 
entrikaları ve sürekli bir suikast tehdidi algısıyla geliştirmişlerdir. Zehir, bu 
bağlamda, yalnızca bedeni etkileyen fiziksel bir tehlike değil, aynı zamanda 
bir “iktidar aracı” ve hekimler ise bu tehdidi yönetmekle görevli “uzmanlar” 
konumundaydı. Dolayısıyla zehir hekiminin saraydaki pozisyonu da 
son derece önemliydi. Bu bilgi birikimi, yalnızca tedavi reçetelerinden ve 
panzehirlerden ibaret değildi. Saray mutfağından kralın kişisel eşyalarına, 
su kaynaklarından binek hayvanlarına kadar uzanan kapsamlı bir alanı 
kapsamaktaydı. Hekimler, bir yandan zehir dedektifi gibi çalışarak 
yemekleri, kokuları ve hatta rüyaları (çakal veya kurak araziler görmek 
gibi) teşhisin bir parçası sayarken, diğer yandan beden ve zihni bir bütün 
olarak ele alan bütüncül bir tıp anlayışını sergiliyorlardı. Bu, tıbbı toplumsal 
paranoyanın ve siyasi gerilimlerin içine yerleştiren son derece gerçekçi bir 
sistemdi. Dolayısıyla, Hint zehir bilimi, farmakolojik bir disiplin olmanın 
ötesinde, iktidarın korunması, devlet güvenliği ve insanın temel hayatta 
kalma içgüdüsünün karmaşık bir senteziydi. Bu birikim kısmen, tercüme 
hareketiyle birlikte Orta Çağ’da İslam dünyasına aktarılmıştır. Böylece Hint 
temelli bilgi İslam coğrafyasında yer edinmeye başlamıştır.

113	 Vāgbhaṭa, a.g.e., s. 366.
114	 Caraka, a.g.e., s. 799-800.



132  |  Hint Tıbbında Zehir, Zehirlenme ve Tedavi

Kaynakça

Bîrûnî, Tahkîku mâ li’l-Hind, çev. Kıvameddin Burslan, haz. Ali İhsan Yetik, 
TTK: Ankara.  2015.

Caraka, The Caraka Samhita, ed/çev. Shree Gulabkunverba, Jamnagar: Ayurve-
dic Society, 1949, c. 5.

Jee, Bhagvat Sinh, A Short History of Aryan Medical Science, Macmillan and Co. 
Ltd: London, 1896. 

Margotta, Roberto, The Hamlyn History of Medicine, ed. Paul Lewis, Hamlyn: 
London, 1996.

Megasthenês, “Translation of the Fragments of the Indika of Megasthenês”, 
Ancient India as Described by Megasthenês and Arrian, der. E.A. Schwan-
beck, (Bonn, 1846), ed/çev. J.W. McCrindle, Ker, Spink & Co: Calcutta, 
1877.

Muthu, David C., A Short Account of the Antiquity of Hindu Medicine, Bailliere, 
Tindall & Cox: London, 1927. 

Rigveda, çev. Korhan Kaya, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları: İstanbul, 2018.
Sharma, Priya Vrat, Ṣoḍaśāṅgahṛdayam: Essantial of Ayurveda, Delhi: Motilal 

Banarsidass Publishers, 1993.
Singh, Rita. Vedic Medicine, New Delhi: Anmol Publications, 1998.
Singhal, G.D., ve T.J.S. Patterson, Synopsis of Ayurveda based on the Susruta 

Samhita, Delhi: Oxford University Press, 1993.
Suśruta, Sushruta Samhita: Suśruta-saṃhitā. ed/çev. Kaviraj Kunjalal Bhishag-

ratna, Calcutta: 1911, c. 2, s. 673-762.
Vāgbhaṭa, Aṣṭāñga Hṛdayam, ed/çev. Srikantha Murthy, Varanasi: Chowkham-

ba Krishnadas Academy, 2005, c. 3.



133

Bölüm 6

Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin 
Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut 
Belediye Nizamnâmesi 

Kürşat Çelik1

Özet

Bu çalışma, Osmanlı Devleti’nde modern belediyeciliğin kurumsallaşma 
sürecini, 1863 tarihli Beyrut Belediye Nizamnâmesi örneği üzerinden 
incelemektedir. Tanzimat reformlarının taşrada yarattığı idari dönüşümün 
bir ürünü olarak değerlendirilen bu nizamnâme, Beyrut’un liman kenti 
kimliği, artan ticari faaliyetleri ve çok kültürlü yapısının doğurduğu yönetim 
ihtiyaçlarına yanıt verme amacı taşımıştır. Araştırma, arşiv belgelerine 
dayanarak Beyrut’ta belediye teşkilatının kuruluş sürecini, Meclis-i Vâlâ’daki 
tartışmaları, nizamnâmenin yapısal özelliklerini ve uygulamadaki sınırlılıkları 
incelemektedir. Çalışmada, Beyrut Belediye Nizamnâmesi’nin, Osmanlı 
taşrasında modern yerel yönetim anlayışının ilk kurumsal adımlarından biri 
olduğu; ancak merkezî denetim, mali kısıtlamalar ve hukuki belirsizlikler 
nedeniyle özerk bir belediye yapısı oluşturamadığı sonucuna ulaşılmıştır. 
Nizamnâme, Tanzimat’ın yerel düzeyde yarattığı modernleşme ve 
merkezileşme dinamiklerini eşzamanlı biçimde yansıtan bir örnek teşkil 
etmektedir. Bu yönüyle Beyrut örneği, Osmanlı idari modernleşmesinin 
taşradaki yansımalarını ve erken belediyeciliğin yapısal sorunlarını anlamak 
açısından önemli bir örnek sunmaktadır. 

Giriş 

Beyrut’ta belediye teşkilatının tarihsel seyri, Osmanlı Devleti’nde modern 
belediyecilik anlayışının ortaya çıkışıyla doğrudan paralellik arz etmekle 
birlikte, Arap vilayetlerinde bu türden bir kurumun ilk örneklerinden biri 
olması bakımından ayrıca özgün bir önem taşımaktadır. “Belediye” kavramı, 
etimolojik kökeni itibarıyla belde ve bilât sözcükleriyle ilişkilendirilmekte 

1	 Prof. Dr., Fırat Üniversitesi, İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi, İktisat Bölümü Öğretim 
Üyesi, kcelik@firat.edu.tr, ORCID ID: 0000-0002-6944-4246

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub886.c4762



134  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

olup, günümüzdeki anlamına Tanzimat dönemi aydınlarının Arapça ve diğer 
Şark dillerine getirdikleri bir katkı olarak, 19. yüzyıldan itibaren şehir idaresini 
ifade etmek amacıyla kazandırılmıştır (Ortaylı, 2000: 120). Osmanlı klasik 
döneminde şehir yönetimi modern anlamda bir belediye teşkilatına değil, 
daha çok kâdı merkezli ve farklı toplumsal kurumların katkısıyla şekillenen 
bir yapıya dayanıyordu. Kâdılar yalnızca yargı işlevi görmekle kalmayıp aynı 
zamanda bulundukları kazâ dairesinin mülkî amiri, mali sorumlusu ve kolluk 
otoritesi konumundaydılar. Bu çerçevede, şehirlerde mülkî, adlî ve beledî 
nitelikteki görevler tek bir bürokratik aktörün uhdesinde toplanmaktaydı 
(Ortaylı, 1992: 399; 2000: 12). 

Şehir yaşamının kurumsal destek mekanizmaları ise vakıflar, loncalar ve 
mahalle örgütlenmeleri tarafından tamamlanmaktaydı. Vakıflar, sosyal ve 
kültürel tesislerin inşası ve sürekliliğini sağlarken; loncalar çarşı ve pazarların 
düzeni ile temizliğinden sorumlu oluyordu. Mahalle ölçeğinde ise, yerel 
topluluk kendi bekçisini seçerek güvenliği temin ediyor, aynı zamanda 
ortak ihtiyaçların giderilmesi yönünde kolektif bir dayanışma mekanizması 
işletiyordu (Sunay, 2002: 116). 

Osmanlı şehir yönetiminde Tanzimat öncesi dönemin en belirgin yapısal 
açmazı, çok başlı idari örgütlenmeye rağmen sistematik ve bütünleşmiş bir 
kamu hizmeti anlayışının tesis edilememiş olmasıdır. Kamu hizmetlerinin 
niteliği ve standardı, kurumsal bir mekanizma tarafından belirlenmekten 
ziyade, ilgili kurumların özellikle vakıfların mali gücüyle doğrudan orantılı 
biçimde şekillenmiştir. Gelir kaynakları güçlü vakıfların yüksek kalitede hizmet 
sunabilmesi, buna karşın mali açıdan zayıf vakıfların bulunduğu bölgelerde 
halkın temel hizmetlerden mahrum kalması, hem şehirler arasında hem de 
aynı şehir içinde hizmet dağılımında ciddi eşitsizlikler yaratmıştır. Bu durum, 
modern anlamda kamu yararının gözetildiği bütüncül bir belediye yönetimi 
fikrinden ziyade, parçalı ve farklı aktörlere bağımlı bir hizmet sunumunu 
beraberinde getirmiştir. Ayrıca sabit kadrolara, belirlenmiş yetki sınırlarına 
ve kurumsal kimliğe sahip bir belediye teşkilatının yokluğu, yalnızca idari 
koordinasyon sorunlarına değil, aynı zamanda Osmanlı şehirlerinin toplumsal 
refahı ile mekânsal düzenliliğini doğrudan etkileyen kurumsal istikrarsızlığa 
yol açmıştır. Bu sebeple, Tanzimat sonrası belediyeleşme girişimleri, yalnızca 
yeni bir idari kurumun inşası değil, aynı zamanda mevcut parçalı düzenin 
yarattığı yapısal eşitsizliklerin aşılması yönünde atılmış kurucu bir adım 
olarak değerlendirilmelidir.



Kürşat Çelik  |  135

1. Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimlerin Gelişmesi

Tanzimat dönemine kadar Osmanlı şehir ve eyalet yönetiminde, vakıflar, 
loncalar ve cemaat teşkilatları gibi ekonomik ve sosyal nitelikli kurumlar öne 
çıkmakla birlikte, bugünkü anlamda kurumsallaşmış bir belediye teşkilatı 
mevcut değildi. Yerel hizmetler, devletin doğrudan denetiminden ziyade, bu 
gruplara dolaylı biçimde devredilmiş; ancak bu model süreklilik arz eden, 
kurumsal kimlik kazanmış ve yetki sınırları belirgin bir yapıdan yoksundu. 
Birkaç istisna dışında sürekli işleyen yerel kurulların bulunmayışı, şehir 
yönetiminin parçalı ve dağınık bir nitelik göstermesine yol açmıştır. Osmanlı 
yerel yönetim anlayışının gelişimi, Batı’daki belediyeleşme sürecinden farklı 
olarak, içsel bir toplumsal talep veya yerel dinamiklerden değil, büyük ölçüde 
değişen dünya düzenine uyum sağlama ve özellikle dışarıdan gelen siyasal, 
diplomatik ve ekonomik taleplere cevap verme arzusundan kaynaklanmıştır. Bu 
durumun ilk örnekleri incelendiğinde, belediyeleşme pratiğinin İstanbul’da, 
özellikle Galata-Beyoğlu Belediyesi aracılığıyla kurumsallaşmaya başladığı 
görülmektedir. Nitekim “belediye”, “dâire-i belediyye”, “dâire-i belediyye 
reisi” gibi terim ve unvanların da ilk kez bu bağlamda kullanılması tesadüf 
değildir. Kentin kendi kendini yönetmesi fikrini içeren belediye olgusu, esasen 
şehirleşme ve ekonomik zenginleşmenin yarattığı yeni ihtiyaçların ürünüdür. 
Bununla birlikte, XIX. yüzyılda vilayet, sancak ve kaza idare meclisleri ile 
muhassıllık meclislerinde yerel halk temsilcilerinin idareye katılımı, Osmanlı 
taşrasında yerel yönetim geleneğinin ilk nüvelerini oluşturmuştur. Tanzimat 
döneminde belediyeleşme, yerel toplumun tabandan gelen taleplerinin değil, 
devletin öncülüğünde şekillenen bürokratik reformların ve merkezîleşme 
siyasetinin bir yansıması olarak ortaya çıkmıştır (Ortaylı 1992: 399; Ortaylı 
2000: 13).

Osmanlı Devleti’nde belediye idarelerinin teşekkülü, yalnızca şehir 
yönetiminde ortaya çıkan teknik ve idari ihtiyaçların karşılanması çabası 
değil, aynı zamanda Tanzimat sonrası reform hareketlerinin genel 
yönelimleri içerisinde değerlendirilmesi gereken bir olgudur. Tanzimat’la 
birlikte hız kazanan merkezileşme politikaları, Batılılaşma ve modernleşme 
hedefleri doğrultusunda şekillenirken, devlet adamlarının şehir idaresine dair 
yaklaşımları da Avrupa’daki uygulamaları model almıştır (Oktay 2008: 135-
136). Bu dönemde Osmanlı şehirlerinin altyapısal yetersizlikleri, düzensiz 
kamusal hizmetler ve kurumsal sistemsizlik, yalnızca gündelik yaşamın 
düzenlenmesini değil, aynı zamanda iktisadi ve kültürel faaliyetlerin gelişimini 
de sekteye uğratan yapısal sorunlar olarak öne çıkmıştır. Yeni dönemin 
idarecileri, modern belediye teşkilatlarını, bu sorunların çözümünde en etkili 
araç olarak görmüşlerdir. Tanzimat sonrasındaki belediyecilik hareketleri, 
dünya ölçeğinde hız kazanan sanayileşme, şehirleşme ve zenginleşme 



136  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

süreçleriyle paralel olarak gelişmiş; devletin bürokratik reform hamleleriyle 
kurumsal bir çerçeve kazanmıştır. Bu reformların temel amacı, şehirlerin 
altyapı eksikliklerini gidermek, kamusal hizmetlerin düzenli ve yaygın biçimde 
sunulmasını sağlamak ve böylece hem ekonomik faaliyetlerin canlanmasını 
hem de toplumsal ve kültürel hayatın modernleşmesini mümkün kılmaktır.

XIX. yüzyılda Osmanlı şehirleri, özellikle Avrupa ile ekonomik ilişkilerin 
yoğunlaştığı liman kentlerinde, köklü bir dönüşüm sürecine girmiştir. Doğu 
Akdeniz liman şehirleri, artan ticaret hacmini karşılayabilmek ve Avrupalı 
sermayenin ihtiyaç duyduğu altyapıyı sağlamak amacıyla yeni bir kurumsal 
yapılanma arayışına yönelmiştir. Kanalizasyon, aydınlatma, sağlık ve ulaşım 
gibi temel kentsel hizmetlerin yetersizliği, yalnızca şehir halkının yaşam 
kalitesini değil, aynı zamanda bölgenin uluslararası ticaretteki rekabet 
gücünü de olumsuz etkilemekteydi. Bu nedenle söz konusu hizmetlerin 
modern yöntemlerle düzenlenmesi, hem Osmanlı idaresi hem de bölgeye 
yatırım yapan Avrupalı şirketler açısından vazgeçilmez bir ön şart olarak 
görülmüştür. Öte yandan, Avrupalı güçler yalnızca ekonomik alanla 
sınırlı kalmayıp, yerelde kendi çıkarlarını koruyacak mekanizmaların da 
tesis edilmesini talep etmişlerdir. Bu sebeple, gayrimüslim ve Levanten 
toplulukların belediye teşkilatlarında söz sahibi olması, Avrupa devletleri 
tarafından özellikle desteklenmiştir. Osmanlı’da belediye kurumlarının ilk 
kez liman şehirlerinde ortaya çıkışı, hem dış ekonomik taleplerin hem de iç 
idari ihtiyaçların kesişiminde şekillenmiştir. Bu çerçevede İstanbul’da Galata–
Beyoğlu bölgesinde kurulan Altıncı Dâire-i Belediyye, modern anlamda ilk 
düzenli belediye teşkilatı olarak dikkat çekmiş; benzer dinamikler kısa süre 
içinde Selanik, Beyrut ve İzmir gibi diğer liman kentlerinde de belediye 
kurumlarının tesis edilmesine zemin hazırlamıştır (Ortaylı 1992: 399; 
Ortaylı 2008: 435-436).

Osmanlı İmparatorluğu’nda modern belediyecilik anlayışının gelişimi, 
III. Selim ile başlatılan ve II. Mahmud ile Tanzimat Fermanı sonrasında hız 
kazanan modernleşme hareketlerinin bir parçası olarak değerlendirilmelidir. 
Özellikle Kırım Savaşı sonrası Batılı devletlerle kurulan yoğun diplomatik ve 
ekonomik ilişkiler, şehir yönetiminde yeni arayışların ortaya çıkmasına zemin 
hazırlamıştır (Aytaç 1998: 22). 13 Haziran 1854’te İstanbul’da yaşanan 
askeri ve demografik hareketliliği kontrol altına almak amacıyla kurulan 
İstanbul Şehremaneti, Osmanlı’daki ilk modern belediye teşkilatı olarak öne 
çıkmıştır. Meclis-i Vâlâ tarafından hazırlanan nizamname ile hukuki çerçevesi 
belirlenen Şehremaneti’nin başına, merkezî hükümet tarafından tayin edilen 
bir şehremini getirilmiş ve kurum, doğrudan merkezî otoritenin uzantısı 
olarak yapılandırılmıştır (Ortaylı 1992: 400). Şehremaneti, İstanbul’un 
temel belediye hizmetlerini üstlenmiş; fiyat denetimleri, temizlik, yol ve 



Kürşat Çelik  |  137

kaldırım düzenlemeleri, çarşı ve pazarların organizasyonu gibi kentsel 
yaşamı doğrudan ilgilendiren işlevleri yerine getirmekle görevlendirilmiştir. 
Ayrıca, on iki üyeden oluşan bir “Şehir Meclisi” de teşkil edilerek teorik 
olarak Avrupa’daki belediye meclisleri örnek alınmaya çalışılmıştır (Sunay 
2002: 128; Çelik 1998: 37-38). Ancak uygulamada Şehremaneti, meclis 
ile eşgüdümlü çalışmamış; karar alma süreçlerinde Avrupa’daki örneklerde 
görülen katılımcı ve kurumsallaşmış belediye modeline ulaşamamıştır 
(Ergin 1936: 124). Bu nedenle Osmanlı’daki ilk modern belediye girişimi 
olan Şehremaneti, yapısal olarak klasik idari alışkanlıkların gölgesinde 
kalmış, beklenen başarıyı sağlayamamış ve modernleşme hedeflerini 
gerçekleştirmekte yetersiz kalmıştır (Çekmez 2022: 5).

Osmanlı hükümeti, özellikle Galata ve Beyoğlu gibi liman bölgelerinde 
yoğunlaşan yabancı nüfusun ihtiyaç ve talepleriyle karşı karşıya kalınca, bu 
alanlarda modern belediye hizmetlerinin tesis edilmesini zaruri görmüştür. 
Bu nedenle belediye teşkilatı, başlangıçta İstanbul’un tamamını kapsayacak 
şekilde değil, daha çok uluslararası ticaretin ve yabancı yerleşimin yoğun 
olduğu bölgelerde hayata geçirilmiştir. Paris modeli esas alınarak 1857–1858 
yıllarında iki ayrı nizamname ile kurulan ve “Altıncı Dâire-i Belediyye” adıyla 
teşkilatlandırılan bu kurum, Osmanlı’da modern belediyeciliğin ilk somut 
örneği olarak öne çıkmıştır. Kuruluş sürecinde yabancı konsoloslukların 
baskıları ve Avrupalı tüccarların beklentileri önemli rol oynamış; teşkilatın 
başına ise Hariciye Nezareti kökenli bir bürokrat olan Kâmil Bey atanmıştır 
(Ergin 1936: 126). Dikkat çekici bir husus, Altıncı Dâire’nin kanun ve 
teşkilat yapısının yalnızca Osmanlı bürokratları tarafından değil, aynı 
zamanda İstanbul’da yaşayan Avrupalı temsilciler ile Avrupa tecrübesine sahip 
gayrimüslimler tarafından hazırlanmış olmasıdır (Ergin 1936: 125-126). Bu 
durum, Osmanlı belediyeciliğinin erken döneminde, yerel düzenlemelerin 
yalnızca merkezî iradenin ürünü değil, aynı zamanda uluslararası ve çok 
kültürlü bir müzakere sürecinin sonucu olduğunu göstermektedir.

Osmanlı taşrasında modern anlamda beledî teşkilatlanma süreci, 8 Ekim 
1864 tarihli Vilâyet Nizamnâmesi ile kurumsal bir çerçeveye oturtulmuştur. 
Söz konusu düzenleme, livâ ve kaza merkezlerinde seçimle belirlenen 
üyelerden oluşan meclis-i beledîlerin teşkil edilmesini öngörmekteydi 
(Ortaylı, 1992: 400). Bununla birlikte, 1864 Vilâyet Nizamnâmesi köyleri 
belediye kabul etmekle birlikte, şehir ve kasabalarda belediye örgütlenmesinin 
nasıl tesis edileceğine dair açık hükümler getirmemekteydi. Bu boşluk, 
özellikle İstanbul’daki gelişmelerin etkisiyle bazı taşra kentlerinde belediye 
kurulmasına yönelik taleplerin ve girişimlerin ortaya çıkmasına zemin 
hazırlamıştır.



138  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

Merkezi hükümet, bu ihtiyaç ve talepler doğrultusunda 1867 yılında 
yayımlanan iki ayrı talimatname ile konuyu yeniden düzenlemiştir. Ancak söz 
konusu talimatnameler belediyelere özerklik tanımaktan ziyade, onların idari 
bir varlık olarak meşruiyetini tesis etmekteydi. Böylece belediyelerin kuruluş 
esasları ile görev ve sorumluluk alanları belirlenmiş oldu. Belediyeler; cadde, 
sokak, meydan ve kaldırım düzenlemeleri, su ve kanalizasyon hizmetleri, yoksul 
yardımları, aydınlatma, pazarların düzenlenmesi ve yangınların önlenmesi 
gibi kentsel hizmetlerden sorumlu kılındı. Ayrıca, belediye meclislerinin 
denetim işlevini yerine getirebilmesi için farklı dini topluluklardan seçilecek 
teftiş memurları ile zaptiye kuvvetlerinin görevlendirilmesi öngörülmekteydi 
(Çadırcı, 1997: 275).

Osmanlı Devleti’nde belediye teşkilatının hukuki temelleri, I. Meşrutiyet 
dönemi ile birlikte kurumsal bir nitelik kazanmıştır. Bu dönemde 
hazırlanan belediye statüleri ve uygulamaları yalnızca dönemin ihtiyaçlarına 
cevap vermekle kalmamış, aynı zamanda sonraki süreçleri de derinden 
etkilemiştir. Tanzimat’ın başlangıcından itibaren yürürlüğe konulan belediye 
düzenlemeleri, ilk Osmanlı Meclis-i Mebusanı’nda ehliyet ve bilgi sahibi 
mebusların müzakerelerine konu olmuş; ancak hükümet, bu tartışmalara 
rağmen İstanbul ve taşra vilayetleri için iki ayrı kanun tasarısını gündeme 
getirmiştir. Neticede, 5 Ekim 1877 tarihinde kabul edilen Dersaadet Belediye 
Kanunu ve Vilayet Belediye Kanunu, Osmanlı topraklarında belediyelere 
yalnızca idarî bir varlık kazandırmakla kalmamış, aynı zamanda onlara 
hükmî şahsiyet statüsü de tanımıştır. Söz konusu kanunlarla belediyelere 
geniş yetki ve sorumluluk alanları tanımlanmıştır. Böylelikle belediyeler; 
imar faaliyetlerinin düzenlenmesi ve denetlenmesi, bayındırlık hizmetlerinin 
yürütülmesi, aydınlatma ve temizlik işleri, belediye mallarının idaresi, emlak 
tahriri ve nüfus sayımlarının gerçekleştirilmesi, pazar ve ticari faaliyetlerin 
kontrolü, halk sağlığına yönelik hijyen tedbirleri, mezbahaların işletilmesi, 
eğitim kurumları açılması, itfaiye teşkilatının oluşturulması ve belediye 
gelirlerinin toplanması gibi çok boyutlu görevlerle yükümlü kılınmıştır.

I. Dünya Savaşı sonrasında ise, Şehremini Cemil Paşa döneminde yürürlüğe 
giren “Teşkilât-ı Belediyye Kanûn-ı Muvakkati”, belediye teşkilatlanmasının 
sürekliliğini sağlamaya yönelik yeni bir adım olarak dikkat çekmektedir 
(Ortaylı, 1992: 400-401). Bu düzenlemelerden hareketle denilebilir ki, 
Osmanlı’da yerel yönetimlerin kurumsallaşması, Avrupa’daki örneklerle 
karşılaştırıldığında görece gecikmeli bir seyir izlemiş olsa da, özellikle 
devletin son dönemlerine kadar belediyeciliğin hukuki ve idari çerçevesinin 
güçlendirilmesi adına ciddi gayretler sarf edilmiştir. Kısaca, Beyrut belediye 
yönetimi de Osmanlı İmparatorluğu’nun 1864, 1867 ve 1877 yıllarında 
çıkardığı belediye kanunlarıyla biçimlenmiş, bu sebeple Osmanlı taşrasında 



Kürşat Çelik  |  139

belediye kurumunun gelişimi, merkezdeki hukuki ve idari düzenlemelerin 
doğrudan yansıması olarak ortaya çıkmıştır.

2. Beyrut’ta Belediye Teşkilatı Kurulmasının Altyapısı 

Beyrut belediye teşkilatı, Osmanlı Devlet’inin Arap vilayetlerinde modern 
belediyeciliğin ilk örneklerinden biri olarak, hem devletin genel reform 
sürecinin hem de Beyrut’un kendine özgü koşullarının bir yansımasıdır. 
Osmanlı Devleti’nde belediye kurumları ilk olarak İstanbul, İzmir ve Beyrut 
gibi ticari ve stratejik önemi yüksek merkezlerde ortaya çıkmış, bu durum 
söz konusu şehirlerin devletin içindeki iktisadi ve sosyal ağlardaki merkezi 
konumlarıyla yakından ilişkili olmuştur. Özellikle 19. yüzyıl başlarından 
itibaren dünya ölçeğinde yaşanan ticari canlanma, Beyrut’un belediyeleşme 
sürecini hızlandıran temel faktörlerden biri olmuştur. Korumacı politikaların 
gevşemesi, altın rezervlerinin keşfiyle yaşanan parasal genişleme ve uluslararası 
ölçekte tesis edilen görece barış ortamı, Batı Avrupa’da iktisadi hareketliliği 
artırmış, bu gelişmeler Osmanlı topraklarına da yansımıştır. Avrupa’da 
Sanayi Devrimi’nin ortaya çıkardığı kitlesel üretim modeli, uluslararası 
ticaret düzenini kökten değiştirmiş; bu süreçte hammadde ve pazar arayışları 
Osmanlı coğrafyasını ekonomik açıdan daha cazip bir konuma taşımıştır. 
Beyrut’un, hem Doğu Akdeniz’in önemli bir limanı olması hem de Osmanlı 
hinterlandının zengin tarımsal ve ham madde kaynaklarına açılan bir kapı 
işlevi görmesi, burada modern belediye teşkilatının kurulmasını zorunlu kılan 
temel etkenlerden biri olmuştur. Beyrut belediyesi, yalnızca Osmanlı’daki 
reformcu modernleşme eğilimlerinin bir ürünü değil, aynı zamanda küresel 
kapitalist ekonominin bölgesel bir yansıması olarak değerlendirilmelidir 
(Aslantürk 2018: 143).

Beyrut, 19. yüzyılda Suriye kıyısının en stratejik liman kenti olarak 
öne çıkarken, aynı zamanda bölgenin diplomatik merkezi kimliğini de 
kazanmıştır. Kentte çok sayıda konsolosluk ve konsolos yardımcısının görev 
yapması, Beyrut’un yalnızca bir ticaret merkezi değil, aynı zamanda Doğu 
Akdeniz’in uluslararası ilişkiler ağına eklemlenen bir diplomasi sahnesi 
olduğunu göstermektedir (Özveren 1994: 82). Bu gelişmeler sonucunda, 
Beyrut’un liman kenti kimliği hem kentin ekonomik yapısında hem de 
toplumsal dokusunda derin dönüşümler yaratmıştır. Ticaret hacminin 
artması, kozmopolit nüfusun yeniden şekillenmesine yol açarken; zengin 
tüccar sınıfının yükselişi, misyoner okullarıyla artan eğitimli insan sayısı ve 
yerel basının toplumu yönlendirmedeki etkisi, belediye teşkilatının oluşması 
için gerekli toplumsal ve kurumsal zemini hazırlamıştır. Beyrut’un modern 
belediyeciliğe yönelimi, yalnızca idari bir reform değil, aynı zamanda 
toplumsal modernleşmenin de bir tezahürü olmuştur. Özellikle iş adamları 



140  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

derneklerinin rıhtım, kaldırım ve yol düzenlemeleri gibi altyapı talepleri, 
yerel yönetimlerin doğuşunda belirleyici olmuş; belediye teşkilatı, tüccar 
sınıfının ekonomik çıkarlarıyla toplumsal hedeflerini gerçekleştirmesine 
olanak tanıyan ilk kurumsal platforma dönüşmüştür. Beyrut örneği, Osmanlı 
şehirlerinde modern belediyeciliğin yalnızca yukarıdan inşa edilen bir reform 
sürecinin ürünü olmadığını, aynı zamanda yerel aktörlerin özellikle tüccar 
sınıfının kent yönetimine katılma iradesiyle şekillendiğini ortaya koymaktadır 
(Özveren 1994: 88).

Beyrut’un belediye teşkilatına giden sürecin fikrî temelleri, Kavalalı 
Mehmet Ali Paşa’nın Osmanlı merkezi otoritesine karşı yürüttüğü mücadele 
sonrasında ortaya çıkan yeni idari düzenlemelerle ilişkilidir. 1833 Kütahya 
Antlaşması ile Suriye ve Doğu Akdeniz kıyı şehirlerinin idaresi Mehmet Ali 
Paşa’ya bırakılmış, Paşa da bölgenin yönetimini üvey oğlu İbrahim Paşa’ya 
tevdi etmiştir. İbrahim Paşa’nın 1833-1840 yılları arasında uyguladığı 
idari model, Beyrut’ta modern belediyeciliğin nüvelerini oluşturan en 
önemli deneyimlerden biri olmuştur. Nitekim Paşa, nüfusu 20.000’i aşan 
her şehirde, şehrin önde gelenlerinden seçilen ve Müslim-gayrimüslim eşit 
temsiline dayanan istişare divanlarını (Divan-ül Meşvere) tesis etmiştir. 
Beyrut’ta on ikişer kişiden oluşan bu divanlar, toplumsal katılımı güçlendiren 
ve halkın şikâyetlerini düzenli toplantılarla çözüm arayışına taşıyan bir yerel 
yönetim pratiği sunmuştur (Altundağ 233-234; Samur 1995: 45). Bununla 
birlikte, divanların yanında etkin bir polis teşkilatı ve yargı düzeni tesis 
edilmiş, ayrıca kasaba ve köylerde temsilci konseyleri oluşturularak belediye 
işlevlerini üstlenecek idari mekanizmalar geliştirilmiştir. İbrahim Paşa’nın 
gayrimüslimlere yönelik geleneksel kısıtlamaları kaldırması, özellikle 
Hristiyan topluluklar nezdinde güçlü bir sempati kazanmasına neden 
olmuştur (Ekinci vd. 2020: 232). Paşa’nın atadığı Mahmud Nami Bey, şehrin 
sivil işlerini idare etmek üzere vali (muhafız) sıfatıyla görevlendirilmiş; onun 
idaresinde limanda karantina istasyonunun inşası (1834-35) ve yabancı 
konsoloslukların desteklediği sağlık komitesinin faaliyetleriyle kentte sağlık 
koşullarında önemli iyileşmeler sağlanmıştır (Sharif 2014: 2; Hanssen 2005: 
117-118; Özveren 1994: 82). İbrahim Paşa dönemindeki bu uygulamalar, 
Beyrut’ta yalnızca modern bir belediye teşkilatının kurumsal zeminini 
hazırlamakla kalmamış, aynı zamanda kentte toplumsal katılım, sağlık, 
güvenlik ve eşitlik ilkelerinin iç içe geçtiği yeni bir yerel yönetim anlayışını 
da hayata geçirmiştir.

Beyrut’ta karantina uygulamasının hayata geçirilmesi, kentin uluslararası 
ticaret ağlarına entegrasyonunda kritik bir rol oynamış ve limanı Doğu 
Akdeniz’in en güvenilir sağlık kontrol noktalarından biri haline getirmiştir. 
Özellikle veba gibi salgınların önlenmesinde bu uygulamanın kısa vadede 



Kürşat Çelik  |  141

olumlu sonuçlar doğurduğu görülmekle birlikte, tekrar eden kolera, tifo ve 
benzeri bulaşıcı hastalıklar mevcut önlemlerin yetersizliğini ortaya koymuş, 
daha sistematik ve sürekli tedbirlerin gerekliliğini gündeme getirmiştir 
(Hanssen 2005: 121). Bu süreç, yalnızca Osmanlı idaresinin değil, aynı 
zamanda bölgede yoğun şekilde bulunan yabancı tüccar ve konsoloslukların 
talepleriyle de şekillenmiş; sağlık ve düzen konusundaki beklentiler, taşrada 
belediyeciliğin kurumsallaşmasını hızlandırmıştır. Benzer bir eğilim, 1862’de 
Kıbrıs’ta Lefkoşa İdare Meclisi’nin çarşı düzeni ve temizlik faaliyetlerini 
denetlemek amacıyla narh fiyatlarını düzenli aralıklarla kontrol etmeye 
başlaması ve Müslim-Hristiyan üyelerden oluşan bir “Çarşı Meclisi” tesis 
etmesiyle de gözlemlenmiştir. Aynı dönemde, yabancı tüccar ve konsolosluk 
memurlarının yoğun olarak yaşadığı Tuzla’da da, yalnızca yerli Müslüman 
ve Hristiyanların değil, yabancı unsurların da temsil edileceği bir meclisin 
kurulması talebi dile getirilmiştir (Samani 2018: 596). Hem Beyrut hem 
de Kıbrıs örnekleri, Osmanlı liman şehirlerinde belediye teşkilatlarının 
gelişiminde yabancı tüccarların ve konsoloslukların doğrudan etkisini 
açıkça göstermektedir ki; bu şehirlerdeki yerel yönetimlerin sadece Osmanlı 
iç dinamiklerinin değil, aynı zamanda uluslararası ticaretin ve diplomatik 
beklentilerin de ürünü olduğunu ortaya koymaktadır.

1846 yılına kadar Beyrut’ta Amerikan, Fransız, Rus ve yerel girişimlere 
ait sağlık kurumları da dâhil olmak üzere herhangi bir hastane bulunmaması, 
kentin hızla büyüyen ticari ve demografik yapısına kıyasla ciddi bir kurumsal 
boşluk olduğunu göstermektedir. Bu tarihte açılan Osmanlı askerî hastanesi, 
şehrin modern tıp kurumlarıyla tanışmasındaki ilk adımı teşkil etse de, 
Beyrut’un karşı karşıya kaldığı salgın hastalıkların boyutu düşünüldüğünde 
bu girişimin yetersiz kaldığı açıktır. Karantina idaresi zaman zaman kısmi 
başarılar elde etmiş olsa da, salgınların yayılmasını önlemede çoğu kez başarısız 
olmuş; nitekim şehir 19. yüzyıl boyunca defalarca veba, kolera ve tifo gibi 
salgınların yıkıcı etkilerine maruz kalmıştır. Özellikle 1848’de yaşanan salgın, 
çarşıların ve dükkânların boşaltılmasıyla sonuçlanarak ekonomik hayatı felce 
uğratmıştır. Daha da dramatik olanı, 1865 kolera salgınıdır; bu süreçte ticari 
faaliyetler tamamen durma noktasına gelmiş, sekiz ay boyunca hem yerli hem 
de yabancı tüccar ciddi mali kayıplar yaşamıştır. Salgın hastalıkların yalnızca 
bireysel sağlık üzerinde değil, fiyat artışları, gıda kıtlığı ve buna bağlı olarak 
ortaya çıkan kıtlık ve isyan korkuları üzerinden toplumsal düzen üzerinde de 
doğrudan etkili olduğu görülmektedir (Fawaz 1993: 34, 37). Bu nedenle 
Beyrut’ta sağlık kurumlarının geç teşekkülü ve karantina sisteminin sınırlı 
etkinliği, kentin hem ekonomik istikrarını hem de toplumsal güvenliğini 
derinden sarsan yapısal bir sorun alanı olarak değerlendirilmelidir.



142  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

Beyrut, 19. yüzyılın ilk yarısından itibaren liman kenti kimliği ve yabancı 
nüfusun yerleşimiyle birlikte yalnızca ekonomik değil, aynı zamanda kültürel 
bir dönüşüm sürecine girmiştir. 1830’lardan itibaren yoğunlaşan misyoner 
faaliyetleri, şehrin demografik yapısını etkilerken, modern kentsel hizmetlere 
ve altyapıya duyulan talebi de artırmıştır. Misyonerler tarafından açılan 
eğitim kurumları, yeni bir eğitimli elitin doğmasına zemin hazırlamış; bu 
kesim, toplumsal refahın yükselmesi için düzenli bir belediye teşkilatının 
gerekliliğini dile getiren başlıca aktörlerden biri haline gelmiştir. Özellikle 
Fransız ve Amerikan Tıp Okulları’nın faaliyetleri, şehrin sağlık standartlarını 
yükselterek Beyrut’un hijyen ve kamu sağlığına dair algısını dönüştürmüştür. 
Bununla birlikte, ticaretle uğraşan ve misyoner okullarında eğitim gören 
gençlerin yurt dışına açılması, hem kültürel etkileşimi yoğunlaştırmış hem 
de modern yönetim anlayışına yönelik talepleri güçlendirmiştir. Henüz 
belediye meclisi kurulmadan önce, Avrupa tecrübesini yakından gözlemleyen 
Beyrutlu aydınların gazete ve kitaplar aracılığıyla kanun ve düzen vurgusu 
yapmaları, yerel modernleşme girişimlerinin yalnızca dış baskıların değil, 
içeriden yükselen toplumsal taleplerin de ürünü olduğunu göstermektedir 
(Sharif 2014: 31). Beyrut’taki yerel yönetimlerin modernleşme sürecinin tek 
boyutlu, yani yalnızca dış müdahalelerin sonucu olarak değil; aynı zamanda 
yerel aktörlerin bilinçli taleplerinden doğduğunu ortaya koyması bakımından 
kritik öneme sahiptir. Özellikle Avrupa deneyimlerini birebir gözlemlemiş 
ve bu gözlemleri yazılı kültür aracılığıyla toplumla paylaşan aydınların rolü, 
belediye fikrinin ithal bir kurumdan ziyade, yerel ihtiyaçlarla harmanlanmış 
bir dönüşüm olduğunu kanıtlamaktadır.

1860 Lübnan olaylarının ardından Beyrut ve çevresi, bölgedeki toplumsal 
ve siyasal çalkantılardan kaçan çok sayıda göçmene ev sahipliği yapmıştır. 
Lübnanlıların büyük bir kısmı için Beyrut, güvenlik ve yaşam koşullarını 
iyileştirme arayışında en uygun sığınak olarak görülmüştür. Nitekim bu 
dönemde şehrin nüfusu olağanüstü bir hızla artmış, birkaç yıl içerisinde 
neredeyse iki katına çıkmıştır. 1858 ile 1861 yılları arasında 40.000 civarında 
olan nüfusun 75.000’e yükselmesi, demografik dönüşümün doğal nüfus 
artışıyla açıklanamayacak ölçüde göç temelli olduğunu göstermektedir 
(Fawaz 1993:31-32; Çelik, 2010: 170). Bu hızlı nüfus artışı, beraberinde 
ciddi idari ve toplumsal sorunları gündeme getirmiştir. Mültecilerin barınma, 
temizlik, yiyecek ve ilaç ihtiyaçlarının karşılanmasında yaşanan yetersizlikler, 
şehirde sosyal hayatın niteliğini düşürmekle kalmamış, aynı zamanda salgın 
hastalıkların ortaya çıkışı ve yayılışı için de elverişli bir ortam hazırlamıştır. 
Özellikle 1861 yılında Beyrut’ta görülen ateşli hastalıkların yayılması, 
göçmen hareketinin doğrudan bir sonucu olarak değerlendirilmektedir.  
Uzun süren kuraklık ise durumu daha da ağırlaştırarak hem hijyen koşullarını 



Kürşat Çelik  |  143

olumsuz etkilemiş hem de tarımsal üretimi sekteye uğratmıştır. Bu koşullar, 
hızla artan tüketici sayısıyla birleştiğinde, temel gıda ve malzeme fiyatlarının 
yükselmesine yol açmış ve şehir ekonomisini derinden etkilemiştir. Beyrut’un 
büyüyen nüfusuna bağlı olarak kent, fiziki açıdan da genişlemiş; ancak bu 
büyüme, belediye hizmetlerinin aynı ölçüde gelişmesini sağlayamamıştır. 
Sokakların temizliği ve bakımı şehrin en önemli sorunlarından biri hâline 
gelmiş, kentsel altyapı yetersizlikleri halk sağlığı üzerindeki tehditleri daha 
da artırmıştır (Sharif, 2014: 34-35). Buna göre göçün etkileri yalnızca 
demografik ve mekânsal düzeyde değil, aynı zamanda sağlık, ekonomi 
ve idari kapasite alanlarında da kendisini göstermiştir. Lübnan iç savaşı 
öncesinde, Osmanlı idarecileri sayesinde Beyrut ve çevresinde güvenlik 
sağlanmıştı. Ancak mültecilerin Beyrut’a gelmesiyle birlikte, yerli ve yabancı 
sakinlere yönelik saldırılar artmıştı. 

19. yüzyılda Beyrut, yalnızca bölgesel bir ticaret merkezi değil, aynı 
zamanda Ortadoğu’nun en önemli basın ve yayın merkezlerinden biri 
hâline gelmiştir. Şehirde faaliyet gösteren çok sayıda matbaa, gazete ve 
dergi aracılığıyla üretilen yayınlar, toplumun güncel gelişmelerden haberdar 
olmasında ve kamusal bilincin oluşmasında kritik bir rol oynamıştır. 
Özellikle 1860 iç karışıklıkları sonrasında basın, yalnızca haber aktarımı 
işlevi görmekle kalmamış, aynı zamanda toplumsal sorunların dile 
getirilmesinde ve kamuoyu oluşturulmasında etkin bir araç hâline gelmiştir. 
Yerel gazetelerde sosyal yardımlar, vergi adaletsizlikleri, hijyen sorunları 
ve salgın hastalıklar gibi gündelik hayatı doğrudan etkileyen konular sıkça 
işlenmiş; artan mülteci nüfusunun beraberinde getirdiği sağlık koşullarının 
bozulması, konut yetersizliği, sokakların bakımı ve asayiş meseleleri de 
kentsel hizmetlerin yetersizliğini gözler önüne sermiştir. Bu çerçevede 
Beyrut basını, belediyeciliğin kurulmasına ilişkin fikrî ve ideolojik temellerin 
oluşmasında belirleyici bir rol oynamış; kentsel düzenin yalnızca idari bir 
zorunluluk değil, aynı zamanda toplumsal bir ihtiyaç olduğunu kamuoyuna 
yansıtmıştır. Yerel basın mensupları, Beyrut Belediyesi’nin kurulmasını 
yalnızca kentsel ihtiyaçlarla sınırlı görmemiş, aynı zamanda yükselen 
milliyetçilik hareketleriyle bağlantılı bir gelişme olarak değerlendirmiştir. 
Nitekim gazetelerde, Belediye Meclisi’nin görevlerini yerine getirme 
kapasitesi üzerine yoğun eleştiriler yer almıştır. Bu eleştiriler özellikle kentsel 
planlama, piyasa denetimi, halk sağlığı, kamu ahlakı ve refah politikaları gibi 
alanlarda belediyenin yeterliliğini sorgulamıştır (Hanssen, 2005: 139). Beyrut 
basını, yalnızca mevcut sorunları görünür kılmakla kalmamış; aynı zamanda 
belediye kurumunun işlevselliğinin artırılması yönünde toplumsal bir baskı 
unsuru işlevi görmüştür. Bu durum, belediye teşkilatının kuruluş sürecinde 
ve işleyişinde kamuoyu denetiminin ne derece önemli bir rol oynadığını 



144  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

göstermektedir. Eleştiriler, belediyenin daha etkin ve verimli çalışabilmesi 
için gerekli kurumsal düzenlemelerin yapılmasına katkıda bulunmuş; 
böylece basın, Beyrut’un modernleşme sürecinde hem bilgilendirici hem de 
dönüştürücü bir aktör olarak öne çıkmıştır.

Beyrut basınının önde gelen gazetelerinden Hadikatü’l-Ahbar’da yazarlık 
yapan Halil el-Huri, şehrin modernleşme sürecinde belediye kurumuna 
atfedilen işlevleri ve beklentileri çarpıcı bir şekilde yansıtmıştır. Gazetenin 
29 Kasım 1860 tarihli sayısında yayımlanan yazısında el-Huri, daha sağlıklı 
bir şehir inşa edebilmek için tüm “sosyal hastalıkların” kökünü kazıyacak 
bir belediye meclisinin  ilk adıyla Meclis el-Tanzimat el-Belediye,  kurulmak 
üzere olduğunu duyurmuştur. El-Huri, Fuat Paşa’nın Beyrut halkına söz 
konusu konseyin kuruluşunu bir “müjde” olarak ilan ettiğini vurgulamış 
ve bu düzenleme sayesinde kentin “hem manevi hem de maddi düzeyde 
önem kazanacağı yeni bir çağa” gireceğini belirtmiştir (Sharif, 2014: 32; 
Hanssen, 2005: 123). Huri’nin bu değerlendirmesi, Beyrut’ta belediyecilik 
fikrinin yalnızca altyapı ve bayındırlık hizmetleri gibi maddi unsurlara 
indirgenmediğini, aynı zamanda manevi ve toplumsal bir dönüşümün aracı 
olarak da görüldüğünü göstermektedir. Nitekim onun ifadelerine göre 
belediye meclisinin temel sorumluluğu, kentin yararına olacak, kalkınmasını 
ve başarısını artıracak her türlü bayındırlık faaliyetiyle ilgilenmek ve inşa 
etmektir. Bu yaklaşım, belediyeciliği yalnızca teknik bir yönetim mekanizması 
değil, aynı zamanda kentsel gelişmenin ve toplumsal ilerlemenin taşıyıcısı 
olarak konumlandırmaktadır. Halil el-Huri’nin yazılarından anlaşılıyor ki, 
dönemin Beyrut entelektüelleri ve gazetecilerinin gözünde belediyeciliğin 
bir medeniyet projesi olarak algılanmaktadır. Bu perspektif, belediye 
kurumunun kuruluş aşamasında ona yüklenen yüksek beklentileri açığa 
çıkarmaktadır. Özellikle kentin kalkınmasının belediye hizmetleri üzerine 
temellendirilmesi, Beyrut’un toplumsal ve kültürel dönüşümünde yerel 
yönetimlerin modernleşme ile özdeşleştirildiğini göstermektedir.

Beyrut’ta belediyecilik fikrinin gelişiminde yalnızca yerel aktörler değil, 
aynı zamanda vizyoner devlet adamları da belirleyici rol oynamıştır. Bu 
isimlerin başında ise Osmanlı modernleşme sürecinin önde gelen simalarından 
Fuat Paşa gelmektedir. 1860’ta Lübnan’da meydana gelen iç karışıklıkların 
dış müdahalelere zemin hazırlamasını engellemek isteyen Osmanlı hükümeti, 
Hariciye Nazırı sıfatıyla Fuat Paşa’yı geniş yetkilerle bölgeye göndermiştir 
(Akarlı, 1993: 30). Paşa, bölgeye ulaştığında olaylarda ihmali bulunan devlet 
görevlilerini cezalandırmış, kargaşayı körükleyen unsurların teslim olmasını 
sağlamış ve böylece Osmanlı idaresinin otoritesini yeniden tesis etmiştir.



Kürşat Çelik  |  145

Fuat Paşa’nın Beyrut’taki misyonu yalnızca güvenliğin sağlanmasıyla 
sınırlı kalmamış, aynı zamanda idari ve hukuki reformların uygulanmasını 
da kapsayan geniş bir modernleşme vizyonu taşımıştır. Özellikle Arazi 
Kanunnamesi’nin bölgede uygulanmasında gösterdiği başarı, onun hukuki 
ve kurumsal düzenlemelerin yerleşmesine katkısını ortaya koymaktadır. 
İstanbul’da ilk Osmanlı Belediyesi’nin kurulmasına aktif biçimde katılan 
bir devlet adamı olarak Fuat Paşa, Beyrut’a gelmeden önce belediyecilik 
fikrinin güçlü bir savunucusu konumundaydı. Fuat Paşa’nın Beyrut’taki 
görevi, yalnızca merkezi hükümetin otoritesini pekiştirmekle kalmamış, 
aynı zamanda kentin belediye teşkilatının kurulması sürecinde doğrudan 
bir dönüştürücü etki yaratmıştır (Hanssen, 2005: 141). 1860 olaylarının 
ardından merkezi hükümetin Lübnan’a yönelik ilgisinin artması, Beyrut’ta 
belediye teşkilatının oluşturulmasının en önemli siyasi sonuçlarından biri 
olmuştur (Yerasimos, 2006: 179). Fuat Paşa’nın bölgedeki temel misyonu, 
Osmanlı merkezî otoritesini güçlendirmek ve yerel idari yapıları devletin 
modernleşme politikalarıyla uyumlu hâle getirmekti (Commins, 1990: 12). 
Bu nedenle Fuat Paşa’nın Beyrut’taki faaliyetleri, Osmanlı modernleşmesinin 
taşra düzeyinde nasıl somutlaştığını ve belediye kurumunun yalnızca kentsel 
ihtiyaçlara değil, aynı zamanda siyasi istikrar ve merkezîleşme hedeflerine de 
hizmet ettiğini göstermektedir.

Tanzimat reformlarının Osmanlı idari yapısında harekete geçirdiği 
dönüşüm, merkez-taşra ilişkilerinin doğasını köklü biçimde yeniden 
şekillendirmiştir. Bu reform süreci, merkezi otorite ile yerel topluluklar 
arasındaki mutabakatı yeni bir zemine taşımayı amaçlamakla birlikte, 
esasen devletin taşra üzerindeki denetimini artıran ve merkezileşme sürecini 
pekiştiren bir mekanizma olarak işlev görmüştür. Beyrut Belediyesi’nin 
kuruluşu da, Tanzimat’ın merkezileştirici yönünün somut bir örneği 
niteliğindedir (Avcı, 2016: 170).

Belediye kanunlarının yanı sıra, 1858’de yürürlüğe konulan Arazi 
Kanunnamesi de Beyrut’ta belediyecilik fikrinin şekillenmesinde kritik bir 
rol oynamıştır. Söz konusu düzenleme, devletin genelinde kentsel mülklerin 
ve binaların vergilendirilmesinde köklü bir değişiklik getirerek, mülklerin 
değerini üzerinde veya içinde üretilen mallara göre değil, kendi başlarına 
belirlemeye başlamıştır. Bu uygulama, kentli mülk sahiplerinin şehirle olan 
bağlarını güçlendirmiş, kentsel aidiyet ve bilinç duygusunu pekiştirmiştir. 
Aynı zamanda Arazi Kanunnamesi, Osmanlı yönetiminin toprak büyüklüğü 
ve kalitesi hakkında sistematik bilgi edinmesini sağlayarak arazi kullanımını 
daha rasyonel bir şekilde düzenleme imkânı yaratmıştır. Beyrut özelinde ise 
kanun, şehir dışındaki kentleşme süreçlerini resmileştirmiş ve hızlandırmıştır. 
Mülkiyetin tapu güvencesi altında devredilebilir hâle gelmesi, yalnızca 



146  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

bireysel hakların korunmasını değil, aynı zamanda emlak piyasasının 
standartlaşmasını da mümkün kılmıştır. Bu gelişmeler, belediye maliyesi 
üzerinde de doğrudan etkili olmuştur. Arazi Kanunu sayesinde hem 
vergiler hem de belediye gelirleri artmış, mülklerin kentsel rehabilitasyon 
amacıyla kullanılabilmesinin önü açılmıştır. Ayrıca, şehir merkezinin dışında 
emlak piyasasının gelişmesi, Beyrut’un mekânsal genişlemesine ivme 
kazandırmıştır. Nitekim bu süreçte belediye bütçesine 150.000 kuruşluk bir 
aktarım yapılmış, bu da kentsel hizmetlerin finansmanında yeni bir dönemin 
başlangıcı olmuştur (Hanssen, 2005: 142-143). Sonuç olarak, Tanzimat 
reformları ve Arazi Kanunu’nun birlikte yarattığı dönüşüm, Beyrut’ta 
belediyeciliğin yalnızca idari bir yenilik değil, aynı zamanda merkezileşme, 
ekonomik rasyonelleşme ve kentsel modernleşmenin birleşim noktası olarak 
ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır.

3. 1863 Tarihli Beyrut Belediye Nizamnamesi

Beyrut’ta belediye teşkilatının kurumsallaşmasında, 1858 tarihli Arazi 
Kanunnâmesi’nin uygulanması belirleyici bir rol oynamıştır. Zira bu kanun, 
sadece toprak mülkiyet ilişkilerini düzenlemekle kalmamış, aynı zamanda 
taşra kentlerinde mali kaynakların oluşturulmasına da zemin hazırlamıştır. 
Nitekim 17 Haziran 1863 (29 Zilhicce 1279) tarihli bir belgede, kanun 
çerçevesinde toplanan 150.000 kuruşluk gelirin Beyrut’un temel belediye 
hizmetlerine tahsis edildiği görülmektedir. Bu bütçenin özellikle temizlik, 
şehrin su ihtiyacının karşılanması ve limanın düzenlenmesi gibi kentsel 
yaşamın sürdürülebilirliği açısından hayati işlevlere yönlendirilmesi, Osmanlı 
idaresinin Beyrut’u sadece bir liman şehri olarak değil, aynı zamanda 
bölgesel bir merkez olarak yeniden inşa etme çabasını göstermektedir 
(BOA. İ.MVL. 493-22334-3, 23 Rebiülahir 1280 H). Bu doğrultuda, söz 
konusu kaynakların kullanımını planlamak üzere Sayda Eyalet Meclisi’nde 
Beyrut’ta bir belediye meclisinin kurulmasına karar verilmiş ve bu karar, 
merkezî idarenin onayı için Meclis-i Vâlâ’ya iletilmiştir. Belediye teşkilatının 
hukuki çerçevesini belirleyen Beyrut Belediye Nizamnâmesi ise toplam 21 
maddeden oluşmakta olup, iki ana bölüm hâlinde düzenlenmiştir (BOA. 
İ.MVL. 493-22334-1-3). Bu nizamnâme, bir yandan şehrin fiziki ve sosyal 
düzenini kurumsallaştırmayı hedeflerken, diğer yandan Osmanlı idaresinin 
Tanzimat sonrası modernleşme politikalarının Arap vilayetlerinde ne ölçüde 
kurumsal karşılık bulduğunu da açıkça ortaya koymaktadır.

Birinci Kısım Meclisin Oluşturulması Hakkında

1. Madde:  Meclisin başkanlığına Beyhumzâde Hacı Abdullah Efendi 
seçilmiş ve başkanlık görevine özel olarak atanmıştır.



Kürşat Çelik  |  147

2. Madde: Söz konusu meclisin düzenlemeleri merkeze gönderilene 
kadar, meclis toplanmaya devam edecektir. Bu meclisin düzenlemeleri 
uygulamak ve tüm üyelerin eşit olarak hizmet vermesi için her dört ayda bir 
değiştirilecektir. Söz konusu meclis üyelerinden dört kişi seçilecek ve görev 
süreleri dört ay olacaktır. Meclis başkanı ve yardımcısı görevde oldukları 
sürece, söz konusu dört üye her hafta perşembe günü ve her ay da bir kez 
toplanacaklardır. Herhangi bir durumda, meclis üyelerinin tamamı bir araya 
gelerek toplanacaktır. Her dört ayın sonunda, söz konusu üyeler, yaptıkları 
işlerin hesaplarını sunacaklardır ve yerlerine diğer üyeler seçilecektir. Bu 
kişiler de hizmet verme ve belirtilen süre boyunca değiştirilme görevini 
üstleneceklerdir ve yerlerine başkaları seçilecektir.

3. Madde: Her üç yılda bir, söz konusu meclisin başkanı ve üyeleri, 
valinin emriyle, halktan oluşan bir komisyon tarafından korunacak veya 
değiştirilecektir. Meclis başkanı ve üyelerinin değiştirilmesine karar 
verildiğinde, başkanlık ve üyelik için seçilecek kişiler, belde halkı arasından 
olacaktır. Ancak, başkanın yardımcısı her yıl bir kez değiştirilecektir.

4. Madde: Belediye meclisinde görev yapacak başkan ve üyeler, maaşsız 
hizmet edeceklerdir. 

5.  Madde: Belediye meclisi için hükümet tarafından bir yer tahsis edilecek 
ve iki memur atanacaktır. 

6. Madde: Belediye meclisine karşı açılacak dava yazılı olacak ve yargılama 
da mutlaka vali tarafından yönetilecektir. Bu durum mecliste uygulanacaktır.

7. Madde: Belediye meclisi, belge veya emir verebilecektir.

8. Madde: Belediye meclisine ait olan ve hükümet tarafından 
gerçekleştirilen tahsilatlardan tahsilat ücreti alınmayacaktır. 

9. Madde: Belediye sandığı için hayır sahipleri tarafından bir yer alınır 
veya bir bina yapılır veya belediye sandığından bazı yerler ortaklanır ise 
bunların gelirleriyle belediye adına ne toplanırsa hepsi belediye sandığına ait 
olacaktır.

10. Madde: Belediye meclisi tarafından, temizlik vergileri olarak tahsis 
edilen ve bu iş için yapılacak düzenleme ve geliştirmelerin masraflarını 
karşılamak için yeterli olmayan gelirler, devlet tarafından yıllık 150 bin 
guruş olarak verilmiştir. Bu bağış, bu maddeye ilişkin olarak devletten 
gelecek olan fermana göre, sekizinci maddede belirtilen belediye sandığına 
göre toplanacak olan para, belediye meclisi tarafından harcanacaktır. Eğer 
belirtilen miktarlar, Beyrut şehrinin mülklerinden tahsil edilirse, her üç ayda 



148  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

bir hesap görülecek ve memlekete ait olan miktar ayrılacak ve sandığa teslim 
edilecektir.

11. Madde: Yukarıda belirtilen kurallar dışında, şehrin düzen ve gelişimine 
ilişkin olarak belirlenen ve meclisin aklına gelebilecek eksiklikler, hükümet 
merkezine sunulacak ve onaylandıktan sonra belirtilen meclisin mevcut 
düzenlemelerine eklenecektir.

İkinci Kısım Meclisin Görevleri

12. Madde: Kasabanın güvenliği belediye meclisinin görevleri arasında 
değilse bile, bu durumun kazaya dahil olması ve söz konusu meclisin 
memuriyet dairelerine dahil olması emredildiğinden, bu konuda belediye 
meclisinin mütalaası şu şekildedir, maaşları belediye sandığından verilecek 
olan otuz bekçi, belde halkı arasından çarşı ve mahalleler için seçilecektir. 
Seçimleri de söz konusu meclis tarafından ve belediye zabıtası görevlisi olan 
mutasarrıf tarafından sağlanan zabıta başı ile birlikte yapılacaktır. Bu konular 
ve söz konusu meclisin düzenlemeleri ve gereklilikleri, merkezi hükümetten 
yardım ve izin alınarak uygulanacak ve belediye memurları da memurluk 
işlerine uygun olmayacak şekildeki bir düzenlemeden çıkarak, düzenli 
bir kanun altında alınacaktır. Bu konuda valinin (Vamık Paşa’nın) yüksek 
iradesine uygun olarak, bir yöntem belirlenecek ve bu durum, söz konusu 
meclis tarafından bir raporla bildirilecektir.

13. Madde: Sokakların ve çarşının daima temiz tutulması, su borularının 
düzenlenmesi ve halk sağlığına zararlı olan atıkların kaldırılması, belediyenin 
görevleri arasında olacaktır.

14. Madde: Sokaklarda, çarşıda ve dükkânların dışında yer alan her 
türlü geçiş engellerinin kaldırılması ve bundan sonra bu tür engellerin 
oluşturulmaması konusunda gereken önlemlerin alınması ve denetlenmesi, 
çarşı ağasının görevleri arasında olacaktır. Eğer esnaftan ve her kim 
dükkân önünde koyduğu eşyaları kaldırmakta gecikirse, devlet tarafından 
cezalandırılacak ve koyduğu eşyayı kaldırmak zorunda kalacaktır. Ancak 
sakıncası olmayan yerlere eşya koymak mümkün olacaktır. Bu tür yerlerin 
öncelikle devletten izin alması gerekmektedir. İzin alındıktan sonra, Belediye 
Meclisi tarafından talep edenlere ihale edilecektir ve gelirleri belediye 
sandığına aktarılacaktır.

15. Madde: Yollara musluk ve her türlü suyolları ve yağmur sularının 
akması, yolları bozuyor ve bazı yerlerde birikerek zarara neden oluyor. Bu 
nedenle, bu durumu düzeltmek için Belediye Meclisi tarafından özel bir 
komisyon kurulacak.



Kürşat Çelik  |  149

16. Madde: Suyollarının tamiri veya yeni bir suyolu inşası gerektiğinde, bu 
masrafların belediye meclisi tarafından mevcut uygulamalar doğrultusunda 
düzenlenmesi ve ayarlanması gerekmektedir. Bu tamirat ve inşaat için 
ayrılacak olan para, kayıt defterine kaydedilerek ilgili yerlere verilecektir. 
Bu işlem için, belediye meclisi tarafından dürüst ve güvenilir bir memur 
seçilecek ve atanacaktır. Bu da hükümetin izniyle gerçekleştirilecektir.

17. Madde: Narh, kasabanın önemli işlerindendir. Belediye meclisi 
tarafından haftada bir kez sebze, sade yağ, zeytinyağı, et ve diğer yenilebilir 
eşyaların fiyatları belirlenir ve bu fiyatlar, duruma göre değişiklik gösterir. 
Çarşı ağası tarafından atanacak bir memur ve belediye meclisinin ortak kararı 
ile zararlı olduğu görülen et, balık ve her türlü meyve ve sebzenin satışı 
tamamen yasaklanacaktır. Ayrıca, çarşı ağası tarafından bir terazi vekili de 
(vezn vekili) atanacaktır.

18. Madde: Belediye tarafından yapılan masraflar düzenli bir şekilde özel 
bir deftere kaydedilecek ve saklanacaktır. Ahaliden her kim olursa olsun, bu 
defteri incelemeye izinli olacak ve defterde bir hata bulunursa, katip sorumlu 
olacaktır.

19. Madde: Belediye tarafından yapılacak işlemlerden, masrafları beş bin 
kuruşu aşan işlemler, hükümetin izni alınmadıkça yapılmayacaktır.

20. Madde: Vergi hesaplarının düzenlenmesi, meclis aracılığıyla olacak ve 
daha önce oluşturulan ve inşa edilen mülklerin sahipleri, söz konusu meclis 
aracılığıyla seçilecektir.

21. Madde: Belediye su hattı çekme gibi belediyeye ait olan her türlü 
konuyu Hazine-i Amire ile hükümete sunulması veya bildirilmesi için şehir 
meclisini yetkilendirilecektir.

Beyrut Belediye Nizamnâmesi’nin ilk maddesi, belediye başkanlığının 
kime ve hangi yöntemle verildiğini açıkça ortaya koymaktadır. Buna göre, 
başkanlık görevine Beyhumzâde Hacı Abdullah Efendi özel bir atama ile 
getirilmiştir. Bu husus birkaç açıdan dikkat çekicidir: İlk olarak, başkanın seçim 
yoluyla değil, atama yoluyla belirlenmiş olması, Osmanlı taşrasında belediye 
kurumlarının başlangıçta temsili değil, atama esaslı bir yapıya dayandığını 
göstermektedir. Bu durum, yerel yönetimlerde meşruiyetin doğrudan halk 
iradesiyle değil, merkezi idare ile yerel elitlerin ittifakı üzerinden sağlandığını 
ortaya koyar. İkinci olarak, başkanın seçildiği aile, yani Beyhum ailesi, 
Beyrut’un önde gelen Müslüman tüccar ve toprak sahibi hanedanlarından 
biridir. Kaynaklara göre Beyhumlar, ‘Itanı (Aytanı) soyundan gelmekte olup, 
yüzyıllardır Beyrut’ta köklü bir varlık göstermişlerdir. Özellikle 19. yüzyılda 
Avrupa ile yapılan ticaret sayesinde büyük bir zenginlik elde etmişlerdir. 



150  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

İpek, yün ve kumaş ticaretiyle servetlerini artıran bu aile, aynı zamanda 
toprak ağalığı vasfına sahip olmuş ve Beyrut çevresinde geniş arazilere 
hâkim olmuştur. Üçüncü olarak, Beyhum ailesinin yalnızca ekonomik değil, 
aynı zamanda siyasi ve toplumsal nüfuz sahibi olduğu anlaşılmaktadır. 
Lübnan’daki Şihab emirleriyle kurdukları iyi ilişkiler, onların bölgedeki 
geleneksel güç odaklarıyla uyumlu hareket ettiklerini göstermektedir. 
Nitekim dönemin konsolosluk raporları, Beyhumları Beyrut’un en zengin, 
en kalabalık ve en itibarlı Müslüman ailesi olarak nitelendirmiştir. Bu durum, 
Osmanlı idaresinin neden bu aileden bir ismi belediye başkanlığına getirmeyi 
uygun gördüğünü açıkça ortaya koymaktadır. Son olarak, Beyhum ailesinden 
kişilerin yalnızca belediye başkanlığı değil, Meşrutiyet dönemi dâhil olmak 
üzere Beyrut’un siyasi temsilinde de aktif rol aldıkları görülmektedir (Fawaz, 
1993: 96-97; Zachs, 2005: 221-222). Bu nedenle, Beyhumzâde Hacı 
Abdullah Efendi’nin belediye başkanlığı, sadece bireysel bir atama değil, aynı 
zamanda Beyhum ailesinin Osmanlı taşrasındaki modern yönetim yapılarıyla 
bütünleşme sürecinin somut bir örneği olarak okunmalıdır. Beyrut Belediye 
Nizamnâmesi’nin birinci maddesi, basit bir idari düzenlemenin ötesinde, 
Osmanlı idaresinin yerel elitlerle kurduğu simbiyotik ilişkinin yansımasıdır. 
Bu atama, hem Beyhum ailesinin bölgedeki sosyo-ekonomik hegemonyasını 
pekiştirmiş hem de Osmanlı yönetiminin, liman kenti Beyrut gibi stratejik 
bir merkezde, yönetimsel istikrarı güvence altına alma stratejisini temsil 
etmiştir.

Beyrut Belediye Nizamnâmesi’nin ikinci maddesi, belediye meclisinin 
işleyiş düzeni, toplantı sıklığı ve üyelerinin görev süreleri hakkında ayrıntılı 
hükümler ortaya koymaktadır. Maddede öne çıkan en önemli husus, meclisin 
düzenlemelerinin merkeze gönderilip onaylanması şartıdır. Bu durum, 
Osmanlı taşrasında modern belediye teşkilatlarının kurulmasının tamamen 
yerel bir inisiyatiften değil, merkezî otoritenin onayıyla şekillenen bir süreç 
olduğunu açıkça göstermektedir. Böylelikle belediye teşkilatları, Batı’daki 
muadillerinden farklı olarak özerklik değil, merkeze bağlılık ilkesi etrafında 
örgütlenmiştir. Maddede, meclis üyelerinin her dört ayda bir değiştirileceği 
belirtilmektedir. Bu iki yönüyle dikkat çekmektedir. İlki yerel eşraf arasındaki 
güç dengesini korumak: Mecliste sürekli aynı kişilerin bulunması engellenerek, 
Beyrut’taki farklı toplumsal gruplar (Müslüman, Hristiyan, tüccar, toprak 
sahibi vb.) arasında dönüşümlü bir temsil mekanizması oluşturulmuştur. 
Bu yöntem, hem elitler arasında rekabeti yumuşatmış hem de merkezin 
yerel güçler üzerindeki denetimini kolaylaştırmıştır. İkincisi, katılımcılığı 
artırmak: Sık aralıklarla yapılan rotasyon, daha geniş bir yerel katılım imkânı 
doğurmuş ve belediye işlerinin yalnızca dar bir çevreye ait olmasının önüne 
geçmiştir. Ayrıca, seçilen dört üyenin haftalık ve aylık toplantılar yapması, 



Kürşat Çelik  |  151

kararların düzenli biçimde tartışılması ve uygulamaların denetlenmesi 
için kurumsal bir disiplin sağlamıştır. Bu, Osmanlı taşrasında bürokratik 
reformların en önemli hedeflerinden biri olan süreklilik ve hesap verebilirlik 
ilkesinin belediye düzeyine yansıtıldığını göstermektedir. Üyelerin her dört 
ayın sonunda yaptıkları işlerin hesabını sunmaları, dönemin şartlarına göre 
oldukça ileri sayılabilecek bir şeffaflık ve mali denetim mekanizmasıdır. Kısaca 
ikinci madde, Beyrut Belediyesi’nin yalnızca bir hizmet kurumu olmasının 
ötesinde, yerel elitlerin katılımını düzenleyen, merkezin onayını zorunlu 
kılan ve hesap verebilirlik esasına dayalı bir yönetim modeli inşa etmeyi 
amaçladığını göstermektedir. Bu düzenlemeler, Tanzimat sonrası Osmanlı 
modernleşmesinin temel ilkelerinden biri olan meclisli idare geleneğinin 
taşra düzeyindeki somut tezahürü olarak düşünülebilir. 

Nizamnâmenin üçüncü maddesi, belediye meclisinin başkanı ve 
üyelerinin görev süreleri, denetim mekanizması ve temsil ilişkileri üzerine 
önemli hükümler getirmektedir. Buna göre, başkan ve üyeler her üç yılda bir, 
valinin emriyle halktan oluşturulan bir komisyon tarafından korunacak veya 
değiştirilecektir. Burada iki kritik unsur öne çıkmaktadır: ilk olarak merkezî 
otorite ile halk temsilinin kesişmesi: Başkan ve üyelerin değiştirilmesinde 
hem valinin yetkisi hem de halktan teşkil edilen bir komisyonun varlığı 
vurgulanmıştır. İlk bakışta bu düzenleme, halkın sürece dâhil edilmesini 
sağlayarak bir tür temsiliyet mekanizması gibi görünmektedir. Ancak Osmanlı 
taşrasındaki güç dengeleri dikkate alındığında, bu temsilin doğrudan halkın 
iradesinden çok, yerel eşrafın ve ileri gelenlerin temsilinden ibaret olduğu 
anlaşılmaktadır. Burada, modern anlamda demokratik bir seçimden ziyade, 
merkez–vali–yerel elit üçgeninde şekillenen bir denetim mekanizması söz 
konusudur. İkinci olarak görev süreleri ve denetim sürekliliği: Başkan ve 
üyelerin üç yılda bir gözden geçirilmesi, belediye yönetiminde sürekliliği 
korurken aynı zamanda keyfî idareye karşı bir tür güvence işlevi görmüştür. 
Bu yöntem, Tanzimat dönemi Osmanlı reformlarının karakteristik özelliği 
olan denetimli meclisli idare anlayışını yansıtır.

Öte yandan, başkan yardımcısının her yıl değiştirilmesi, belediye 
teşkilatındaki hiyerarşik güç ilişkilerini göstermesi açısından dikkat çekicidir. 
Başkanlık makamı, üç yıllık güvenceye sahip iken, yardımcının daha sık 
değişmesi, bu görevi daha düşük statülü ve sınırlı yetkili bir pozisyon 
haline getirmiştir. Bu durum, belediye yönetiminde sürekliliğin başkan 
figürü üzerinden sağlandığını, yardımcılığın ise daha çok denge unsuru ve 
rotasyon mekanizması olarak kurgulandığını düşündürmektedir. Üçüncü 
madde, Osmanlı belediye teşkilatlanmasının Tanzimat dönemi reformları 
doğrultusunda halk temsiliyeti ile merkezî denetim arasında bir denge 
arayışını somutlaştırmaktadır. Fakat pratikte bu düzenleme, halkın geniş 



152  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

katılımına değil, yerel elitlerin merkezin gözetimi altında yönetime dahil 
edilmesine olanak tanımıştır.

Nizamnâmenin dördüncü maddesi, belediye meclisinde görev yapan 
başkan ve üyelerin maaş almadan hizmet edeceklerini açıkça belirtmektedir. 
Bu düzenleme, birkaç farklı açıdan değerlendirilebilir: ilk olarak, kamusal 
hizmet ve prestij unsuru: Maaşsız görev anlayışı, belediye hizmetinin 
dönemin Osmanlı taşrasında bir tür kamusal görev veya sosyal sorumluluk 
olarak algılandığını göstermektedir. Belediye üyeliği, ekonomik kazançtan 
çok, toplumsal prestij ve statü kazandıran bir mevkî olarak öne çıkmıştır. 
Özellikle Beyrut gibi ticaretin yoğun olduğu bir şehirde, yerel eşraf ve tüccar 
aileler için bu tür görevler, hem Osmanlı merkezi idaresi nezdinde hem de 
şehir halkı arasında saygınlık ve nüfuz artırıcı bir rol oynamıştır. İkinci olarak 
mali kaynakların sınırlılığı: Belediye meclisi üyelerine maaş ödenmemesi, 
aynı zamanda belediyenin mali imkânlarının yetersizliğini de yansıtır. 
Tanzimat döneminde belediye gelirleri büyük ölçüde temizlik vergileri, 
emlak vergileri ve devlet yardımları ile sınırlıydı. Belediye bütçesinin maaş 
ödemelerine ayrılmaması, bu kıt kaynakların doğrudan şehrin altyapısına 
ve düzenine yönlendirilmesi gerektiğini gösterir. Bu durum, belediyeciliğin 
Osmanlı taşrasında henüz kurumsallaşma aşamasında olduğunu ortaya 
koymaktadır. Üçüncü olarak yerel elitlerin sorumluluk bilinci: Maaşsız görev 
anlayışı, aynı zamanda yerel elitlerin devletle iş birliği içinde şehre hizmet 
etme sorumluluğunu üstlendiklerini de göstermektedir. Osmanlı yönetimi, 
özellikle Beyrut gibi kozmopolit ve stratejik şehirlerde, kamu hizmetlerini 
yürütmek için yerel ileri gelenlerin maddi ve sosyal kaynaklarını harekete 
geçirmiştir. Böylece belediye, hem devletin kontrolü altında kalmış hem de 
yerel toplumun ihtiyaçlarına cevap verecek bir temsil organı işlevi görmüştür. 
Son olarak toplumsal eşitsizlik boyutu: Bununla birlikte, maaşsız hizmet 
anlayışı, belediye üyeliğinin ekonomik olarak bağımsız, zengin ve nüfuz sahibi 
kesimlere özgü bir görev olduğunu da göstermektedir. Gelir getirmeyen bir 
görev, ancak maddi açıdan güçlü kişiler tarafından sürdürülebilir. Dolayısıyla 
bu madde, belediye yönetiminin şehirli eşrafın tekeline girmesine yol açmış, 
alt ve orta sınıfların katılımını büyük ölçüde sınırlamıştır. Dördüncü madde, 
Osmanlı belediyeciliğinin hem mali imkânsızlıklarını hem de elit odaklı 
temsil anlayışını yansıtır. Maaşsız görev ilkesi, belediye meclisini halkın tüm 
kesimlerinden ziyade, şehirli tüccar ve eşrafın kamusal hizmet ve prestij alanı 
haline getirmiştir.

Belediye Nizamnâmesi’nin beşinci maddesi, meclis için hükümet 
tarafından özel bir mekân tahsis edilmesini ve ayrıca iki memur atanmasını 
öngörmektedir. Bu hüküm, belediye meclisinin yalnızca yerel eşrafın 
inisiyatifiyle işleyen bir yapı olmadığını; aksine devletin doğrudan müdahalesi 



Kürşat Çelik  |  153

ve himayesi altında kurumsallaştırıldığını açıkça ortaya koymaktadır. Nitekim 
bu düzenleme, Tanzimat idari reformlarının taşra şehirlerine yansıyan 
örneklerinden biri olarak değerlendirilmelidir. Söz konusu maddenin, 
belediyeleşme sürecini geçici bir uygulama olmaktan çıkararak kalıcı ve 
kurumsal bir yapıya dönüştürme amacı taşıdığı anlaşılmaktadır. Belediye 
meclisi için tahsis edilen bina, bu kurumun fiziksel bir merkez etrafında 
örgütlenmesini sağlamış; atanan iki memur ise hem işleyişin sürekliliğini 
hem de devletin doğrudan denetimini güvence altına almıştır. Bu durum, 
Beyrut’taki belediye teşkilatının bürokratikleşme sürecinin başlangıcına 
işaret etmektedir. Beşinci madde, Osmanlı taşrasında belediyeleşmenin 
yalnızca yerel bir ihtiyaçtan değil, aynı zamanda merkezi idarenin düzenleme 
ve kontrol arzusundan kaynaklandığını göstermektedir. Yerel eşrafın 
gönüllülük esasına dayalı katılımı ile devlet tarafından atanan profesyonel 
memurların birlikte görev yapması, Beyrut Belediye Meclisi’ne hibrit bir 
yapı kazandırmayı amaçlamıştır.

Nizamnâmenin altıncı maddesi, belediye meclisine karşı açılacak 
davaların yazılı olarak yapılmasını ve yargılamanın mutlaka vali tarafından 
yürütülmesini öngörmektedir. Bu düzenleme, belediye meclisinin doğrudan 
bir yasal sorumluluk taşıdığını ortaya koyarken, aynı zamanda valinin 
belediye üzerinde sahip olduğu güçlü otoriteyi gözler önüne sermektedir. 
Belediye kararlarının yargısal denetime tabi kılınması, ilk bakışta modern bir 
hukukî düzenleme gibi görünse de, bu yetkinin doğrudan valiye bırakılması 
belediyenin özerkliğini sınırlandırmıştır. Nitekim belediye meclisi, aldığı 
kararlardan dolayı bağımsız bir hukuk mekanizmasına değil, taşranın en 
yüksek idari temsilcisine karşı sorumlu tutulmuştur. Bu durum, belediye 
teşkilatının Osmanlı idari yapısında özerk bir yerel yönetim kurumu 
olarak değil, valinin otoritesini tamamlayan ve onun idaresi altında faaliyet 
gösteren bir taşra kurumu olarak şekillendiğini göstermektedir. Altıncı 
madde, Tanzimat sonrası belediye teşkilatlarının merkezî otoriteye tabi birer 
yarı-idari, yarı-hukuki organ olarak tasarlandığını ortaya koymaktadır. Bu 
madde, aynı zamanda Osmanlı idaresinde belediyelerin modern anlamda bir 
yerel demokrasi veya özerklik anlayışından ziyade, merkezileşme ve denetim 
mekanizmasının bir uzantısı olarak kurumsallaştırıldığını teyit etmektedir.

Nizamnâmenin yedinci maddesi, belediye meclisine yüksek emir veya resmî 
belge düzenleme yetkisi tanımaktadır. Bu hüküm, meclisin yalnızca tavsiye ve 
danışma işlevi gören bir organ olmaktan çıkarak, idari karar alma ve uygulama 
gücüne sahip bir kurum olarak konumlandığını göstermektedir. Belediyeye 
bu tür bir belge düzenleme ve emir verme yetkisinin tanınması, teşkilatın 
bürokratik kapasitesinin artırılmasına yönelik bir adım niteliğindedir. Zira 
belgeler, yalnızca günlük düzenlemeleri değil, aynı zamanda ticari hayatı, 



154  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

imar faaliyetlerini ve kamu düzenine ilişkin uygulamaları da resmîleştiren 
araçlardı. Bu madde, belediyeyi yalnızca yerel hizmetleri organize eden bir 
yapı olmaktan çıkarıp, devlet adına düzenleyici karar alabilen bir idari otorite 
konumuna yükseltmiştir. Ancak burada dikkat çekici husus, bu yetkinin 
sınırsız bir özerklik anlamına gelmemesidir. Belediyenin hazırladığı belgeler 
ve emirler, daha önceki maddelerde görüldüğü üzere, valinin denetiminde 
ve merkezî otoritenin gölgesi altında yürütülmekteydi. Buna göre yedinci 
madde, belediye meclisinin Osmanlı idaresi içinde çift yönlü bir rol 
oynadığını ortaya koyar: bir yandan resmî belgelerle yerel yaşamı düzenleyen 
bir idari güç, diğer yandan da merkezin yetkisini taşrada temsil eden bir 
icra organı. Bu madde, Osmanlı belediyeciliğinin özerk yerel yönetim değil, 
merkezîleşmiş idarenin kurumsal uzantısı olarak şekillendiğini teyit eden 
unsurlardan biridir.

Nizamnâmenin sekizinci maddesi, belediye meclisine ait olan gelirlerin 
hükümet tarafından tahsil edilmesi halinde dahi herhangi bir tahsilat 
ücreti alınmamasını öngörmektedir. Bu düzenleme, iki temel yönüyle 
dikkat ehemmiyetlidir. İlk olarak bu hüküm belediyenin mali özerkliğini 
güçlendirmeyi amaçlamaktadır. Zira taşra idaresinde gelirlerin toplanması 
çoğunlukla ek masraflar ve aracılar üzerinden yürütülmekteydi. Tahsilat 
sırasında kesintilerin yapılmaması, belediye gelirlerinin doğrudan sandığa 
aktarılmasını mümkün kılmış, böylece meclisin bütçesinin bütünlüğü 
korunmuştur. Bu durum, belediye teşkilatının mali açıdan güçlendirilmesi ve 
hizmetlerin sürdürülebilirliğinin sağlanması açısından kritik bir adım olarak 
yorumlanabilir. İkincisi, söz konusu madde, hükümetin belediye teşkilatını 
mali yükümlülüklerden muaf tutarak desteklediğini göstermektedir. Bu 
durum, Osmanlı taşrasında yeni gelişmekte olan belediye kurumunun, 
merkezi otorite tarafından bir nevi teşvik edildiğini, yani devletin belediyeciliğe 
yönelik stratejik bir yatırım yaptığını ortaya koymaktadır. Kısaca sekizinci 
madde, belediye gelirlerinin doğrudan kamu hizmetlerine yönlendirilmesiyle, 
şeffaflık, mali verimlilik ve kurumsal güçlenme hedeflerinin gözetildiğini 
göstermektedir. Bu yaklaşım, aynı zamanda modern belediyecilik anlayışının 
temel unsurlarından biri olan gelirin doğrudan hizmete dönüşmesi ilkesinin 
Osmanlı taşrasındaki erken yansımalarından biridir.

Nizamnâmenin dokuzuncu maddesi, belediye sandığının gelir 
kaynaklarını düzenlemekte ve her türlü menkul ve gayrimenkul gelirlerin 
tamamının bu sandığa ait olacağını hükme bağlamaktadır. Ayrıca, hayır 
sahipleri tarafından alınacak yerler, yapılacak binalar veya belediye adına 
işletilecek mülklerden elde edilen tüm gelirlerin yine doğrudan belediye 
sandığına aktarılması öngörülmüştür. Bu madde, Osmanlı’nın köklü vakıf 
geleneği ile modern belediyecilik anlayışının kesiştiği önemli bir noktayı 



Kürşat Çelik  |  155

işaret etmektedir. Osmanlı toplumunda şehirlerin sosyal ve iktisadi ihtiyaçları 
büyük ölçüde vakıflar eliyle karşılanırken, belediye teşkilatının ortaya çıkışıyla 
birlikte bu gelenek, kurumsal bir çerçeveye taşınmıştır. Hayır sahiplerinin 
bağışlarının belediye sandığına yönlendirilmesi, bireysel hayır faaliyetlerinin 
kamusal hizmetlerin finansmanına entegre edilmesini sağlamış; böylece 
belediyeciliğin toplumsal tabanının güçlendirilmesi hedeflenmiştir. Ayrıca, 
bu madde belediye sandığının kurumsal bir mali yapı olarak tanımlanmasına 
da katkı sağlamaktadır. Gelirlerin doğrudan sandığa aktarılması, hem hesap 
verebilirliği hem de mali şeffaflığı artırıcı bir işlev görmüştür. Bununla birlikte, 
hayır sahiplerinin desteği, belediyenin yalnızca devlet tahsisatına değil, aynı 
zamanda yerel toplumun katkısına da dayandığını ortaya koymaktadır. Bu 
durum, belediye meclisinin yalnızca bir idari kurum değil, aynı zamanda 
yerel toplumsal sermayenin odak noktası olduğunu göstermektedir. 
Dokuzuncu madde, Osmanlı belediyeciliğinin erken döneminde, vakıf 
temelli dayanışma kültürü ile modern mali kurumsallaşmanın birleşimini 
yansıtan bir düzenleme olarak değerlendirilebilir.

Nizamnâmenin onuncu maddesi, belediye gelirlerinin düzenlenmesine 
ilişkin önemli hükümler içermektedir. Bu madde, Beyrut şehrinin 
mülklerinden tahsil edilen miktarların düzenli olarak hesaplanmasını ve bu 
gelirlerin belediye sandığına aktarılmasını öngörmektedir. Aynı zamanda, 
devletin yıllık 150 bin kuruşluk mali katkısı, belediye hizmetlerinin 
sürdürülebilirliği açısından merkezi bir destek mekanizması olarak 
tanımlanmıştır. Bu düzenleme, belediyenin mali işleyişinde şeffaflık ve 
hesap verebilirlik ilkelerinin gözetildiğini göstermektedir. Gelirlerin her üç 
ayda bir denetlenmesi ve ayrıntılı hesap verilmesi, yalnızca bürokratik bir 
disiplinin değil, aynı zamanda kamu güveninin tesis edilmesi amacıyla da 
önemlidir. Böylece, yerel kaynakların kullanımı hem yerel meclisin hem de 
merkezi otoritenin denetimine açık hale getirilmiştir. Merkezi hükümetin 
sağladığı mali katkı ise, Osmanlı’nın Beyrut gibi stratejik öneme sahip bir 
liman şehrine verdiği önemi ortaya koymaktadır. Zira bu yardım, özellikle 
temizlik, altyapı ve su işleri gibi temel kentsel hizmetlerin finansmanına tahsis 
edilmiştir. Bu durum, 19. yüzyıl belediyeciliğinin önceliklerini de açıkça 
yansıtmaktadır: sağlık, hijyen ve altyapı. Dolayısıyla söz konusu madde, 
Osmanlı belediyeciliğinin erken döneminde devletin hem düzenleyici hem 
de mali destekleyici rolünü somut bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nizamnâmenin on birinci maddesi, belediye meclisinin şehrin düzeni ve 
gelişimine yönelik olarak mevcut düzenlemeler dışında yeni ihtiyaçları tespit 
edebilme yetkisini tanımaktadır. Ancak bu yetki, doğrudan uygulamaya 
geçirilmek yerine, merkeze bildirilip onay alındıktan sonra yürürlüğe 
konulabilecektir. Bu durum, meclisin yerel ihtiyaçları belirlemede aktif 



156  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

bir rol üstlendiğini, fakat uygulamada merkezi otoriteye bağımlı kaldığını 
göstermektedir. Bu madde, Osmanlı taşra idaresinde sıkça rastlanan bir 
bürokratik mantığı yansıtır: yerel inisiyatifin tanınması, fakat merkezi 
denetim altında tutulması. Böylece hem taşradaki pratik sorunların yerel 
düzeyde tespit edilmesi mümkün kılınmakta, hem de bu düzenlemelerin 
imparatorluk genelinde uyumlu bir şekilde yürütülmesi sağlanmaktadır. 
Özellikle Beyrut gibi çok dinli ve çok etnisiteli bir şehirde, yerel aktörlerin 
kendi başlarına karar almalarının sınırlanması, hem düzenin korunması hem 
de imparatorluk bütünlüğünün güvenceye alınması açısından merkezi otorite 
için stratejik bir tercih olmuştur. Anlaşılıyor ki on birinci madde, Osmanlı 
belediyeciliğinde görülen kontrollü adem-i merkeziyet anlayışının tipik bir 
tezahürüdür. Belediye meclisinin öneri getirme hakkı, yerel katılımı ve temsil 
unsurlarını güçlendirse de, bu katılımın sınırlarını merkezin belirlemesi, 
modernleşme sürecinde devletin taşra üzerindeki denetim mekanizmasını 
pekiştirmiştir.

Nizamnâmenin ikinci kısmı meclisin görevleri başlığı altında verilmiştir. 

On ikinci madde, Beyrut Belediye Meclisi’nin yalnızca altyapı ve mali 
düzenlemelerle sınırlı kalmayıp, doğrudan asayiş ve güvenlik işlevleri de 
üstlendiğini göstermektedir. Maddeye göre, maaşları belediye sandığından 
ödenmek üzere otuz bekçi istihdam edilecek ve bu bekçiler belde halkı 
arasından seçilecektir. Seçim süreci, belediye meclisi ile birlikte mutasarrıfın 
atadığı zabıta başının ortak denetiminde yürütülecektir. Böylelikle, güvenlik 
mekanizması hem yerel katılım unsuru taşımakta, hem de doğrudan merkezi 
idarenin gözetimi altında kalmaktadır. 

Buradaki düzenleme, belediyeciliğin yalnızca kentsel hizmetler (temizlik, 
altyapı, fiyat denetimi vb.) ile sınırlı olmadığını; aynı zamanda toplumsal 
düzenin korunması açısından da kritik bir rol üstlendiğini ortaya koymaktadır. 
Özellikle 1860 sonrası Beyrut’un toplumsal yapısında meydana gelen büyük 
dönüşümler, Cebel-i Lübnan olayları, göç hareketleri, mülteci akınları ve 
şehirde artan demografik çeşitlilik, güvenlik ihtiyacını ön plana çıkarmıştır. 
Belediye meclisinin 30 bekçi tahsis etmesi, doğrudan bunların bir sonucudur. 

Madde ayrıca, güvenlik işlerinin vali emrine uygun olarak yürütüleceğini 
ve raporlarla kayıt altına alınacağını belirtmektedir. Bu husus, belediyenin 
güvenlik yetkilerinin özerk olmadığını, taşra idaresiyle sıkı bir koordinasyon 
içinde uygulandığını göstermektedir. Böylece, belediye güvenlik alanında 
bir idari yardımcı organ niteliği taşırken, aynı zamanda kamusal otoritenin 
taşrada standartlaşmasına katkı sağlamıştır.



Kürşat Çelik  |  157

On üçüncü madde, sokakların ve çarşıların sürekli temiz tutulması, su 
borularının düzenlenmesi ve halk sağlığına zarar veren atıkların ortadan 
kaldırılması görevini belediye meclisine yüklemektedir. Bu düzenleme, 
modern belediyeciliğin en temel fonksiyonlarından biri olan hijyen ve 
sağlık hizmetlerinin Osmanlı taşrasında da kurumsallaşmaya başladığını 
göstermektedir. Özellikle 19. yüzyıl ortalarında Beyrut, kolera ve veba gibi 
salgın hastalıkların sıkça görüldüğü bir liman kenti idi. Fawaz’ın da belirttiği 
üzere, 1848 ve 1865 yıllarında yaşanan kolera salgınları kenti ekonomik ve 
toplumsal açıdan derinden sarsmış; çarşıların kapanmasına, ticari hayatın 
felce uğramasına yol açmıştır (Fawaz, 1993: 34–37). Bu nedenle, temizlik 
ve atıkların düzenli kaldırılmasına dair belediye sorumluluğu, sadece estetik 
bir mesele değil, doğrudan salgınlarla mücadele ve kamusal sağlık meselesi 
olarak ortaya çıkmaktadır.

Bu madde, belediyeciliğin Osmanlı modernleşme sürecinde nasıl bir 
sağlık devleti işlevi kazanmaya başladığını göstermesi bakımından da 
önemlidir. Temizlik faaliyetlerinin sistemleşmesine, Avrupa kentlerindeki 
benzer düzenlemelerle paralellik arz etmektedir. Ancak fark, Osmanlı’da 
bu düzenlemelerin genellikle salgınların yarattığı acil ihtiyaçlar üzerine inşa 
edilmesidir.  Dolayısıyla, on üçüncü madde, Beyrut Belediye Meclisi’nin 
sadece şehir düzenini değil, aynı zamanda halk sağlığını koruma ve salgınların 
yayılmasını engelleme görevini üstlendiğini ortaya koymakla birlikte belediye 
kurumunun modernleşme sürecinde sağlık odaklı bir kentsel yönetim anlayışı 
geliştirdiğini gösteren en açık örneklerden biridir.

Beyrut Belediye Nizamnâmesi’nin on dördüncü maddesi, belediyenin 
kentsel mekânı düzenleme işlevini açık bir biçimde ortaya koymaktadır. 
Maddeye göre, sokaklarda ve çarşıda dolaşımı engelleyen her türlü unsur 
kaldırılacak; esnafın dükkân önlerine eşya koyması yasaklanacaktır. Ancak, 
kamu düzenine engel teşkil etmeyen durumlarda istisna getirilmiş, bunun için 
devletin onayı alınarak belediye tarafından ihale açılması şart koşulmuştur. 
Böylelikle belediye hem düzenleyici bir otorite hem de gelir elde eden bir 
kurum kimliği kazanmıştır.

Bu düzenleme iki yönüyle dikkat çekicidir. İlk olarak, kentsel mekânın 
korunması ve düzenlenmesi hedeflenmiştir. Osmanlı şehirlerinde dükkân önü 
işgali, geleneksel çarşı kültürünün olağan bir parçasıydı. Ancak 19. yüzyılda 
artan nüfus, ticaret hacmi ve kamusal hareketlilik, bu pratiğin ciddi aksaklıklara 
yol açmasına neden olmuştur. Belediye’nin bu yasağı, modern belediyeciliğin 
kamusal alanı özel çıkarların kullanımına karşı koruyan bir otorite haline 
geldiğini göstermektedir. İkinci olarak ise, söz konusu uygulama belediye 
için yeni bir gelir kaynağı yaratmıştır. Dükkân önü kullanımının tamamen 



158  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

yasaklanmaması, belirli koşullar altında belediye ihaleleriyle resmîleştirilmesi, 
belediyeciliğin sadece düzenleyici değil aynı zamanda mali açıdan kendini 
finanse etmeye çalışan bir kurumsal yapıya dönüştüğünü ortaya koymaktadır.
On dördüncü madde, Osmanlı modernleşmesinde kamusal alanın yeniden 
tanımlanışının somut bir göstergesidir. Çarşı ve sokakların düzenlenmesi, 
yalnızca ticaretin kolaylaştırılması değil, aynı zamanda belediyenin 
otoritesinin mekân üzerinde tesis edilmesi anlamına gelmektedir. Böylece 
Beyrut Belediyesi, geleneksel esnaf özerkliğini sınırlayarak kent mekânını 
modern anlamda bir kamu otoritesinin yönetimine tabi kılarak, 19. yüzyıl 
Osmanlı kentlerinde belediyeciliğin hem düzenleyici hem de ekonomik bir 
aktör haline geldiğini açıkça göstermektedir.

Beyrut Belediye Nizamnâmesi’nin on beşinci maddesi, su yollarının 
korunması ve yağmur sularının şehir içindeki zararlı etkilerinin engellenmesi 
için özel bir komisyon kurulmasını öngörmektedir. Bu düzenleme, 19. 
yüzyılın ortalarında hızla büyüyen Beyrut’un en kritik altyapı sorunlarından 
birine, yani temiz su temini ve atık su yönetimine yönelik kurumsal bir 
çözüm arayışını temsil eder. Özellikle 1860 sonrası yoğun göçlerle artan 
nüfus, şehrin mevcut su altyapısını yetersiz hale getirmiş, salgın hastalıkların 
önlenmesi için hijyen koşullarının geliştirilmesini zorunlu kılmıştır.

Komisyon kurulması, modern belediyecilik anlayışında teknik uzmanlık 
ve kolektif karar alma ihtiyacını yansıtır. Osmanlı şehirlerinde geleneksel 
olarak vakıf kurumları tarafından yürütülen su hizmetleri, bu madde ile 
belediye bünyesine dâhil edilmiş, böylece su temini bir kamusal hizmet 
olarak yeniden tanımlanmıştır. Ancak maddede belediye meclisinin tek başına 
hareket etmediği, hükümetin izni ve desteği ile bu altyapı düzenlemelerini 
gerçekleştirdiği belirtilmektedir. Bu durum, Osmanlı taşra idaresinde yerel 
belediyelerin sınırlı yetki çerçevesini ve merkezi idare ile zorunlu işbirliğini 
ortaya koymaktadır. Bu sebeple on beşinci madde, Beyrut Belediyesi’nin 
yalnızca kentsel düzenlemelerle değil, altyapı yatırımlarıyla da ilgilendiğini 
göstermektedir. Su yolları için komisyon kurulması, belediyenin kurumsal 
kapasitesini artırma yönünde atılmış önemli bir adım olarak değerlendirilebilir. 
Bu madde, aynı zamanda Osmanlı modernleşmesinde sağlık, hijyen ve 
altyapı hizmetlerinin giderek merkezi öncelik haline geldiğini göstermesi 
bakımından da dikkat çekicidir.

Nizamnâmenin on altıncı maddesi, su yollarının tamiri veya yeni hatların 
inşası için gerekli bütçenin belediye tarafından ayrılacağını ve bu işlerin 
dürüst, güvenilir bir memur gözetiminde yürütüleceğini belirtmektedir. Bu 
düzenleme, belediyenin altyapı yatırımlarında mali planlama ve kurumsal 
sorumluluk ilkelerini benimsediğini göstermektedir. Özellikle dürüst ve 



Kürşat Çelik  |  159

güvenilir memur vurgusu, 19. yüzyıl Osmanlı taşrasında sıkça gündeme 
gelen yolsuzluk, usulsüz harcama ve hesap vermezlik sorunlarına karşı 
alınmış bir tedbir olarak düşünülebilir.

Yine madde ile belediyeyi tek başına yetkili kılmadığı, su işleriyle ilgili 
tüm düzenlemelerin hükümetin onayıyla gerçekleştirileceğinin özellikle 
vurgulandığı görülmektedir. Bu durum, Osmanlı yerel yönetimlerinde 
özerklik sınırlarını açıkça ortaya koyar. Yerel meclisler mali kaynak yaratma 
ve uygulama konusunda girişimde bulunabilseler de, nihai karar merciinin 
yine merkezî idare olduğunu kanıtlar niteliktedir.

On altıncı madde ayrıca, su temini ve altyapı yatırımlarının şehir halkı için 
hayati bir hizmet olarak algılandığını göstermektedir. Çünkü Beyrut’un hızla 
artan nüfusu, ticari liman kenti kimliği ve sık yaşanan salgınlar, güvenilir 
içme suyunu belediye hizmetleri içinde birincil öncelik haline getirmiştir. 
Bu sebeple de bu madde, belediyeciliğin yalnızca idari değil, aynı zamanda 
sosyal ve sağlık boyutlarını da içeren bir modernleşme çabasının parçasıdır.

Nizamnâmenin on yedinci maddesi, narh uygulamasını yani temel gıda ve 
ihtiyaç maddelerinin fiyatlarının belirlenmesini belediye meclisinin görevleri 
arasına dahil etmiştir. Buna göre sebze, yağ, et gibi temel tüketim ürünlerinin 
fiyatları haftalık olarak meclis tarafından belirlenmekte ve piyasanın 
dalgalanmalarına göre güncellenebilmektedir. Bu düzenleme, Osmanlı 
şehirlerinde uzun bir geçmişe sahip olan narh geleneğinin modern belediye 
teşkilatına uyarlanmış bir biçimi olarak dikkat çekmektedir. Narhın belediye 
yetkisine verilmesi, yalnızca ekonomik düzenleme işlevi taşımamakta, aynı 
zamanda sosyal bir yön de barındırmaktadır. Zira fiyat denetimi, halkın 
temel gıda maddelerine erişimini güvence altına almak ve özellikle kıtlık 
veya salgın dönemlerinde ortaya çıkabilecek spekülasyonların önüne geçmek 
için kritik bir mekanizma işlevi görmüştür. Bu madde, belediyeyi piyasanın 
serbest işleyişine müdahale eden bir aktör haline getirerek, ekonomik istikrarı 
toplumsal düzenin korunmasıyla doğrudan ilişkilendirmiştir.

Ayrıca maddede çarşı ağasına, sağlığa zararlı görülen gıda ürünlerinin 
satışını yasaklama yetkisinin verilmesi ve bir terazi vekili (vezn vekili) atanması 
öngörülmüştür. Böylece yalnızca fiyatların değil, aynı zamanda ölçü ve 
tartıların da denetim altına alındığını göstermektedir. Bu madde ile belediye, 
hem tüketici haklarını hem de kamu sağlığını koruyan bir düzenleyici kurum 
olarak konumlanmıştır. Özellikle bozuk et, balık ve meyve–sebzenin satışına 
dair yasaklama yetkisi, Beyrut’un 19. yüzyılda sıklıkla karşılaştığı salgın 
hastalıklar ve hijyen sorunları noktasında hayati bir önem taşımaktadır. 
Bu nedenle on yedinci madde, bir yandan Osmanlı ekonomik geleneği ile 
modern belediyeciliğin kesiştiği bir noktayı temsil ederken, diğer yandan 



160  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

Beyrut’un liman kenti kimliği nedeniyle yoğun ticaret ve göç akışı karşısında 
gıda güvenliği ve toplumsal istikrarı koruma çabasının somut bir göstergesi 
olmuştur.

On sekizinci madde, belediyenin mali işleyişine dair son derece önemli bir 
düzenlemeyi ortaya koymaktadır. Buna göre belediye tarafından yapılan tüm 
harcamaların özel bir deftere kaydedilmesi ve bu defterin isteyen herkesin 
incelemesine açık olması öngörülmüştür. Bu uygulama ile belediyenin 
mali yönetimi yalnızca bir kayıt altına alma süreci olmaktan çıkmış, aynı 
zamanda toplumsal denetime açık bir mekanizma haline getirilmiştir. Bu 
durum, modern anlamda hesap verebilirlik ve mali şeffaflık ilkelerinin erken 
bir uygulaması olarak değerlendirilebilir. Madde ayrıca, defterde herhangi 
bir hata bulunması halinde sorumluluğun doğrudan kâtibe yüklenmesi 
gerektiğini vurgulamaktadır. Bu hüküm, belediye içinde bireysel sorumluluk 
mekanizmasının işlediğini ve mali işlemlerin yalnızca kurumsal değil, 
aynı zamanda kişisel düzeyde de denetime tabi olduğunu göstermektedir. 
Böylelikle belediye teşkilatı, mali disiplin açısından hem iç hem de dış 
denetim araçlarını bir arada barındıran bir yapı sergilemiştir. Bu uygulama, 
Osmanlı yerel yönetim geleneğinde yeni bir aşamayı işaret etmektedir. Daha 
önce vakıflar veya esnaf loncaları gibi kurumlarda görülen mali özerklik ve 
toplumsal denetim unsurları, bu maddeyle birlikte modern belediye yapısı 
içinde kurumsallaşmaya başlamıştır. Beyrut örneğinde mali şeffaflık, yalnızca 
yerel halkın güvenini sağlamakla kalmamış, aynı zamanda şehre yatırım yapan 
yabancı tüccarların da belediye yönetimine olan güvenini pekiştirmiştir. On 
sekizinci madde, Osmanlı taşrasında belediye teşkilatının yalnızca kentsel 
hizmet üretmekle kalmadığını, aynı zamanda mali meşruiyet ve toplumsal 
güven inşa eden bir kurum olarak tasarlandığını göstermektedir.

On dokuzuncu madde, belediyenin mali özerkliğinin sınırlarını ortaya 
koyan kritik bir düzenlemedir. Maddeye göre, belediye tarafından yapılacak 
işlemlerden masrafları 5.000 kuruşu aşan her türlü harcama, hükümetin izni 
olmaksızın gerçekleştirilemez. Bu hüküm, belediyeye belirli bir mali serbesti 
tanınmakla birlikte, yüksek maliyetli projelerin merkezî otoritenin onayına 
bağlandığını göstermektedir. Bu düzenleme iki açıdan önem taşımaktadır. 
İlk olarak, merkezi denetim mekanizması devreye sokularak, belediyenin 
mali kaynaklarını keyfî biçimde kullanmasının önüne geçilmek istenmiştir. 
Özellikle Beyrut gibi kozmopolit ve ekonomik olarak stratejik bir şehirde, 
belediye bütçesinin kontrolsüz biçimde harcanması hem mali istikrarsızlık 
hem de siyasi gerilimler doğurabilirdi. İkinci olarak, bu uygulama, Osmanlı 
mali sisteminde yaygın olan merkezileşme eğiliminin bir yansımasıdır. 
Tanzimat’tan itibaren, taşra yönetimlerinde görülen özerklik eğilimleri, sık 
sık merkezi bürokrasi tarafından sınırlandırılmıştır. Bu maddenin bir diğer 



Kürşat Çelik  |  161

yansıması, yerel özerklik ile merkezî kontrol arasındaki gerilimi açıkça ortaya 
koymasıdır. Belediyeler, kentsel altyapı ve hizmetlerin yürütülmesinde etkin 
bir rol üstlenmek üzere kurulmuş olsa da, stratejik ve yüksek maliyetli 
yatırımların karar yetkisi İstanbul’daki merkezî bürokrasiye bırakılmıştır. Bu 
noktada Beyrut Belediyesi, kendi gelirlerini yönetme hakkına sahip görünse 
de, esasen büyük çaplı harcamalarda merkezin gölgesi altında işlev gören bir 
kurumdur. Bu sebeple on dokuzuncu madde, Osmanlı modernleşmesinin 
çelişkili doğasına işaret eder: Bir yandan belediyeler üzerinden yerel 
hizmetlerin rasyonelleştirilmesi ve kurumsallaştırılması hedeflenirken, diğer 
yandan mali açıdan bağımsızlaşmalarının önüne geçilmiştir. Bu durum, 
Beyrut örneğinde olduğu gibi, belediyelerin yarı özerk yapılar halinde 
gelişmesine yol açmıştır.

Belediye nizamnamesinin yirminci maddesi, belediyenin yalnızca kentsel 
hizmetleri yürütmekle kalmayıp, aynı zamanda vergi işleyişi ve mülkiyet 
ilişkileri üzerinde de yetki sahibi olduğunu ortaya koymaktadır. Maddede, 
vergi hesaplarının düzenlenmesinin belediye aracılığıyla gerçekleştirileceği ve 
daha önce oluşturulan veya inşa edilen mülklerin sahiplerinin yine belediye 
meclisi aracılığıyla belirleneceği açıkça belirtilmiştir. Bu durum, belediye 
kurumunu şehrin ekonomik düzeninin asli bir parçası haline getirmiştir. 
Öncelikle bu madde, Osmanlı taşrasında mali-idari entegrasyonun 
sağlanması yönünde önemli bir adımın işaretidir. Geleneksel dönemde vergi 
toplama çoğunlukla mültezimler yahut merkez adına görev yapan memurlar 
eliyle yürütülmekteydi. Ancak bu düzenlemeyle, şehir düzeyinde doğrudan 
belediye meclisinin mali-idari sürece katılması, modern devlet yapısının 
yerel yansımalarını göstermektedir. Böylelikle belediye, kentsel hizmetlerin 
yanında mali işlevler de üstlenerek, devletin yereldeki yetki kapasitesini 
arttırmıştır. İkinci olarak, bu madde belediye meclisinin şehir eşrafı ile devlet 
arasında aracılık yapan bir kurum olarak işlev gördüğünü ortaya koymaktadır. 
Vergilerin düzenlenmesi ve mülk sahiplerinin belediye aracılığıyla temsil 
edilmesi, ekonomik elitlerin yönetime dolaylı katılımını sağlamıştır. Bu 
yönüyle belediye, yalnızca bir idari organ değil, aynı zamanda sosyal 
meşruiyetin üretildiği bir alan olarak da değerlendirilebilir. Yirminci madde 
Beyrut’ta belediyeciliğin yalnızca altyapı ve temizlik gibi teknik hizmetlerle 
sınırlı olmadığını, aynı zamanda şehrin mali-idari yapısına doğrudan entegre 
edildiğini göstermektedir. Böylelikle belediye, modern şehir yönetiminin 
temel fonksiyonlarından biri olan mali kapasitenin inşasında etkin bir rol 
üstlenmiştir.

Nizamnâmenin yirmi birinci maddesi, belediye meclisinin yürüttüğü 
mali işlemler ile altyapı projelerini merkeze rapor etmesini öngörmektedir. 
Özellikle su hattı gibi büyük ölçekli yatırımların Hazine-i Âmire ve hükümet 



162  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

aracılığıyla merkeze arz edilmesi, Beyrut Belediyesi’nin idari açıdan merkezi 
otoriteye sıkı sıkıya bağlı olduğunu teyit etmektedir. Bu madde, Osmanlı 
taşrasında belediyeciliğin hiçbir zaman tam anlamıyla özerk bir yapıya 
kavuşmadığını açıkça ortaya koymaktadır. Belediye, yerel düzeyde önemli 
görevler üstlenmiş olsa da, büyük harcamalarda ve stratejik projelerde 
merkezin onayına tabi tutulmuştur. Böylece belediye, kendi başına karar alan 
ve uygulayan bağımsız bir organ olmaktan çok, merkezin yereldeki uzantısı 
olarak işlev görmüştür. Bu nedenle yirmi birinci madde, Osmanlı idari 
sistemindeki temel prensiplerden biri olan yerel inisiyatifin merkezî kontrol 
altında tutulmasını yansıtmaktadır. Beyrut örneği, belediye kurumunun 
modernleşme sürecinde şehir yaşamını düzenleyici rol üstlendiğini, fakat 
aynı zamanda merkezî denetimin bir parçası olarak işlediğini göstermektedir.

Osmanlı modernleşmesinin önemli kurumsal adımlarından biri olan 
Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâm-ı Adliye, 24 Mart 1838 tarihinde kurulmuş olup temel 
görevi, devletin idari ve toplumsal alanlarında yapılması planlanan reformlara 
zemin hazırlamak amacıyla kanun ve nizamnâmeler düzenlemektir. Beyrut 
Belediye Nizamnâmesi, Sayda Eyalet Meclisi’nde alınan bir kararın ardından 
Meclis-i Vâlâ’ya gönderilmiş ve burada ayrıntılı biçimde incelenmiştir. İlk 
inceleme muhtemelen, Meclis-i Vâlâ bünyesindeki Kavânîn ve Nizâmât 
Dairesi tarafından yapılmıştır. Bu inceleme sonucunda, taslağın bazı 
yönlerden eksik olduğu belirtilmiş; düzenlemenin hem mali hem de idari 
açıdan daha açık ve uygulanabilir hâle getirilmesi gerektiği vurgulanmıştır. 
Ancak bu eleştiriler, Beyrut’ta bir belediye meclisi kurulması fikrinin genel 
olarak olumlu karşılandığı gerçeğini değiştirmemiştir. Meclis-i Vâlâ, böyle bir 
meclisin şehir yararına hizmet edeceğini kabul etmiş, nihai onay için yüksek 
iradeye arz edilmesine karar vermiştir. İzin süreci tamamlanıncaya kadar 
ise, geçici olarak belirlenen bazı görevlerin yürütülmesine onay verilmiştir 
(BOA. İ.MVL. 493-22334-2).

Ön inceleme neticesinde yapılması istenen ilk öneri, şehirde toplanan 
gelirlerin belirsizliği üzerine olmuştur. Ticaret Meclisi’nin de görüşüne 
başvurularak, Beyrut’taki dükkân, mağaza ve tahıllardan önemli miktarda 
vergi toplandığı belirtilmiştir. Ancak bu gelirlerin toplanma biçimi, miktarı, 
harcama alanları ve paranın kimlerin elinde kaldığı açıkça gösterilmemiştir. 
Bu nedenle, Meclis-i Vâlâ, toplanan gelirlerin ve harcamaların düzenli 
biçimde kaydedilmesi ve hesaplarının şeffaf biçimde tutulması gerektiğini 
ifade etmiştir.

İkinci olarak, tahsil edilen paranın miktarına göre çarşı düzeni, 
temizlik ve güvenliğin sağlanması yönünde önlemler alınması önerilmiştir. 
Üçüncü olarak, bu düzenlemelerin uygulanmasını denetlemek üzere çarşı 



Kürşat Çelik  |  163

halkından bir temsilcinin çarşı ağası sıfatıyla atanması gerektiği, bu kişinin 
mevcut bekçileri kontrol ederek görev dağılımı yapmasının uygun olacağı 
belirtilmiştir.  

Dördüncü olarak, uzun süredir narh uygulamasına (fiyat kontrolü) dikkat 
edilmediği, bunun halk özellikle de dar gelirli kesim açısından mağduriyet 
yarattığı ifade edilmiştir. Bu doğrultuda, belediye meclisinin her hafta esnafla 
birlikte temel gıda ve ihtiyaç maddelerinin fiyatlarını belirlemesi; olağandışı 
fiyat artışlarının ise hükümete bildirilmesi kararlaştırılmıştır.

Beşinci olarak, çarşı içerisindeki su birikintileri, çukurlar ve hayvan 
atıkları (sakatat) için gerekli temizlik önlemlerinin alınması ve bu konunun 
doğrudan hükümete raporlanması istenmiştir. Altıncı olarak, dar sokaklar ve 
dükkân önlerindeki çıkıntılar, kazanlar ve tezgâhlar nedeniyle yaya geçişinin 
engellendiği, bu durumun belediyece düzenlenmesi gerektiği belirtilmiştir.

Yedinci olarak, son yıllarda Beyrut’ta açılan yeni sokakların bakım ve 
denetim eksikliği nedeniyle kısa sürede bozulduğu, bu sorunun çözümü 
için günlük bakım sistemi kurulmasının zorunlu olduğu vurgulanmıştır. 
Sokakların küçük bir ekipman ve malzeme ile her gün kontrol edilmesi; 
bozulmaların hemen onarılması gerektiği ifade edilmiştir. Sokak bakım 
masraflarının ise, tıpkı önceki örneklerde olduğu gibi, sokak üzerindeki mülk 
sahipleri tarafından karşılanması öngörülmüştür.

Ayrıca belgede, çarşıdan maliyeye yaklaşık on bin kuruş gelir sağlandığı 
ve bu gelirin nasıl harcandığının her ayın başında düzenli bir defterle kayıt 
altına alınması, hatta bu bilgilerin yerel gazetelerde halka duyurulması 
gerektiği vurgulanmıştır. Yolların korunması için görevlendirilecek kişilerin 
maaşlarının da, yine mülk sahiplerinden adil bir şekilde paylaştırılarak tahsil 
edilmesi istenmiştir.

Bu geçici uygulama önerileri, Meclis-i Vâlâ’da uygun görülmüş ve izin 
alınana kadar meclisin görev alanını belirlemiştir.

Yukarıda ifade edilen öneriler, pazar yerlerinin düzenlenmesi ve 
denetlenmesi, çarşı ağası ve yardımcılarının görevleri, narh uygulaması, halk 
sağlığı ve temizlik, yol bakımı ve denetimi, belediye gelirlerinin kaydedilmesi 
ve halka duyurulması gibi temel işlevleri kapsamaktadır. Bu işlevler, ilerleyen 
süreçte Beyrut Belediyesi’nin görev alanının da temelini oluşturmuştur.

Sonuç olarak, tüm bu öneri ve değerlendirmeler, Osmanlı taşrasında 
belediyeciliğin kurumlaşma sürecinin aşamalarını somut biçimde 
göstermektedir. Beyrut örneğinde olduğu gibi, yerel düzenlemelerin merkezî 
onaydan geçmesi, hem yerel inisiyatifin hem de merkezî kontrolün aynı 
anda işlediği ikili bir yapıyı ortaya koyar. Nihai aşamada, Beyrut Belediye 



164  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

Nizamnâmesi 7 Ekim 1863 (23 Rebiülahir 1280 H.) tarihinde Meclis-i 
Vâlâ’da kabul edilmiş ve Beyrut Belediyesi’nin resmen faaliyete geçmesine 
izin verilmiştir (BOA. İ.MVL. 493-22334-7).

SONUÇ

Tanzimat reformlarıyla birlikte Osmanlı Devleti, idari ve toplumsal 
düzenini yeniden tanımlama sürecine girmiş; bu dönüşümün en somut 
yansımalarından biri modern belediyecilik anlayışının ortaya çıkması 
olmuştur. Tanzimat öncesinde şehir hizmetlerinin vakıflar, loncalar veya yerel 
cemaat örgütleri aracılığıyla yürütüldüğü geleneksel düzen, 19. yüzyılın 
ortalarından itibaren merkezî otoritenin müdahalesiyle bürokratik bir 
nitelik kazanmıştır. Böylece belediye kurumu, yalnızca kentsel hizmetlerin 
iyileştirilmesi için değil, aynı zamanda modernleşen devletin taşradaki idari 
varlığını güçlendirmek için de bir araç olarak ortaya çıkmıştır. 

Beyrut, Osmanlı taşrasında modern belediyeciliğin erken ve özgün 
örneklerinden biri olarak dikkat çeker. Liman kenti kimliği, artan dış ticaret 
hacmi, Avrupalı tüccarların ve misyonerlerin etkinliği, Beyrut’ta yeni bir 
ekonomik ve kültürel dinamizmin ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. 
1860’lar Beyrut’u, hem iç karışıklıklar hem de ticari canlılık bakımından 
dönüşüm hâlindeki bir şehir olarak, modern anlamda bir belediye teşkilatının 
zorunlu hale geldiği bir dönemi temsil eder. Bu koşullar, 1863 tarihli Beyrut 
Belediye Nizamnâmesi’nin hazırlanmasının hem toplumsal bir gereklilik 
hem de devletin modernleşme arayışının ürünü olduğunu göstermektedir.

Nizamnâme, iki bölüm ve yirmi bir maddeden oluşmakta; belediye 
meclisinin kuruluşunu, görevlerini ve sorumluluklarını ayrıntılandırmaktadır. 
Meclisin düzenli toplantılar yapması, gelir ve giderlerin kayda geçirilmesi, 
narh uygulaması, temizlik, sağlık, altyapı ve çarşı denetimi gibi konular, 
modern şehir yönetiminin temel ilkelerini yansıtır. Bununla birlikte, 
nizamnâmede yer alan valilik izni zorunluluğu ve merkezî onay şartı, 
yerel idarelerin özerkliğini sınırlayan yapısal bir unsur olarak dikkat çeker. 
Bu durum, Osmanlı modernleşmesinin genel karakterini belirleyen temel 
bir çelişkiye işaret eder: devlet, yerel düzeyde yenilikleri teşvik ederken 
aynı zamanda denetim mekanizmasını elinde tutmuştur. Nizamnâmenin 
hazırlanış süreci de bu ikili yapının yansımasıdır. Sayda Eyalet Meclisi’nde 
alınan kararın ardından Meclis-i Vâlâ’da yürütülen ayrıntılı tartışmalar, 
Beyrut gibi bir liman kentinin sosyo-ekonomik gerçekliklerine uygun bir 
düzenleme arayışını göstermektedir. Bu süreç, Osmanlı yönetiminin taşrada 
modern kurumlar ihdas ederken dahi yerel koşulları dikkate alma eğilimini 
ortaya koyar. Meclis-i Vâlâ kayıtlarında yer alan değerlendirmeler, reformların 



Kürşat Çelik  |  165

yalnızca bir kanunlaştırma süreci olmadığını; merkez ile taşra arasındaki 
yönetsel dengeyi yeniden kurma girişimi niteliği taşıdığını göstermektedir.

Beyrut Belediyesi’nin örgütlenmesinde görülen yerel taleplerle merkezî 
kontrol arasındaki denge, Tanzimat dönemi idari reformlarının genel ruhunu 
yansıtır. Belediye meclisinin gelir toplama, harcama, sandık oluşturma 
ve kısmi mali özerklik girişimleri dönemin şartları içinde ileri adımlar 
olarak değerlendirilebilir; ancak yetki paylaşımındaki eksiklikler, kurumsal 
tanımların belirsizliği ve hukuki altyapının zayıflığı bu gelişimin kalıcılığını 
sınırlamıştır. Ayrıca, belediye üyelerinin atama yoluyla belirlenmesi, başkanın 
merkez tarafından tayin edilmesi ve görevlerin maaşsız yürütülmesi gibi 
uygulamalar, dönemin toplumsal hiyerarşisini korumuş; belediye idaresini 
yerel elitlerin kontrolüne bırakmıştır. Bütün bu unsurlar dikkate alındığında, 
Beyrut Belediye Nizamnâmesi yalnızca Osmanlı’da modern belediyeciliğin 
kurumsallaşma sürecinde bir dönüm noktası değil, aynı zamanda Tanzimat 
modernleşmesinin sınırlarını da gösteren bir belgedir. Nizamnâme, düzen, 
temizlik, sağlık ve mali denge kavramlarını şehir yönetiminin merkezine 
taşırken, uygulamada bürokratik denetim ve elit temsiline dayalı bir model 
üretmiştir. Bu nedenle Beyrut Belediyesi, Osmanlı modernleşmesinin 
çelişkilerini bünyesinde barındıran bir deneyim olarak değerlendirilmelidir. 
Sonuç olarak, Beyrut örneği, Osmanlı taşrasında modern yerel yönetimlerin 
merkezî idareyle karşılıklı bir uyum ve gerilim içinde şekillendiğini ortaya 
koyar. 1863 Beyrut Belediye Nizamnâmesi, bir yandan devletin modern 
şehir anlayışını hukukileştiren bir adım olarak, diğer yandan da yerel düzeyde 
reformun sınırlarını belirleyen bir belge niteliği taşır.



166  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

Kaynakça

I. Arşiv Kaynakları
Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA)
İrade Meclis-i Vâlâ (İ.MVL)  493-22334.
II.  Tetkik ve Diğer Eserler
Akarlı, E. D. (1993). The Long Peace: Ottoman Lebanon, 1861-1920. New 

York: University of California Press.
Altundağ, Ş. (1944). “Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın Suriye’de Hâkimiyeti Esna-

sında Tatbik Ettiği İdare Tarzı”. Belleten, VIII (30): 231-243.
Aslantürk, A. Y. (2018). “Tanzimat Sonrası Osmanlı Şehirlerinde Taşrada Ye-

rel Hizmetlerin Yeniden Örgütlenmesi”. Aksaray Üniversitesi İktisadi ve 
İdari Bilimler Fakültesi Dergisi 10(4): 141-150. 

Avcı, Y. (2016). “Tanzimat Döneminde Osmanlı Belediyeciliği Üzerine Kar-
şılaştırmalı Analizler”. Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Dergisi 24: 167-180.

Aytaç, F. (1998). Açıklamalı Belediye Kanunu. Ankara: Seçkin Yayınevi.
Commins, D. D. (1990). Islamic Reform Politics and Social Change in Late 

Ottoman Syria. New York: Oxford University Press. 
Çadırcı, M. (1997). Tanzimat Döneminde Anadolu Kentleri’nin Sosyal ve Eko-

nomik Yapısı. Ankara: Türk Tarih Kurumu. 
Çekmez, O. (2022). II. Abdülhamit Döneminde İstanbul’da Belediyecilik Hiz-

metleri (1876-1909). Doktora Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi.
Çelik, K. (2010). Osmanlı Hâkimiyetinde Beyrut (1839-1918). Doktora Tezi. 

Elazığ: Fırat Üniversitesi.
Çelik, Z. (1998). 19.Yüzyılda Osmanlı Başkenti Değişen İstanbul.  çev: Selim 

Deringil. İstanbul Tarih Vakfı Yurt Yayınları.
Ekinci, A; Orak, A. (2020). “Bir Yol Ayrımına Doğru: Lübnan’da Mehmet 

Ali Paşa Yönetimi”. Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 44: 
225-240. 

Hanssen, J. (2005). Fin de Siècle Beirut, New York: Oxford University Press. 
Ergin, O. N. (1936). Türkiye’de Şehirciliğin Tarihi İnkişafı. İstanbul: İ.Ü.H.F. 

İktisat ve İçtimaiyat Enstitüsü Neşriyatı, No:3.
Fawaz, L. T. (1993). Merchants and Migrants in Nineteenth-Century Beirut. 

London: Harvard University Press.
Oktay, T. (2008). “Belediyenin Tarihsel Gelişi”.  Türkiye’de Yerel Yönetimler. 

Ed.: Recep Bozlağan-Yüksel Demirkaya. Ankara: Nobel Yayın Dağıtım: 
119-156.

Ortaylı, İ. (1992). “Belediye”. İslam Ansiklopedisi C.5. İstanbul: Türkiye Diya-
net Vakfı Yay.: 398-402.



Kürşat Çelik  |  167

Ortaylı, İ. (2000). Tanzimat Devrinde Osmanlı Mahalli İdareleri 1840-1880.  
Ankara: Türk Tarih Kurumu.   

Ortaylı, İ. (2008). Türkiye Teşkilat ve İdare Tarihi.  Ankara: Cedit Neşriyat. 
Özveren,  T. E. (1994). “Beyrut”. Doğu Akdeniz’de Liman Kentleri 1800-1914. 

ed.: Çağlar Keyder vd. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları.75-102.
Samani, H. (2018). “Tanzimat Döneminde Kıbrıs’ta Modern Belediyeciliğin 

Başlangıcı ve Lefkoşa Belediyesi”. Belleten 82 (294): 587-626.
Samur, S. (1995). İbrahim Paşa Yönetimi Altında Suriye. Kayseri: Erciyes Üni-

versitesi Yayını, 
Sharif, M. (2014). Imperial Norms and Local Realities: The Ottoman Municipal 

Laws and the Municipality of Beirut (1860-1908). Beirut: Orient-Insti-
tut Beirut

Sunay, C. (2002). “Belediyeciliğin Doğuşu Sürecinde Osmanlı Mirası”. Kocaeli 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 3: 113-133.

Yerasimos, S. (2006). “Doğu ve Güney Akdeniz Kentlerinin Batılılaşma Sü-
recinde Osmanlı Etkisi”.  Akdeniz Dünyası Düşünce, Tarih, Görünüm.  
ed.Eyüp Özveren vd. İstanbul: İletişim Yayınları. 167-184.

Zachs, F. (2005).  The Making of a Syrian Identity. Leiden: Brill.



168  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...

EKLER

EK 1: Sayda Eyalet Meclisi’nin Beyrut Belediye Nizamnâmesini 
Meclis-i Vâlâ’ya Gönderdiğine Dair Arşiv Kaydı.

KAYNAK: BOA. İ.MVL. 493-22334-3.



Kürşat Çelik  |  169

EK 2: 1863 Tarihli Beyrut Belediye Nizamnâmesi

KAYNAK: BOA. İ.MVL. 493-22334-1.



170  |  Osmanlı Devleti’nde Yerel Yönetimin Gelişmesine Bir Örnek: 1863 Tarihli Beyrut Belediye...



171

Bölüm 7

Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i 
Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese1 

Mustafa Tanrıverdi2

Özet 

Bu çalışma, Zeydî hadis literatürünün temel eserlerinden biri olan el-Emālī’yi, 
Sünnî hadis geleneğinin ana kaynakları arasında yer alan Ebū Dāvūd (ö. 
275/889), Tirmiẕī (ö. 279/892), Nesāʾī (ö. 303/915) ve İbn Māce’ye (ö. 
273/887) ait dört es-Sunen ile mukayeseye tabi tutması bakımından literatüre 
katkıda bulunmayı amaçlamaktadır. Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd (ö. 246/861), 
Zeydiyye’nin 3./9. asırdaki önemli isimlerinden birisidir. el-Emālī adlı eseri 
de mezhebin karakteristik özelliklerini ve hadis birikimini yansıtan önemli 
bir kaynak mesabesindedir. Bu eser, öncesi ve sonrasına ait müktesebat ile 
birlikte Zeydî geleneğin hadis altyapısını oluşturmaktadır. Ehl-i beyt imam 
ve muhaddislerinden gelen rivayet ve kavillerin yanı sıra Sünnî kültür 
havzasının önem atfettiği birtakım sahâbî ve râvilerden gelen hadislere de 
bünyesinde yer vermesi, eserin üzerinde durulması gereken bir özelliğidir. 
Bu bakımdan Zeydiyye nezdinde imtiyazlı bir konuma sahip olan el-Emālī 
ile Sünnî hadis literatürünün emsal örnekleri arasında sened tercihi ve metin 
seçkisi bakımından benzerlik ve farklılıkların tespiti önem arz etmektedir. 
Bahse konu eserlerin aynı yüzyıla ait olmaları, tertip bakımından sünen 
özelliği yansıtmaları, şekil ve üslup özellikleri itibarıyla birbirine yakın bir 
tasnif metoduna sahip olmaları ve temsil ettikleri geleneğin temel kaynakları 
sayılmaları gibi birçok ortak yönleri bulunması sebebiyle ihtiva ettikleri rivayet 
malzemesi bu çalışmada mukayeseli bir tahlile tabi tutulmaktadır. Böylece 
emsalleri olan Sünen-i erbaa’ya kıyasla farklı bir geleneğin hadis birikimini 
yansıtan el-Emālī’nin söz konusu dört sünen ile ne düzeyde paralellik arz 
ettiği ortaya konulmaktadır.

1	 Bu çalışma yazarın doktora tezinden üretilmiştir.
2	 Doç. Dr., Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, mustafatanriverdi@mu.edu.tr, 

0000-0003-3329-0019

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub886.c4763



172  |  Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese

Giriş

Hadis tarihinin ilk dönemlerinden itibaren muhaddisler fıkhî hüküm 
ihtiva eden rivayetlere özel önem vermişler ve söz konusu rivayet malzemesini 
bir araya getirmeye gayret göstermişlerdir. 3./9. asır itibarıyla hukûkî 
nitelik taşıyan hadislerin derlenmesi, sünen türünün gelişip yaygınlaşmasını 
sağlamıştır. Sünen nitelikli eserler fıkhî perspektifle tasnif edilen ve ana 
hatlarıyla tahâret, zekât, namaz, oruç vb. gibi ahkâma dair rivayetlere çeşitli 
fıkhî başlıklar altında yer vermektedir. Hadis alimlerinin ahkâm hadislerini 
ibâdât, muâmelât ve ukûbât gibi belli kategoriler altında derleme çabaları her 
bölgede sünen türü eserlerin çoğalmasına zemin hazırlamıştır.3 İçeriğinden 
de anlaşılacağı üzere sünenlerin temel amacı hukuki konulara rehberlik eden 
ahkâm hadislerini bir araya getirmektir.4 Bu doğrultuda hadis tarihinin 
2./8. asrından itibaren sünen tarzı birçok eser tasnif edilmiştir. Hadis tasnif 
ameliyesinin en yaygın asrı olarak kabul edilen 3./9. yüzyıla gelindiğinde 
sünen türünün en meşhur örneklerinin ortaya çıktığı söylenebilir. Bunlar 
ilerleyen süreçte gerek benimsedikleri metot gerekse hadis seçkileriyle 
temayüz eden eserlerdir. Bu türün en meşhur örnekleri arasında sayılan Ebū 
Dāvūd, Tirmiẕī, Nesāʾī ve İbn Māce’ye nispet edilen es-Sunen’ler, Sünnî hadis 
literatürünün ahkâma dair merfu hadisleri ihtiva eden kaynakları arasında 
yer almaktadır.5 

Aynı asırlarda farklı bir siyasi ve itikadi anlayış benimseyen ekollerden 
biri olan Şîa bünyesinde de hadis kültür ve birikimine dair eserler görülmeye 
başlamıştır. Bunlardan biri hâkim Şîî geleneğe (İmâmiyye) mensup 
olmamakla beraber ortaya koyduğu kendine has kabul ve ölçütlerle önemli 
ölçüde özgün bir hüviyet arz eden Zeydiyye mezhebidir. Bu mezhep Zeyd 
b. ʿAlī’nin (ö. 122/740) başlattığı isyanla birlikte ona siyasal yönden bir 
bağlılık hareketi olarak ortaya çıkmıştır. Ancak zamanla Ḳāsım er-Ressī’nin 
(ö. 246/860) katkılarıyla fikrî ve itikadî bir çerçeveye bürünmeye başlamış, 
Yaḥyā b. Ḥuseyin (ö. 298/911) ile kurumsallaşarak müstakil bir gelenek halini 
almıştır. Zeydiyye; imametin ʿAlī - Fāṭıma neslinden hurûc ederek alenî bir 
şekilde kendisine biata çağıran takva, şecaat, zühd ve ilim gibi niteliklere 

3	 Aḥkām içerikli rivayet malzemesi ihtiva eden eserler için bk. Muḥammed b. Caʿfer el-Kettānī, 
Hadis Literatürü, çev. Yusuf Özbek (İstanbūl: İz Yayınları, 1994), 24-30.

4	 Sünen literatürünün tasnif düzenini şekillendiren temel etkenlerin başında fıkıh kapsamındaki 
meselelerin rivayetler aracılığıyla ele alınması yaklaşımı bulunmaktadır. Bu bağlamda 
musannifler, şeri hükümlere ilişkin rivayetleri belirli konu başlıkları altında sistematik bir şekilde 
bir arada işlemeyi amaçlamışlardır. Dolayısıyla sünenler, hadis fıkhının temel kaynaklarından 
biri olma niteliği taşımaktadır. Ömer Özpınar, Hadis Edebiyatının Oluşumu (Ankara: Ankara 
Okulu Yayınları, 2005) 84-93, 199.

5	 İsmail Lütfi Çakan, Hadis Edebiyatı (İstanbul: Marmara İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 
2008), 106-123.



Mustafa Tanrıverdi  |  173

sahip kimselerin hakkı olduğunu savunan; masum imâm, mehdîlik, takiyye, 
gizli bilgi, gaybet, ric‘at ve taklidi reddeden, ictihadı önemseyen, sahâbenin 
en faziletlisi olarak gördüğü ʿAlī b. Ebī Ṭālib’i efdâl imam kabul ederken 
mefdûl imâm teorisi ile de sâbık halifelerin yönetiminin meşru olduğunu 
savunan, tekfirci yorumlardan ve aşırı söylemlerden uzak durmayı ilke 
edinmiş mutedil bir Şiî fırkadır.6 

Zeydiyye, dönemsel inkıtalara rağmen günümüze kadar varlığını devam 
ettirmiştir. Ayrıca imamları taklidi reddederek aklı ve ictihadı önceleyen 
yönüyle İslam düşünce ve kültür tarihine önemli katkılarda bulunmuştur. 
Mezhebin kendine özgü bu dinamik ve akılcı yapısı başta kelam, hadis, usûl-i 
fıkıh, dil, nesep, fıkıh ve tefsir gibi ilim dallarına ait oldukça geniş bir literatür 
meydana getirmiştir.7 Öyle ki Zeydî imamların mezhep içinde özellikle 3./9. 
yüzyıldan itibaren yoğun bir ilmi faaliyet gerçekleştirdiği görülmektedir.8 Bu 
sayede mezhebin, tarih boyunca benimsediği algı ve yorum, takip ettiği çizgi, 
sahip olduğu görüş ve ortaya koyduğu zengin edebiyatla İslam düşüncesine 
önemli katkılarda bulunduğu anlaşılmaktadır.9 

Zeydî geleneğin hadis literatürünü şekillendiren pek çok eser 
bulunmaktadır.10 Bu eserlerden el-Emālī olarak bilinen Kitābu raʾbi’ṣ-ṣadʿ adlı 

6	 Zeydiyye’nin doğuşu, teşekkülü ve tarihçesi hakkında bk. Yusuf Gökalp, “Zeydiyye Mezhebinin 
Doğuşu, Teşekkül Süreci ve Tarihçesi”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/2 
(2007), 55-93.

7	 Zeydîlik, ictihadın terk edilerek imamların taklit edilmesine açık bir şekilde karşı çıkmaktadır. 
Bu durum, gelenekte ictihad mekanizmasının işlerliğinin bir göstergesidir. ʿAbdullāh b. 
Muḥammed Ḥamīdüddīn, ez-Zeydiyye ḳırāʾetun fi’l-meşrūʿ ve baḥs̱un fi’l-mukevvenāt (Ṣanʿāʾ: 
Merkezu’r-Rāid, 1424/2004), 93. Zeydî geleneğe ait birikime son zamanlarda artan akademik 
ilgi sevindirici olsa da mezhebe ait literatürün önemli bir kısmı muhtelif kütüphanelerde hala 
yazma halindedir. Yemen’in tanınmış araştırmacılarından ʿAbdusselām b. ʿAbbās el-Vecīh’in 
(1957-2022) ülkenin farklı şehirlerindeki özel kütüphanelerde yer alan yaklaşık üç bin yazma 
eseri kapsayan bir fihrist çalışması için bk. ʿAbdusselām b. ʿAbbās el-Vecīh, Maṣādiru’t-Turās̱ 
fi’l-Mektebeti’l-Ḫāṣṣa fi’l-Yemen (ʿAmmān: Muʾessesetu’l-İmām Zeyd b. ʿAlī es̱-S̱eḲāfiyye, 
1422/2002).

8	 Zeydî imamlar, temel meselelerde Zeyd b. ʿAlī’nin benimsediği ilkeleri esas almış olmakla 
birlikte fıkhî görüşlerin geliştirilmesinde taklide bağlı kalmamış ve daha bağımsız bir 
metodolojik yaklaşım benimsemişlerdir. Zeydî imamlarının taklidi haram olarak kabul eden ve 
akla büyük önem atfeden yaklaşımları, mezhep içerisinde kayda değer bir entelektüel dinamizm 
ortaya çıkarmıştır. Alī b. Abdilkerīm el-Fużayl, ez-Zeydiyye naẓariyye ve taṭbīḳ (ʿAmmān: 
Cemʿiyyetu ʿUmmāli’l-Meṭābiʿi’t-Teʿāvuniyye, 1405/1985), 11. Nitekim Hādī İlelḥaḲ Yaḥyā 
b. Ḥuseyin pek çok fıkhî meselede İmam Zeyd’e muhalefet etmiştir. Farklı görüşleri için bk. 
Aḥmed Maḥmūd Ṣubḥī, Fī ʿilmi’l-Kelām Dirāsetu’l-felsefiyye liārāi’l-fıraḳi’l-İslāmiyye (Beyrūt: 
Dāru’n-Nehżati’l-ʿArabiyye, 1991), 3/144-150.

9	 Zeydiyye mezhebinin ilk dönemlerinde akıl ve ictihad mekanizmasının etkili bir şekilde 
kullanıldığı anlaşılmaktadır. Bu dönemdeki Zeydî fakih ve muhaddislerin, rivayetleri metin ve 
muhteva açısından tenkide tabi tuttukları ve delil olarak Kur’ân, akıl ve sünnet prensiplerini 
bir bütün olarak isnada önceledikleri görülmektedir. Ayrıntı için bk. Kadir Demirci, Zeydiyye 
ve Hadis, ed. Atilla Atik (Ankara: Gece Akademi, 2019), 190-226.

10	 İlk yedi asırda Zeydî geleneğin hadis birikimine dair önde gelen şahıs ve eserlere ilişkin bk. 



174  |  Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese

eser, erken dönem Zeydiyye’nin karakteristik özelliklerini ve hadis birikimini 
yansıtan önemli bir kaynak mesabesindedir. Musannifi Aḥmed b. ʿĪsā b. 
Zeyd, Zeydî oluşumun 3./9. asırdaki önde gelen muhaddis ve fakihlerinden 
birisidir. Aḥmed b. ʿĪsā 158/775’de kuvvetle muhtemel Kûfe’de doğmuş, 
247/861 Basra’da vefat etmiştir. Çocukluğundan itibaren Kûfe’de Ehl-i 
Beyt âlimlerinin meclislerinde yetişmiştir. Babasının vefatı sonrası gelişen 
birtakım siyasi ve sosyal şartlar nedeniyle Kûfe’den ayrılmıştır. Yirmili 
yaşlarında adının Abbâsî yönetimi karşıtı hareketlerle anılması sonucu uzun 
bir süre farklı şehirlerde gizlenmek zorunda kalmıştır.11 Onun Kûfe’den sonra 
Medine, Bağdat, Vâsıt, Abadan, Rey, Ahvaz ve Basra gibi muhtelif şehirlerde 
yaşadığı bilinmektedir. Çağdaşlarının aksine içinde bulunduğu koşullar 
hoca-talebe ağının sınırlı kalmasına neden olmuştur.12 Muḥammed b. Bekr 
el-Hemedānī (ö. 171/788) ve Ḥuseyn b. ʿUlvān el-Kūfī’den (ö. 210/826) 
nakillerde bulunmuş, kendisinden de oğulları ʿ Alī ve Muḥammed’in yanı sıra 
üzere yakın talebesi Muḥammed b. Manṣūr el-Murādī (ö. 290/903) rivayet 
etmiştir. Onun görüş ve rivayetlerinin günümüze ulaşmasında yakın talebesi 
Muḥammed b. Manṣūr’un rolü büyüktür.13 

Aḥmed b. ʿĪsā gerek yaşadığı dönemde gerekse vefatından sonra mensup 
olduğu gelenek üzerinde etkili olmuştur.14 Birçok açıdan kozmopolit 
bir bölge olan Irak havzasında bulunması, onun fürû-i fıkıhla da meşgul 
olmasını ve kendisini bu yönde geliştirmesini sağlamıştır. Nitekim 5./11 
yüzyılın önde gelen imamlarından Muḥammed b. ʿAlī el-ʿAlevī (ö. 
445/1053), Zeydî geleneğin sistemleşme döneminin önde gelen alimlerinin 
rivayet ve görüşlerini karşılaştırmalı bir şekilde ele alarak el-Cāmiʿu’l-kāfī fī 
fıḳhi’z-Zeydiyye adlı bir eserde toplamıştır. Mezhep içi yorum çeşitliliğini bir 

Mustafa Tanrıverdi, “Klasik Dönem Zeydî Hadis Edebiyatı: 7./13. Yüzyıla Kadar”, İçinde 
İlahiyat Alanında Tetkik ve Değerlendirmeler, ed. Kasım Ertaş (Ankara: Serüven Yayınları, 
2023), 79-109.

11	 Siyasi yönüyle ilgili ayrıntı için bk. Tanrıverdi, “Ahmed b. Îsâ b. Zeyd ve Emâlî Adlı Hadis 
Eseri Üzerine Bir İnceleme”, 315-316. 

12	 Hayatı, ilmî yönü ve siyasi durumu hakkında bk. Ebū’l-Ferec el-İṣfahānī, Meḳātilu’ṭ-ṭālibiyyīn 
thk. Seyyid Aḥmed ṢaḲr (Beyrūt: Muʾessesetu’l-Aʿlemī li’l-Maṭbūʿāt, 1419/1998), 355-359, 
492-496.

13	 Safiyyuddīn İbn Ebi’r-Ricāl, Maṭlaʿu’l-Budūr ve Mecmaʿu’l-Buḥūr fī Terācimi Ricāli’z-Zeydiyye, 
thk. ʿAbdurraḲīb Muḥammed Ḥucr (Yemen: Merkezu Ehli’l-Beyt, 1425/2004), 4/372-374.

14	 Aḥmed b. ʿ Īsā’nın gelenek üzerindeki etkisi sadece hadis ve fıkıh müktesebatıyla sınırlı değildir. 
O, yaşadığı zaman diliminin en güncel tartışmalarından haberdardır ve bu meselelere dair 
gerek mensubu olduğu Zeydî gelenekle örtüşen gerekse özgün ve farklı kabul edilebilecek 
kendine mahsus birtakım görüşlere sahiptir. el-Emālī’deki rivayet ve görüşler çerçevesinde, 
onun 3./9. asırdaki tartışmalı meselelere yönelik bakış açısını ele alan bir inceleme için bk. 
Mustafa Tanrıverdi, “Emâlî’deki Rivayet ve Görüşler Özelinde Zeydî Muhaddis Ahmed b. 
Îsâ’nın III. (IX.) Asırdaki İtikâdî ve Fikrî Tartışmalara Yaklaşımı”, Şarkiyat 12/1 (2020), 36-
63. 



Mustafa Tanrıverdi  |  175

arada görme imkânı sunan bu eser, çok sayıda ismin yanı sıra Aḥmed b. ʿĪsā, 
Ḳāsım er-Ressī ve Muḥammed b. Mansûr gibi 3./9. yüzyılın önemli fakih 
ve muhaddislerinin rivayet ve görüşlerinin kapsamlı bir şekilde aktarılmış 
olması özellikle dikkati çekmektedir.15

Aḥmed b. ʿĪsā görüşleri, aktardığı rivayetler ve mezhebin hadis ile fıkıh 
birikiminin oluşumundaki kayda değer rolü sayesinde günümüzde Zeydîliğin 
yaygın olduğu bölgelerde ayrıcalıklı bir konuma ve itibara sahiptir.16 Kendisi 
Kütüb-i sitte imamlarıyla çağdaştır. Ayrıca eseri gerek tasnif zamanı gerekse 
içerik ve üslup özellikleri itibarıyla Sünnî gelenekte musannef, sünen ve âsâr 
türü eserlere benzemektedir. Bu bakımdan söz konusu eserin ihtiva ettiği 
rivayet malzemesi ile Sünnî geleneğin meşhur hadis kaynaklarının sened ve 
metin açısından mukayese edilmesi birçok açıdan büyük önem taşımaktadır. 
Bu mukayese, her iki oluşumun etkili olduğu kültürel havzada dolaşımda 
olan rivayet malzemesinin benzeşen ve ayrışan yönlerini tespite imkân 
vermesi bakımından önemlidir. Söz konusu eser; muhtevası, iç düzeni ve 
ahkâm temalı hadisleriyle sünen türü eserlerle mukayeseye elverişli zengin 
bir içeriğe sahiptir.17 Bu çerçevede, Sünnîlik dışındaki bir siyasî-itikadî 
geleneği temsil eden 3./9. yüzyıl kaynağı ile aynı döneme ait Sünnî sünen 
literatürünün karşılaştırılması, sonuçları itibarıyla anlamlı görünmektedir.

1. Eserdeki Başlıkların Tertibi

Hadislerin tasnif ve tebvib mantığının şekillenmesinde fıkıh ilminin 
belirleyici bir rol oynadığı görülmektedir. Fıkıh ilminin müstakil bir 
disiplin olarak teşekkül etmesi, hadislerin tasnif sürecini belirgin biçimde 
etkilemiştir. Bu etki, yalnızca hadis musannefatının muhtevasına değil aynı 
zamanda yöntemin teşekkül ve tekâmülüne de yansımıştır. Bu çerçevede, 
hadislerin tasnifinde yönlendirici bir rol üstlenmesi bakımından müesses 
fıkhın hadis ilmi üzerinde etkili olduğu söylenebilir. Bununla birlikte söz 
konusu etkileşim tek yönlü değildir. Zira bir taraftan hadis malzemesi fıkhın 
kurumsallaşmasına katkı sağlarken diğer taraftan fıkıh ilmi de konu örgüsü ve 
metodolojik altyapısıyla hadis ilminin gelişimini beslemiştir. Nitekim tasnif 
faaliyetinin erken dönem ürünleri, büyük ölçüde fıkıh ilminin oluşturduğu 

15	 Sārimuddīn el-Vezīr, el-Feleku’d-devvār fī ʿulūmi’l-ḥadīs̱ ve’l-fıḳh ve’l-ās̱ār, thk. Muḥammed 
Yaḥyā Sālim ʿİzzān (Ṣanʿāʾ - Saʿde: Mektebetü’t-Türās̱i’l-İslāmī - Dāru’t-Türās̱i’l-Yemenī, 
1415/1994), 59-60.

16	 Kadir Demirci, “Çağdaş Zeydî Âlimlerle Zeydiyye ve Hadis Üzerine”, Hadis Tetkikleri Dergisi 
4/1 (2006), 151-165.

17	 Eserin kitāb ve bāb başlıklarının seçimi ve tertibinin musannifi Aḥmed b. ʿĪsā tarafından mı 
yoksa câmii Muḥammed b. Manṣūr tarafından mı yapıldığı konusu tartışmalı olsa da iç düzeni 
bakımından sünen türünün ayırt edici özelliklerine sahiptir. Tanrıverdi, “Ahmed b. Îsâ b. Zeyd 
ve Emâlî Adlı Hadis Eseri Üzerine Bir İnceleme”, 328-329.



176  |  Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese

bu zemin üzerinde ortaya çıkmıştır. Sünen, muvatta’ ve musannef türünde 
kaleme alınan ilk hadis eserlerinde ahkâma dair konu ve başlıkların yoğun 
bir şekilde yer alması, hadis tasnifinde benimsenen yöntemin önemli 
ölçüde fıkıh ilminin metodolojisine paralel olarak gelişim gösterdiğine 
işaret etmektedir.18 Hadis tasnif edebiyatının ilk eserlerinin, fıkıh ilminin 
geliştirdiği yöntem ve metotlar temelinde şekillendiği, tasnif yöntemi ve ele 
aldığı konular açısından da fıkıh kitaplarıyla biçimsel benzerlik gösterdiği 
dile getirilebilir. Bu bağlamda, 3./9. yüzyıl Zeydî hadis külliyatının seçkin 
örneklerinden biri olarak kabul edilen el-Emālī adlı eserin hem içeriği hem de 
yapısal özellikleri itibarıyla fıkıh odaklı bir eser olduğu söylenebilir. Ayrıca, 
eserin düzenlenmesinde ve teknik yapısında öne çıkan unsurların, sünen 
geleneğinde benimsenen tasnif usulüyle uyumlu olduğu sonucuna varmak 
mümkündür.19 

1.1. Bölüm Başlıkları

Eserde, ana başlıkların temsili için ağırlıklı şekilde kitāb kavramına 
başvurulmuştur. Bununla birlikte, bazı ana başlıklar ebvāb biçiminde, 
bazıları ise hem kitāb hem de ebvāb olarak adlandırılmıştır. Örnek olarak, 
dört bābtan meydana gelen Kitābu’n-nikāḥ başlığını takip eden iki bābtan 
oluşan Ebvābu’n-nikāḥ başlığı gösterilebilir.20 Benzer şekilde bir bābtan 
oluşan Ebvābu’d-diyāt’tan sonra beş bābtan oluşan Ebvāb min diyāt başlığı 
yer almış ve onu da yine beş bābtan oluşan Mesāʾil min diyāt başlığı takip 
etmiştir.21 Burada görüldüğü üzere ebvāb biçimindeki başlıkların, eserin 
bazı bölümlerinde kitāb başlıkları ile bāb başlıkları arasında bir ayırım veya 
hiyerarşi oluşturma amacı güttüğü ifade edilebilir. Bu bağlamda el-Emālī’deki 
ebvābların, ana başlık rolünü taşımadıkları durumlarda, kitāb ve bāb düzeni 
içinde ara başlık olarak yapılandırıldığı anlaşılmaktadır.

18	 Teorik olarak açıklanan durumun somut ve pratik bir yansıması bağlamında el-Muvaṭṭaʾ örnek 
olarak değerlendirilebilir. Sūyūṭī (ö. 911/1505), hadis malzemesinin ilk musanniflerinden 
İmam Mālik’in (ö. 179/795) eserindeki tertibinde Ebū Ḥanīfe’yi (ö. 150/767) takip ettiğini 
belirtir. Bu bağlamda, Ebū Ḥanīfe’nin geliştirdiği fıkıh eksenli tebvib sisteminin sonraki 
dönemde hadis tasnifiyle uğraşan muhaddisler tarafından da benimsendiği söylenebilir. Ayrıca 
İbn Cureyc (ö. 150/767), Sufyān es̱-S̱evrī (ö. 161/777) ve ʿAbdullāh b. el-Mubārek (ö. 
181/797) gibi erken dönem musanniflerinin de eserlerinde onun tasnif yöntemini izledikleri 
dile getirilmektedir. Bu örnekler ve fıkıh ilminin şekillenmesinin hadis ilminin yerleşimine 
etkisi hakkında daha fazla bilgi için bk. Özpınar, Hadis Edebiyatının Oluşumu, 84-93.

19	 Zeyd b. ʿ Alī’ye nispet edilen el-Mecmû‘ ve Yaḥyā b. Ḥuseyin’e ait el-Aḥkām adlı eserlerle birlikte 
mezhebin hadis-fıkıh alt yapısını oluşturmaktadır. Bk. Mustafa Tanrıverdi, Zeydī Muḥaddis̱ 
Aḥmed b. ʿĪsā’nın Emālī Adlı Eserinin Kaynakları ve Tasnif Metodu (Eskişehir: Eskişehir 
Osmangazi Üniversitesi, Doktora Tezi, 2019), 96.

20	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī Kitābu Raʾbi’s-sadʿ, thk. Alī b. İsmāʿīl el-Mueyyed (Beyrūt: 
Dāru’n-Nefāʾis, 1410/1990) 2/859, 907.

21	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 3/1455, 1458, 1479.



Mustafa Tanrıverdi  |  177

Eserin farklı yıllarda yapılan baskılarında bölüm sayısı ve sıralaması 
açısından bazı farklılıklar göze çarpmaktadır. Örneğin 1981 baskısında 
ilk başlık Kitābu’t-taḥāre olarak belirtilirken, 1990 baskısında bu başlık 
Ebvābu’l-vużūʾ olarak değiştirilmiştir. Ancak bu tür farklılıklar ve başlık 
sıralamasındaki küçük değişiklikler, eserin biçimsel yapısı ve içeriği üzerinde 
belirgin bir etki yaratmamaktadır. Bununla birlikte, söz konusu baskılar 
arasındaki en dikkat çekici ayrım 1981 baskısında yer alan ve dönemin kelâmî 
tartışmalarını yansıtan bölüm başlıklarından kaynaklanmaktadır. Eserde ما ذكر 
 bölümü altında istiṭāʿa, efʿālu’l-ʿibād, kendisine acı ve elem terettüp في القدر
eden çocukların durumu, Mürcie mezhebi hakkında görüşler, Aḥmed b. 
ʿĪsā’nın bazı meseleleri tefsiri, Kur’ân’dan muhtelif cevaplar gibi birbirinden 
bağımsız bāb başlıkları yer almaktadır. Yine فضل أهل بيت النبي bölümü altında, 
Ḳāsım er-Ressī’nin bazı meseleleri tefsîri, Hz. Peygamber ve Hz. Hüseyin’in 
kabirlerini ziyaret etmenin fazileti hakkında bāb başlıkları bulunmaktadır. 
Kitābu’z-zuhd ve’l-edeb bölümü ise ʿAlī b. Ebī Ṭālib’in vasiyetlerine dair 
konu başlığı ile başlamakta, Kur’an okumanın fazileti, ana-babaya iyilik, 
komşu ve mü’minin hakkı, sıla-i rahim, istihâre, tevekkül, güzel ahlak, sabır, 
cömertlik, tevazu, zühd, dua, emr bi’l-maʿrūf ve nehy ʿani’l-munker, kibir, 
sadakanın fazileti, vücuda dövme yaptırma, hediyeleşme, setr-i avret vb. gibi 
aralarında yakın irtibat bulunmayan bir dizi bāb başlığı ile devam etmekte 
ve Hz. Peygamber’in rüyası başlığı ile sona ermektedir. Tespit edilebildiği 
kadarıyla, bu bölüm başlıkları eserin 1990 baskısına yansımamıştır. Diğer bir 
ifadeyle Kitābu raʾbi’ṣ-ṣadʿ adlı eser, tasnif edildiği dönemin siyasi ve kelami 
tartışmalarından arındırılmıştır. Eser üzerinde yapısal değişikliklere neden 
olan bu tür tasarrufların muhakkikler ile ilgili olduğu anlaşılmaktadır.22 

1.2. Konu Başlıkları

Hadis musanniflerinin konu bütünlüğü esasına göre seçip bir araya 
getirdikleri rivayetlerden oluşan kümeyi temsil eden bāb başlıkları hadis 
tasnif yönteminin kritik unsurlarından birini teşkil etmektedir. Konu başlığı 
mahiyetinde değerlendirilebilecek bu bāblar, ihtiva ettikleri rivayet malzemesi 
hakkında önemli ipuçları sunmaktadır. 23 Zira her bir musannif, tasnif ve 
tebvibini gerçekleştirdiği hadisler üzerinden elde ettiği delil, hüküm, kanaat 
veya yorumları ilgili bāb başlığına yansıtarak tasnifini şekillendirmiştir. Bu 
bağlamda bāb başlıkları sadece altlarında sıralanan hadislerin içeriğini değil, 
aynı zamanda musanniflerin bu rivayetleri nasıl yorumlayıp değerlendirdiğini 
de göstermektedir. Dolayısıyla bāb başlıkları hem hadislerin muhtevası 

22	 Konunun bu yönüyle ilgili ayrıntı için bk. Tanrıverdi, Zeydī Muḥaddis̱ Aḥmed b. ʿĪsā’nın Emālī 
Adlı Eserinin Kaynakları ve Tasnif Metodu, 115-119, 165.

23	 Özpınar, Hadis Edebiyatının Oluşumu, 325.



178  |  Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese

hakkında önemli bir ipucu olduğu kadar musanniflerin yaklaşım biçimini 
anlamaya yarayan önemli göstergelerdir. 

Eser, 15 ana bölüme ayrılmış olup bu bölümler kitāb veya ebvāb olarak 
adlandırılmaktadır. Bu bölümlerin tasnifine göre eser, toplamda 468 bāb 
ve 2790 rivayetten oluşur. En fazla bāb başlığına sahip bölüm, 138 bāb ile 
Ebvābu’ṣ-ṣalāt olarak öne çıkarken, en az bāb başlığı içeren bölümler ise 3 
bāb ile Kitābu taḥrīmi’l-muskir ve Kitābu’ṣ-ṣayd bölümleridir.

Tablo 1: Eserin Bölüm ve Konu Dağılımı 

     Bölüm Adı Bāb Sayısı

Ebvābu’l-Vużūʾ 61

Ebvābu’l-Ḥayż 10

Ebvābu’l-Eẕān 10

Ebvābu’ṣ-Ṣalāt 139

Kitābu’z-Zekāt 33

Kitābu’ṣ-Ṣıyām 23

Ebvābu’l-Ḥac 51

Kitābu’l-Cenāiz 37

Kitābu’n-Nikāḥ 7

Kitābu’t-Ṭalāḳ 52

Kitābu’l-Buyūʿ 13

Kitābu’l-Ḥudūd 13

Ebvābu’d-Diyāt 13

Kitābu Taḥrīmi’l-Muskir 3

Kitābu’ṣ-Ṣayd 3

Toplam: 468

Eserin bāb başlıkları incelendiğinde genellikle ait oldukları kitāb başlığının 
detaylarını düzenleyen sistemli bir yapıya sahip oldukları anlaşılmaktadır. 
Bu durum bāb başlıklarının yer aldıkları bölümlerin sınırlarını ve içeriğini 
yansıtacak şekilde özenle düzenlendiğini ortaya koymaktadır. Bazı istisnalar 
bulunsa da bāb başlıklarının seçimi ve ilgili kitāb veya ebvâb başlıkları 
altında sıralanışı büyük bir titizlikle gerçekleştirilmiştir. Örneğin Ebvābu’ṣ-
ṣalāt bölümü içerisinde yer alan bāb başlıklarının namaz ibadetine dair tüm 
hususları kapsayacak bir iç tutarlılık sergilediği görülmektedir. Bu kapsamda, 
ana bölüm doğrudan namazı ifsât eden durumlar ya da sehiv secdesiyle ilgili 
hükümlerle başlamamış; öncelikle namaz vakitleri, kuralları, başlangıcı, nasıl 
kılınması gerektiği, huşû ve ta’dil-i erkâna riayet, rükû, secde ve teşehhüd 



Mustafa Tanrıverdi  |  179

gibi konu başlıklarına yer verilmiş ve ardından bu ibadeti bütün yönleriyle ele 
alıp tamamlayan bir diziliş izlenmiştir. Böylelikle hem bāb başlıkları arasında 
bir uyum sağlanmış hem de bölüm başlığı detaylı bir şekilde işlenmiştir. 
Bu bağlamda, eserin taḥāre, ṣalāt, zekāt gibi ibâdât meselelerini kapsayan 
bölüm başlıklarıyla ilgili bāb başlıkları arasında dengeli ve uyumlu bir yapı 
gözetildiği açıkça görülmektedir. Ancak eserin bütün ana bölümlerinde bu 
tür bir insicamdan söz etmek mümkün değildir. Özellikle eserin muâmelât 
ve ukûbât kısmında birtakım iç tutarsızlıklar bulunmaktadır. Bu durumun 
muhtemel nedenlerinden biri, bazı konu başlıklarının ihtiva ettikleri 
rivayetlerin muhtevasını yansıtmamasıdır. Bāb başlığı altına yerleştirilen 
rivayetlerin muhteva birliğine sahip olmaması tasniflerinin yeterince düzenli 
yapılmadığını düşündürmektedir. Ayrıca bu başlıkların birer bāb başlığı 
vasfını taşımıyor olması da bölümün iç disiplinini bozan bir unsur olarak 
karşımıza çıkmaktadır. 

Öte yandan ibâdât kategorisiyle ilgili bölüm başlıkları belirli bir sistematik 
içinde bāblar halinde tasnif edilirken muâmelât ve ukûbât kategorilerine dâhil 
olan bazı bölüm başlıklarının tasnifinde çeşitli problemlerin olduğu dikkat 
çekmektedir. Bu durum, tebvib sistematiğinin ötesine geçerek keyfî görünen 
bazı konu başlıklarıyla eserin insicamına gölge düşürmektedir. Tabiatıyla bu 
durum bazı bölüm başlıkları ile bāb başlıkları arasında tutarsızlıkların ortaya 
çıkmasına neden olmaktadır. Örneğin, eserin Kitābu’l-buyūʿ bölümü 13 bāb 
ve 218 hadisten oluşmakta olup bu bölümde şekil olarak diğer bāb başlıklarına 
benzemeyen  البيوع  şeklinde iki başlık yer almaktadır. Ancak أحاديث مختلطة في 
diğer bāblardan farklı olarak bu iki başlık, buyūʿ bölümüne dair belirli bir 
konu başlığını temsil etmemektedir. Bölümü oluşturan diğer 11 bāb başlığı 
içerdiği rivayetlerin muhtevasına dair bir fikir verirken söz konusu iki başlık 
herhangi bir içerik özeti sunmamaktadır. Bununla birlikte, “Buyūʿ hakkında 
çeşitli hadisler” anlamına gelen bu başlık, mevcut konu başlıklarının içerdiği 
rivayetlerden farklı mahiyetteki hadislerin bir araya getirildiği yerler gibi 
değerlendirilebilir. Yani bölümün diğer bāb başlıklarının kapsamına girmese 
de konusu bakımından buyūʿ bölümüne ait olduğu düşünülen rivayetlerin 
toplandığı bir alan izlenimi vermektedir. Ancak mevcut tablo bu anlayışı 
tam olarak desteklememektedir. Çünkü  أحاديث مختلطة في البيوع başlığı altında 
toplanan rivayetlerin bir kısmı, muhtevaları itibarıyla diğer bāb başlıkları 
altında yer alması gereken hadisleri içermektedir. Dahası, bunların arasında 
buyūʿ bölümüyle doğrudan ilişkisi bulunmayan rivayetlere de rastlanmaktadır. 
Bu durumda Kitābu’l-buyūʿ bölümü, tasnif ve tebvib mantığı açısından 
yeterince sistematik bir yapıya sahip görünmemektedir. Ayrıca buyūʿ konusu 



180  |  Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese

ile doğrudan ilgisi olmayan bazı rivayetlerin bu bölümde yer alması, tasnif 
sistematiğini olumsuz etkileyen bir unsur olarak öne çıkmaktadır.24 

2. Başlıkların es-Sunen’lerle Mukayesesi

Eserde bulunan bölüm başlıkları diğer sünenlerdeki başlıklarla 
tamamen aynıdır. Bu başlıkların önemli bir kısmının sünenleri tasnif eden 
muhaddislerin ortak tercihleri olduğu ifade edilebilir. Zira özellikle taḥāre, 
ṣalāt, ṣıyām, zekāt vb. başlıklar, bu geleneğin başlangıcından itibaren hemen 
her müellif tarafından kullanılmış ve zamanla bu tür eserlerin düzenlemesinin 
vazgeçilmez bir unsuru olmuştur.25 Eser, taşıdığı 15 bölüm başlığıyla 
değerlendirildiğinde diğer sünen türü eserlere nispetle çok az sayıda bölüm 
başlığına sahiptir. Bölüm başlıklarının sayısının daha fazla olması nedeniyle 
diğer eserlerin biçimsel bakımdan el-Emālī’ye göre daha sistematik olduğu 
sonucu çıkarılabilir. Bununla birlikte hem bāb başlıkları hem de içerdiği 
rivayet sayıları bakımından eser oldukça doyurucu ve tatminkâr bir içeriğe 
sahiptir. Öyle ki, bahsi geçen sünen türündeki eserlerde bölüm başlığı olarak 
yer alan bazı konular, el-Emālī’de bāb başlığı şeklinde ele alınmıştır. 

Tablo 2: el-Emālī ile Sünen-i Erbaa’nın Bölüm Başlıkları 

No Aḥmed b. ʿĪsā
(ö. 247/861)

Ebū Dāvūd
(ö. 275/888)

TirmiẕĪ
(ö. 279/892)

NesāʾĪ
(ö. 303/915)

İbn Māce
(ö. 275/888)

1 Vużūʾ (Ṭahāre) Ṭahāre Ṭahāre Ṭahāre Ṭahāre
2 Ḥayż Ṣalāt Ṣalāt Miyāh Ṣalāt
3 Eẕān Ṣalātu’l-istisḳāʾ Vitr Ḥayż İstiḥża Eẕān
4 Ṣalāt Ṣalātu’s-sefer Cumuʿa Ġusl Teyemmum Mesācid Cemāʿāt
5 Zekāt Teṭavvuʿ ʿĪdeyn Ṣalāt İḳāmetu’s-ṣalāt
6 Ṣıyām Şehr-i Ramażān Zekāt Mevāḳīt Cenāʾiz
7 Ḥac Sucūd Ṣavm Eẕān Ṣıyām
8 Cenāʾiz Vitr Ḥac Mesācid Zekāt
9 Nikāḥ Zekāt Cenāʾiz Ḳıble Nikāḥ
10 Ṭalāḳ Luḳaṭa Nikāḥ İmāme Ṭalāḳ
11 Buyūʿ Menāsik Radāʿ İftitāḥu’ṣ-ṣalāt Keffārāt
12 Ḥudūd Nikâh Ṭalāḳ Taṭbīḳ Ticārāt

24	 Konusu bakımından ḥayż, nikāḥ, ṭalāḳ, diyāt, ṣayd ve taḥrīmi’l-muskir bölümlerinde yer alması 
gerektiğini değerlendirilen bazı bu başlık altında toplanmış olması kitāb-bāb-hadīs̱ tasnif ve 
tertibi açısından iç düzeni ihlal etmektedir. Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 2/1306 vd.

25	 Bazı bölüm ve bāb başlıkları, tasnif hareketinin başlarından itibaren, hemen her musannif 
tarafından istimal edilmiş müşterek başlıklardan ibarettir. Nitekim Fuʾâd Sezgin (ö. 2018), 
evvelki edebiyatın tebvib metoduna tabi olma hususiyetinin Kütüb-i sitte’nin her bir eserinde 
de görüldüğünü ifade etmektedir. Özellikle İbn Māce’nin, es-Sunen’indeki bāb ve bölüm 
başlıklarının kayda değer bir kısmının hocası İbn Ebī Şeybe’nin el-Muṣannef’inden alınmış 
olması bu durumu özetler niteliktedir. Aynı şekilde ʿAbdurrezzāḳ’ın da hocası Maʿmer b. 
Rāşid’in kullandığı bāb başlıklarından etkilenmiş olduğunu söyleyebiliriz. Değerlendirme için 
bk. Fuʾād Sezgin, Buḫārī’nin Kaynakları (Ankara: OTTO Yayınları, 2017), 116; Bünyamin 
Erul, Hadis Tetkikleri (Ankara: OTTO Yayınları, 2016), 197.



Mustafa Tanrıverdi  |  181

13 Diyāt ṬalāḲ Buyû‘ Sehv Aḥkām
14 Taḥrīmi’l-Muskir Ṣavm Ahkâm Cumuʿa Hibāt
15 Ṣayd Cihād Diyāt Taḳṣīr fi’ṣ-ṣalāt Ṣadakāt 
16 Żaḥāyā Hudûd Kusūf Ruhūn 
17 Veṣāyā Ṣayd İstisḳāʾ Şufʿa
18 Ferāʾiż Ẕebāʾiḥ Ṣalātu’l-Ḫavf Luḳaṭa
19 Ḫarāc İmāre Feyʾ Et‘ime Ṣalātu’l-ʿīdeyn ʿİṭḳ
20 Cenāʾiz Aḥkām Fevāʾid Ḳıyāmu’l-leyl 

Teṭavvuʿu’n-
nehār

Ḥudūd

21 Eymān Nuẕūr Eżāḥī Cenāʾiz Diyāt
22 Buyūʿ Nuẕūr Eymān Ṣıyām Veṣāyā
23 Aḳżıye Siyer Zekāt Ferāʾiż
24 ʿİlm Feżāilu’l-cihād Menāsiku’l-ḥac Cihâd
25 Etʿime Cihād Cihād Menâsik
26 Eşribe Libās Nikāḥ Edāḥī
27 Ṭıb Etʿime Ṭalāḳ Ẕebāʾiḥ
28 ʿİṭḲ Eşribe Ḫayl Ṣayd
29 Ḥurūf-Ḳırāʾat Birr Ṣıla İḥbās Etʿime
30 Ḥammām Ṭıb Veṣāyā Eşribe
31 Libās Ferāʾiż Nuḥl Ṭıb
32 Tereccul Veṣāyā Hibe Libās
33 Ḫātem Velāʾ Hibe Ruḳbā Edeb
34 Fiten Ḳader ʿUmrā Duʿāʾ
35 Mehdī Fiten Eymān Nuẕūr Taʿbīru’r-ruʾyā
36 Melāḥim Ruʾyā ʿİşretu’n-nisāʾ Fiten
37 Ḥudūd Şehādāt Taḥrīmu’d-dem Zühd
38 Diyāt Zuhd Ḳasmu’l-feyʾ
39 Sunne Ṣıfatu’l-Ḳıyāme Beyʿat
40 Edeb Ṣıfatu’l-Cenne ʿAḳīḳa
41 Ṣıfatu Cehennem Fera‘ ve’l-ʿatīre
42 Īmān Ṣayd Ẕebāʾiḥ
43 ʿİlm Żaḥāyā
44 İstiʾẕān Buyūʿ
45 Edeb Ḳasāme
46 Ems̱āl Ḳaṭʿu’s-sāriḳ
47 Fedāʾilü’l-Ḳurʾān Īmān
48 Ḳırāʾat Zīne
49 Tefsīr Ādābu’l-Ḳużāt
50 Deʿavāt İstiʿāẕe
51 ʿİlel Eşribe

Tespit edilebildiği kadarıyla Nesāʾī’nin ana başlık olarak eserinde yer 
verdiği ġusl, teyemmüm, cumuʿa, mevāḳīt, ṣalātu’l-ḫavf, ṣalātu’l-ʿīdeyn, taḳṣīr 
fi’ṣ-ṣalāt, iftitāḥu’ṣ-ṣalāt, sehv, Ḳıble, veṣāyā, menāsiku’l-ḥac, Ḳaṭʿu’s-sāriḳ, 



182  |  Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese

Ḳasāme, zīne bölümleri el-Emālī’de bāb başlığı şeklinde düzenlenmiştir.26 Yine 
Ebū Dāvūd’un eserinde yer alan sucūd, vitr, veṣāyā, şehr-i Ramażān, menāsik 
adlı bölüm başlıkları da el-Emālī’de bāb başlığı olarak tanzim edilmiştir.27 
Benzer şekilde İbn Māce’nin es-Sunen’inde ana başlık olarak düzenlenen 
dua, ṣadakāt, veṣāyā, menāsik, şufʿa ve keffārāt bölümleri de el-Emālī’de 
muhtelif bāb başlıkları şeklinde kendisine yer bulmaktadır.28 Öte yandan 
Tirmiẕī’nin veṣāyā, ʿīdeyn, vitr ve cumuʿa olarak belirlediği kitāb başlıkları, 
el-Emālī’de bölüm başlığı yerine bāb başlıkları halinde düzenlenmiştir.29 Bu 
durum, bāb başlıkları altında etüt edilen birçok farklı konu örüntüsü ile el-
Emālī’nin kapsam bakımından oldukça geniş bir yelpazeye sahip olduğunu 
göstermektedir.

3. Bāb Başlıklarının Bölümlerle Uyumu

Hadis literatüründe konu merkezli eserlerin temel düzenleme prensibi 
olan tebvib, hadislerin muhtevasına göre belirlenen farklı bāblar altında 
bir araya getirilmesini ifade eder. Bu bağlamda bāb başlıkları, kitāb olarak 
adlandırılan daha geniş bölümlerin altında sıralanır. Böylece ilgili bölümün 
kapsamına giren tüm rivayetler, anlam bütünlüğünü yansıtan temalar 
çerçevesinde düzenlenmiş olur. Bu yöntemin temel amacı, ana konu başlığı 
etrafında yer alan meselelerin tüm boyutlarını sistematik ve kapsamlı bir 
şekilde ele almaktır. Bölüm başlıkları ile bu başlıkların altında yer alan 
bābların muhteva yönünden uyumu uyumu, eserin genel tasnif sistematiğinin 
başarısının bir göstergesi olarak değerlendirilir. Özellikle Sünen türündeki 
hadis kaynaklarında rivayetlerin, bāb başlıklarıyla uyumlu olması gerektiği 
gibi bu bābların da ilgili kitāb başlıklarıyla anlam açısından tutarlı olması 
beklenir. Bu doğrultuda anlam bütünlüğü açısından kitāb - bāb - hadīs̱ 
hiyerarşisinin birbiriyle uyumlu ve destekleyici bir şekilde yapılandırılması, 
bir eserin başarılı bir tasnif düzeni ve içerik tutarlılığına sahip olduğunu 
gösteren en temel unsurlar arasında yer alır.

Bāb başlıklarının kitāb başlıklarıyla uyumu göz önüne alındığında öncelikle 
eserin ibâdât konulu bölüm başlıklarının daha sistemli bir tasnifata sahip 
olduğu söylenebilir. Muâmelât ve ukûbâta dair bölüm başlıklarının tertibinin 
diğer kısımlara nispeten karmaşık oluşu, bu kısımların ilmî çevrelerde ibâdât 
ve münâkehât gibi temel meselelere göre gündemi daha az meşgul eden 
unsurlar içermesidir. Sünen türü hadis eserlerinin bölüm başlıkları içerisinde 

26	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 1/95-107, 149-163, 349-360, 212-224, 400, 381, 361-380, 
227-233, 320-324, 602, 857, 679, 3/1400-1408, 1478, 1415-1437.

27	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 1/602, 857, 608- 614, 679.
28	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 1/599- 602, 602, 857, 679, 2/1295, 3/1518.
29	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 1/602, 857, 679, 381, 590-595, 349-360.



Mustafa Tanrıverdi  |  183

ibâdât konularının öncelenmiş olması da bu kanaati destekler niteliktedir. 
Benzer bir durum bu eserlerin edeb içerikli bölümlerinde de kendisini 
göstermektedir. Bu asırda tebvib ağırlıklı olarak ahkâm muhtevalı rivayetleri 
merkeze aldığından musanniflerin ahlâk ve âdâb içerikli nakilleri de yerli 
yerinde işleyemedikleri ileri sürülebilir. Nitekim Kitābu’ṭ-ṭahāre, Kitābu’l-
eẕān, Kitābu’ṣ-ṣalât, Kitābu’ṣ-ṣıyām, Kitābu’z-zekāt gibi ibadet temalı kitāb 
başlıkları, sünen türü eserlerin birçoğunda ilk başlıklar olarak karşımıza 
çıkmaktadır.30 Dolayısıyla bu gibi temel başlıkların dönemin ilmî geleneği 
tarafından öncelendiğini ve bu durumun da tabiatıyla ilgili musannefata 
yansıdığı ileri sürülebilir.

Eserdeki rivayet ve görüşler, çeşitli şekil ve anlam ilişkisine göre bāb 
başlıklarına ayrılmıştır. Ana hatlarıyla bunlar i) herhangi bir hüküm ifadesi ve 
tafsilat içermeyen mücmel başlıklar, ii) muhtevayı detaylı bir şekilde yansıtan 
mufassal başlıklar, iii) soru formatında oluşturulan istifhâmlı başlıklar, 
iv) rivayetin içerdiği ortak fıkhî hükümleri kapsayan hüküm muhtevalı 
başlıklar, v) metnin bir kısmının veya tamamının alındığı hadis muhtevalı 
başlıklar, vi) görüş içeren başlıklar, vii) isimsiz başlıklar şeklindedir. Eserde 
bâb başlıklarının bu şekilde düzenlenmesine ilişkin herhangi bir açıklama 
bulunmamaktadır. Rivayetlerin anlam yakınlıklarına göre başlıklar altında bir 
araya getirilmeye çalışıldığı görülmekle birlikte söz konusu tasnif faaliyetinin 
bazı bāblarda bütünlüklü bir şekilde tamamlanamadığı anlaşılmaktadır. 
Özellikle isimlendirilmemiş bâbların kapsamının oldukça geniş tutulması, 
bu başlıklar altında yer alan rivayetlerin henüz nihai bir tasnif sürecinden 
geçirilmediği ihtimalini düşündürmektedir. Bu durum, eserin bāb yapısında 
kısmi bir sistematik eksiklik ve buna bağlı bir düzensizlik bulunduğunu 
göstermektedir.31 

Eserin Vużūʾ (Ṭahāre) bölümü, içeriğindeki konu başlıkları ile genellikle 
uyum içerisindedir. Ancak bu bölümde yer alan bazı bāb başlıkları, ṭahāre 
bölümünün sınırları dışında mütalaa edilebilmesi mümkün olan farklı bir 
muhtevaya sahiptir. Buna göre الصلاة الضحك في   bāb başlığı32 ise باب ما ذكر في 
konusu itibarıyla ṭahāre bölümü dışında salât kapsamı içerisinde yer almalıdır. 
Benzer şekilde الحائض و  الجنب  في عرق   başlığı33 da Ebvābu’l-ḥayż bölümü باب 
ile daha yakın bir anlam ilişkisine sahiptir. Bununla birlikte, cünüp birinin 

30	 Sünen türü meşhur eserlerin kitāb başlığı dizilimi için bk. Muḥammed Fuʾād Abdulbākī, 
Teysīru’l-menfaʿa bi-kitābey Miftāḥi kunūzi’s-sunne ve’l-Muʿcemi’l-müfehres̱ li-elfāẓi’l-ḥadīs̱i’n-
nebevī (Kahire: Dāru’l-ḥadīs̱, ty.), 53-62; Çakan, Hadis Edebiyatı, 251-258.

31	 Başlıkların inşasına dair tafsilat için bk. Tanrıverdi, Zeydī Muḥaddis̱ Aḥmed b. ʿĪsā’nın Emālī 
Adlı Eserinin Kaynakları ve Tasnif Metodu, 176-181.

32	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 1/84. 
33	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 1/118.



184  |  Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese

musafaha yapması, yemek yemesi ya da hayızlı veya cünüp birinin artığının 
yenilip içilmesi gibi bābların ṭahāre bölümünün kapsamı dışında tutulması 
gerektiği söylenebilir. Buna göre باب في الجنب يطعم قبل أن 34,باب في مصافحة الجنب 
 gibi36 bāb başlıklarının ṭahāre ana başlığı ile باب في سؤر الحائض والجنب  35,يغتسل
doğrudan uyumlu olmadığı söylenebilir. 

Ebvābu’ṣ-ṣalât bölümü, eserin en çok konu başlığına sahip bölümüdür. 
138 bāb başlığı ihtiva etmesine mukabil bu bölümün, bāb başlıkları ile 
yüksek oranda uyum içerisinde olduğu görülmektedir. Ancak salât bölümü 
ile doğrudan ilgili olmayan bazı konu başlıklarına da bu bölümde yer 
verilmiştir. Söz gelimi, mescide girişte söylenmesi gerekenler ile soğan, 
sarımsak vb. yenilerek mescide gelinmesinin kerâhetine ilişkin باب ما يقال عند 
 şeklindeki bāb başlığı,37 namaz ibadeti دخول المسجد و من كره أكل الثوم عند دخوله إياه
ile dolaylı olarak ilgili olup daha ziyade edeb bölümünün konusudur. Benzer 
şekilde  باب ما تقضي الحائض إذا طهرت başlığı38 ile باب في المرأة يدخل وقت الصلاة فلا تصلي 
 bāb başlığı39 muhteva bakımından namazdan çok hayız konusu ile حتى تحيض 
irtibatlıdır.

Kitābu’z-zekāt bölümü incelendiğinde sadaka; fazileti, türleri, kime, nasıl 
ne ölçüde verileceği gibi çeşitli yönleri ile bu bölüm altında ele alınmıştır. 
Eserde bu konuya dair müstakil bir bölüm bulunmadığından sadaka 
hakkındaki bābların zekât bölümü içerisinde tasnif edilmiş olması anlamlıdır. 
Ancak   باب وصية علي بن أبي طاب رحمه الله في الصدقة şeklindeki konu başlığı,40 ʿAlī 
b. Ebī Ṭālib’in vasiyetiyle ilgili olduğundan sadaka veya zekât kapsamı 
dışında mütalaa edilmesinin daha isabetli olacağını düşündürmektedir. Öte 
yandan Ebvābu’l-ḥac içerisinde de bölüm ile uyumlu olmadığı düşünülen 
bazı bāb başlıkları bulunmaktadır. Hac konusunun çerçevesi dışındaki bāblar 
muharrem ile ilgilidir. Özellikle nikâh akdi ve kurban kesiminin Muharrem ayı 
içerisinde gerçekleştirilip gerçekleştirilmeyeceğine dair باب ما ذكر في نكاح المحرم 
 bāb başlıkları41 hac bölümünün باب ما ذكر في ذبيحة المحرم  veو أكله مما أصاد بالحلال 
kapsamı dışında kalmaktadır. Benzer şekilde Muharrem ayında vefat eden 
bir kimsenin durumu hakkındaki  باب ما في المحرم يموت konu başlığı42 da anlam 
ilişkisi bakımından hac bölümü ile uyumlu değildir. Kitābu taḥrīmi’l-muskir 

34	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 1/119.
35	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 1/121.
36	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 1/122.
37	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 1/331.
38	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 1/432.
39	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 1/452.
40	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 1/602.
41	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 2/737, 747.
42	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 2/770.



Mustafa Tanrıverdi  |  185

kısmında yer alan satranç, zar ile oynanan oyunlar,43 şarkı söylemek ve ölünün 
ardından ağıt yakma44 hakkındaki bāb başlıklarının içerikleri itibarıyla bölüm 
başlığıyla uyum içinde olmadığı görülmektedir. Bu bağlamda في ذكر  ما   باب 
 konu başlıklarının müskirât باب ما ذكر في الغناء و النوح و أشباهه  veالشطرنج و النرد 
bölümü altında yer alması isabetli görünmemektedir.

4. Rivayetlerin Mukayesesi

el-Emālī adlı eser, öncesi ve sonrasına ait müktesebat ile birlikte mezhebin 
hadis altyapısını oluşturmaktadır. Ehl-i beyt imam ve muhaddislerinden 
gelen rivayet ve kavillerin yanı sıra Sünnî kültür havzasının önem atfettiği 
birtakım sahâbî ve râvilerden gelen hadislere de bünyesinde yer vermesi, 
eserin üzerinde durulması gereken kayda değer bir özelliğidir. Bu bağlamda 
Zeydî gelenek nezdinde imtiyazlı bir konuma sahip olan el-Emālī ile Sünnî 
hadis literatürünün emsal örnekleri arasında sened tercihi ve metin seçkisi 
bakımından benzerlik ve farklılıkların tespiti önem arz etmektedir. Öte 
yandan bu karşılaştırma, farklı geleneklere özgü eserlerin sened yapılarının 
benzerlik arz edip etmediğine ilişkin de bir ipucu sunması bakımından 
önemlidir. Böylece emsalleri olan Sünen-i erbaa’ya kıyasla farklı bir geleneğin 
hadis birikimini yansıtan el-Emālī’nin aynı kitāb başlıkları altında tahriç edilen 
hadislerde gerek metin gerekse sahâbî râvisi bakımından söz konusu dört 
sünen ile ne düzeyde paralellik arz ettiği ortaya konulmaktadır. Burada el-
Emālī’nin Ebvābu’l-vużūʾ (Ṭahāre) bölümündeki rivayet malzemesi, Sünen-i 
erbaa ile karşılaştırılmaktadır. Bu sayede el-Emālī’nin ihtiva ettiği Ṭahāre 
temalı rivayet malzemesinin mezkûr es-Sunen’lerde yer alıp almadığı tespit 
edilmektedir. Böylece Zeydî oluşumun kendisine büyük bir kıymet atfettiği 
bu eserin ihtiva ettiği rivayet malzemesinin Sünnî hadis literatürünün önde 
gelen eserlerinde ne oranda yer aldığı somut verilerle ortaya çıkarılmış 
olacaktır. 

Bu karşılaştırma, 3./9. asrın meşhur Sünnî hadis külliyatı örnekleri ile 
bu eserlerle muasır olan el-Emālī arasındaki ilişkiyi çok boyutlu bir biçimde 
incelemeyi amaçlamaktadır. Bu çerçevede çalışma; i) söz konusu Sünnî hadis 
kaynakları ile el-Emālī arasında rivayet metinleri bakımından ne tür bir irtibat 
bulunduğunu, ii) çağdaşı Sünnî sünenlere kıyasla farklı bir isnâd ağına sahip 
olan el-Emālī’nin ihtiva ettiği rivayet metinleri ve sahâbî râvileri açısından 
Sünnî hadis mecmualarıyla hangi düzeyde bir benzerlik veya farklılık arz 
ettiğini, iii) el-Emālī’de yer alan hadislerin Sünnî hadis literatürü içerisinde en 
yüksek oranda hangi eserde karşılık bulduğunu, iv) el-Emālī’deki rivayetlerin 

43	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 3/1572.
44	 Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd, el-Emālī, 3/1577.



186  |  Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese

Sünnî hadis edebiyatındaki yansımalarının mahiyetini, v) mevcut müşterek 
rivayetlerde ortak veya benzer unsurların yanı sıra eksik yahut ziyade 
kısımların bulunup bulunmadığını ortaya koymayı hedeflemektedir.

Tablolarla ilgili dikkat çekilmesi gereken bir diğer önemli nokta, 2790 
rivayet içeren el-Emālī’nin kapsamı nedeniyle tüm rivayetlerin ayrıntılı bir 
şekilde karşılaştırılmasının çalışmanın hacmini önemli ölçüde artıracak 
olmasıdır. Bu nedenle karşılaştırma işlemi eserden örneklem olarak seçilen 
Tahāre bölümü üzerinden gerçekleştirilmiştir. 198 rivayet içeren Tahāre 
bölümü, sünen geleneğinde merkezi bir bölüm olup üzerine bina edilecek 
bulgu ve tespitleri somut bir şekilde yansıtmaya elverişli ve temsil kabiliyeti 
yüksek bir bölümdür. Metinler arası benzerlik analizinin yalnızca tek bir 
bölüm üzerinden incelenmesi, eserin bütünü için kesin sonuçlar vermese 
de sened ve metin benzerlikleri ya da farklılıklarını anlamak açısından bu 
yöntemin genel bir fikir edinmek adına önemli bir ipucu sağlayabileceği 
değerlendirilmektedir. Bu bağlamda, mukayesede rivayet lafızlarıyla ilgili 
aynı, aynı-ziyade, kısmen aynı, çok yakın, yakın, benzer, benzer-ziyade, 
benzer-eksik, kısmen benzer, farklı, kısmen farklı, farklı-ziyade, farklı-eksik 
şeklinde bazı kayıtlara yer verilmiştir. Bu tür kayıtlarla rivayetlerin aynı 
ifadelerle aktarılıp aktarılmadığı ve metinlerde herhangi bir eksiklik ya da 
fazlalığın bulunup bulunmadığına işaret etmek amaçlanmıştır.45

Tablo 3: el-Emālī ile Ebū Dāvūd’un es-Sunen’inin Mukayesesi

Aḥmed b. ʿĪsā, el-Emālī Ebū Dāvūd, es-Sunen
No. Bölümü Müntehası Kaynağı Müntehası Metin Lafzı Bölümü
1 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Enes b. Mālik Yakın Ṭahāre, 4.
3 Vużūʾ Selmān el-Fārisī Murādī Selmān el-Fārisī Kısmen 

aynı
Ṭahāre, 4.

5 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Murādī Ebū Hüreyre Aynı Ṭahāre, 46.
6 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Murādī Ebū Hüreyre Farklı Ṭahāre, 47.
9
10

Vużūʾ Ḥuẕeyfe b. Yemān 
Enes b. Mālik

Murādī Ebū Hüreyre Aynı-ziyade Ṭahāre, 46.

16
23

Vużūʾ ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās Murādī Miḳdām b. Maʿdī 
Kerib
ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās
ʿAlī b. Ebī Ṭālib

Aynı-ziyade
Aynı
Yakın

Ṭahāre, 48.
Ṭahāre, 48.
Ṭahāre, 48.

17 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Murādī Enes b. Mālik Farklı Ṣalāt, 93.
18 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Murādī Enes b. Mālik Aynı-ziyade Ṭahāre, 54.

45	 el-Emālī rivayetleri ile mukayesede kullanılan hadis mecmuaları şunlardır: Ebū Dāvūd, Sunenu 
Ebī Dāvūd, thk. Muḥammed Muḥyiddīn ʿAbdulḥamīd (Beyrūt: el-Mektebetu’l-ʿAsriyye, ty.); 
Tirmiẕī, Sunenu’t-Tirmiẕī, thk. Aḥmed Muḥammed Şākir (Mısır: Mektebetu ve Maṭbaʿatu 
Muṣṭafā el-Bābī el-Halebī, 1395/1975); Nesāʾī, Sunenu’n-Nesāʾī, thk. ʿAbdulfettāḥ Ebū 
Ġudde (Halep: Mektebetu Maṭbūʿāti’l-İslāmiyye, 1406/1986); İbn Māce, Sunenu İbn Māce, 
thk. Muḥammed Fuād AbdülbāḲī (Mısır: Dāru İḥyāi’l-Kütübi’l-ʿArabī, ty).



Mustafa Tanrıverdi  |  187

22 Vużūʾ Rubeyyiʿ bint 
Muʿavviẕ

Murādī Miḳdām b. Maʿdī 
Kerib
Abdullāh b. ʿAmr

Yakın
Yakın

Ṭahāre, 48.
Ṭahāre, 48.

25 Vużūʾ Ḥasan b. Ṣāliḥ Ḥasan 
b. Ṣāliḥ

Murādī ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās
Abdullāh b. Sercis

Benzer-
ziyade
Farklı 
ziyade

Ṭahāre, 11.
Ṭahāre, 15.

26 Vużūʾ  ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Murādī Ḥuẕeyfe b. Yemān Benzer-
eksik

Ṭahāre, 12.

28 Vużūʾ Abdullāh b. ʿÖmer Murādī Abdullāh b. ʿÖmer Aynı Ṭahāre, 8.
29 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Ebū Hüreyre

Cābir b. ʿAbdillāh
Benzer-
ziyade
Farklı

Ṭahāre, 4.
Ṭahāre, 5.

30 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Zeyd b. Ḫālid Benzer Ṭahāre, 24.
32 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās

ʿAbdullāh b. Sercis
Benzer-
ziyade
Farklı 
ziyade

Ṭahāre, 11.
Ṭahāre, 15.

38 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Farklı Ṭahāre, 11.
39
40
41
42
43

Vużūʾ İbn Ebī Leylā,
Ḥasan b. Ṣāliḥ 
Sufyān es-S̱evrī
Muḥammed el-Bāḳır
Ḳāsım er-Ressī

Murādī
Murādī
Murādī
Aḥmed
Murādī

ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās Farklı Ṭahāre, 50.

48 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Ebū Hüreyre Benzer-
eksik

Ṭahāre, 50.

50 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī
Aḥmed b. ʿĪsā

Murādī Ebū Hüreyre Farklı Ṭahāre, 47.

54 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Miḳdām b. Maʿdī 
Kerib
Enes b. Mālik

Benzer-
ziyade
Kısmen 
aynı

Ṭahāre, 47.
Ṭahāre, 55.

62 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Enes b. Mālik Farklı Ṭahāre, 65.
71 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr

Cābir b. ʿAbdillāh
Çok yakın
Çok yakın

Ṭahāre, 42.
Ṭahāre, 42.

73
74
75

Vużūʾ ʿAbdullāh b. Mūsā
Aḥmed b. ʿĪsā
Ḳāsım er-Ressī

Murādī Enes b. Mālik Farklı Ṭahāre, 42.

85 
86 
87

Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī
Aḥmed b. ʿĪsā
Muḥammed el-Bāḳır

Murādī ʿAlī b. Ebī Ṭālib Farklı Ṭahāre, 77.

94
95

Vużūʾ Aḥmed b. ʿĪsā Aḥmed Enes b. Mālik
Bureyde b. el-Ḥuṣeyb

Farklı
Farklı

Ṭahāre, 64.
Ṭahāre, 64.

104
105

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿAlī b. Ebī Ṭālib Kısmen 
aynı

Ṭahāre, 80.

111
116

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿÖmer b. el-Ḫaṭṭāb Kısmen 
aynı

Ṣalāt, 124.

114 Vużūʾ Ḥasan b. Ṣāliḥ Murādī ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Benzer Ṭahāre, 92.
115 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Benzer Ṭahāre, 124 

Cenāʾiz, 39
120
121

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Cubeyr b. Muṭʿim 
ʿĀʾişe bint Ebī Bekr

Benzer
Benzer

Ṭahāre, 95.
Ṭahāre, 95.



188  |  Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese

121 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Benzer Ṭahāre, 95.
123 
125

Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır
Ḳāsım er-Ressī

Aḥmed
Murādī

Ebū Hüreyre Benzer Ṭahāre, 81.

134 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Cābir b. ʿAbdillāh Benzer Ṭahāre, 122.
135 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Cābir b. ʿAbdillāh Benzer Ṭahāre, 122.
136 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Benzer Ṭahāre, 37, 

45, 94.
138 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Farklı Ṭahāre 101.
140 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Çok yakın Ṭahāre, 86.
141 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Çok yakın Ṭahāre, 86.
142 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās

Mübhem
Farklı 
Farklı 

Ṭahāre, 33.
Ṭahāre, 38.

144 Vużūʾ ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Murādī ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Aynı Ṭahāre, 93.
146 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Ümmü Seleme Çok yakın Ṭahāre, 97.

148 Vużūʾ ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās Murādī ʿAlī b. Ebī Ṭālib
Ebū Hüreyre

Kısmen
Kısmen

Ṭahāre, 95.
Ṭahāre, 95.

149 Vużūʾ Ümmü Seleme Murādī Ümmü Seleme Çok yakın Ṭahāre, 97.
162 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Aḥmed Ebū Hüreyre Yakın Etʿime, 47.
168 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Aḥmed Ebū Ḳatāde

ʿĀʾişe bint Ebī Bekr
Farklı
Farklı

Ṭahāre, 36.
Ṭahāre, 36.

170
173

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Enes b. Mālik Benzer Ḥudūd, 3.

178 Vużūʾ Zeyd b. ʿAlī Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Benzer Ṭahāre, 131.
185 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Murādī ʿAmmār b. Yāsir Yakın Ṭahāre, 131.
187 Vużūʾ Aḥmed b. ʿĪsā Aḥmed ʿAmmār b. Yāsir Kısmen 

aynı
Ṭahāre, 119.

188 Vużūʾ Ebū Ẕer el-Ġıfārī Murādī Ebū Ẕer el-Ġıfārī Benzer Ṭahāre, 120.
189 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Murādī Ebū Saʿīd el-Ḫudrī Farklı Ṭahāre, 123.
190 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Murādī Ebū Saʿīd el-Ḫudrī Farklı Ṭahāre, 123.
192 Vużūʾ Bekr b. Sevāde Murādī Ebū Saʿīd el-Ḫudrī Kısmen 

farklı
Ṭahāre, 123.

Tablo 4: el-Emālī ile Tirmiẕī’nin es-Sunen’inin Mukayesesi

Aḥmed b. ʿĪsā, el-Emālī  TirmiẕĪ, es-Sunen
 No. Bölümü Müntehası Kaynağı Müntehası Metin Lafzı Bölümü

1 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Enes b. Mālik Yakın Ṭahāre, 4.
2 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Benzer Ṭahāre, 5.
3 Vużūʾ Selmān el-Fārisī Murādī Selmān el-Fārisī Kısmen 

aynı
Ṭahāre, 12.

9
10

Vużūʾ Ḥuẕeyfe b. Yemān 
Enes b. Mālik

Murādī Saʿīd b. Zeyd Aynı Ṭahāre, 20.

11 Vużūʾ Ebū Ümāme Murādī Ebū Hüreyre Benzer Ṭahāre, 2.
16
23

Vużūʾ ʿAbdullāh b. el-
ʿAbbās

Murādī Rubeyyiʿ bint 
Muʿavviẕ 
ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās

Aynı-ziyade
Aynı-ziyade

Ṭahāre, 25.
Ṭahāre, 28.



Mustafa Tanrıverdi  |  189

19
20

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib
ʿAbdullāh b. el-
ʿAbbās

Murādī Lakīt b. Ṣabire 
ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās

Benzer
Benzer

Ṭahāre, 30.
Ṭahāre, 30.

21 Vużūʾ S̱evbān b. Bücdüd Murādī Muʿāẕ b. Cebel Yakın Ṭahāre, 40.
29 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿAbdullāh b. ʿÖmer Farklı Ṭahāre, 7.
30 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Ebū Hüreyre

Zeyd b. Ḫālid
Benzer
Benzer

Ṭahāre, 18.
Ṭahāre, 20.

33 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿÖmer b. el-Ḫaṭṭāb Farklı Ṭahāre, 8.
36
37

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Yakın Ṭahāre, 15.

39
40
41
42
43

Vużūʾ İbn Ebī Leylā,
Ḥasan b. Ṣāliḥ 
Sufyān es-S̱evrī
Muḥammed el-
Bāḳır
Ḳāsım er-Ressī

Murādī
Murādī
Murādī
Aḥmed
Murādī

Seleme b. Ḳays Farklı Ṭahāre, 21.

45 Vużūʾ Zeyd b. ʿAlī 
ʿAlī b. el-Ḥuseyn

Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Farklı Ṭahāre, 15.

48 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Ebū Hüreyre Benzer-
eksik

Ṭahāre, 33.

49 Vużūʾ ʿAbdullāh b. el-
ʿAbbās

Murādī Lakīt b. Ṣabire 
ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās

Aynı-eksik
Aynı

Ṭahāre, 30.
Ṭahāre, 30.

50 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī
Aḥmed b. ʿĪsā

Murādī Meymūne bint el-Ḥāris̱ Benzer Ṭahāre, 76.

52 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Rubeyyiʿ bint 
Muʿavviẕ

Benzer Ṭahāre, 25.

56 Vużūʾ Muḥammed el-
Bāḳır

Aḥmed Muʿāẕ b. Cebel Çok yakın Ṭahāre, 25.

57 Vużūʾ S̱evbān b. Bücdüd Murādī Muʿāẕ b. Cebel Çok yakın Ṭahāre, 25.
59 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿÖmer b. el-Ḫaṭṭāb Çok yakın Ṭahāre, 41.
61 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿAbdullāh b. ʿÖmer Çok yakın Ṭahāre, 1.
69 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Murādī ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās Takdim-

tehir
Tefsīru’l-
Ḳur’ān, 39.

73
74
75

Vużūʾ ʿAbdullāh b. Mūsā,
Aḥmed b. ʿĪsā
Ḳāsım er-Ressī

Murādī Enes b. Mālik
Bureyde b. el-Ḥuṣeyb

Farklı
Farklı

Ṭahāre, 44.
Ṭahāre, 44.

79 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Ebū Hüreyre Farklı Ṭahāre, 56.
81 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Ebu’d-Derdā’ Yakın Ṭahāre, 64.
82
83

Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī
İbrāhīm b. ʿ Abdillāh

Murādī Ebu’d-Derdā’ Farklı-
ziyade

Ṭahāre, 64.

94
95

Vużūʾ Aḥmed b. ʿĪsā Aḥmed Enes b. Mālik
Ebū Hüreyre

Farklı
Farklı

Ṭahāre, 39.
Ṭahāre, 40.

99 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿAmr b. Umeyye
Ebū Hüreyre

Farklı
Farklı

Etʿime, 33.
Ṭahāre, 58.

111116 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿAbdullāh b. ʿÖmer Kısmen 
aynı

Ṣalāt, 355.

114 Vużūʾ Ḥasan b. Ṣāliḥ Murādī ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Çok yakın Ṭahāre, 82.
115 Vużūʾ Muḥammed el-

Bāḳır
Aḥmed Zeyd b. S̱ābit Farklı-eksik Ḥac, 16.

120121 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Benzer Ṭahāre, 76.



190  |  Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese

121 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Benzer Ṭahāre, 76.
123 125 Vużūʾ Muḥammed el-

Bāḳır 
Ḳāsım er-Ressī

Aḥmed
Murādī

ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Çok yakın Ṭahāre, 80.

126
150
145

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Ümmü Seleme Yakın Ṭahāre, 90.

136 Vużūʾ Muḥammed el-
Bāḳır

Aḥmed Meymūne bint el-Ḥāris̱
ʿĀʾişe bint Ebī Bekr

Benzer
Benzer-
ziyade

Ṭahāre, 46.
Libās, 21.

138 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Farklı Ṭahāre, 101.
142 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās Farklı-eksik Ṭahāre, 48.
143 Vużūʾ ʿAbdullāh b. el-

ʿAbbās
Murādī ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās Aynı Ṭahāre, 81.

144 Vużūʾ ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Murādī ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Aynı Ṭahāre, 82.
146 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Ümmü Seleme Çok yakın Ṭahāre, 77.

148 Vużūʾ ʿAbdullāh b. el-
ʿAbbās

Murādī Ebū Hüreyre Benzer Ṭahāre, 78.

149 Vużūʾ Ümmü Seleme Murādī Ümmü Seleme Çok yakın Ṭahāre, 77.
151 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Enes b. Mālik

Ebū Saʿīd el-Ḫudrī
Farklı
Farklı

Ṭahāre, 106.
Ṭahāre, 108.

156
157
158
159

Vużūʾ Muḥammed el-
Bāḳır
Ḳāsım er-Ressī
Muḥammed el-
Bāḳır
Ḳāsım er-Ressī

Aḥmed
Murādī
Aḥmed
Murādī

Enes b. Mālik Yakın Ṣalāt, 249.

168 Vużūʾ Muḥammed el-
Bāḳır

Aḥmed Ebū Ḳatāde Farklı Ṭahāre, 69.

170
173

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Ebū Hüreyre Benzer Ṣalāt, 259.

171 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Enes b. Mālik Yakın Ṭahāre, 55.
180 Vużūʾ Muḥammed el-

Bāḳır
Aḥmed Ubey b. Kāʿb Farklı Ṭahāre, 43.

185 Vużūʾ Muḥammed el-
Bāḳır

Murādī ʿAmmār b. Yāsir Yakın Ṭahāre, 110.

187 Vużūʾ Aḥmed b. ʿĪsā Aḥmed ʿAmmār b. Yāsir Kısmen 
aynı

Ṭahāre, 110.

188 Vużūʾ Ebū Ẕer el-Ġıfārī Murādī Ebū Ẕer el-Ġıfārī Benzer Ṭahāre, 92.

Tablo 5: el-Emālī ile Nesāʾī’nin es-Sunen’inin Mukayesesi

Aḥmed b. ʿĪsā, el-Emālī  NesāʾĪ, es-Sunen
No. Bölümü Müntehası Kaynağı Müntehası Metin Lafzı Bölümü

1 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Enes b. Mālik Yakın Ṭahāre, 18.
3 Vużūʾ Selmān el-Fārisī Murādī Selmān el-Fārisī Kısmen aynı Ṭahāre, 37.

Ṭahāre, 30.
6 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Murādī Ebū Hüreyre Benzer lafız Ṭahāre, 1.
7 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Murādī ʿAlī b. Ebī Ṭālib Yakın Ṭahāre, 93.
11 Vużūʾ Ebū Ümāme Murādī ʿAbdullāh es-

Ṣunābiḥī
Yakın Ṭahāre, 85.



Mustafa Tanrıverdi  |  191

19
20

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib
ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās

Murādī Lakīt b. Ṣabire Kısmen 
benzer

Ṭahāre, 41.

25 Vużūʾ Ḥasan b. Ṣāliḥ Murādī ʿAbdurraḥmāh b. 
Ḥasene
ʿĀʾişe bint Ebī Bekr

Farklı ziyade
Farklı ziyade

Ṭahāre, 26.
Sehv, 88.

26 Vużūʾ ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Murādī Ḥuẕeyfe b. Yemān 
Ḥuẕeyfe b. Yemān

Benzer-ziyade
Benzer-eksik

Ṭahāre, 18.
Ṭahāre, 24.

27 Vużūʾ ʿAbdullāh b. ʿÖmer Murādī Ebū Hüreyre Çok yakın Ġusl, 1.
28 Vużūʾ ʿAbdullāh b. ʿÖmer Murādī ʿAbdullāh b. ʿÖmer Aynı Ṭahāre, 33.
29 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Ebū Eyyūb el-Ensārī 

Ebū Eyyūb el-Ensārī 
Ebū Hüreyre

Benzer
Benzer
Benzer-ziyade

Ṭahāre, 19.
Ṭahāre, 21.
Ṭahāre, 36.

30 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Ebū Hüreyre Benzer Ṭahāre, 7.
32 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿAbdurraḥmāh b. 

Ḥasene
ʿĀʾişe bint Ebī Bekr

Farklı ziyade
Farklı ziyade

Ṭahāre, 26.
Sehv, 88.

33 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Çok yakın Ṭahāre, 25.
36
37

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Yakın Ṭahāre, 41.

39
43

Vużūʾ İbn Ebī Leylā
Ḥasan b. Ṣāliḥ
Sufyān es-S̱evrī
Muḥammed el-Bāḳır 
Ḳāsım er-Ressī

Murādī
Murādī
Murādī
Aḥmed
Murādī

ʿOs̱mān b. ʿAffān
ʿAlī b. Ebī Ṭālib

Farklı 
Farklı 

Ṭahāre, 69.
Ṭahāre, 69.

45 Vużūʾ Zeyd b. ʿAlī 
ʿAlī b. el-Ḥuseyn

Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Farklı Ṭahāre, 41.

49 Vużūʾ ʿAbdullāh b. el-ʿAbbās Murādī Lakīt b. Ṣabire Çok yakın Ṭahāre, 92.
59 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿÖmer b. el-Ḫaṭṭāb Çok yakın Ṭahāre, 109.
63 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Cābir b. ʿAbdillāh Kısmen aynı Ġusl, 26.
65 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Ebū Hüreyre Benzer Ṭahāre, 110.
73
74
75

Vużūʾ ʿAbdullāh b. Mūsā
Aḥmed b. ʿĪsā 
Ḳāsım er-Ressī

Murādī Enes b. Mālik
Bureyde b. el-Ḥuṣeyb

Farklı-ziyade
Farklı-ziyade

Ṭahāre, 101.
Ṭahāre, 101.

94
95

Vużūʾ Aḥmed b. ʿĪsā Aḥmed Bureyde b. el-Ḥuṣeyb Farklı Ṭahāre, 101.

96
97
98

Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır 
Ḳāsım er-Ressī

Aḥmed
Aḥmed
Murādī

ʿĀʾişe bint Ebī Bekr
ʿĀʾişe bint Ebī Bekr

Benzer
Benzer

Ṭahāre, 101.
Ṭahāre, 120.

99 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Cābir b. ʿAbdillāh Çok yakın Ṭahāre, 123.
104
105

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿAlī b. Ebī Ṭālib
ʿAlī b. Ebī Ṭālib
ʿAlī b. Ebī Ṭālib

Kısmen aynı
Kısmen aynı
Kısmen aynı

Ṭahāre, 112.
Ṭahāre, 130.
Ġusl, 28.

111
116

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿAbdullāh b. ʿÖmer
ʿAbdullāh b. ʿÖmer

Kısmen aynı
Kısmen aynı

Cumuʿa, 7.
Cumuʿa, 25.

120
121

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Benzer Ṭahāre, 151, 
156, 157.

121 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Benzer Ṭahāre, 151, 
156, 157.

126
150
145

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Ümmü Seleme
Ḫavle bint Ḥakīm

Yakın
Yakın

Ṭahāre, 131.
Ṭahāre, 131.



192  |  Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese

136 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr
ʿĀʾişe bint Ebī Bekr
Ümmü Hāniʾ

Benzer
Benzer
Benzer-ziyade

Ṭahāre, 145, 
146, 148, 
149.
Ġusl, 9, 10.

138 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Farklı Ṭahāre, 178.
139 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Ebū Hüreyre Farklı Ṭahāre, 176.
140 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Çok yakın Ṭahāre, 163.
141 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Çok yakın Ṭahāre, 163.
146 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Ümmü Seleme Çok yakın Ṭahāre, 150.
149 Vużūʾ Ümmü Seleme Murādī Ümmü Seleme Çok yakın Ṭahāre, 150.
151 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Enes b. Mālik

Enes b. Mālik
Farklı 
Farklı 

Ṭahāre, 170.
Nikāḥ, 1.

154
155
161

Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿAbdullāh b. el-
ʿAbbās

Farklı Miyāh (No. 
325)

162 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Aḥmed Meymūne bint el-
Ḥāris̱

Yakın ʿAtīre, 12.

163
164

Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır
Ḳāsım er-Ressī

Aḥmed
Murādī

ʿAbdullāh b. el-
ʿAbbās

Farklı Miyāh (No. 
325)

168 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Aḥmed Ebū Ḳatāde 
Ebū Ḳatāde

Farklı
Farklı

Ṭahāre, 54.
Miyāh, 8.

175
176
177

Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır
Zeyd b. ʿAlī 
Ḳāsım er-Ressī

Aḥmed
Aḥmed
Murādī

Bilāl Benzer Ṭahāre, 86.

186 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿAmmār b. Yāsir Yakın Ṭahāre, 195.
187 Vużūʾ Aḥmed b. ʿĪsā Aḥmed ʿAmmār b. Yāsir Aynı-ziyade Ṭahāre, 195.
188 Vużūʾ Ebū Ẕer el-Ġıfārī Murādī Ebū Ẕer el-Ġıfārī Kısmen aynı Ṭahāre, 203.
189 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Murādī Ebū Saʿīd el-Ḫudrī Farklı Ġusl, 27.
190 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Murādī Ebū Saʿīd el-Ḫudrī Farklı Ġusl, 27.

Ṭahāre, 202.
192 Vużūʾ Bekr b. Sevāde Murādī Ebū Saʿīd el-Ḫudrī Kısmen farklı Ġusl, 27.

Tablo 6: el-Emālī ile İbn Māce’nin es-Sunen’inin Mukayesesi

Aḥmed b. ʿĪsā, el-Emālī İbn Māce, es-Sunen
No. Bölümü Müntehası Kaynağı Müntehası Metin Lafzı Bölümü

1 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿAlī b. Ebī Ṭālib
Enes b. Mālik

Yakın
Yakın

Ṭahāre, 9.
Ṭahāre, 9.

2 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Enes b. Mālik Yakın Ṭahāre, 10.
3 Vużūʾ Selmān el-Fārisī Murādī Selmān el-Fārisī Çok yakın Ṭahāre, 16.
5 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Murādī Saʿīd b. Zeyd

Ebū Hüreyre
Sehl b. Saʿd

Aynı
Aynı
Aynı

Ṭahāre, 41.
Ṭahāre, 41.
Ṭahāre, 41.

9
10

Vużūʾ Ḥuẕeyfe b. Yemān 
Enes b. Mālik

Murādī Ebū Saʿīd el-Ḫudrī 
Saʿīd b. Zeyd
Ebū Hüreyre
Sehl b. Saʿd

Aynı
Aynı-ziyade
Aynı-ziyade
Aynı-ziyade

Ṭahāre, 41.
Ṭahāre, 41.
Ṭahāre, 41.
Ṭahāre, 41.

17 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Murādī Enes b. Mālik Farklı İḲāmetu’s- 
Ṣalāt, 64.

18 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Murādī Enes b. Mālik Farklı Ṭahāre, 50.



Mustafa Tanrıverdi  |  193

25 Vużūʾ Ḥasan b. Ṣāliḥ Murādī Ebū Hüreyre Çok yakın Ṭahāre, 26.
26 Vużūʾ ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Murādī Muġīre b. Şuʿbe

Ḥuẕeyfe b. Yemān
Benzer-ziyade
Benzer-eksik

Ṭahāre, 13.
Ṭahāre, 13.

27 Vużūʾ ʿAbdullāh b. ʿÖmer Murādī Cābir b. ʿAbdillāh Çok yakın Ṭahāre, 25.
28 Vużūʾ ʿAbdullāh b. ʿÖmer Murādī Ebū Hüreyre

ʿAbdullāh b. ʿÖmer
Aynı-ziyade
Aynı

Ṭahāre, 27.
Ṭahāre, 27.

29 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Ebū Hüreyre
Cābir b. ʿAbdillāh

Benzer
Farklı

Ṭahāre, 16.
Ṭahāre, 18.

30 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Ebū Hüreyre Benzer Ṭahāre, 7.
32 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Ebū Hüreyre Çok yakın Ṭahāre, 26.
33 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿÖmer b. el-Ḫaṭṭāb Farklı Ṭahāre, 14.
48 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Ubey b. Kāʿb Kısmen farklı Ṭahāre, 47.
54 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Enes b. Mālik Kısmen aynı Ṭahāre, 89.
59 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Enes b. Mālik Çok yakın Ṭahāre, 60.
62 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Enes b. Mālik Farklı Ṭahāre, 139.
65 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Ebū Hüreyre Benzer-ziyade Zühd, 34, 

36.
73
74
75

Vużūʾ ʿAbdullāh b. Mūsā
Aḥmed b. ʿĪsā 
Ḳāsım er-Ressī

Murādī Enes b. Mālik
Bureyde b. el-
Ḥuṣeyb

Farklı-ziyade
Farklı-ziyade

Ṭahāre, 72.
Ṭahāre, 72.

77 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Aḥmed ʿAbdullāh b. ʿAmr Farklı Ṭahāre, 48.
79 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Ebū Hüreyre Farklı Ṭahāre, 74.
81 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Benzer-ziyade İḲāmetu’s- 

Ṣalāt, 137.
82
83

Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī, 
İbrāhīm b. ʿAbdillāh

Murādī ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Farklı-ziyade İḲāmetu’s- 
Ṣalāt, 137.

85 86
87

Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī
Aḥmed b. ʿĪsā
Muḥammed el-Bāḳır

Murādī ʿAlī b. Ebī Ṭālib Farklı Ṭahāre, 62.

88 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr Kısmen 
benzer

İkâmetü’s-
Ṣalāt, 137.

94
95

Vużūʾ Aḥmed b. ʿĪsā Aḥmed Enes b. Mālik
Bureyde b. el-
Ḥuṣeyb 
Cābir b. ʿAbdillāh

Farklı
Farklı
Farklı

Ṭahāre, 72.
Ṭahāre, 72.
Ṭahāre, 72.

111
116

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿAbdullāh b. ʿÖmer
ʿAbdullāh b. el-
ʿAbbās

Kısmen aynı
Kısmen aynı-
ziyade

İḲāmetu’s- 
Ṣalāt, 80.
İḲāmetu’s- 
Ṣalāt, 83.

120
121

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Meymūne bint 
el-Ḥāris̱ 
Cubeyr b. Muṭʿim

Benzer
Benzer

Ṭahāre, 94.
Ṭahāre, 95.

122 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿAlī b. Ebī Ṭālib Yakın Ṭahāre, 138.
123 
125

Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır
Ḳāsım er-Ressī

Aḥmed
Murādī

ʿĀʾişe bint Ebī Bekr
ʿAbdullāh b. ʿÖmer

Aynı
Aynı

Ṭahāre, 111.
Ṭahāre, 111.

126
150
145

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed Ümmü Seleme Yakın Ṭahāre, 107.

128 Vużūʾ ʿAbdullāh b. ʿAmr Murādī ʿAbdullāh b. ʿAmr Aynı Ṭahāre, 111.
134 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿAlī b. Ebī Ṭālib Çok yakın Ṭahāre, 134.
135 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿAlī b. Ebī Ṭālib Çok yakın Ṭahāre, 134.



194  |  Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese

136 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Aḥmed ʿĀʾişe bint Ebī Bekr
Meymūne bint 
el-Ḥāris̱

Benzer
Benzer

Ṭahāre, 35.
Ṭahāre, 35.

138 Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿAbdullāh b. Saʿd Farklı Ṭahāre, 130.
142 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī ʿAbdullāh b. el-

ʿAbbās
Farklı-eksik Ṭahāre, 33.

146 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Ümmü Seleme
ʿĀʾişe bint Ebī Bekr

Çok yakın
Kısmen 
benzer

Ṭahāre, 108.
Ṭahāre, 108, 
124.

148 Vużūʾ ʿAbdullāh b. el-
ʿAbbās

Murādī Ebū Hüreyre
Ebū Eyyūb el-
Ensārī

Benzer
Benzer

Ṭahāre, 108.
Ṭahāre, 108.

149 Vużūʾ Ümmü Seleme Murādī Ümmü Seleme
ʿĀʾişe bint Ebī Bekr

Çok yakın
Kısmen 
benzer

Ṭahāre, 108.
Ṭahāre, 108, 
124.

151 Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Enes b. Mālik
Ebū Saʿīd el-Ḫudrī

Farklı
Farklı

Ṭahāre, 101.
Ṭahāre, 100.

154
155
161

Vużūʾ Ḳāsım er-Ressī Murādī Cābir b. ʿAbdillāh 
Ebū Ümāme

Farklı
Farklı

Ṭahāre, 76.
Ṭahāre, 76.

156
157
158
159

Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır
Ḳāsım er-Ressī
Muḥammed el-Bāḳır
Ḳāsım er-Ressī

Aḥmed
Murādī
Aḥmed
Murādī

Enes b. Mālik Yakın İḳāmetu’s- 
Ṣalāt, 66.

163
164

Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır
Ḳāsım er-Ressī

Aḥmed
Murādī

Cābir b. ʿAbdillāh 
Ebū Ümāme

Farklı
Farklı

Ṭahāre, 76.
Ṭahāre, 76.

168 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Aḥmed Ebū Ḳatāde Farklı Ṭahāre, 32.
170
173

Vużūʾ ʿAlī b. Ebī Ṭālib Aḥmed ʿAbdullāh b. 
Muġaffel

Benzer Ṣalāt, 12.

180 Vużūʾ Muḥammed el-Bāḳır Aḥmed Ubey b. Kāʿb Farklı Ṭahāre, 48.

Sonuç

Bu çalışmada Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd’e nispet edilen el-Emālī adlı eser ile 
Sünnî hadis literatürünün temel kaynakları arasında yer alan Ebū Dāvūd, 
Tirmiẕī, Nesāʾī ve İbn Māce’nin es-Sunen’leri mukayeseli olarak ele alınmış; 
söz konusu eserler arasındaki rivayet ortaklığı, lafız ilişkisi ve isnâd yapısı 
nicel veriler ışığında analiz edilmiştir. Karşılaştırmada toplam 198 rivayet esas 
alınmış ve elde edilen bulgular sayısal oranlar üzerinden değerlendirilmiştir. 
Sünen türü eserlerde merkezi bir bölüm olarak konumlanması ve yüksek 
temsil kabiliyetine sahip olması nedeniyle mukayeselerde Ṭahāre bölümü 
tercih edilmiştir. Bu bölüm özelinde aynı rivayet evreninin esas alınmış 
olması ise karşılaştırmanın metodolojik tutarlılığını sağlamış; rivayetlerin 
tespit durumu, lafız benzerlik/farklılık durumu ve sened yapıları elde edilen 
veriler üzerinden yorumlanmıştır. 



Mustafa Tanrıverdi  |  195

Yapılan karşılaştırmalar, el-Emālī ile Sünen-i erbaa arasında genel olarak 
%33 ila %38 aralığında değişen bir müşterek rivayet oranı bulunduğunu 
ortaya koymuştur. Bu oran, Zeydî hadis geleneğine ait bir eserin Sünnî hadis 
külliyatının temel metinleriyle sınırlı fakat kayda değer bir kesişim alanına 
sahip olduğunu göstermektedir. Buna karşılık, rivayetlerin yaklaşık üçte 
ikisinin es-Sunen’lerin metinlerinde tespit edilememiş olması, el-Emālī’nin 
müstakil bir rivayet havzasına dayandığına ve farklı bir nakil geleneğini 
yansıttığına işaret etmektedir. 

Mukayeseye konu edilen dört es-Sunen arasında el-Emālī ile en yüksek 
ortaklık oranının Tirmiẕī’nin es-Sunen’i ile gerçekleştiği görülmektedir. 
Tirmiẕī ile yapılan karşılaştırmada ortak rivayet oranının %37,38’e ulaşması, 
söz konusu eserin gerek içerik gerekse rivayet çeşitliliği bakımından el-Emālī 
ile daha yakın bir ilişki sergilediğini düşündürmektedir. Ebū Dāvūd ve İbn 
Māce’nin es-Sunen’leriyle yapılan mukayeselerde ise bu oranın %34,35 
olduğu, Nesāʾī’nin es-Sunen’inde ise bu oranın %33,84 ile nispeten daha 
düşük kaldığı tespit edilmiştir. Ortak rivayetler içerisindeki lafız ilişkisi dikkate 
alındığında, her dört mukayesede de aynı lafızla nakledilen rivayetlerin 
oldukça sınırlı olduğu görülmektedir. Buna mukabil ortak rivayetlerin büyük 
çoğunluğunun benzer veya farklı lafızlarla nakledilmiş olması, rivayetlerin 
mana düzeyinde muhafaza edildiğini; fakat metinsel aktarımda farklı rivayet 
kanallarının veya tasarruf biçimlerinin etkili olduğunu ortaya koymaktadır. 
Bu bulgu, aynı zamanda rivayetlerin sözlü ve yazılı dolaşımı sırasında lafızdan 
ziyade mana ve muhtevaya öncelik verildiğini düşündürmektedir. 

İsnâd boyutunda yapılan değerlendirmede ortak rivayetlerin önemli bir 
kısmının farklı sahâbî veya tâbiîler aracılığıyla nakledildiği tespit edilmiştir. 
Aynı sahâbîden nakledilen rivayetlerin oranının dört eserde de düşük 
seviyelerde kalması, el-Emālī’nin rivayet ağının Sünnî literatürdeki yerleşik 
rivayet ağından ayrıştığını ve büyük ölçüde farklı isnâd hatları üzerinden 
şekillendiğini göstermektedir. Bu durum Zeydî hadis geleneğinin isnâd 
yapısı bakımından da Sünnî hadis geleneğinden farklı bir havzaya sahip 
olduğunu göstermesi bakımından önemlidir. Bu çalışma el-Emālī’nin Sünen 
literatürüyle kısmi bir kesişim alanına sahip olmakla birlikte gerek metin 
gerekse isnâd düzeyinde kendine mahsus bir rivayet karakteri taşıdığını 
ortaya koymaktadır. 

Elde edilen bulgular, Zeydî hadis mirasının erken dönem hadis literatürü 
içerisindeki yerini daha sağlıklı biçimde değerlendirebilmek için mezhepler 
arası mukayeseli çalışmaların önemini bir kez daha teyit etmektedir. Bu 
yönüyle el-Emālī, Sünnî hadis külliyatının dışında kalan ancak onunla aynı 
tarihsel zeminde şekillenen alternatif bir hadis aktarım geleneğini görünür 



196  |  Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese

kılmaktadır. Dolayısıyla el-Emālī, Zeydî hadis literatürünün temsili bir 
metni olmasının yanı sıra hadis rivayet ağının çoğulcu yapısını ve çeşitliliğini 
tespit etmeye imkân veren kaynaklardan biri olarak değerlendirilmelidir. 
Bu bağlamda el-Emālī birbirinden farklı ilmi ve kültürel çevrelerin rivayet 
geleneğine dair ipuçları barındıran müstakil bir kaynak olarak ele alınmayı 
hak etmektedir.

Bu çalışmada ulaşılan sonuçlar, el-Emālī adlı eserin farklı yöntemlerle 
muhtelif açılardan ele alınmaya elverişli bir kaynak olduğunu göstermektedir. 
Bu bağlamda el-Emālī’nin musannef ve âsâr türü diğer mecmualarla 
mukayeseli olarak ele alınması, rivayet dolaşımının daha geniş bir perspektiften 
değerlendirilmesine katkı sağlayabilecektir. Ayrıca eserdeki rivayet ağının 
tabakât, ricâl ve cerh-taʿdîl literatürüyle karşılaştırılması da önemlidir. Bu 
sayede Zeydî hadis çevrelerinin râvi profili ve hoca/talebe ağlarının daha net 
biçimde ortaya konulması mümkün olabilecektir.



Mustafa Tanrıverdi  |  197

Kaynakça

Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd. el-Emālī Kitābu Raʾbi’s-sadʿ. thk. Alī b. İsmāʿīl el-Muey-
yed. 3 Cilt. Beyrūt: Dāru’n-Nefāʾis, 1410/1990.

Aḥmed Maḥmūd Ṣubḥī. Fī ʿilmi’l-Kelām Dirāsetu’l-felsefiyye liārāi’l-fıraḳi’l-İslā-
miyye. 3 Cilt. Beyrūt: Dāru’n-Nehżati’l-ʿArabiyye, 3. basım, 1991.

Alī b. Abdilkerīm el-Fużayl. ez-Zeydiyye naẓariyye ve taṭbīḳ. ʿAmmān: Cemʿiyye-
tu ʿUmmāli’l-Meṭābiʿi’t-Teʿāvuniyye, 1405/1985.

Çakan, İsmail Lütfi. Hadis Edebiyatı. İstanbul: Marmara İlahiyat Fakültesi Vakfı 
Yayınları, 6. Basım, 2008.

Demirci, Kadir. “Çağdaş Zeydî Âlimlerle Zeydiyye ve Hadis Üzerine”. Hadis 
Tetkikleri Dergisi 4/1, (2006), 151-165.

Demirci, Kadir. Zeydiyye ve Hadis. ed. Atilla Atik. Ankara: Gece Akademi, 2019.
Ebū Dāvūd, Suleymān b. el-Eşʿas̱ es-Sicistānī. Sunenu Ebī Dāvūd. thk. Muḥam-

med Muḥyiddīn ʿ Abdulḥamīd. 4 Cilt. Beyrūt: el-Mektebetu’l-ʿAsriyye, ty. 
el-İṣfahānī, Ebū’l-Ferec ʿAlī b. el-Ḥuseyn. Meḳātilu’ṭ-ṭālibiyyīn. thk. Seyyid Aḥ-

med ṢaḲr. Beyrūt: Muʾessesetu’l-Aʿlemī li’l-Maṭbūʿāt, 1419/1998.
Erul, Bünyamin. Hadis Tetkikleri. Ankara: OTTO Yayınları, 2016.
Gökalp, Yusuf. “Zeydiyye Mezhebinin Doğuşu, Teşekkül Süreci ve Tarihçesi”. 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/2 (2007), 55-93.
Ḥamīdüddīn, ʿAbdullāh b. Muḥammed. ez-Zeydiyye ḳırāʾetun fi’l-meşrūʿ ve 

baḥs̱un fi’l-mukevvenāt  Ṣanʿāʾ: Merkezu’r-Rāid, 1424/2004.
İbn Ebi’r-Ricāl, Safiyyuddīn. Maṭlaʿu’l-budūr ve mecmaʿu’l-buḥūr fī terācimi ricā-

li’z-Zeydiyye. thk. ʿAbdurraḳīb Muḥammed Ḥucr. 4 cilt. Yemen: Merkezu 
Ehli’l-Beyt, 1425/2004.

İbn Māce, Ebū ʿAbdillāh Muḥammed b. Yezīd. Sunenu İbn Māce. thk. Muḥam-
med Fuād Abdülbāḳī. 2 Cilt. Mısır: Dāru İḥyāi’l-Kütübi’l-ʿArabī, ty.

Kettānī, Muḥammed b. Caʿfer. Hadis Literatürü. çev. Yusuf Özbek. İstanbūl: İz 
Yayınları, 1994.

Muḥammed Fuʾād Abdulbākī. Teysīru’l-menfaʿa bi-kitābey Miftāḥi kunūzi’s-sunne 
ve’l-Muʿcemi’l-müfehres̱ li-elfāẓi’l-ḥadīs̱i’n-nebevī. Kahire: Dāru’l-ḥadīs̱, ty.

Nesāʾī, Ebū ʿ Abdirrahmān Aḥmed b. Şuʿayb. Sunenu’n-Nesāʾī. thk. ʿ Abdulfettāḥ 
Ebū Ġudde. 9 Cilt. Halep: Mektebetu Maṭbūʿāti’l-İslāmiyye, 1406/1986.

Özpınar, Ömer. Hadis Edebiyatının Oluşumu. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 
2005.

Sārimuddīn el-Vezīr, İbrāhīm. el-Feleku’d-devvār fī ʿulūmi’l-ḥadīs̱ ve’l-fıḳh ve’l-
ās̱ār. thk. Muḥammed Yaḥyā Sālim ʿİzzān. Ṣanʿāʾ - Saʿde: Mektebe-
tü’t-Türās̱i’l-İslāmī - Dāru’t-Türās̱i’l-Yemenī, 1415/1994.

Sezgin, Fuād. Buḫārī’nin Kaynakları. Ankara: OTTO Yayınları, 2017.



198  |  Sünnî ve Zeydî Geleneğin Hadis Mirası: Sünen-i Erbaa ile el-Emâlî Arasında Bir Mukayese

Tanrıverdi, Mustafa. “Aḥmed b. ʿĪsā b. Zeyd ve Emālī Adlı Hadis Eseri Üzerine 
Bir İnceleme”. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
6/11 (2019), 309-342.

Tanrıverdi, Mustafa. “Emālī’deki Rivayet ve Görüşler Özelinde Muḥaddis̱ Aḥ-
med b. ʿĪsā’nın III. (IX.) Asırdaki İtikâdî ve Fikrî Tartışmalara Yaklaşımı”. 
Şarkiyat 12/1 (2020), 36-63.

Tanrıverdi, Mustafa. “Klasik Dönem Zeydī Hadis Edebiyatı: 7./13. Yüzyıla Ka-
dar”. İçinde İlahiyat Alanında Tetkik ve Değerlendirmeler ed. Kasım Ertaş. 
79-109. Ankara: Serüven Yayınları, 2023.

Tanrıverdi, Mustafa. Zeydī Muḥaddis̱ Aḥmed b. ʿĪsā’nın Emālī Adlı Eserinin Kay-
nakları ve Tasnif Metodu. Eskişehir: Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, 
Doktora Tezi, 2019.

Tirmiẕī, Ebū ʿĪsā Muḥammed. Sunenu’t-Tirmiẕī, thk. Aḥmed Muḥammed Şā-
kir. 5 Cilt. Mısır: Mektebetu ve Maṭbaʿatu Muṣṭafā el-Bābī el-Halebī, 
1395/1975.

Vecīh, ʿAbdusselām b. ʿAbbās. Maṣādiru’t-Turās̱ fi’l-Mektebeti’l-Ḫāṣṣa fi’l-Ye-
men. 2 cilt. ʿAmmān: Muʾessesetu’l-İmām Zeyd b. ʿAlī es̱-S̱eḳāfiyye, 
1422/2002.



199

Bölüm 8

İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır 
Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik Bir 
Değerlendirme 

Nejla Doğan1

Özet

İslam dünyasının en önemli kurumsal yapılarından biri olan vakıf, tarihsel 
süreç içinde geniş bir literatüre konu olmuş olsa da, bu kurumun diğer din ve 
kültürlerdeki benzer hayır yapılarıyla ilişkisini ele alan karşılaştırmalı çalışmalar 
sınırlı kalmıştır. Bu çalışma, İslam vakıf sistemi ile Yahudi geleneğinde 
önemli bir yere sahip olan hekdeş kurumunu karşılaştırmalı bir perspektifle 
inceleyerek, iki geleneğin hayır anlayışları arasındaki benzerlik ve farklılıkları 
ortaya koymayı amaçlamaktadır. Çalışmada vakıf ve hekdeş kavramları tarihsel, 
hukuki ve sosyo-ekonomik boyutlarıyla ele alınmış; bu kurumların yalnızca 
kavramsal benzerlikler taşımadığı, aynı zamanda hayır motivasyonu, kurumsal 
işleyiş ve toplumsal işlevler bakımından da önemli paralellikler gösterdiği tespit 
edilmiştir. Araştırma, vakıf ve hekdeş kurumlarının tek yönlü bir etkileşim 
ilişkisi içinde değil, karşılıklı kültürel ve toplumsal temaslar çerçevesinde 
geliştiğini ortaya koymaktadır. Bu bağlamda, her iki yapının da durağan 
kurumlar olmadığı; değişen sosyal, ekonomik ve siyasal koşullara bağlı olarak 
dönüşüm geçirdiği vurgulanmıştır. Bununla birlikte, özellikle aile vakıfları, 
bağış motivasyonları ve kamusal yarar anlayışı gibi alanlarda iki gelenek arasında 
belirgin ayrışmalar olduğu görülmektedir. Hukuki ve idari uygulamalardaki 
farklılıklar ise, hekdeş bağışlarının sınırları ve uygulama biçimlerinin zaman 
zaman ihtilaflara yol açtığını göstermektedir. Kuhlani Sinagogu örneği 
üzerinden yapılan değerlendirme, hekdeş kurumunun tarihsel bağlamdaki 
karmaşık işleyişini somutlaştırmakta ve bu yapının toplumsal ihtiyaçlara nasıl 
cevap verdiğini ortaya koymaktadır. Sonuç olarak bu çalışma, vakıf ve hekdeş 
kurumlarını karşılaştırmalı bir çerçevede ele alarak mevcut literatürdeki önemli 
bir boşluğu doldurmakta; kurum tarihi ve karşılaştırmalı din araştırmaları 
açısından yeni bir tartışma zemini sunmaktadır.

1	 Dr. Öğr. Üyesi, Karabük Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü, 
e-mail: nejlad1@gmail.com

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub886.c4764



200  |  İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik...

Giriş

İslam dünyasının en önemli müesseselerinden biri olan vakıflar, kurumlar 
tarihi içinde üzerinde en geniş şekilde çalışılan konular arasında yer almaktadır. 
İslam kültür ve medeniyetinde büyük bir yer tutan vakıf hakkında yapılan 
araştırmalar zengin bir literatür oluşturmuştur. Ancak bu birikime rağmen, 
hâlâ açıklığa kavuşturulmayı bekleyen pek çok mesele mevcuttur.

İslam vakıf sistemi çoğunlukla kendi kültürel bağlamı ve sosyo-ekonomik 
yapısı içinde değerlendirilmiştir. Özellikle Türk-İslam vakıf geleneğine 
bakıldığında, Osmanlı İmparatorluğu’nun vakıf sistemi içindeki yerine dair 
çalışmaların yoğunluğu dikkat çekmektedir. Arşiv kaynaklarına, özellikle de 
şer‘iyye sicillerine dayanan araştırmaların ağırlıkta olduğu görülmektedir. 
Buna karşılık, vakıf kurumunun diğer kültürlerle ilişkisini, benzerliklerini ve 
etkileşim boyutlarını ele alan çalışmaların sayısı son derece sınırlıdır.

Oysa İslam dünyasında ortaya çıkan vakıf anlayışının, diğer toplum ve 
dinlerdeki benzer hayır kurumlarıyla karşılaştırılması önemli bir araştırma 
alanıdır. İslam, Hristiyanlık ve Yahudilikte yoksullara yardım etmek ve 
bağışta bulunmak dinî bir yükümlülük olarak kabul edilmiştir. Bu anlayış, 
İslam toplumlarında vakıf, Yahudi geleneğinde hekdeş, Hristiyan dünyasında 
ise piae causae gibi hayır kurumları şeklinde kurumsallaşmıştır. Buna rağmen, 
bu üç büyük dinin hayırseverlik kurumlarını ortak ve farklı yönleriyle birlikte 
ele alan çalışmalar oldukça azdır.

İslam dünyasında hayırseverlik, İslam öncesi gelenekler ve gayrimüslim 
pratiklerle karşılıklı etkileşim içinde gelişmiştir. Nitekim Yahudilikteki hekdeş 
kurumuyla İslam’daki vakıf arasında hem tarihsel hem işlevsel benzerlikler 
bulunmaktadır. Bu çalışmada, İslam vakfı ile Yahudi geleneğindeki hekdeş 
kavramı karşılaştırmalı bir perspektifle incelenecektir.

Birinci bölümde İslam’daki vakıf kavramı ile vakfın hukukî niteliğini 
belirleyen vakfiye ele alınacaktır. İkinci bölümde ise hekdeş kavramı 
incelenecek; bu kurumun tarihî ve siyasî gelişimi özetlendikten sonra iki 
yapı arasındaki benzerlikler ve farklılıklar değerlendirilecektir. Ayrıca mevcut 
kaynaklarda karşılaşılan bazı çelişkiler açıklığa kavuşturulmaya çalışılacak 
ve hekdeş kavramının sınırlarının ne ölçüde belirlenebileceği tartışılacaktır. 
Bu çerçevede mevcut literatürdeki boşluğu doldurmanın ötesine geçerek 
iki yapının paylaştığı ortak yönler ve farklı noktalar tartışılacaktır. Son 
olarak, hekdeş kavramının vakıf kavramını hangi ölçüde karşıladığı Kuhlani 
Sinagogu örneği üzerinden ele alınarak değerlendirilecektir.  Böylece, hem 
kurum tarihi hem de karşılaştırmalı din araştırmacıları açısından yeni bir 



Nejla Doğan  |  201

tartışma zemini sunarak ileride yapılacak araştırmalar için bir başlangıç 
noktası sunulmaktadır. 

1. İslam Hukukunda Vakıf Müessesesi

İslam hukuk literatüründe vakıf işlemi çoğunlukla “vakf ”, “habs 
(hubs)” ve “sadaka” terimleriyle ifade edilir. Arapça kökenli vakıf kelimesi 
sözlükte “durdurma, alıkoyma, ayakta bekletme ve hapsetme” anlamlarına 
gelmektedir.2 İslam ekollerine göre vakfın tanımı farklılık gösterse de hanefi 
hukukuna göre vakıf kavramı şöyle tanımlanmaktadır: “mülk bir malı, 
vakfedenin mülkünde hapsetmek (alıkoymak) ve menfaatlerini tasadduk 
etmekten (sadaka olarak vermekten) ibarettir”.3

Vakıf hukuku, İslam’ın ortaya çıktığı erken döneme dayanmaktadır. Hz. 
Muhammed ile Dört Halife devri, vakıf kurumunun temellerinin atıldığı 
dönemler olarak kabul edilir. Dayanağını yardımlaşma anlayışından alan vakıf 
müessesesinin kökeni, Kur’an4 ve sünnetteki ilgili yaklaşımlarda bulunur. 
İslam Peygamberi tarafından teşvik edilen bir uygulama olması nedeniyle, 
vakıf geleneği zamanla tüm İslam coğrafyasına yayılmıştır. Her ne kadar 
İslam düşüncesi, vakfı başlangıçta tamamen hayır amaçlı bir kurum olarak 
şekillendirmiş olsa da, süreç içinde bunun değiştiği görülmektedir. Hayrî 
vakıfların yanında aile vakıflarının da zamanla ortaya çıktığı anlaşılmaktadır.5

Selçuklu ve Osmanlı dönemlerinde büyük gelişme gösteren vakıf 
müessesesinde, kurulan bir vakfın hukuken geçerli sayılabilmesi için bunun 
resmiyet kazanması gerekir. Vakfın işleyişine dair hükümler ve şartların kadı 
tarafından onaylanmasıyla düzenlenen belgelere vakfiye6 denir. Vakfiyede 
vakfın gelir ve giderleri, yönetim biçimi, görevli kişilerin kimler olduğu 

2	 Nazif Öztürk, Menşe’i ve Tarihi Gelişimi Açısından Vakıflar, Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayını, 
Ankara 1983, s. 26-27; Hacı Mehmet Günay, “Vakıf ”, TDV İslam Ansiklopedisi, C.42, İstanbul 
2012, s. 475.

3	 Ahmet Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, Osmanlı 
Araştırmaları Vakfı, C. 4, İstanbul 2017, s. 93. 

4	  Örnekler için bakınız: “…Öyleyse hayırlarda yarışın …” (Maide Süresi 48. Ayet); “…Her 
biriniz için bir yön tayin ettik; hayırlarda yarışın…” (Bakara Süresi, 148. Ayet).

5	 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, s. 72; Bahaeddin 
Yediyıldız, XVIII. Yüzyılda Türkiye’de Vakıf Müessesesi- Bir Sosyal Tarih İncelemesi, TTK 
Yayınları, Ankara, 2003, s. 25-28. 

6	 Vakfiyelerin XIII. yüzyıla kadar Arapça kaleme alındığı anlaşılmakta, Anadolu’da ilk defa XIII 
ve XIV. yüzyıllarda tanzim edilen bazı vakfiyelerde Arapça’nın yanında Moğolca, Farsça ve 
Türkçe’nin de kullanıldığı görülmektedir. İran coğrafyasında XIV. yüzyıl başlarından itibaren 
Arapça’nın yanı sıra Farsça vakfiyelere rastlanmaktadır. Vakfiyelerde XVI. yüzyıldan itibaren 
Osmanlı coğrafyasında ise genellikle Türkçe olarak kaleme alınmıştır. Osman Gazi Özgüdenli 
“Vakfiye”, TDV İslam Ansiklopedisi, C. 42, İstanbul 2012, s. 465-467.

	 Dotan Arad, “Endowments as a Tool for the Shaping of Community Identity in the Jewish 
Society of Egypt, Palestine, and Syria”, Endowment Studies 7 (2023), s. 24.



202  |  İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik...

ve hangi şartlarda görev yapacakları ile vakıftan kimlerin hangi şekilde 
yararlanacağı ayrıntılı olarak belirtilir ve şahitler huzurunda kadı tarafından 
tasdik edilerek vakfa resmiyet kazandırılır. Vakfiyeler, tarihî belgeler olmanın 
ötesinde sosyal, ekonomik ve kültürel tarih araştırmaları için önemli 
bilgiler sunan kaynaklardır. Özellikle mescid, medrese, dârüşşifâ, hankah 
ve kervansaray vakfiyeleri; eğitim, tıp, sanat ve mimari tarihine dair başka 
kaynaklarda bulunmayan veriler içerir. Ayrıca sıradan insanların, köylülerin 
ve zanaat- ticaret erbabının gündelik yaşamına ilişkin bilgiler içermesi de 
dikkat çekicidir.7 

2. Yahudi Geleneğinde Hekdeş

İslam toplumlarındaki vakıf kurumlarına benzer yapılar Yahudi 
toplumunda da görülmektedir. Yahudilerin yardımlaşma ve dayanışma 
amacıyla kurdukları bu yapıya İbranice hekdeş veya kodeş (qodesh) adı verilir; 
bu terim çoğu zaman Arapça vakıf kavramının karşılığı olarak açıklanmaktadır. 
Arapçadaki h-b-s kökü ile İbranice q-d-sh kökü, her iki kültürde de benzer 
anlam alanlarını karşılayan eş kökenli terimler olarak değerlendirilmiştir.8

Hekdeş kelimesi “kutsal” anlamına gelmektedir. Geleneksel ve erken 
dönem kullanımlarında hekdeş, Kudüs Tapınağı’nın giderlerini karşılamak, 
tapınakta görev yapanların ihtiyaçlarını finanse etmek ve ibadetlerde 
kullanılacak kurbanlık hayvanları temin etmek amacıyla tahsis edilen mülk 
ve gelirleri ifade ederdi. Dolayısıyla bu hayır veya vakıf niteliğindeki mülkler, 
Kudüs’teki eski Tapınak’a ait kutsal statünün bir uzantısı kabul edilmiş; 
aynı hukuki ve dini kurallara tabi tutulmuş ve ayrıcalıklı bir konuma sahip 
görülmüştür. Ancak sonraki (post-biblikal) dönemlerde kavramın kapsamı 
genişleyerek sinagogların, dinî kurumların ve yoksulların ihtiyaçlarını 
karşılayacak daha yaygın bir çerçeveye bürünmüştür.9 

Yahudilikte hayırseverlik dinî bir yükümlülük olup bir mitzvah (dini 
emir) niteliği taşır. Ortaçağ İspanya’sında Sefarad Yahudileri tarafından 
sinagoglara, bet midraşlara (dinî derslerin yapıldığı eğitim mekânları) ve 

7	 Özgüdenli, “Vakfiye”, s. 465-466; Mübahat Kütükoğlu, Osmanlı Belgelerinin Dili (Diplomatik), 
Kubbealtı Neşriyat, İstanbul 1998, s. 359- 368. M. Fuad Köprülü, İslâm ve Türk Hukuk Tarihi 
Araştırmaları ve Vakıf Müessesesi (haz. Orhan F. Köprülü), Akçağ Yayınları, Ankara 2005, s. 
344-347.

8	 Moshe Gil, “The Earliest Waqf Foundations Author”, Journal of Near Eastern Studies, C. 57, 
No. 2, 1998, s. 126.

9	 Miriam Frenkel, “From Now on it is Heqdesh: Jewish Pious Foundation in the Medieval 
Lands of Islam”, Sabine Mohasseb Saliba, (ed.), Les Fondations pieuses waqfs chez les chrétiens et 
les juifs: Du Moyen Âge à nos jours, Paris: Geuthner 2016, s. 85; Mark R. Cohen, Poverty and 
Charity In The Jewish Community of Medieval Egypt, Princeton University Press, Oxford 2005, 
s. 200. 



Nejla Doğan  |  203

yoksullara yapılan bağışlar “hekdeş” olarak adlandırılırdı. Aynı terim, cemaat 
(kehilla) tarafından yönetilen; sinagog bakımı, öğretmenlerin istihdamı ve 
yoksullara yardım gibi toplumsal ihtiyaçlar için kullanılan fonları da ifade 
etmekteydi. Bu yönüyle hekdeş, işlevsel bakımdan İslami vakıf kurumuna 
önemli ölçüde benzemektedir.10

Hekdeş kapsamında toplanan kaynaklar yalnızca dinî ve eğitim 
amaçlı hizmetlere değil, aynı zamanda sosyal dayanışma faaliyetlerine de 
aktarılmıştır. Bu çerçevede hevra kadişa olarak bilinen cenaze hizmetleri ile 
bikur holim adı verilen hasta ziyaretleri ve bakım hizmetleri de bu fonlarla 
desteklenmekteydi. Ortaçağ’da “hekdeş” adı verilen bazı yapılarda sağlık 
hizmeti verilmesi yaygınlaşmış; ihtiyaç sahibi hastalar bu mekânlarda tedavi 
görmüştür.11 Zamanla Avrupa’daki hekdeş kurumunun işlevi özellikle tıbbî 
bakım üzerinde yoğunlaşmış ve terim neredeyse “Yahudi hastanesi” anlamında 
kullanılmaya başlanmıştır. Nitekim birçok Yahudi topluluğu, yoksullar için 
sağlık hizmeti sunmak amacıyla hekdeşler tarafından kurulan ve sürdürülen 
hastaneler aracılığıyla bu geleneği yaşatmıştır. Osmanlı döneminde de Yahudi 
cemaatleri, kendi hastanelerini kurarak bu tarihsel yapıyı devam ettirmiştir.12

3. İki Semavi Gelenekte Hayırseverlik: Hekdeş ve Vakıf Sisteminin 
Karşılaştırılması 

Hekdeş kurumu, Kudüs Tapınağı ile ilişkilendirilen kutsallık anlayışı 
nedeniyle, toplumsal yarara adanan her unsurun aslında Tanrı’ya sunulmuş 
kabul edildiği bir inanç temeline dayanır. Benzer bir yaklaşım İslam 
hukukunda da görülür; mâl al-muslimîn (Müslümanların malı) ile mâl Allâh 
(Tanrı’nın malı) kavramları özdeş anlamlar taşır. Dolayısıyla her iki gelenekte 
de bağış, bireysel mülkiyet alanından çıkarak Tanrı adına kamu yararına 
tahsis edilmiş kalıcı bir statü kazanır.13  

Her ne kadar hekdeş ilk bakışta durağan bir yapıya sahipmiş izlenimi 
verse de, Ortaçağ boyunca Yahudi cemaatlerinin ekonomik ve sosyal 

10	 Fazıla Derya Agiş, “Pink Angels: Cultural Reproduction Through The Therapies Provided By 
A Jewish Women’s Organization In Or-Ahayım Hospital In Istanbul”, METU Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, Ankara 2012, s. 44; Judah D. Galinsky, “Jewish Charitable 
Bequests and the Hekdesh Trust in Thirteenth-Century Spain”, The Journal of Interdisciplinary 
History, C. 35, No. 3, 2005, s. 425-426. 

11	 Jessica Marglin, “Poverty and Charity in a Moroccan City: A Study of Jewish Communal 
Leadership in Meknes, 1750-1912”, The Convergence of Judaism and Islam, ed. Michael M. 
Laskier and Yaacov Lev, Gainesville: University Press of Florida, 2011, s. 308; Madeline 
Kochen, “It Was Not for Naught That They Called It Hekdesh: Divine Ownership and the 
Medieval Charitable Foundation”, Jewish Law Association Studies, XVIII, 2008, ss. 131–142.

12	 Cohen, Poverty and Charity, s 203; s. 240.
13	 Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 86.



204  |  İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik...

örgütlenmesinde giderek daha merkezi bir konuma yerleşmiş ve karmaşık 
bir kurumsal yapıya dönüşmüştür. Bu yönüyle hekdeş, İslam dünyasında 
vakfın üstlendiği toplumsal işlevlerin Yahudi toplumundaki karşılığı olarak 
değerlendirilmiştir. Her iki kurumun bağış mantığı da benzerlik gösterir: 
Bağış, kurucunun ölümünden sonra dahi “ebedî” kabul edilen bir hukuki 
statüyle varlığını sürdürür.14

İslam vakıfları camilerden hastanelere, eğitim kurumlarından yoksullara 
yardım ve cenaze hizmetlerine kadar geniş bir yelpazede kamusal görevler 
üstlenmiştir. Yahudi hekdeşi de cemaatin ekonomik, dinî ve sosyal 
ihtiyaçlarını karşılayan temel mekanizmayı oluşturmuş; gelirleri ağırlıkla 
cemaat görevlileri, öğretmenler ve din âlimlerinin maaşlarına tahsis 
edilmiştir. Bu sayede cemaatin dinî ve eğitsel hayatı sürdürülebilir bir şekilde 
desteklenmiştir.15

Eğitime verilen destek, üç semavî dinde farklı anlamlar taşımaktadır. 
Ortaçağ Yahudi toplumunda hekdeş, özellikle Kudüs’teki yeshivaların 
giderlerinin karşılanmasında belirleyici bir rol üstlenilmiştir. Benzer şekilde, 
İslam geleneğinde eğitim desteği, nesiller boyu devam etmesi nedeniyle 
“sadaka-i cariye” kapsamında değerlendirilmiştir. Buna karşılık Hristiyanlıkta 
eğitim, uzun süre dinî bir yükümlülük olarak kurumsallaşmamıştır. Bu 
karşılaştırma, hekdeş ile İslam vakfı arasında belirli kurumsal benzerlikler 
bulunsa da, dinî önceliklerin ve toplumsal işlevlerin farklı geleneklerde 
birbirinden ayrıldığını göstermektedir.16

Kutsal metinlere göre Yahudilerin hekdeş fonlarıyla ayrılan parayı ticarette 
kullanmaları yasaktır. Ancak uygulamada bu ilkeye tam olarak uyulmadığı, 
yoksullar için tahsis edilen hekdeş gelirlerinin zaman zaman avans ödemeleri, 
borç kapatma ya da benzeri özel işlemler için kullanıldığı görülmektedir.17 
Benzer bir durum İslâm vakıf sistemi için de geçerlidir. İslâm hukukunda 
tartışmalı bir alan olan para vakıfları üzerine yapılan araştırmalar, bu vakıfların 
fiilen ticari kredi sağladıklarını ortaya koymaktadır. Ayrıca vakıfların borç 
verme yoluyla ticareti finanse ettikleri de bilinir. Dolayısıyla her iki gelenekte 
de dinî bağışların belirli ticari işlemlere dolaylı veya doğrudan finansman 
sağladığı söylenebilir.18

14	 Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 86
15	 Cohen, Poverty and Charity, s. 197; 200- 201.
16	 Zachary Chitwood-Esther Möller, “Foundations and the Power of Giving Christian, Jewish 

and Muslim Perspectives”, Endowment Studies, 4, 2020, s. 1-9.
17	 Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 91-92.
18	 Murat Çizakça, A History of Philanthropic Foundations, Bogazici University Press, İstanbul 

2000, s. 25.



Nejla Doğan  |  205

İslam dünyasında vakfı yöneten nâzır veya mütevelli, vakfın sürekliliğini 
ve toplumsal işlevini gözeten resmî yönetici konumundadır. Yahudi 
hekdeşlerinde de zamanla benzer bir yapı ortaya çıkmış; hekdeş mülklerinin 
idaresi doğrudan mahkeme gözetiminden alınarak, Müslüman dünyasındaki 
nâzır veya mütevelliyi andıran maaşlı bir görevliye devredilmiştir. Bu model, 
bağışçının hem bağışını güvence altına almasını hem de hayrın ölümden 
sonra kesintisiz devamını sağlamıştır.19

Üç semavi dinde hayırseverlik ortak bir temel ilke olmakla beraber, 
hayır anlayışı katı bir teolojik çerçeveye indirgenemez. Bu durum, yardım 
pratiğinin kültürler arasında karşılıklı etkileşime açık olmasını sağlamış 
ve farklı geleneklerdeki hayır kurumları arasında doğal benzerliklerin 
oluşmasına zemin hazırlamıştır. Nitekim, vakıf ve hekdeş belgeleri çoğu 
zaman bağışçıların kişisel motivasyonlarını açıkça ifade etmese de, satır 
aralarından amaçlarına dair önemli ipuçları yakalamak mümkündür. Örneğin 
Kuzey Kastilya’dan bir kadın, yeni bir sinagogun inşa edilmesi ve burada 
duaların okunması için bir hekdeş kurmuş; bağışını “Ruhumun faydası için, 
sahip olduğum tüm evleri bağışlıyorum” sözleriyle açıklamıştır.20 Benzer bir 
yaklaşım İslam’daki vakıf geleneğinde de görülür. Vakıf, “sadaka-ı cariyye” 
yani kalıcı sadaka olarak değerlendirilir ve ölümden sonra sevabı devam eden 
iyiliklerden biri kabul edilirdi. Bu nedenle, vakfiyelerde tüm yararlanıcılar 
ortadan kalktığında son faydalanıcı olarak yoksulların kaydedilmesi oldukça 
yaygındır. Yahudi hekdeşinin temel niteliği de büyük ölçüde bu anlayışla 
örtüşür. Gelirinin yalnızca bir kısmı doğrudan yardım olarak dağıtılsa bile, 
hekdeş esasen yoksullara adanmış bir kurum olarak kabul edilirdi. Bu nedenle 
kaynaklarda hekdeşin sık sık “yoksullar için” şeklinde anıldığı, bazı hekdeş 
mülklerinin ise “yoksulların mülkü” olarak kaydedildiği görülür. Fustat’taki 
bir hekdeşin özellikle Kudüs’ün yoksullarına tahsis edilmesi de bu yaklaşımın 
dikkat çekici örneklerinden biridir.21

Memlük döneminde vakıfların gelişiminde, dinî kurumların inşası ve 
bakımı yoluyla prestij elde etme arzusu önemli bir rol oynamıştır. Benzer 
bir durum Mısır’daki Yahudi hekdeşlerinde de görülür; pek çok hekdeş 
kurucusunun adıyla anılır (örneğin “el-Barkî’nin evi”) ve bu yönüyle bir anma 
işlevi üstlenir. Her ne kadar vakıf ve hekdeş kurmanın birincil amacı dinî 
gerekçeler ve ölüm sonrası sevabın devamını sağlamak olsa da, bu kurumlar 
aynı zamanda toplumsal saygınlık kazandıran birer prestij aracı olarak 

19	 Galinsky, “Jewish Charitable Bequests”, s. 439. Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 92-
94.

20	 Galinsky, “Jewish Charitable Bequests”, s. 431-433.
21	 Cohen, Poverty and Charity, s. 203.



206  |  İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik...

kullanıldığı açıktır. Bu nedenle hem İslam hem de Yahudi toplumlarında 
pek çok vakıf ve hekdeş, kurucusunun adını yaşatan birer prestij ve hatıra 
kurumu niteliği kazanmıştır.22

İki geleneğin önemli benzerliklerinden biri, dinî aracılığın bulunmayışıdır. 
Yahudi toplumunda ibadet kolektif bir nitelik taşır ve bağış karşılığında 
dua eden ayrı bir ruhban sınıfı yoktur. İslam toplumunda da hayır ve 
sevap ilişkisi herhangi bir din adamının aracılığına bağlı değildir; yapılan 
bağış doğrudan Allah rızası için kabul edilir. Bu ortak özellik, Yahudi ve 
İslam hayır anlayışlarının Hristiyan hayır geleneğinden belirgin biçimde 
ayrıldığını gösteren temel noktalardan biridir; zira Hristiyanlıkta tarihsel 
olarak din adamlarının aracılığı, bağış karşılığında icra edilen dualar ve kilise 
kurumunun merkezi rolü hayır sisteminin temelini oluşturur.23

Yahudi hekdeşi genel yapısı bakımından İslam vakfına benzemekle 
birlikte, bazı temel noktalarda ondan ayrılır. Bu farkların başında, İslam’daki 
vakf-ı ehlî modeline karşılık gelebilecek bir aile vakfının Yahudi toplumunda 
bulunmayışı gelir. Geniza belgelerinde görülen Yahudi hayır kurumları, 
Tapınak ve sinagogun kutsal mülklerinde olduğu gibi, esasen kamusal ve dinî 
ihtiyaçlara hizmet eden bir anlayışla düzenlenmiştir. Bu nedenle bağışların 
aile bireylerine tahsisi yaygın bir uygulama değildir.24

Bazı araştırmalarda hekdeşlerde aile fertlerinin yararına bağış yapmanın 
tamamen yasak olduğu ileri sürülse de, bu görüş hukuki bir zorunluluk 
değil, pratik bir geleneğin sonucudur. Yahudi hukukunda aile lehine bağışı 
açıkça yasaklayan bir hüküm yoktur; ancak bağışların büyük ölçüde kamusal 
amaçlara yönelmesi yaygın pratikle açıklanabilir. Ortaçağ Mısır’ında nadiren 
de olsa akrabalara belirli yararlar sağlayan hekdeş örneklerine rastlanması 
bunu doğrular. Goitein Geniza belgeleri üzerinden yola çıkarak oluşturduğu 
eserinde Kahire’deki Yahudiler tarafından aile vakfı şeklinde teşekkül eden 
vakıfların varlığına değinmiştir.25 Yine benzer şekilde, Frenkel’in incelediği 
bazı belgelerde mülklerin önce akrabalara bırakıldığı, soy tükendiğinde ise 
hekdeşe devredildiği görülmektedir. Ayrıca “ṣadaka” fiilinin kişinin kendi 
çocuklarına yaptığı bağışlar için bile kullanılabilmesi, soy ilişkisini dışlayan 
katı bir modelin olmadığını gösterir. Buna karşılık hem Osmanlı hem de 
genel İslam pratiğinde aile lehine vakıf kurmak son derece yaygındır. 

22	 Cohen, Poverty and Charity, s. 203.
23	 Galinsky, “Jewish Charitable Bequests”, s. 436-437.
24	 Timur Kuran, “The Provision of Public Goods under Islamic Law: Origins, Impact, and 

Limitations of the Waqf System”, Law & Society Review, C. 35, No. 4, 2001, s. 848.
25	  S. D. Goitein, A Mediterranean Society: The Jewish Communities of the Arab World as Portrayed 

in the Documents of the Cairo Geniza, Berkeley, University of California, 1971, s. 112-140.



Nejla Doğan  |  207

Bunun önemli nedenlerinden biri, Müslüman miras hukukunun kısıtlarını 
aşma ve aile mülkünü koruma arzusudur. Böylece aile vakfı İslam tarihinde 
kurumsallaşmış bir gelenek hâline gelirken, Yahudi bağış pratiği daha 
ziyade kamusal yararı önceleyen bir yapıda gelişmiştir. Bu karşılaştırma, 
benzerliklere rağmen iki kurumun bağış tercihleri bakımından farklı yönlere 
sahip olduğunu açık biçimde ortaya koyar.

Her iki toplumda da bağışçı mülkünü veya parasını belirli bir amaca- dinî 
hizmet, eğitim veya kamusal fayda- tahsis ederek kurumu oluşturur. Bağışçı, 
vakfının şartlarını belirleme hakkına sahiptir ve bu şartların değiştirilmesi 
kural olarak yasaktır. Ancak Maimonides, Yahudi hukukuna ilişkin bir 
responsa metninde, bu kuralın yalnızca bağış belgesinde açık bir yasaklayıcı 
hüküm bulunması hâlinde geçerli olduğunu; aksi takdirde şartların değişen 
koşullara göre yeniden düzenlenebileceğini belirtir. Hukuk ile uygulama 
arasındaki bu esneklik, hekdeşin Yahudi toplumundaki merkezi konumunu 
göstermesi açısından önemlidir.26 

Bağışların geçerliliği her iki toplumda da mahkeme tarafından onaylanır.27 
Ancak belge düzeni bakımından iki kurum arasında belirgin farklar vardır. 
Müslüman vakfiyeleri son derece ayrıntılı olup yararlanıcıları, mütevelliyi ve 
yönetim esaslarını açık biçimde tanımlar. Yahudi hekdeşinde ise daha esnek 
bir yapı söz konusudur; bir mülkün hekdeş olarak beyan edilmesi işlemin 
geçerliliği için yeterli görülürdü. Bu esneklik zaman zaman hukuki ihtilaflara 
yol açmış ve hekdeş bağışları çeşitli anlaşmazlıklara konu olmuştur.28 
Mahkeme kayıtları, hekdeşin kapsamı, mülkün sınırları, gelirlerin paylaşımı 
ve hangi bağışların hekdeş sayılacağı gibi konularda sıkça anlaşmazlıklar 
yaşandığını göstermektedir.

Bu tür ihtilafların niteliğini gösteren dikkat çekici örneklerden biri 
Yemen’deki Kuhlani Sinagogu davasıdır. Sinagogun hahamı Yusuf Salih, 
cemaatinin desteğiyle ibadet düzeninde reform yapmaya karar vermişti. 
Bu girişim, Yahudi reformunu savunan Dor Deʾah hareketiyle uyumluydu. 
Ancak üç cemaat üyesi bu değişikliklere karşı çıktı ve onlardan biri olan 
Salih b. Yahya Salih, sinagogun kendisine ait olduğunu ileri sürerek reformu 
engellemek amacıyla Müslüman mahkemesine başvurdu.29

26	 Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 91-92.
27	 Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 90.
28	 Haim Gerber, Crossing Borders: Jews and Muslims in Ottoman Law, Economy and Society, The 

ISIS Press, Istanbul 2008, s. 161
29	 Mark S. Wagner “Halakhah Through the Lens of Shari῾ah: The Case of the Kuhlani Synagogue 

in Sana”, The Convergence of Judaism and Islam, Religious, Scientific and Cultural Dimensions, 
ed. Michael M. Laskier and Yaacov Lev, United States of America 2011, s. 126-128.



208  |  İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik...

 Yemen’de gayrimüslim cemaatler dâhil tüm hukukî meselelerde nihai 
karar mercii olan İmam Yahya, Yahudi işleri konusunda güvendiği isimlerden 
ve Dor Deʾah hareketinin önde gelenlerinden R. Salim Said el-Cemal’den 
yardım istedi. Ona sinagogun hukuki statüsüne ilişkin İbranice belgeleri 
Arapça’ya çevirmesini emretti; adil olması için karşı taraftan bir haham olan 
R. Amram Koraḥ’a da aynı belgeleri çevirmesi talimatını verdi. Belgelerde 
sinagogla bağlantılı olarak sıkça geçen hekdeş (adanan/kutsal mülk) terimi 
R. A. Koraḥ tarafından “vakıf ” olarak çevrildi. Ancak İslam hukuku 
sinagogların vakıf hâline getirilmesini tanımadığından, bu çeviri Müslüman 
yöneticilerin sinagogu özel mülk olarak kabul etmesini ve reformcuların 
meşruiyet zemininin zayıflamasını amaçlıyordu. R. el-Cemal ise hem 
hekdeşin vakıfla eş anlamlı olduğunun farkındaydı hem de İslam hukukunun 
gayrimüslim ibadethaneleri için vakfı tanımadığını biliyordu. Bu nedenle 
rakibinin hamlesine karşı hekdeşi ibâhah (kamu mülkü) olarak çevirdi. Fakat 
bu çeviri, Ṣana’daki önde gelen Müslüman hukukçuların ve hutbelerde bunu 
eleştiren sıradan Müslümanların sert tepkisini çekti.30

Davanın Müslüman mahkemelerine taşınması, Ṣana’daki yaklaşık yirmi 
sinagogun tamamının geleceğini belirsiz hâle getirdi; çünkü gayrimüslim 
ibadethanelerinin vakıf statüsü İslam hukuku açısından zaten tartışmalıydı. 
İslam hukukunda bir vakfın kurulabilmesi, kurucunun Allah’a yakınlık 
sağlayan bir fiil (qurbah) işlemesine bağlıdır. Bir gayrimüslimin böyle 
bir fiili gerçekleştirme ehliyeti ise tartışmalıdır. Bu nedenle gayrimüslim 
ibadethanelerinin vakıf statüsü hukuken sorunludur.31 

Uzun süren tartışmalardan sonra İmam Yahya şu şekilde hükmünü 
verdi: “Eğer Yahudiler huzurumuza ‘vakıf ’ iddiasıyla gelirlerse, bu iddiayı 
reddetmek ve geçersiz kılmak bize düşer. Ama karşımıza ‘kamu mülkü’ 
diyerek gelirlerse- her ne kadar aralarında bunun vakıf anlamına geldiğini 
bilsek de- bu iddiayı kabul etmek zorundayız. Çünkü sinagoglar için vakıf 
hukuku İslam hukukunda yer almamaktadır”.32

Bu dava, hekdeş ile vakıf arasındaki hukuki sınırların nasıl şekillendiğini 
ve farklı hukuk sistemlerinin karşılaşması sırasında kavramsal dönüşümlerin 

30	 Wagner “Halakhah Through the Lens of Shari῾ah”, s. 129-134. 
31	 Sünnî hukukçular, gayrimüslimlerin yoksullara veya kendi cemaatlerine yarar sağlayacak 

vakıflar kurmasını genellikle sakıncalı görmemiştir; nitekim Osmanlı İmparatorluğu’nda 
gayrimüslimler şerʿî mahkemelere başvurarak vakıf kurabilmişlerdir. Ancak bir gayrimüslim 
ibadethanesinin vakıf statüsü kazanması Sünnî hukuk açısından açık bir sorun teşkil etmiş 
ve bu nedenle bir sinagogun vakıf olarak tescili hukuken yasaklanmıştır. Johannes Pahlitzsch. 
“Christian Waqf in the Early and Classical Islamic Period (Seventh to the Twelfth Centuries).” 
Ed. Sabine Mohasseb Saliba. Les Fondations pieuses waqfs chez les chrétiens et les juifs: Du Moyen 
Âge à nos jours. Paris, s. 34.

32	 Wagner “Halakhah Through the Lens of Shari῾ah”, s. 131.



Nejla Doğan  |  209

nasıl ortaya çıktığını gösteren önemli bir örnektir. Hekdeş, tıpkı vakıf gibi 
dini amaçla tahsis edilen; devri, satışı ve vergilendirilmesi kısıtlanan bir mülk 
biçimidir. Ancak İslam hukuku, gayrimüslimlerin bu tür vakıflar kurmasını 
tanımadığından, el-Cemal’in terminolojik çözümü hem Yahudi topluluğunun 
dini özerkliğini korumuş hem de Şeriat ile uyumu mümkün kılmıştır.

Kuhlani Sinagogu davası, hekdeşin Yahudi hukukundaki işlevinin 
Müslüman mahkemeler tarafından nasıl yorumlandığını da açıkça ortaya 
koyar. Müslüman hukukçular, gayrimüslimlerin vakfa benzer bir kurum 
oluşturmasına ilkesel olarak mesafeli olsa da, el-Cemal’in terminolojik çözümü 
pratik bir uzlaşma sağlamıştır. Böylece şeriatın üstünlüğü korunurken, Yahudi 
cemaatinin ibadet düzenini tamamen kaybetmesinin de önüne geçilmiştir.

Sonuç

Bu çalışma İslam dünyasındaki vakıf kurumu ile Yahudi geleneğinde 
önemli yer tutan Hekdeş yapısını karşılaştırmalı bir yöntemle ele alarak 
iki geleneğin hayır pratiklerini yeniden değerlendirmeyi amaçlamıştır. Her 
iki medeniyetteki vakıf ve hekdeş kavramları tarihsel, hukuki ve sosyo-
ekonomik boyutlarıyla incelenmiş; sonuçta iki önemli yapının yalnızca 
kavramsal bir benzerlikten ibaret olmadığı, aksine hayır motivasyonları gibi 
yapıyı şekillendiren kurumsal unsurlar bakımından da paralellikler taşıdığı 
tespit edilmiştir. İnceleme, her iki kavramın ortak bir teolojik zemine sahip 
olmasının yanı sıra benzer bir hayır anlayışına dayandığını göstermektedir. 
Böylece hekdeş ve vakfın tarih boyunca karşılıklı etkileşim içinde gelişen 
yapılar olduğu ortaya konmuştur. 

Çalışmanın temel hedeflerinden biri, vakıf- hekdeş ilişkisini tek yönlü 
bir etkileşim çerçevesine hapsetmek yerine karşılıklı kültürel ve sosyal temas 
bağlamında değerlendirmektir. Bu doğrultuda İslam- Yahudi dünyasındaki 
hayırseverlik anlayışının yalnızca kendi medeniyetlerine özgü iç dinamiklerle 
şekillenmediği, farklı kültürlerle kurulan etkileşimlerden de beslendikleri 
ortaya konulmaya çalışılmıştır. Bu bağlamda hekdeş kurumunun tarihsel 
gelişimi ele alınırken Kutsal Tapınak döneminden sonraki yüzyıllarda nasıl 
dönüşerek devam ettiği gösterilmiş; böylece hem vakfın hem de hekdeşin 
durağan bir yapı olmadığı, değişen toplumsal ve ekonomik koşullara göre 
yeniden şekillenen dinamik bir kurum olduğu vurgulanmıştır. 

Benzerliklerin yanı sıra iki gelenek arasında belirgin ayrışmalar da tespit 
edilmiştir. Özellikle aile vakfı modeline ilişkin karşılaştırmalar, her iki 
toplumun değerler sistemi açısından önemli bir farklılık ortaya koymaktadır. 
Müslüman toplumlarda miras hukukunu aşma veya aile mülkünü koruma 
motivasyonu etkili bir unsurken, Yahudi toplumlarında hekdeş bağışlarının 



210  |  İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik...

kamusal yararı öncelemesi ve bireysel çıkarın üzerinde cemaat yararının 
tercih edilmesi dikkat çekici bir ayrışma noktasıdır.

Çalışmanın önemli katkılarından biri, hukuki ve idari uygulamalarda 
ortaya çıkan esneklik ve farklılıkların değerlendirilmesidir. Yahudi geleneğinde 
hekdeş bağışlarının belge düzeni daha esnekken, İslam toplumlarında vakfiye 
kayıtlarının daha ayrıntılı ve formel bir yapıya sahip olduğu görülmektedir. 
Bu farklılık zaman zaman uygulamada anlaşmazlıklara yol açmış; hekdeş 
bağışlarının sınırları, kapsamı ve gelir paylaşımı sıkça ihtilaf konusu olmuştur. 
Bu durum Kuhlani Sinagogu örneğinde açık biçimde görülmekte; söz 
konusu örnek, hekdeşin tarihsel bağlamda ne kadar karmaşık bir işleyişe sahip 
olduğunu göstermesi bakımından ayrıca önem taşımaktadır. Kuhlani vakası, 
yalnızca kurumların tarihsel topluluklar içinde nasıl işlediğini değil, aynı 
zamanda hangi toplumsal ihtiyaçlara yanıt verdiğini anlamayı kolaylaştıran 
somut bir örnek niteliğindedir.

Genel olarak değerlendirildiğinde, bu çalışma vakıf ve hekdeş kurumlarının 
her iki medeniyette de hangi dinamiklerle şekillendiğini açıklamaya katkı 
sağlamaktadır. Böylece, hem mevcut literatürdeki boşlukları doldurmakta 
hem de iki geleneğin paylaştığı ortak yönler ile farklılaştığı noktaları 
bütüncül bir bakışla ortaya koymaktadır. Bu yönüyle çalışma hem kurum 
tarihi hem de karşılaştırmalı din araştırmaları açısından ortak bir tartışma 
zemini sunmakta ve gelecekte yapılacak araştırmalar için önemli bir başlangıç 
noktası oluşturmaktadır.



Nejla Doğan  |  211

Kaynakça

Agiş, Fazıla Derya. “Pink Angels: Cultural Reproduction Through The Thera-
pies Provided By A Jewish Women’s Organization In Or-Ahayım Hos-
pital In Istanbul”, METU Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 
Ankara 2012.

Akgündüz, Ahmet. İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 
Osmanlı Araştırmaları Vakfı, C. 4, İstanbul 2017.

Arad, Dotan. “Endowments as a Tool for the Shaping of Community Identity 
in the Jewish Society of Egypt, Palestine, and Syria”, Endowment Studies 
7 (2023), ss. 22–43.

Chitwood, Zachary - Möller, Esther. “Foundations and the Power of Giving Ch-
ristian, Jewish and Muslim Perspectives”, Endowment Studies, 4, 2020, 
ss. 1-9.

Cohen, Mark R.  Poverty and Charity In The Jewish Community of Medieval Egypt, 
Princeton University Press, Oxford 2005.

Çizakça, Murat. A History of Philanthropic Foundations, Bogazici University 
Press, İstanbul 2000.

Frenkel, Miriam, “From Now on it is Heqdesh”: Jewish Pious Foundation in the 
Medieval Lands of Islam”, Sabine Mohasseb Saliba, (ed.), Les Fondations 
pieuses waqfs chez les chrétiens et les juifs: Du Moyen Âge à nos jours, Paris 
Geuthner 2016, ss. 85-99.

Galinsky, Judah D., “Jewish Charitable Bequests and the Hekdesh Trust in Thir-
teenth-Century Spain”, The Journal of Interdisciplinary History, C. 35, No. 
3, 2005, ss. 423-440.

Gerber, Haim. Crossing Borders: Jews and Muslims in Ottoman Law, Economy and 
Society, The ISIS Press, Istanbul 2008.

Gil, Moshe. “The Earliest Waqf Foundations Author”, Journal of Near Eastern 
Studies, C. 57, No. 2, 1998, ss. 125-140.

Goitein, S. D., A Mediterranean Society: The Jewish Communities of the Arab Wor-
ld as Portrayed in the Documents of the Cairo Geniza, Berkeley, University 
of California, 1971,

Günay, Hacı Mehmet.  “Vakıf ”, TDV İslam Ansiklopedisi, C.42, İstanbul 2012, 
ss. 475-479.

Kochen, Madeline. “It Was Not for Naught That They Called It Hekdesh: Di-
vine Ownership and the Medieval Charitable Foundation”, Jewish Law 
Association Studies, XVIII, 2008, ss. 131–142.

Köprülü, M. Fuad. İslâm ve Türk Hukuk Tarihi Araştırmaları ve Vakıf Müessese-
si (haz. Orhan F. Köprülü), Akçağ Yayınları, Ankara 2005.



212  |  İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik...

Kuran, Timur. “The Provision of Public Goods under Islamic Law: Origins, 
Impact, and Limitations of the Waqf System”, Law & Society Review, C. 
35, No. 4, 2001, ss. 841-898.

Kütükoğlu, Mübahat. Osmanlı Belgelerinin Dili (Diplomatik), Kubbealtı Neşri-
yat, İstanbul 1998.

Marglin, Jessica. “Poverty and Charity in a Moroccan City: A Study of Jewish 
Communal Leadership in Meknes, 1750-1912”, The Convergence of Juda-
ism and Islam, ed. Michael M. Laskier and Yaacov Lev, Gainesville: Uni-
versity Press of Florida, 2011, ss. 299-323.

Özgüdenli, Osman Gazi. “Vakfiye”, TDV İslam Ansiklopedisi, C. 42, İstanbul 
2012, s. 465-467.

Öztürk, Nazif.  Menşe’i ve Tarihi Gelişimi Açısından Vakıflar, Vakıflar Genel Mü-
dürlüğü Yayını, Ankara 1983.

Pahlitzsch, Johannes. “Christian Waqf in the Early and Classical Islamic Period 
(Seventh to the Twelfth Centuries).” Ed. Sabine Mohasseb Saliba. Les 
Fondations pieuses waqfs chez les chrétiens et les juifs: Du Moyen Âge à nos 
jours. Paris, ss. 33–56.

Wagner, Mark S., “Halakhah Through the Lens of Shari῾ah: The Case of the 
Kuhlani Synagogue in Sana”, The Convergence of Judaism and Islam, Re-
ligious, Scientific and Cultural Dimensions, ed. Michael M. Laskier and 
Yaacov Lev, United States of America 2011.

Yediyıldız, Bahaeddin.  XVIII. Yüzyılda Türkiye’de Vakıf Müessesesi- Bir Sosyal Ta-
rih İncelemesi, TTK Yayınları, Ankara, 2003.




