
45

Bölüm 3

Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi 

Yunus Emre Tansü1

Filiz Sofuoğlu Babayev2

Özet

İnsanlık tarihi boyunca gerek farklı antik toplumlarda gerek ise erken dönem 
Türkistan’ı ve çevresinde ağaç hem kültürel hem de dini anlam taşıyan 
önemli bir öğe haline gelmiştir. Bu toplumlarda ağaçlar yaşamın simgesi 
olarak kabul edilmekte olup bereket, koruma ve ölümsüzlük gibi kavramlarla 
ilişkilendirilmektedir. Bu kült Altaylar da dahil olmak üzere değil diğer antik 
Orta Asya halkları tarafından da benzer şekilde benimsenmiştir. Ağaçların 
kutsal sayılması toplumsal yapıları ve inanç sistemlerini şekillendiren önemli 
bir öğe olmuştur. Ağaçlar, Türk halklarının yaşamında kutsal bir yer tutmuş 
özellikle konar göçer toplumlarda doğayla iç içe yaşamanın bir sonucu olarak 
ağaçlara tapınma, onları koruma ve onlarla ritüel ilişkiler geliştirme anlayışını 
yaygınlaştırmıştır. İnsanlar ağaçlarda atalarının ruhlarının olduğuna ve 
onları koruduğuna inanırlardı. Ayrıca bazı ağaç türleri de tanrıların sembolü 
olarak kabul edilmiş olup özellikle de büyük ve yaşlı ağaçlar doğanın ruhsal 
koruyucuları olarak görülerek üzerlerin de ritüeller gerçekleştirilmiştir. Bu 
ritüel sistemleri Şamanist öğretilerle yakından ilişkili olarak ağaçlar, insanlar 
ve doğayı birbirine bağlayan bir köprü görevi görmüştür. Altaylardaki ağaç 
kültü antik uygarlıkların doğa ve kutsal varlıklar ile olan ilişkilerinin bir 
yansıması olarak farklı coğrafyalarda benzer geleneklerin ortaya çıkmasına 
olanak sağlamıştır. Anadolu coğrafyası da bu etkiyi bünyesinde tutan en 
önemli örneklerdendir. Anadolu, tarihsel olarak birçok farklı kültürün 
etkileşimde bulunduğu bir bölgedir. Bu etkileşimler ağaç kültü üzerinde 
de derin izler bırakmıştır. Anadolu’daki halklar, bazı ağaçları kutsal kabul 
etmiş onları doğanın ve yaşamın simgesi olarak görmüşlerdir. Altaylardaki 
ağaç kültü öğeleri Anadolu’nun yerel inanç sistemleriyle birleşerek yeni 
bir kültürel harman oluşturmuştur. Ağaçların kutsallığına dair inançlar 

1	 Doç. Dr. Gaziantep Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, ytansu@gmail.com
	 ORCID 0000-0002-6183-5302.
2	 Doktora öğrencisi, Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD
	 sofuoglufiliz@gmail.com. ORCID ID 0000-0001-5561-4323.

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub886.c3633



46  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi

Anadolu halklarının gelenekleriyle iç içe geçmiş ve yerel mitolojilerdeki ağaç 
figürleriyle paralellikler göstermiştir. Bu çalışma da Altaylar’dan Anadolu’ya 
kadar uzanan kadim ağaç kültünün tarihsel, kültürel ve dini bağlamda nasıl 
şekillendiği incelenmeye çalışılmıştır.

Giriş

Ağaç, Dünyanın varoluşundan bu yana insanlığa hizmet edip insanların 
nefes alıp vermesine oksijeni ile katkıda bulanan önemli bir bitkidir.  İnsanlık 
tarihinin başlangıcından bu yana bu bitki sadece bitki görevi ile kalmayarak 
insanoğlunun inancına, kutsalına dokunarak ruh dünyasının arınmasına 
da sağlamıştır. Dünya üzerinde bulunan pek çok farklı millette ağaç kutsal 
olarak kabul edilmektedir. Yaygın ağaç mitine en güzel örnek ise Emel 
Esin’in aktardığı “Çu’ların3  atası ve yer tanrısı Hou chi’nin mezarının bir 
ağacın dibinde bulunması ve bu ağacın dünyanın merkezini belirlediğine ve 
hükümdarlarının bu ağaçtan göğe çıktığı sanılması efsanedir.4   Süphesiz ağaç 
kültü Türkler de önemli bir yer tutmaktadır. Bugün halen eski Türk inanç 
geleneklerini yaşatan Türklerin yaratılış teorisine göre; “Tanrı, insanoğlunun 
atası olarak Tengrı Kayra veya Bay Ulgen’i yaratmış ve onun aracılılığıyla da 
yeryüzünü yaratmıştır. Kişinin kendisiyle uğraşa girmesi üzerine kişiye Erlik 
vererek, ışık diyarından yeraltına atmış ve yerden dokuz dallı bir ağaç büyüterek, 
her dalında bir cins insan türetmiştir.”5 İnsanlığın yaratılışı üzerine Türk 
düşünce sistemine göre; “Tanrı, yer yüzündeki dokuz insan cinsini dokuz dallı 
bir ağacın gölgesinde yaşatmıştır. Önce yerden dokuz dallı ağacı yükseltmiş, 
sonra ise her dalın altında bu günkü insanlığın ilk atalarını yaratarak, bu 
dokuz insanın ağaç gölgesinde yaşamasını sağlamıştır. Oğuz Han’ın Gök, 
Dağ, Deniz isimli oğullarını doğuran kadın, göl ortasındaki mukaddes bir 
ağacın kovuğundan yaratılmıştır. Oğuz orduları Batı’ya doğru ilerlerken İtil 
suyunu ağacın üzerinde geçtikleri Çürçet kağan’ın ordusunu yenerek ellerine 
düşen ganimetleri ağaçtan yaptıkları kağnılarla taşıdıkları anlatılmaktadır.  
Bu efsanenin İslamiyetle yenilenen versiyonunda ise yavrusunu ağaç 
kovuğunda doğuran kadının bu oğluna Kıpçak adı verildiğidir. Rivayete 
göre Türkler, Kıpçak yani oyuk ağaç adlı bu çocuğun kuşagından geldiğine 
inanmaktaydılar. Göktürk’ler ise Ergenekon’daki demirden eritmişler içinde 
400 yıl kaldıkları yurdun meyveli ağaçlarını hatıra olarak destanlarına 
anlatmaya devam etmişlerdir. Uygur destanına göre de Uygur hükümdarı 

3	 Çin tarihinde MÖ 256 yılına kadar hüküm süren kraliyet hanedanı. Çin tarihindeki Zhou 
Hanedanı, diğer tüm hanedanlardan daha uzun süre hüküm sürmüştür.

4	 Esin Emel, Türk Kozmolojisine Giriş, Kabalcı Yayınevi, 1979. s.160.
5	 Gömeç Saadettin, “Eski Türk İnancı Üzerine Bir Özet”, Tarih Araştırmaları Dergisi, 2003, 

C.22, S.33 79–104. s.83



Yunus Emre Tansü / Filiz Sofuoğlu Babayev  |  47

Bugu Han, Tula ve Selenge ırmakları arasındaki ilahi ağacın kovuğunda dört 
kardeşi ile birlikte doğmuştur.6 Bu bilgiden de anlaşılacağı üzere ağaç Türkler 
için önemi yaratılış efsanesine konu olacak kadar mühimdir. Ağacın önemine 
bir başka örnek ise Yakut Türklerinin inanışın da Şamanları yeryüzüne bir 
kartal getirmesi hikayesidir. Rivayete göre; “Şaman olacak çocuğun ruhu daha 
o doğmadan bir kartal tarafından yenir daha sonra kartal güneşli bir günde yeşil 
bir çayırda bir çam, gürgen ve kayın ağacının bulunduğu yerdeki bir ağacın 
üzerine yumurtlar bir süre sonra yumurtadan çıkan çocuk ağacın altındaki beşiğe 
düşer ve orada büyürmüş. Yakut Türk halk inançlarına göre en büyük ruhu 
kartal taşır. Şaman göğe yükselirken dünya ağacını kullanırlar bu ağaçta kuşlar 
ve tepesinde kartal vardır.”7 Ağaç motifi yaratılış efsanelerinden birisi de Oğuz 
kağan destanında işlenmektedir. Oğuz kağan hem gökten inen göğün kızı 
hem de yerdeki bir ağaçtan çıkan yerin kızı evlenerek neslini türetmiştir.8 
Türklerin en yaygın kültlerden olan ağaç kültünü To-balar da kayın dikmek 
olarak görüldüğü ve To-baların kurban kestikten sonra kayın ağaçları dikip 
bu dikimden sonra kayın ormanını oluşturdukları bilinmektedir. Türk 
tarihinin mitlerinden başlayarak bugün halen Türklerin yayıldığı geniş 
kuşağı içine coğrafyalar boyunca ağacı kutsal bir varlık olarak görülme inancı 
devam etmektedir.9 

Türk Mitlerindeki Kutsal Ağaçlar 

Türk kültüründe ağaç, Axis Mundi10 ve hayat kaynağı olarak iki önemli 
rol üstlenmektedir.  Eski Türkler Tengri adını gözlerine ulu bir ağaç gibi 
görünen her şeye takmaktaydılar. Ulu ağaç daha sonra ki dönemlerde 
Türkistan’da yalnız ağaç, kurumuş ağaç ve yaşlı ağaç gibi bir dizi ağaç 
olarak karşımıza çıkmaktadır. Çin kaynakları, Kırgızlardaki ağaç ve su 
kültüne dikkat çekmektedirler. Kaynaklarda, T’u-kü’lerin kökenini dair 
aktarılan, On eşinden çok sayıda çocuğu bulunana birinci T’u-kü kralının 
ölümünün ardından oğulları ulu ağacın etrafında toplanarak ağaç yanında 
yapılacak olan en yükseğe atlama yarışında kim başarılı olursa onun kral 

6	 Banarlı Nihad Sami, “Resimli Türk Edebiyatı Tarihi”, Destanlar Devrinden Zamanımıza 
Kadar, Devlet Kitapları, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul,1983. s.31.

7	 Kalafat Yaşar, İ. M. V. Noyan Güven, “Altay Türk Halk İnançlarından Anadolu’ya Dair Bazı 
Tespitler”, Arış, VI /2011, 60-75. s.65

8	 Korkmaz Zeynep, “Eski Türklerdeki Ağaç Kültünün İslami Devirlerdeki Devamı”, Tük Dili 
Araştırmaları Yıllığı, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Türk Dil Kurumu Yayınları, 
Belleten 2003, I, Ankara, 2006. s.101.

9	 Eröz Mehmet, Eski Türk Dini (Gök Tanrı İnancı) ve Alevilik-Bektaşilik, Türk Dünyası 
Araştırmaları Vakfı, İstanbul,1992. s.103-104.

10	 Yer’in ekseni veya axis mundi, dinlerde ve mitolojilerde yer ile cennet ve cehennem gibi ya da 
Tanrı/tanrıların ikamet ettiği yer arasındaki ilişkinin sağlandığına inanılan yer. Daha yüksek ve 
daha alçak alemler arasındaki seyahatler ve iletişim bu nokta üzerinden sağlanır.



48  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi

olacağı şeklinde karar aldıklarına dair rivayet aktarılmaktadır. Uygurlarında 
kurban verirken etrafında dolandıkları ağaç, bu kültü güzel bir örnektir. 
Gerdizi ise değişik hayvanlarla bağlantılı olarak ağaçtan söz etmektedir. 
En ünlü ağaç efsanesi ise oğuz kağan destanına bakıldığında yaşam ağacı 
teması ile dikkat çekmekdir. Efsaneye göre, Oğuz gölün ortasındaki bir 
ağacın kovuğunda bir kız görür. Bu kızla evlenen Oğuz’un üç oğlu olur. 
Ağacın bu kovuğu Uygur destanlarında geçen dala benzemektedir. Rivayete 
göre, ağacın üzerinde oluşan dal dokuz ay dokuz gün sonra yarılır ve beş 
çocuk dünyaya gelir. Bu çocuklardan en küçüğünün adının Buku olduğu 
bilinmektedir. Bu anlatıda Ağaca düşen bir ışığın devreye girmesi ile gök 
ile bağlantı sağlanmıştır. Türk ve daha sonrasında Moğol efsanelerinde 
aynı ışık çadırın ortasındaki duman deliğinden içeri yansımaktadır. Ağaç 
kovuğu efsanesini Raşidad Din Fadallah ve Abu-’l-Gazi Bahadır Han’ın 
Kıpçakların kökeni üzerine yazdıkları eserlerde görülmektedir. Rivayete 
göre hamile bir kadın doğum yapmak üzereyken bir ağacın kovuğuna gelir 
ve buarda dünyaya getirdiği bebek ağacın oğlu olarak kabul edilir.11 Altın ışık 
temasının ağaç efsanelerinde önemli bir yeri vardır. Dokuz oğuzların Bögü 
Tigin menkıbesin de altın ışığın bir kayın ağacı ve fıstık çamı üzerine düşerek 
fıstık çamının gebe kalmasına sebep olarak fıstık çamının beş kahraman 
doğurmasına sebep olmuştur.12 Bahsedilen bu rivayetlerden ağacın Türk 
kültünde insanın yaratılışında yüklenen önemini net göstermektedir. Türk 
Kültürün de kutsal kabul edilen ağaçlar Ardıç ağacı, Elma ağacı, Kavak ağacı, 
Çam ağacı, Kayın ağacı (Huş ağacı), Dut ağacı13, Çınar, Servi (Selvi), Meşe, 
Sögüt şeklinde sıralandırılmaktadır. 14 Gök Tanrı’nın adlarının işareti olan 
ve Tanrı kutunu taşıyan bu ağaçlar, yetiştikleri dağ zirvelerini ve çevresini 
kutsallaştırmaktadırlar. Türk geleneğin de bu tür kutsal kabul edilen 
ağaçların hanelere yakın yerlere dikilmeleri iyi karşılanmamış, ayak altında, 
kirli yerlerde bulunmaları doğalarına aykırı görülmüştür. Eğer bu kurallar 
bozulursa kişilerin mutlaka cezalandırılacağına inanmaktaydılar.  Yaşam 
ağacının ve Tanrının temsili olan ağaçlar; bay terek, bay kayın, aal luuk mas, 
aal kuduk mar, ulu ağaç, kaba ağaç, baş ağaç, han ağaç, kam ağaç, cafi gız 
terek, yalnız ağaç gibi genel adlarla anılarak semavi ağaç sayılmaktaydılar. 
Semavi ağaçlar, insanlara gerçek şekilleriyle görünmezler. Onların varlığı, 
dünyanın bekasının teminatıdır. İnsan da semavi ağaca benzetilir.  Halk 

11	 Roux Jaun Paul, Türk Mitolojisi, (Çev. Musa Yaşar Saglam), Bilge Su Yayınları, Ankara, 2012. 
s.25-26

12	 Gökalp Ziya, Türk Medeniyet Tarihi, Bilge Kültür Sanat, İstanbul, 2019.s.255.
13	 Altay dili sözlüğünde ise dut ağacı, “Agaş Cestek” şeklinde anılmaktadır. Detay için bkz, 

Gürsoy Ülkü, “Türk Kültüründe Ağaç Kültü ve Dut Ağacı”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî 
Araştırma Dergisi , 61/ 2012. 43-54. s.49.

14	 Ögel Bahaeddin, Türk Mitolojisi, Cilt II, Türk Tarih Kurumu, Ankara, 2014. s.601-610.



Yunus Emre Tansü / Filiz Sofuoğlu Babayev  |  49

inancına göre kemik ve ağaç, kut sembolüdür ve birlikte dünyayı ayakta 
tutmaktadır. Evi, haneyi temsil eden ağaçlar bolluğun sembolü mutluluk 
veren ağaçlardır. Çınar, söğüt, ıhlamur, ekşi nar, iğlek, dut ve turunç evin 
ağaçlarındandır. İğde ve dikenli ağaçlar ise şeytani ruhları kovmak amacıyla 
evin bahçesine dikilmektedir. Türklerin kutsal olarak kabul ettikleri ağaçların 
genel özelliğinin meyvesiz, ulu, açık renkli, gölgeli ve kaba olması dikkat 
çekicidir. Kutsal kabul ettikleri alıç, muşmula, turunç, iğlek, dut, çöğür, 
ahlat, karaağaç, dağdağan, sığla, menengiç, orman elması gibi meyveli 
ağaçlar ise, dölleyici ağaçlar olarak görülmektedir.15

Altaylılar da Ağaç kültü

Altaylılar, Sibirya’nın Türkçe konuşan diğer halkları gibi dağlar, nehirler, 
göller, şifalı sular, ağaçlar gibi doğadaki nesnelerin ruhu olduklarına dair 
fikirleri bulunmaktaydı. Altaylılar bu ruhların gazabından kaçınmak ve 
onların beğenisini kazanmak için birtakım ritüeller gerçekleştirirlerdi.  
Örneğin, bir dağ geçidinden güvenle geçmek için bu geçidin ruh sahibine 
adaklar sunulurdu. Beyaz kurban kurdeleleri (kyira / jalama), bir atın 
yelesinden veya kuyruğundan alınan saç tutamları belirli ağaçlara bağlanarak 
(genellikle huş ağacı veya karaçam) adak da bulunurlardı. Yine şifalı bir pınar 
ziyareti sırasında dumanlı ardıçla tütsülenmiş ürünleri tedavi etmek amacı ile 
kullanmaktaydılar. Altaylılar, Tagil16 yapımını ibadetlerinden birkaç gün 
önce gerçekleştirirlerdi. Ritüeller sırasında ise geniş yassı bir taş yerleştirilip 
yiyeceklerin ruhlara ve tanrılara adak olarak sunak olarak yapılan Tagil’in 
altına konurdu. Eğer ritüel ormanda gerçekleşiyorsa iki ağaç arasına (karaçam 
veya huş ağaçları gibi) kurdele bağlayarak beyaz yün bir ip gerilirdi.  Ağaçların 
yetişmediği yerlerde yere iki çubuk saplanır ve aralarına ip gerilerek kurban 
kurdeleleri bağlanırdı. Duaya katılanlar Tagile kalkmadan önce ellerini ve 
yüzlerini ardıçlı mübarek suyla yıkar ve ibadeti yapan lider onları kutsardı.17 
Altay mitolojisine göre, yer yaratılmadan önce su varmış Kuday yani tanrı 
Ülgen yeri yaratmadan önce kendisi ile iletişim de olan kişiye emrederek 
denizin dibinden toprak çıkararak ilk insanları bir ağaç dalından meyve gibi 

15	 Ergun Pervin, Türk Kültüründe Ağaç Kültü, “Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları”, 
Ankara, 2004. s.196.

16	 Tagyl, Altay'ın yerli halkı tarafından takvim ritüelleri, halk bayramları sırasında ve özel önemli 
kutsal yerlerde düz taşlardan inşa edilen bir sunaktır. Altay Cumhuriyeti'nin somut olmayan 
kültürel miras nesneleri listesine dahil edilmiştir

17	 Ekeeva E.V., Belekova E.A. Kul'tovaya Atrıbutıka v Tradıtsıonnom Mırovozzrenıı Altaytsev-  
Mınısterstvo Obrazovanıya i Nauki Respubliki Altay Byudzhetnoye Nauchnoye Uchrezhdenıye 
Respubliki Altay «Nauchno-Issledovatel'skıy Instıtut Altaıstıkı Im S.S. Surazakova ,Gorno-Altaysk, 
2018. 1-120. s.4-9.



50  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi

türettiği aktarılmaktadır.18 Altay halkına göre her klanın, kökeninin izini 
sürdüğü kendine ait bir ağaç türü vardır. Huş ağacı19 ise Altay efsanelerine 
konu olmuş bir ağaç türüdür. Bilindiği kadarı ile bu ağaç aynı zamanda 
İskitlerin ve Kıpçakların da saygı duyduğu bir ağaç olmuştur.  Altaylıların bu 
ağaca olan saygı efsanelerinde konu olmuştur. Altay halkının evrensel 
efsanesine göre, Altay’da klanların dahi oluşmadığı çok eski zamanlarda 
buralarda Chudlar20 (çud) yaşıyordu.  O zamanlar Altay bölgesinde 
bölgelerde tek bir huş ağacı bile bulunmamaktaymış. Bu benzeri görülmemiş 
ağaç ortaya çıkar çıkmaz Chudlar başlarının derde gireceğini bu ağacın 
onlara uğursuzluk getireceğini düşünmüşlerdir. Bu insanlar bu huş ağaçlarını 
kesip çukur kazarak bu çukurlara ağaçları dizmişlerdir. Bu yaptıkları işlem ile 
bu ağacın lanetinden kurtulabileceklerini düşünmüşlerdir. İlerleyen zaman 
da bulunan bu yapılar araştırmacılar tarafından kurgan veya konik yapılar 
olarak yorumlanmıştır. Altay bölgesinde de bu yapılara rastlanılmaktadır. 
Altaylılar Chudların kaçmasına neden olması sebebi ile huş ağacı kutsal 
sayılmaktadır. Hatta bu ağacı tuykele21 gibi çeşitli şaman ayin malzemelerinin 
yapımında kullanmışlardır. Altay haklarının yanı sıra Şor22 halkıda huş 
ağacını kutsal kabul etmektedir. Şorlarda insan doğumundan ölümüne kadar 
bir ağaca bağlıdır. Bir ailede bir çocuk doğduğunda, baba huş ağacından bir 
beşik hazırlardı. Ölülerini içinse oyulmuş sedir ağacı kullanırlardı. Ölülerini 
bir ağacın içine veya bir ağacın altına gömdükleri aktarılmaktadır. Şor düğün 
törenlerinde yeni evliler için üstü huş ağacı kabuğuyla kaplı huş dallarından 
bir kulübe yapılıp, üç gün orada barındırarak sonrasında ormana götürüldü. 
Bir kız doğduğunda, genç bir huş ağacının tepesi beşiğin üstündeki köşedeki 
duvara çivilenirmiş. Bu ağaç düğün kulübesi ve dolayısıyla gelecekteki 
evliliğin sembolü olarak görülmekteydi. 23 Huş ağacı sadece Altaylar daki 

18	 İnan Abdulkadir, Tarihte ve Bugün Şamanizm, Türk Tarih Kurumu, Ankara, 2015. s.14.
19	 Huş (Betula), huşgiller (Betulaceae) familyasının Betula cinsinden ağaç veya ağaçcıklara verilen 

addır. Kabuğu Kuzey Avrasya ve Kuzey Amerika halklarınca kap kacak ya da kano yapımında 
kullanılır. 80-140 yıl arası yaşarlar. Divan-ı Lügat-ı Türk’te Orta Asya coğrafyasındaki 
Türklerin huş ağacına kayın ağacı dedikleri daha sonra iran ile artan münasebetler sonucunda 
kayın ve huş ağacı adının birlikte kullanıldığı aktarılmaktadır. Bkz: Tanrıverdi Fuat, “Huşların 
(Betula L.) Doğuanadolu Bölgesinde Doğal Yayılış Alanları Ve Peyzaj Mimarisinde Kullanılış 
Olanakları Üzerinde Bir Araştırma”, Atatürk Üniversitesi Ziraat Fakültesi Dergisi, C.8 S.1, 
1977. s.85

20	 Pro- Baltık , Fin Grubu halklarına verilen isim. Chud halklarının eski ve yetenekli madenciler 
olduklarına dair efsaneler bulunmaktadır. Mari halkının da Chudlar hakkında efsaneleri 
bulunmaktadır. 

21	 Ağaçtan yapılan şaman maskesi. 
22	 Şorlar (Şorca: шор-кижи, shor-kizhi) Rusya'nın Kemerovo Oblastı'nda (eski adıyla Şorya) 

yerli bir Türk etnik grubudur. 17. ve 18. yüzyılların bazı belgelerinde Kuznetskie Tatarları, 
Kondoma Tatarları ve Mras-Su Tatarları olarak da adlandırılmışlardır.

23	 https://nbra.ru/resursy/ekologiya/etnoekologiya/185-kult-dereva 05.02.2024. 



Yunus Emre Tansü / Filiz Sofuoğlu Babayev  |  51

Abakan Türklerin de demir dağı üzerindeki Huş ağacı olarak bilinmektedir 
ve bu ağacın dal sayısının yedi olması gibi özellikleri ile dikkat çekmektedir.24 
Altay efsanesine göre, Eski insanlar Altay’da uzun süre boyunca yaşadıkları 
höyüklerini terk etmişlerdir. Bu halka Torgout25  denilmekteydi. Fakat 
ilerleyen zamanlar da yeni bir ağaç ortaya çıkar ve Torgoutlar her şeyin 
değiştiğine ve yeni bir zamanın geldiğine inanıp kaybolurlar böylece bir 
yandan burada yeni bir ağacın ortaya çıkması, torgouts halkının sonu, diğer 
yandan karaçam olan başka bir halk totem ağacının ortaya çıkmasının 
başlangıcının zemini atılmıştır.26  Ağaçtan şifa bulma inancı Başkurtlarda da 
görülmektedir. Başkurtlar yılan ısırmasında yaş ıhlamur ağacının kabuğunu 
yılanın soktuğu bölgeye yere bağlarlar. Sonrasın da ise zehiri emerek çıkması 
sağlayıp eski bakır bir parayı yılanın ısırdığı yere koyarak özlü sözler 
söylendiği bilinmektedir.27 Güney Sibirya Türklerinin geleneksel kültüründe 
ağaç gibi nesnelerin özel bir yeri vardır Sayan-Altay Türklerinin geleneksel 
dünya görüşünde ağaç kültünün yansıması konusunda detaylı çalışmalar 
bulunmamaktadır. V.V. Radlov, G.N. Potanin, N.F. Katanov, V.I. 
Verbitsky gibi bilim insanları tarafından kısaca değinilmiştir. Etnografyada 
konu parçalı olarak da ele alınmıştır. Altaylıların dini inançlarının incelenmesi 
çerçevesinde A.V. Anokhin, L.P. Potapov, S.A. Tokarev, N.P. Dyrenkova, 
A.G. Danilin, L.I. Sherstova, V. A. Muytueva, S.P. Tyukhteneva gibi isimler 
Altay halkının etnik tarihinin güncel sorunlarını analiz ederken, Altay 
tamgaları ve arkaik kabile kültlerinin açıklamasının üzerinden Altay’ın farklı 
yaşam faaliyet alanlarında bitkileri kullanmalarına değinmişlerdir. Altay 
nüfusunun ritüel uygulamalarında belirli ağaçların kullanımını V.A. Kleshev, 
N.O. Tadysheva, E.V. Enchinov gibi folklorcular, sözlü halk sanatı üzerine 
yaptıkları araştırmaların bir parçası olarak, kahramanlık destanlarında, 
mitlerde ve efsanelerde ağaç sembollerine odaklanmışlardır. Hakas 
kültüründe ağaçlar aile ruhlarının koruyucusuydu: İnanışa göre; Ağaç insan 
ruhunun evidir. Herkesin kendi cinsine göre ağacı bulunmaktaydı.   Altay 
kaynakları, kişinin kendi türünden ağacı kesmemesi gerektiğini, diğer ağaç 
türlerinin ise tüm ekonomik ihtiyaçlar için kullanıldığını vurgulanmaktadır. 
Tuvaların inançlarına göre kutsal ağaçların, ladin, köknar ve çam ile kutsal 
çalılar ardıç ve funda kesilmesi yasaktır. Ruhsuz kalmamak için kutsal bir 

24	 Ögel Bahaeddin, Türk Mitolojisi, Cilt II, s.612. 
25	 Torgutlar, (Kalm. Torud, Mong. Torgoud) Oirat grubuna mensup Moğol halklarından (etnik 

grup) biridir. Sincan Uygur Özerk Bölgesi'nde (kuzeybatı Çin'de), Kalmıkya'da (Rusya) ve 
batı Moğolistan'da Khovd Aimag'da yaşarlar.

26	 Tadysheva N, “Sacred Trıad Of Fıre-Mılk-Tree:  Relıgıous And Mythologıcal Representatıons 
Of The Altaı-Sayan Turks”, Journal Of History. №2 (93). 2019. s.9
27	 Dilek İbrahim, “Kült Kavramı ve Söz Kültü”, Biliğ, Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi , 95, 

2020. s.72



52  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi

ağacı kesmek mümkün değildir. Tuva efsanesi “Yaşayan Su ve Yaprak 
Dökmeyen Ağaçlar”, yaratıcı tanrı Burgan-başki’nin kutsal asası ile kötü bir 
ruh olan Ara-Khoo’yu keserek Ay’ı ve Güneş’i belinden yuttuğunu 
anlatılmaktadır. Altay halkı, bir ağaç ile ona saygı duyan klan arasında 
görünmez bir yaşam bağlantısı olduğuna inanıyorlardır. Yani saygı duyulan 
bir ağaç ölürse, bu türden bir kişi de ölmüş demektir. Yaşlı bir ağacın düşmesi 
yaşlı bir kişinin ölümünün habercisiydi ve genç bir ağacın ölümü gençlerin 
ölümüyle ilişkilendirildi. Hakaslarda yaşlı bir insanın ruhunun yaşlı bir 
ağaçta, bir gencin ruhunun da genç bir ağaçta saklandığı fikri vardır. Rüyada 
düşen bir ağaç görmek, belirli bir klanın üyelerinden birinin ölümü anlamına 
gelmekte olup eğer ağaç gençse, o zaman genç adam öleceği düşünülmekteydi. 
Ağacın hayatla ve insanın kaderiyle bağlantısı, Altay halkının sözlü halk 
sanatında da izlenebilir. Böylece, kahramanlık efsanesi Maadai-Kara’da28 
atalardan kalma kutsal ağaç sonsuz kavak kahraman Baatyr’ın doğum yeri 
olan Altay ülkesinin büyüklüğü ve zenginliği tasviri aracılığıyla ortaya 
çıkarmaktadır. Arkeolojik buluntular, Altay’ın eski nüfusunun cenaze 
törenlerinde ahşap mutfak eşyalarının önemini göstermektedir. Ak-Alakha-
III mezarlığının L numaralı höyüğündeki mezarda bulunan ahşap kupa, 
Pazırık’ın iyi bilinen ahşap mutfak eşyalarındandır. Bu kupa iki leopar 
şeklinde yapılmış sapıyla dikkat çekmektedir.29 Sayan-Altay Türklerinin 
(Altay, Tuva ve Hakasya) bakış açılarındaki aynı hikayeler yakın bir kültürel 
miras çağının korunmasıyla sonuçlanan ortak bir antik tarihle açıklanmaktadır. 
Dünya görüşü evrenselleri insanların dünyayı aynı şekilde deneyimlemelerine, 
değerlendirmelerine ve kavramalarına olanak tanıyan doğal ve tarihsel 
deneyimleri tarafından belirlenir. Her etnik grubun kendine özgü dünya 
görüşünü ifade ederek kendi dünya imajını oluşturduğu geleneksel kültürün 
dönüşüm koşullarında da ayırt edici özellikler vardır. Ayrıca Altay’da 
Burhanizm’in30 ortaya çıkışı ve yayılması, Altay dünyasının resmini 

28	 Maaday Kara, Güney Sibirya'da yaşayan Altay Türklerinin önemli kahramanlık destanlarından 
biridir. Binlerce yıllık yaşam mücadelesinin iki neslin, yani yaşlı baba ve yaşamı sürdürecek olan 
oğlun yaşamına sığdırılarak anlatıldığı destanda odak noktası, ölüm korkusu ve ölümsüzlük 
arayışıdır

29	 N.O. Tadysheva, “Otrazhenıye Kul'ta Dereva V Tradıtsıonnom Mırovozzrenıı Tyurkov 
Sayano-Altaya”, Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Istoriya, No.51, 2018. s.118-
120.

30	 Tuvalarda bu sözcük doğrudan Tanrı anlamında Moğollarda ise İyi Ruhları tanımlamakta 
kullanılır. Burkan olarak da söylenir. Daha sonraları Porhan (Porkan) biçimlerine de 
dönüşmüştür. Ayrıca Budizm ve Lamaizm dönemlerinde Buda'nın Türkçe karşılığı olarak yer 
alır. Buda, Budizmin kurucusudur. Türklerdeki ismi Burhan olarak geçer. Aslında varlıklı bir 
prens olduğu halde, hayatında ilk kez sarayın bahçesinden dışarıya çıkınca gerçeği aramaya 
başlamış ve kutlu bir ağacın altında düşünceye dalarak, orada erişmiştir. Daha sonra 1920’lerde 
Akyang (Ak Din) adı verilen bir dini hareketin adı da Burhancılık olarak ifade edilmiştir. 
Fakat Akyang’ın temeli Budacılıktan daha çok eski Şamanist gelenektir. Burada Burhan Beyaz 
atı ile koşan beyaz bir kişi görünümündedir. Sözcük (Bur/Burh) kökünden türemiştir. Bura 



Yunus Emre Tansü / Filiz Sofuoğlu Babayev  |  53

etkilemiştir. Huş ağacına hafif ağaç olarak özel bir tutum, cenaze ve anma 
törenlerinde ardıç kullanımının yasaklanması modern zamanlarda ağaç 
kültünün temelinde arkaik animistik fikirlerin korunduğu sonucuna 
varılabilmektedir.31 Altay Halkı inançların da ağaçlar insanlar gibi canlı 
varlıklardır. Tıpkı insanlar gibi doğup büyüyüp ölürlerdi. Bir kişi bir ağacın 
dalını kestiğinde Altay inancına göre ağaç acı hissedip sızlanıp 
ağlayabilmekteydi.  Ağaçlar insanların dilini anlayabiliyordu. İnsanlar gibi 
ağaçlar arasında güçlüler, zayıflar, gençler, yaşlılar gibi kategoriler 
bulunmaktaydı.32

Anadolu da Ateş Kültünün Etkileşimi

Geleneksel Türk inancında orman ve ağaç, insan hayatında önemli bir 
etkiye sahip olan kutsal varlık olarak görülmektedir. Bilinen ilk Türk devleti 
olan Hun devrinden bu yana ağaç Türklerde kutsal olarak kabul edilmektedir. 
Emel Esin Hunların cenaze merasimlerinden bahsederken mezarın 
etrafında at ile yarışma ve ağaçlara ibadet gibi geleneklerin olduğuna dikkat 
çekmektedir.33 Güney Sibirya ve Altay coğrafyasından başlayarak bugün 
içinde yaşadığımız Anadolu ya kadar ağaç inancı atalardan gelen bir gelenek 
olarak halen devam etmektedir. Türkler Orta Asya’dan Anadolu coğrafyasına 
göç ettikleri zaman özellikle Karadeniz, Ege ve Akdeniz bölgelerinde yeni bir 
yayılış alanı olan Fagus orientalis Lipsky ağaçları ile ilk kez karşılaşmışlardır. 
Bu ağacı daha önce bildikleri kayın (huş) ağacına benzetmişlerdir. Bu 
benzetmeden ötürü bu ağaçlara da kayın ağacı demişlerdir. Esasında ise 
Anadolu sahillerinde yetişen bu ağaç ile Türkistan coğrafyasın da yetişen 
kayın ağacı iki farklı ağaç cinsi olarak bilinmektedir. XIX. yy gelindiğinde iki 
ağaca da aynı isim verildiğini fark eden bilim insanları Türkistan da yetişen 
Betula cinsi kayın ağacını Huş ağacı olarak adlandırmaya başlamışlardır.34  

(geyik) vev Bur (iyi ruh) sözcükleriyle kökten gelir.[SUP][1][/SUP] Geyik Moğollarda ve 
Türklerde kutlu sayılan bir hayvandır. Moğolcada aydınlanmışlık anlamını da içerir. Ak Yang 
içerisinde Ak Burhan, yaşlı, beyaz saçlı, ak sakallı, beyaz giyisili ve beyaz atlı bir adam olarak 
tarif edilir. Büyük bir ihtimalle moğolların mitolojisinde önemli bir rol oynayan yaşlı beyaz 
adam (Tsagan Ebugen) ve Türklerin mitolojisinde önemli bir rol oynayan Korkut Ata (Dede 
Korkut) ile de özdeşleştirilebilir. Ayrıca, Burhancılık (veya Ak Yang, Altayca: Ak Jang, batılı 
literatürde: Burhanizm) 1904 - 1930 yılları arasında Altay bölgesinde ortaya çıkmış olan, ve 
Rus emperializm'ine karşı, devrim özellikleri taşıyan dinsel ayaklanma.

31	 Tadisheva Natalia O. S.S. Surazakov, “The Reflectıon Of The Tree Cult In The Tradıtıonal 
World Outlook Of The Turks Of The  Sayan-Altaı”, Scientific-Research Institute of Altaistics 
(Gorno-Altaysk, Russia), Bulletin of Tomsk State University. Story. 2018. Number 51. s.123.

32	 L.V. Kypchakova  “K Voprosu o Kul'te Derev'yev u Altaytsev”, “Filosofiya, Etika, 
Religiovedeniye”, Sibirskiy Pedagogicheskiy Zhurnal 2006. 130-136 s.131-132.

33	 Esin Emel, İslamiyet’ten Önce Türk Kültür Tarihi ve İslam’a Giriş, Edebiyat Fakültesi Matbaası, 
İstanbul, 1978. s.57.

34	 Tanrıverdi Fuat, “Huşların (Betula L.) Doğuanadolu Bölgesinde Doğal Yayılış Alanları Ve 



54  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi

Ural ve Altaylardan başlayarak Türkistan da geniş bir coğrafyaya yayılan 
Huş ormanları Eski Türk boyları tarafından kutsal sayılmıştır. Bugün 
Anadolu coğrafyasında bu kutsiyet pek çok gelenekte yerini korumaktadır. 
Orta Asya’da huş olarak bilinen büyük ağaçların mukaddes türü Anadolu’da 
ak ağaç da denilen Batula alba türüdür.35 Bütün Türk dünyasında bir 
diğer dikkat çeken durum ise ışıklı taygaların kutlu ata ruhu ile birlikte 
zikredilmesi olayıdır.  Anadolu coğrafyasında aynı şekil de kutlu ağaç ve 
korular ata ruhlarıyla birlikte anılmakta olup iyeli ağaçlara ışıkların inip 
kalktığı ve buraları sahiplenen dedelerin ışık halinde birbirlerini ziyarete 
gittikleri efsanelere sık sık konu olmuştur. Ser Çoban ve Karadağ’daki Çam 
efsanelerinde aktarıldığına göre sedir, kayın, çam ve ardıç ağaçları özünde 
kutlu Türk askerleri ve komutanları olduğuna inanılmaktadır. İki ateş altında 
kalan askerlerin Tanrı tarafından ağaca çevrildiği ruhlarının da şehit mertebesi 
ile cennete gittiğine inanılmaktadır.36 Türk hakları ağaçların türlerine göre 
farklı anlamlar yüklemişlerdir. Örneğin, çam ağacının kendisine sığınanları 
koruyup, gözetip, besleyerek bir nevi Tanrı görevi gördüğüne inanmışlardır.  
Türklerin Bozkurt efsanesine göre, Kurt ulu çam ağacının dibine emanet 
edilen bebeği sütüyle beslemiştir. Bu bebeğin ulu çam ağacının dibine 
bırakılması tesadüf olarak görülmemektedir. İnanışa göre, ağacın altında 
Tanrı’ya emanet edilmiş Tanrı da kutlu hayvan Bozkurt’u göndererek 
çocuğu beslemiştir.37 Fıstık çamı (möş, köknar, küyner) ile ilgili faklı farklı 
efsaneler ise Bögü Tegin’in devrinden başlayarak Anadolu’ya kadar yaşaya 
gelen inançlardır. Tanrı ruhu taşıyan bu ağaçlar dileklerin kabul edildiği 
yerlerdir. Kadını temsil edip ve çocuk ruhlarının yaşadığına inanmışlardır38 
Bir diğer önemli ağaç ise ardıç ağacıdır. Ardıç ağacı, yaprağını dökmeyen bir 
ağaç olarak bilinmektedir. Ardıç, gerek dağ başlarında olsun gerek ise kaya 
başlarında tek tek biten bir ağaç türüdür. Ardıç ağacının Tanrı tarafından 
dikildiği inancı bugün Anadolu’da bile hala yaşamaktadır. Ardıç dalınnın 
kesilmesi ya da koparılması yasağı Anadolu’da oldukça yaygındır. Altaylılar 
dağ geçitlerinden geçerken ardıçtan aldıkları dalı yakarak tütsülerler ve şeytani 
ruhlardan koruduğuna inanarak huzur içinde yollarına devam ederlermiş. Bu 
kadim ağaç Anadolu’da çeşitli hastalığın tedavisinde kullanılması ön plana 
çıkan özelliklerdendir. Örneğin, kaşıntı ve uyuz tedavisi için ardıç katranı 
yapılıp içilmektedir. Türkler arasında kutsallığı kabul gören bir diğer ağaç 

Peyzaj Mimarisinde Kullanılış Olanakları Üzerinde Bir Araştırma”, s.85.
35	 Ergun Pervin, Türk Kültüründe Ağaç Kültü, s.196.
36	 Ergun Pervin, Sibirya Türklerinin Destanlarında İyeler, Kömen Yayınları, Konya, 2019. s.30.
37	 Ergun Pervin, Türk Kültüründe Ağaç Kültü, s.211.
38	 Ergun Pervin, Türk Kültüründe Ağaç Kültü, s.214.



Yunus Emre Tansü / Filiz Sofuoğlu Babayev  |  55

Meşe ise Anadolu’da pelit, palamut diye anılan bir ağaç türüdür. 39 Anadolu 
bilindiği üzere söğüt adı verilen pek çok yer vardır. Osmanlı beyliğinin kalbi 
de bilindiği üzere Söğüt’tür. Söğüt’e adını veren ağaç da mutlaka kuşkusuz 
kutsal ağaçtır. Ağacın manevi önemine yönelik bir diğer örnek ise, Osmanlı 
Devleti’nin kurucusu Osman Gazi’nin rüyasına giren bir ağaç da Osmanlının 
yayılıp geniş bir coğrafya hâkim olacağının işareti olmuştur

 Anadolu’da pek çok halklar arasında kutsal ağaçları kesmenin uğursuzluk 
getireceğine inanılmıştır. Kutsal kabul edilen ağaçlara çaput bağlayıp dilek 
dilenmektedir. Zamanla  ağaçlara, kayalara, sulara ritüellerde bulunmak 
İslamiyet’te şeriklik olarak kabul edilmiştir. İslam inancına aykırı olduğu için 
bu tür rütiellere mücadele edilmiştir. Ancak Altaylarda, Tuva’da, Hakasya’da, 
Yakutistan’da bu uygulamalar sıkça görülmektedirler.40Anadolu’da, ağaç 
kültüyle ilgili inanış ve uygulamaların ata kültü, dağ kültü, su kültü ile 
bağlantılı olduğunu görülmüştür. Ağacın etrafında yatırların bulunması 
atalar kültü, ağacın tepe başlarında olması dağ kültü, ağacın su kenarı ya 
da yakınında olması su kültü ile ilişkilendirilmektedir.41Kafkas halklarının 
kültüründe de aynı durum söz konusu olmuştur. Anadolu halklarında olduğu 
gibi onlarda da su kültü, ateş kültü, dağ kültü, ağaç kültü, ortak mitolojik 
geçmişten hareketle izah edilebilmiştir. Bu kültlerin eski Türk inanç sistemi 
ile örtüşmesi ile birlikte bozkır medeniyetlerine dayandırılması en uygun 
izah şekli olmuştur.42   Türk mitolojisinin, kültleri ve eski Türk inançlarının 
yanı sıra ilahi dinler tarihi açısından da ağacın yeri oldukça mühimdir. Antik 
Türklerde yaşam ağacı olarak bilinen Tuba ağacının, hayat çizgisinin ve 
insanın şansının iyi olmasın da oldukça mühim rolü vardır.  Tuba ağacının 
yeryüzünde yaşayan insan sayısı kadar yaprağı olduğuna inanılmaktadır. Eğer 
bir kişi ölürse de ağaçtan bir yaprak düştüğüne inanılmaktadır.43 Yine Türk 
ve Moğol toplumlarına bakıldığında mezarların ağaç altına yapıldığı veya 
mezarlara ağaç dikildiği bilinmektedir. Günümüzde ise benzer inanışların 
Anadolu da Müslüman Türkler arasında da yaygın olarak görülmesi dikkat 
çekmektedir.  Anadolu halkının mezarın ayak veya baş kısmına çam veya 
selvi ağaçları dikme geleneğini ağacın ruhani olarak Türkler arasındaki etkini 
göstermektedir.44  Yas tutulmasına dair dikkat çeken bir örnek ise Beydili 

39	 Ergun Pervin, Türk Kültüründe Ağaç Kültü, s.225-227-235.
40	 Kalafat Yaşar, Halk İnançlarından Mitolojiye 1, Berikan Yayınları, Ankara,2009. s.29-30.
41	 KAYA Muharrem, “Eski Türk İnanışlarının Türkiye’deki Halk Hekimliğinde İzleri”, Folklor 

Edebiyat Dergisi, C.7, S.25. Ankara, 2001. s.207.
42	 Kalafat Yaşar, Anadolu Türk Mitolojisinden Yapraklar 1, Berikan yayınevi, Ankara,2016. s.18.
43	 Gürsoy Ülkü, “Türk Kültüründe Ağaç Kültü ve Dut Ağacı”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî 

Araştırma Dergisi , 61/ 2012. 43-54. s.47.
44	 Işık Ramazan, “Türklerde Ağaçla İlgili İnanışlar ve Bunlara Bağlı Kültler”, Fırat Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 9:2 (2004), ss.89-106. s.96.



56  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi

ve Barak Türkmenlerinde düşmanı tarafından öldürülen birisi gömüldükten 
ölen şahsın elbiseleri insan iskeleti gibi yapılmış bir ağaca giydirilip silahı ise 
atının eyerine asılarak bu ağacın ölünün atına bindirilerek şahsın mezarına 
getirilerek ağıtlar yakılıp yas tutulmasıdır.45 Yine Beydili Türkmen kültür 
coğrafyasında Murt Ağacı kutsal kabul edilmiştir. Murt ağacının dallan 
kırılmaz, taş atılmaz, üzerine çıkılmazdı. Genellikle bu ağaçlar mezarların 
başına dikilmektedir.46 Ayrıca yine Adana Karaisalı bölgesinde de Murt 
ağacının mezarlara ekilmesi yaygın olarak görülmektedir.  Ayrıca doğa 
olaylarından yıldırımın Anadolu halklarında ayrı bir kutsiyeti vardır. 
Yıldırım çakınca belirli dualar okunarak gökten geldiğine inanılmaktadır. 
Örneğin Tunceli’de yıldırım çarpması ile yanmış kurumuş ağaç kutsal kabul 
edilmiştir. Bu ağaca kimse dokunmaz. Yıldırım çarpması ile yanan ağaçların 
kütükleri özel hanelerde veya kutsal mekân olarak ziyarete açılmıştır. Halk 
bu türden yerleri kutsal görerek ziyaretlerde bulunmaktadır.47

Sonuç

Türk haklarında genel hatları ile bakılarak ağaç kültü değerlendirildiğin de 
ağacın yaşam kaynağı olarak önemli rol üstlendiği görülmektedir. Altaylılar 
ve Sibirya’nın Türkçe konuşan diğer halkları dağlar, nehirler, göller, şifalı 
sular, ağaçlar gibi doğadaki nesnelerin ruhu olduklarına dair fikirleri 
bulunmaktaydı. Aynı fikir olgusu Anadolu halklarında da görülmektedir. 
Anadolu’da birçok topluluklar arasında kutsal ağaçları kesmenin talihsizlik 
getireceğine inanılmıştır. Kutsal kabul edilen ağaçlara çaput bağlayıp dilek 
dilenerek ağaçlara, kayalara, sulara ritüellerde bulunulmuştur. Değişen 
zaman ile İslamiyet’in etkisi ile bu ritüeller  şirk olarak kabul edildiği için 
inançlarda esnemeler olmuştur. Fakat Altay haklarında bu durum tam 
tersi olarak devam etmektedir. Günümüzde de ağaç kutsallığı ve ritüelleri 
Altay, Sibirya halklarında halen varlığını korumaktadır. Çalışma da Altay 
hakları ve Anadolu halkları arasındaki ağaç kültü etkileşimlerini ve bu kültün 
tarihsel gelişimini kapsamlı bir şekilde ele almıştır. Ağaç Kültü hem Altay 
hakları hem de Anadolu Türkleri için doğanın kutsal bir parçası olarak hem 
toplumsal hem de dini bağlamda merkezi bir öğe olmuştur. Ağaç kültünün 
Altaylardan başlayarak Anadolu da dahil olmak üzere Tuna’ya kadar Türk 
kültür kuşağı çevresinde tıpkı bir düğüm gibi hakları birine bağlamıştır. 
Ağaçların hem Altaylar hem de Türkler için doğa ile bağlantıyı simgeleyen 

45	 Kalafat Yaşar, Türk Halk İnanmalarından Hayvan Üslubu'nda Mitolojik Devridayım I, Berikan 
yayınları, Ankara, 2013. s.155.

46	 Kalafat Yaşar, Türk Kültürlü Halklarda Orta Asya’dan Ortadoğu’ya İnanç Göçü, Berikan 
Yayınları, Ankara, 2011. s.162.

47	 Kalafat Yaşar, Gregoryen Türklerde Halk İnançları, Berikan yayınevi, Ankara, 2012. s.74.



Yunus Emre Tansü / Filiz Sofuoğlu Babayev  |  57

kutsal varlıklar olduğu sonucu net olarak ortaya çıkmaktadır. Ağaç kültü, Türk 
halklarının tarihsel olarak doğayla barış içinde yaşama arzusunun bir ifadesi 
olmuştur. Ağaçların, insan yaşamı ve doğayla olan bağları güçlendiren kutsal 
semboller olarak kabul edilmesi, bu kültürün zenginliğini ve evrenselliğini 
göstermektedir.



58  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi

Kaynakça

Banarlı Nihad Sami, Resimli Türk Edebiyatı Tarihi, Destanlar Devrinden Zama-
nımıza Kadar, Devlet Kitapları, “Milli Eğitim Basımevi”, İstanbul,1983.

Dilek İbrahim, “Kült Kavramı ve Söz Kültü”, Biliğ, 95, 2020.
Ekeeva E.V, Belekova E.A. “Kultovaya Atrıbutıka v Tradıtsıonnom Mırovozz-

renıı Altaytsev”,  Mınısterstvo Obrazovanıya i Nauki Respubliki Altay Byu-
dzhetnoye Nauchnoye Uchrezhdenıye Respubliki Altay «Nauchno-Issledovatel-
skıy Instıtut Altaıstıkı Im, S.S. Surazakova, Gorno-Altaysk, 2018. 1-120.

Ergun Pervin, Sibirya Türklerinin Destanlarında İyeler, “Kömen Yayınları”, 
Konya, 2019.

Ergun Pervin, Türk Kültüründe Ağaç Kültü, “Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı 
Yayınları”, Ankara, 2004.

Eröz Mehmet, “Eski Türk Dini (Gök Tanrı İnancı) ve Alevilik-Bektaşilik”, Türk 
Dünyası Araştırmaları Vakfı, İstanbul,1992.

Esin Emel, İslamiyet’ten Önce Türk Kültür Tarihi ve İslam’a Giriş, “Edebiyat Fa-
kültesi Matbaası”, İstanbul, 1978.

Esin Emel, Türk Kozmolojisine Giriş, “Kabalcı Yayınevi”, 1979.
Gökalp Ziya, Türk Medeniyet Tarihi, Bilge Kültür Sanat, İstanbul, 2019.
Gömeç Saadettin, “Eski Türk İnancı Üzerine Bir Özet”, Tarih Araştırmaları 

Dergisi, 22/33 2003. 79–104.
Gürsoy Ülkü, “Türk Kültüründe Ağaç Kültü ve Dut Ağacı”, Türk Kültürü ve 

Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi, 61, 2012. 43-54
Işık Ramazan, “Türklerde Ağaçla İlgili İnanışlar ve Bunlara Bağlı Kültler”, Fırat 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 9/2 2004. 89-106.
İnan Abdulkadir, Tarihte ve Bugün Şamanizm, “Türk Tarih Kurumu”, Ankara, 

2015.
Kalafat Yaşar, Türk Halk İnanmalarından Hayvan Üslubu’nda  Mitolojik Devri-

dayım I, “Berikan yayınları”, Ankara, 2013.
Kalafat Yaşar, Anadolu Türk Mitolojisinden Yapraklar I, “Berikan yayınevi”, 

Ankara,2016.
Kalafat Yaşar, Gregoryen Türklerde Halk İnançları, “Berikan yayınevi”, Ankara, 

2012.
Kalafat Yaşar, Halk İnançlarından Mitolojiye I, “Berikan Yayınları”, Ankara,2009.
Kalafat Yaşar, İ. M. V. Noyan Güven, “Altay Türk Halk İnançlarından Anado-

lu’ya Dair Bazı Tespitler”, Arış, VI /2011, 60-75.
Kalafat Yaşar, Türk Kültürlü Halklarda Orta Asya’dan Ortadoğu’ya İnanç Göçü, 

Berikan Yayınları, Ankara, 2011.
Kaya Muharrem, “Eski Türk İnanışlarının Türkiye’deki Halk Hekimliğinde İz-

leri”, Folklor Edebiyat Dergisi, 7/25. Ankara, 2001.



Yunus Emre Tansü / Filiz Sofuoğlu Babayev  |  59

Korkmaz Zeynep, “Eski Türklerdeki Ağaç Kültünün İslami Devirlerdeki Deva-
mı”, Tük Dili Araştırmaları Yıllığı, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek 
Kurumu Türk Dil Kurumu Yayınları, Belleten, 2003, I, Ankara, 2006.

L.V. Kypchakova “K Voprosu o Kul’te Derev’yev u Altaytsev”, “Filosofiya, Eti-
ka, Religiovedeniye”, Sibirskiy Pedagogicheskiy Zhurnal, 2006. 130-136

N.O. Tadysheva, “Otrazhenıye Kul’ta Dereva V Tradıtsıonnom Mırovozzrenıı 
Tyurkov Sayano-Altaya”, Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. 
Istoriya, 51, 2018. s.119-120.

Of The Altaı-Sayan Turks”, Journal Of History, 2/93, 2019.
Ögel Bahaeddin, Türk Mitolojisi II, “Türk Tarih Kurumu”, Ankara, 2014.
Roux Jaun Paul, Türk Mitolojisi, (Çev. Musa Yaşar Saglam), “Bilge Su Yayınla-

rı”, Ankara, 2012.
Tadisheva Natalia O. S.S. Surazakov, “The Reflectıon Of The Tree Cult In The 

Tradıtıonal World Outlook Of The Turks Of The Sayan-Altaı”, Scienti-
fic-Research Institute of Altaistics (Gorno-Altaysk, Russia), Bulletin of Tomsk 
State University. Story. Number 51, 2018. 

Tadysheva N, “Sacred Trıad Of Fıre-Mılk-Tree:  Relıgıous And Mythologıcal 
Representatıons Of The Altaı-Sayan Turks”, Journal Of History, 2 (93). 
2019. s.9

Tanrıverdi Fuat, “Huşların (Betula L.) Doğu Anadolu Bölgesinde Doğal Yayılış 
Alanları ve Peyzaj Mimarisinde Kullanılış Olanakları Üzerinde Bir Araş-
tırma”, Atatürk Üniversitesi Ziraat Fakültesi Dergisi,8/1,1977.

https://nbra.ru/resursy/ekologiya/etnoekologiya/185-kult-dereva 05.02.2024.



60  |  Altaylardan Anadolu’ya Ağaç Kültü Etkileşimi


