Bolim 8

Islam ve Yahudi Geleneklerinde Hayir
Kurumlart: Vakif- Hekdes Iliskisine Yonelik Bir
Degerlendirme

Nejla Dogan'

Ozet

Islam diinyasinin en 6nemli kurumsal yapilarindan biri olan vakif, tarihsel
siireg i¢inde genis bir literatiire konu olmus olsa da, bu kurumun diger din ve
kiiltiirlerdeki benzer hayir yapilartyla iligkisini ele alan karsilastirmali galigmalar
siirh kalmigti. Bu ¢aligma, Islam vakif sistemi ile Yahudi geleneginde
onemli bir yere sahip olan hekdes kurumunu kargilagtirmali bir perspektifle
inceleyerek, iki gelenegin hayir anlayislar1 arasindaki benzerlik ve farkliiklart
ortaya koymay1 amaglamaktadir. Caligmada vakif ve hekdes kavramlart tarihsel,
hukuki ve sosyo-ekonomik boyutlariyla ele alinmig; bu kurumlarin yalnizca
kavramsal benzerlikler tagimadig1, ayni zamanda hayir motivasyonu, kurumsal
isleyis ve toplumsal islevler bakimindan da 6nemli paralellikler gosterdigi tespit
edilmistir. Aragtirma, vakif ve hekdes kurumlarinin tek yonlii bir etkilesim
iliskisi iginde degil, karsiikh kiiltiirel ve toplumsal temaslar gergevesinde
gelistigini ortaya koymaktadir. Bu baglamda, her iki yapinin da duragan
kurumlar olmadigs; degisen sosyal, ekonomik ve siyasal kogullara bagl olarak
doniigiim gegirdigi vurgulanmistir. Bununla birlikte, 6zellikle aile vakuflari,
bag1s motivasyonlar1 ve kamusal yarar anlayis: gibi alanlarda iki gelenek arasinda
belirgin ayrigmalar oldugu goriilmektedir. Hukuki ve idari uygulamalardaki
farkhiliklar ise, hekdeg bagislarinin siirlart ve uygulama bigimlerinin zaman
zaman ihtilaflara yol agtigim gostermektedir. Kuhlani Sinagogu o6rnegi
tizerinden yapilan degerlendirme, hekdes kurumunun tarihsel baglamdaki
karmagik igleyigini somutlagtirmakta ve bu yapinin toplumsal ihtiyaglara nasil
cevap verdigini ortaya koymaktadir. Sonug olarak bu ¢aligma, vakif ve hekdeg
kurumlarini kargilagtirmalr bir ¢er¢evede ele alarak mevcut literattirdeki 6nemli
bir bosglugu doldurmakta; kurum tarihi ve kargilastirmali din aragtirmalar
agisindan yeni bir tartigma zemini sunmaktadir.

1 Dr Ogr. Uyesi, Karabiik Universitesi Insan ve Toplum Bilimleri Fakiiltesi, Tarih Boliimii,
e-mail: nejladl @gmail.com

@88 d) hips:/joi.or/10.58830)ozgurpub886.c4764 199



200 | Islam ve Yahudi Gelencklerinde Hayw Kurumlars: Videsf- Heledes Uiskisine Yonelik...

Giris

Islam diinyasinin en 6nemli miiesseselerinden biri olan vakiflar, kurumlar
tarihi i¢inde iizerinde en genis sekilde ¢aligilan konular arasinda yer almaktadr.
Islam kiiltiir ve medeniyetinde biiyiik bir yer tutan vakif hakkinda yapilan
aragtirmalar zengin bir literatiir olusturmustur. Ancak bu birikime ragmen,
hala agikliga kavugturulmay: bekleyen pek ¢ok mesele mevcuttur.

Islam vakif sistemi ¢ogunlukla kendi kiiltiirel baglami ve sosyo-ekonomik
yapist iginde degerlendirilmistir. Ozellikle Tiirk-Islam vakif gelenegine
bakildiginda, Osmanli Imparatorlugu’nun vakif sistemi i¢indeki yerine dair
caligmalarin yogunlugu dikkat ¢ekmektedir. Argiv kaynaklarina, 6zellikle de
seriyye sicillerine dayanan aragtirmalarin agirhikta oldugu goriilmektedir.
Buna kargilik, vakif kurumunun diger kiiltiirlerle iliskisini, benzerliklerini ve
etkilesim boyutlarini ele alan ¢aligmalarin sayisi son derece sinirhdir.

Oysa Islam diinyasinda ortaya ¢ikan vakif anlayiginin, diger toplum ve
dinlerdeki benzer hayir kurumlariyla kargilagtirilmas: 6nemli bir aragtirma
alamdir. Tslam, Hristiyanlik ve Yahudilikte yoksullara yardim etmek ve
bagista bulunmak dini bir yiikiimliiliik olarak kabul edilmigtir. Bu anlayzs,
Islam toplumlarinda vaksf, Yahudi geleneginde hekdes, Hristiyan diinyasinda
ise pine cansae gibi hayir kurumlar seklinde kurumsallagmigtir. Buna ragmen,
bu {i¢ biiyiik dinin hayirseverlik kurumlarini ortak ve farkli yonleriyle birlikte
ele alan ¢aligmalar oldukga azdir.

Islam diinyasinda hayirseverlik, Islam oncesi gelenekler ve gayrimiislim
pratiklerle kargilikli etkilesim iginde geligmigtir. Nitekim Yahudilikteki hekdeg
kurumuyla Islam’daki vakif arasinda hem tarihsel hem islevsel benzerlikler
bulunmaktadir. Bu galigmada, Islam vakfi ile Yahudi gelenegindeki hekdes
kavrami kargilagtirmalr bir perspektifle incelenecektir.

Birinci boliimde Islam’daki vakif kavrami ile vakfin hukuki niteligini
belirleyen vakfiye ele alinacaktir. Tkinci bolimde ise hekdes kavrami
incelenecek; bu kurumun tarihi ve siyasi gelisimi 6zetlendikten sonra iki
yapi arasindaki benzerlikler ve farkhiliklar degerlendirilecektir. Ayrica mevcut
kaynaklarda kargilagilan bazi geliskiler agikliga kavusturulmaya galigilacak
ve hekdes kavraminin sinirlarinin ne olgiide belirlenebilecegi tartigilacaktir.
Bu ¢ergevede mevcut literatiirdeki boslugu doldurmanin Otesine gegerek
iki yapinin paylagtigi ortak yonler ve farkli noktalar tartisilacaktir. Son
olarak, hekdes kavraminin vakif kavramini hangi ol¢iide karsiladigi Kuhlani
Sinagogu ornegi iizerinden ele alinarak degerlendirilecektir. Boylece, hem
kurum tarihi hem de kargilagtirmal din aragtirmacilart agisindan yeni bir



Nejla Dogan | 201

tartigma zemini sunarak ileride yapilacak aragtirmalar igin bir baglangig
noktast sunulmaktadir.

1. Islam Hukukunda Vakif Miiessesesi

Islam hukuk literatiiriinde vakif islemi gogunlukla “vakf”, “habs
(hubs)” ve “sadaka” terimleriyle ifade edilir. Arapga kokenli vakif kelimesi
sozliikte “durdurma, alikoyma, ayakta bekletme ve hapsetme” anlamlarina
gelmektedir.? Tslam ekollerine gore vakfin tanin farklilik gosterse de hanefi
hukukuna gore vakif kavrami soyle tanimlanmaktadir: “miilk bir mali,
vakfedenin miilkiinde hapsetmek (alikoymak) ve menfaatlerini tasadduk
etmekten (sadaka olarak vermekten) ibarettir”.?

Vakif hukuku, Islam’in ortaya ¢iktig1 erken doneme dayanmaktadir. Hz.
Muhammed ile Dért Halife devri, vakif kurumunun temellerinin atildigt
donemler olarak kabul edilir. Dayanagini yardimlagma anlayigindan alan vakif
miiessesesinin kokeni, Kur’an* ve stinnetteki ilgili yaklagimlarda bulunur.
Islam Peygamberi tarafindan tegvik edilen bir uygulama olmast nedeniyle,
vakif gelenegi zamanla tiim Islam cografyasina yayilmigtir. Her ne kadar
Islam diigiincesi, vakfi baglangigta tamamen hayir amagh bir kurum olarak
sekillendirmig olsa da, siireg iginde bunun degistigi goriilmektedir. Hayri
vakiflarin yaninda aile vakiflarinin da zamanla ortaya giktig1 anlagilmaktadir.

Selguklu ve Osmanli donemlerinde biiyiik geligme gosteren vakaf
miiessesesinde, kurulan bir vakfin hukuken gegerli sayilabilmesi i¢in bunun
resmiyet kazanmasi gerekir. Vakfin isleyisine dair hiikiimler ve sartlarin kad1
tarafindan onaylanmasiyla diizenlenen belgelere vakfiye® denir. Vakfiyede
vakfin gelir ve giderleri, yonetim bigimi, gorevli kisilerin kimler oldugu

2 Nazif Oztiirk, Menge’i ve Taribi Gelisimi Agisimdan Vidaflar, Vakiflar Genel Miidiirliigti Yayini,
Ankara 1983, s. 26-27; Hact Mehmet Giinay, “Vakif™, TDstlﬂmAmikloleisi, C.42, Istanbul
2012, s. 475.

3 Ahmet Akgiindiiz, f:lﬂm' Hulkukundn ve Osmanh Tathikatindn Vakf Miiessesesi, Osmanl
Aragtirmalar1 Vakfi, C. 4, Istanbul 2017, s. 93.

e

4 Ornekler i¢in bakiniz: “...Oyleyse hayirlarda yarigin ...” (Maide Siiresi 48. Ayet); “...Her
biriniz igin bir yon tayin ettik; hayirlarda yarigin...” (Bakara Siiresi, 148. Ayet).

5 Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanl Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, s. 72; Bahaeddin
Yediyildiz, XVIII. Yiizyidda Tiivkiye'de Valsf Miiessesesi- Bir Sosyal Towih Incelemesi, TTK
Yayinlar1, Ankara, 2003, s. 25-28.

6 Vakfiyelerin XIII. yiizyila kadar Arapga kaleme alindig anlagiimakta, Anadolu’da ilk defa XTIT
ve XIV. yiizyillarda tanzim edilen bazi vakfiyelerde Arapga’nin yaninda Mogolca, Farsga ve
Tiirke’nin de kullanildigr goriilmektedir. Tran cografyasinda XIV. yiizyil baglarindan itibaren
Arapga’nin yani sira Farsga vakfiyelere rastlanmaktadir. Vakfiyelerde XVI. yiizyildan itibaren
Osmanli cografyasinda ise genellikle Tiirkge olarak kaleme alinmugtir. Osman Gazi Ozgiidenli
“Vakfiye”, TDV Islam Ansiklopedisi, C. 42, Istanbul 2012, s. 465-467.

Dotan Arad, “Endowments as a Tool for the Shaping of Community Identity in the Jewish
Society of Egypt, Palestine, and Syria”, Endowment Studies 7 (2023), s. 24.



202 | Islam ve Yahudi Gelencklerinde Hayw Kurumlars: Videsf- Heledes Uiskisine Yonelik...

ve hangi sartlarda gorev yapacaklar ile vakiftan kimlerin hangi sekilde
yararlanacagy ayrintili olarak belirtilir ve sahitler huzurunda kad: tarafindan
tasdik edilerek vakfa resmiyet kazandirilir. Vakfiyeler, tarihi belgeler olmanin
otesinde sosyal, ekonomik ve kiiltiirel tarith aragtirmalart igin 6nemli
bilgiler sunan kaynaklardur. Ozellikle mescid, medrese, driissifi, hankah
ve kervansaray vakfiyeleri; egitim, tip, sanat ve mimari tarihine dair bagka
kaynaklarda bulunmayan veriler igerir. Ayrica siradan insanlarin, koyliilerin
ve zanaat- ticaret erbabmnin giindelik yasamina iligkin bilgiler i¢ermesi de
dikkat ¢ekicidir.”

2. Yahudi Geleneginde Hekdes

Islam toplumlarindaki vakif kurumlarina benzer vyapilar Yahudi
toplumunda da goriilmektedir. Yahudilerin yardimlagma ve dayamgma
amactyla kurduklar1 bu yapiya Ibranice hekdes veya kodes (qodesh) adi verilir;
bu terim gogu zaman Arapga vakif kavraminin kargiligi olarak agiklanmaktadur.
Arapcadaki h-b-s kokii ile Ibranice q-d-sh kokii, her iki kiiltiirde de benzer
anlam alanlarini kargilayan eg kokenli terimler olarak degerlendirilmistir.®

Hekdes kelimesi “kutsal” anlamma gelmektedir. Geleneksel ve erken
donem kullanimlarinda hekdes, Kudiis Tapmagrnin giderlerini kargilamak,
tapmakta gorev yapanlarin ihtiyaglarini finanse etmek ve ibadetlerde
kullanilacak kurbanlik hayvanlar1 temin etmek amaciyla tahsis edilen miilk
ve gelirleri ifade ederdi. Dolayisiyla bu hayir veya vakif niteligindeki miilkler,
Kudiis’teki eski Tapmak’a ait kutsal statiiniin bir uzantis1 kabul edilmis;
ayn1 hukuki ve dini kurallara tabi tutulmug ve ayricalikli bir konuma sahip
goriilmiistiir. Ancak sonraki (post-biblikal) donemlerde kavramin kapsami
genisleyerek sinagoglarin, dini kurumlarin ve yoksullarin ihtiyaglarini
kargilayacak daha yaygin bir ger¢eveye biirtinmiistiir.”

Yahudilikte hayirseverlik dini bir yiikiimliilik olup bir mitzvah (dini
emir) niteligi tagir. Ortagag Ispanya’sinda Sefarad Yahudileri tarafindan
sinagoglara, bet midraglara (dini derslerin yapildig1 egitim mekanlari) ve

7 Ozgﬁdcnli, “Vakﬁye’_’, s. 465-466; Miibahat Kiitiikoglu, Osmanl Belgelerinin Dili (Diplomatik) ,
Kubbealt1 Negriyat, Istanbul 1998, s. 359- 368. M. Fuad Képriilii, Isidm ve Tiirk Huluk Toribi
Arastirmalars ve Vakof Miiessesesi (haz. Orhan E Kopriilii), Ak¢ag Yaymlari, Ankara 2005, s.
344-347.

8 Moshe Gil, “The Earliest Waqf Foundations Author”, Journal of Near Eastern Studies, C. 57,
No. 2, 1998, s. 126.

9 Miriam Frenkel, “From Now on it is Heqdesh: Jewish Pious Foundation in the Medieval
Lands of Islam”, Sabine Mohasseb Saliba, (ed.), Les Fondations pieuses waqfs chez les chrétiens et
les juifi: Du Moyen Age & nos jours, Paris: Geuthner 2016, s. 85; Mark R. Cohen, Poverty and
Charity In The Jewish Community of Medieval Egypt, Princeton University Press, Oxford 2005,
s. 200.



Nejla Dogan | 203

yoksullara yapilan bagislar “hekdes” olarak adlandirilirdi. Ayni terim, cemaat
(kehilln) tarafindan yonetilen; sinagog bakimi, ogretmenlerin istihdami ve
yoksullara yardim gibi toplumsal ihtiyaglar igin kullanilan fonlar1 da ifade
etmekteydi. Bu yoniiyle hekdes, islevsel bakimdan Tslami vakif kurumuna
onemli ol¢lide benzemektedir.'

Hekdes kapsaminda toplanan kaynaklar yalnizca dini ve egitim
amagh hizmetlere degil, ayn1 zamanda sosyal dayanigma faaliyetlerine de
aktarilmistir. Bu gergevede hevra kadisa olarak bilinen cenaze hizmetleri ile
bilkewr holim ad1 verilen hasta ziyaretleri ve bakim hizmetleri de bu fonlarla
desteklenmekteydi. Ortagag’da “hekdes” adi verilen bazi yapilarda saghk
hizmeti verilmesi yayginlagmig; ihtiyag sahibi hastalar bu mekanlarda tedavi
gormiigtiir.! Zamanla Avrupa’daki hekdeg kurumunun iglevi 6zellikle tibbi
bakim tizerinde yogunlagmis ve terim neredeyse “Yahudi hastanesi” anlaminda
kullanilmaya baglanmugtir. Nitekim birgok Yahudi toplulugu, yoksullar igin
saghk hizmeti sunmak amaciyla hekdegler tarafindan kurulan ve siirdiiriilen
hastaneler aracihgiyla bu gelenegi yagatmistir. Osmanl doneminde de Yahudi
cemaatleri, kendi hastanelerini kurarak bu tarihsel yapiyr devam ettirmigtir.*?

3. Iki Semavi Gelenekte Hayirseverlik: Hekdes ve Vakif Sisteminin
Karsilastirilmasi

Hekdes kurumu, Kudiis Tapmnag: ile iliskilendirilen kutsallik anlayis:
nedeniyle, toplumsal yarara adanan her unsurun aslinda Tanrr’ya sunulmug
kabul edildigi bir inang temeline dayanir. Benzer bir yaklagim Islam
hukukunda da goriliir; mal al-muslimin (Mislimanlarin mal) ile mal Alldh
(Tanrr’nin malt) kavramlar: 6zdes anlamlar tagir. Dolayisiyla her iki gelenekte
de bagis, bireysel miilkiyet alanindan ¢ikarak Tanri admna kamu yararina
tahsis edilmig kalic1 bir statii kazanir.?

Her ne kadar hekdes ilk bakigta duragan bir yapiya sahipmis izlenimi
verse de, Ortagag boyunca Yahudi cemaatlerinin ekonomik ve sosyal

10 Fazila Derya Agis, “Pink Angels: Cultural Reproduction Through The Therapies Provided By
A Jewish Women’s Organization In Or-Ahayimm Hospital In Istanbul”, METU Sosyal Bilimler
Enstitiisii Yitksek Lisans Tezi, Ankara 2012, s. 44; Judah D. Galinsky, “Jewish Charitable
Bequests and the Hekdesh Trust in Thirteenth-Century Spain”, The Journal of Interdisciplinary
History, C. 35, No. 3, 2005, s. 425-426.

11 Jessica Marglin, “Poverty and Charity in a Moroccan City: A Study of Jewish Communal
Leadership in Meknes, 1750-1912%, The Convergence of Judaism and Islam, ed. Michael M.
Laskier and Yaacov Lev, Gainesville: University Press of Florida, 2011, s. 308; Madeline
Kochen, “It Was Not for Naught That They Called It Hekdesh: Divine Ownership and the
Medieval Charitable Foundation”, Jewish Law Association Studies, XVIII, 2008, ss. 131-142.

12 Cohen, Poverty and Charity, s 203; s. 240.
13 Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 86.



204 | Islam ve Yahudi Gelencklerinde Hayw Kurumlavs: Videsf- Heledes Uiskisine Yonelik...

orgiitlenmesinde giderek daha merkezi bir konuma yerlegmis ve karmagik
bir kurumsal yapiya doniismiistiir. Bu yoniiyle hekdes, Islam diinyasinda
vakfin istlendigi toplumsal iglevlerin Yahudi toplumundaki kargihigr olarak
degerlendirilmigtir. Her iki kurumun bagis mantig1 da benzerlik gosterir:
Bagig, kurucunun oliimiinden sonra dahi “ebedi” kabul edilen bir hukuki
statiiyle varligint stirdiirtir.'*

Islam vakiflar1 camilerden hastanelere, egitim kurumlarindan yoksullara
yardim ve cenaze hizmetlerine kadar genig bir yelpazede kamusal gorevler
dstlenmigtir.  Yahudi hekdesi de cemaatin ekonomik, dini ve sosyal
ihtiyaglarmi kargilayan temel mekanizmayr olusturmusg; gelirleri agirlikla
cemaat gorevlileri, Ogretmenler ve din alimlerinin maaglarina tahsis
edilmigtir. Bu sayede cemaatin dini ve egitsel hayat: siirdiiriilebilir bir sekilde
desteklenmistir.'®

Egitime verilen destek, ii¢ semavi dinde farkli anlamlar tagimaktadur.
Ortagag Yahudi toplumunda hekdes, Ozellikle Kudiis’teki yeshivalarin
giderlerinin kargilanmasinda belirleyici bir rol iistlenilmistir. Benzer sekilde,
Islam geleneginde egitim destegi, nesiller boyu devam etmesi nedeniyle
“sadaka-i cariye” kapsaminda degerlendirilmistir. Buna kargilik Hristiyanlikta
egitim, uzun siire dini bir yikiimliliik olarak kurumsallasmamigtir. Bu
kargilagtirma, hekdes ile Islam vakfi arasinda belirli kurumsal benzerlikler
bulunsa da, dini Onceliklerin ve toplumsal iglevlerin farkli geleneklerde
birbirinden ayrildigini1 gostermektedir.'®

Kutsal metinlere gore Yahudilerin hekdeg fonlariyla ayrilan parayi ticarette
kullanmalar1 yasaktir. Ancak uygulamada bu ilkeye tam olarak uyulmadigy,
yoksullar igin tahsis edilen hekdes gelirlerinin zaman zaman avans 6demeleri,
bor¢ kapatma ya da benzeri 6zel islemler i¢in kullanildig1 gortilmektedir.!”
Benzer bir durum Islim vakif sistemi i¢in de gegerlidir. Islim hukukunda
tartigmal1 bir alan olan para vakiflar1 tizerine yapilan aragtirmalar, bu vakiflarin
fiilen ticari kredi sagladiklarini ortaya koymaktadir. Ayrica vakiflarin borg
verme yoluyla ticareti finanse ettikleri de bilinir. Dolayisiyla her iki gelenekte
de dini bagislarin belirli ticari iglemlere dolayli veya dogrudan finansman
sagladigy soylenebilir.'®

14 Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 86
15 Cohen, Poverty and Charity, s. 197; 200- 201.

16 Zachary Chitwood-Esther Moller, “Foundations and the Power of Giving Christian, Jewish
and Muslim Perspectives”, Endowment Studies, 4, 2020, s. 1-9.

17 Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 91-92.

18  Murat Gizak¢a, A History of Philanthropic Foundations, Bogazici University Press, Istanbul
2000, s. 25.



Nejla Dogan | 205

Islam diinyasinda vakfi yoneten nizir veya miitevelli, vakfin siirekliligini
ve toplumsal iglevini gozeten resmi yonetici konumundadir. Yahudi
hekdeslerinde de zamanla benzer bir yap1 ortaya ¢ikmig; hekdeg miilklerinin
idaresi dogrudan mahkeme gozetiminden alinarak, Miisliiman diinyasindaki
ndzir veya miitevelliyi andiran maagl bir gorevliye devredilmistir. Bu model,
bagisginin hem bagisini giivence altina almasin1 hem de hayrin 6liimden
sonra kesintisiz devamini saglamistir."

Ug semavi dinde hayirseverlik ortak bir temel ilke olmakla beraber,
hayir anlayig1 kat1 bir teolojik ¢ergeveye indirgenemez. Bu durum, yardim
pratiginin kiiltiirler arasinda karsihkli etkilesime agik olmasini saglamig
ve farkli geleneklerdeki hayir kurumlari arasinda dogal benzerliklerin
olusmasina zemin hazirlamigtir. Nitekim, vakif ve hekdes belgeleri ¢ogu
zaman bagiggilarin kigisel motivasyonlarini agik¢a ifade etmese de, satir
aralarindan amaglarina dair 6nemli ipuglari yakalamak miimkiindiir. Ornegin
Kuzey Kastilya’dan bir kadin, yeni bir sinagogun inga edilmesi ve burada
dualarin okunmasi igin bir hekdeg kurmug; bagigin1 “Ruhumun faydasr igin,
sahip oldugum tiim evleri bagighyorum” sozleriyle agiklamigtir.?® Benzer bir
yaklagim Islam’daki vakif geleneginde de goriiliir. Vakif, “sadaka-1 cariyye”
yani kalic1 sadaka olarak degerlendirilir ve 6liimden sonra sevabi devam eden
tyiliklerden biri kabul edilirdi. Bu nedenle, vakfiyelerde tiim yararlanicilar
ortadan kalktiginda son faydalanici olarak yoksullarin kaydedilmesi oldukga
yaygindir. Yahudi hekdesinin temel niteligi de biiyiik olgiide bu anlayigla
ortiigiir. Gelirinin yalmzca bir kismi dogrudan yardim olarak dagitilsa bile,
hekdes esasen yoksullara adanmig bir kurum olarak kabul edilirdi. Bu nedenle
kaynaklarda hekdesin sik sik “yoksullar igin” seklinde amldig1, baz1 hekdeg
miilklerinin ise “yoksullarin miilkii” olarak kaydedildigi goriiliir. Fustat’taki
bir hekdesin 6zellikle Kudiis’iin yoksullarina tahsis edilmesi de bu yaklagimin
dikkat ¢ekici 6rneklerinden biridir.?!

Memliik doneminde vakiflarin gelisiminde, dini kurumlarin ingast ve
bakimi yoluyla prestij elde etme arzusu 6nemli bir rol oynamistir. Benzer
bir durum Misir’daki Yahudi hekdeslerinde de goriiliir; pek ¢ok hekdes
kurucusunun adiyla anilir (6rnegin “el-Barki’nin evi”) ve bu yoniiyle bir anma
iglevi iistlenir. Her ne kadar vakif ve hekdes kurmanin birincil amaci dini
gerekeeler ve 6liim sonrasi sevabin devamini saglamak olsa da, bu kurumlar
ayn1 zamanda toplumsal sayginlik kazandiran birer prestij araci olarak

19 Galinsky, “Jewish Charitable Bequests™, s. 439. Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 92-
94.

20  Galinsky, “Jewish Charitable Bequests”, s. 431-433.
21 Cohen, Poverty and Charity, s. 203.



206 | Islam ve Yahudi Gelencklerinde Hayw Kurumlars: Videsf- Heledes Uiskisine Yonelik...

kullamldig1 agiktir. Bu nedenle hem Islam hem de Yahudi toplumlarinda
pek ¢ok vakif ve hekdes, kurucusunun adini yagatan birer prestij ve hatira
kurumu niteligi kazanmugtir.??

Iki gelenegin 6nemli benzerliklerinden biri, dini araciligin bulunmayigidir.
Yahudi toplumunda ibadet kolektif bir nitelik tagir ve bagig karsiliginda
dua eden ayri bir ruhban smifi yoktur. Islam toplumunda da hayir ve
sevap iligkisi herhangi bir din adaminin aracihgina bagh degildir; yapilan
bagis dogrudan Allah rizasi i¢in kabul edilir. Bu ortak ozellik, Yahudi ve
Islam hayir anlayislarimin Hristiyan hayir geleneginden belirgin bigimde
ayrildigin1 gosteren temel noktalardan biridir; zira Hristiyanlikta tarihsel
olarak din adamlarinin araciligi, bagis kargiliginda icra edilen dualar ve kilise
kurumunun merkezi rolii hayir sisteminin temelini olugturur.?

Yahudi hekdesi genel yapist bakimindan Islam vakfina benzemekle
birlikte, baz1 temel noktalarda ondan ayrilir. Bu farklarin baginda, Islam’daki
vakf-1 ehli modeline kargilik gelebilecek bir aile vakfinin Yahudi toplumunda
bulunmayigt gelir. Geniza belgelerinde goriilen Yahudi hayir kurumlari,
Tapinak ve sinagogun kutsal miilklerinde oldugu gibi, esasen kamusal ve dini
ihtiyaglara hizmet eden bir anlayisla diizenlenmistir. Bu nedenle bagiglarin
aile bireylerine tahsisi yaygin bir uygulama degildir.**

Baz1 aragtirmalarda hekdeslerde aile fertlerinin yararina bagig yapmanin
tamamen yasak oldugu ileri siiriilse de, bu goriis hukuki bir zorunluluk
degil, pratik bir gelenegin sonucudur. Yahudi hukukunda aile lehine bagig
agikga yasaklayan bir hiikiim yoktur; ancak bagislarin biiyiik 6l¢tide kamusal
amaglara yonelmesi yaygin pratikle agiklanabilir. Ortagag Misir’inda nadiren
de olsa akrabalara belirli yararlar saglayan hekdes 6rneklerine rastlanmasi
bunu dogrular. Goitein Geniza belgeleri tizerinden yola ¢ikarak olusturdugu
eserinde Kahire’deki Yahudiler tarafindan aile vakfi seklinde tesekkiil eden
vakiflarin varligina deginmistir.?® Yine benzer sekilde, Frenkelin inceledigi
bazi belgelerde miilklerin Once akrabalara birakildigs, soy tiikendiginde ise
hekdege devredildigi goriilmektedir. Ayrica “sadaka” fiilinin kiginin kendi
gocuklarina yaptig1 bagislar igin bile kullanilabilmesi, soy iliskisini diglayan
kati bir modelin olmadigini gosterir. Buna kargilik hem Osmanli hem de
genel Islam pratiginde aile lehine vakif kurmak son derece yaygindr.

22 Cohen, Poverty and Charity, s. 203.
23 Galinsky, “Jewish Charitable Bequests”, s. 436-437.

24 Timur Kuran, “The Provision of Public Goods under Islamic Law: Origins, Impact, and
Limitations of the Waqf System”, Law & Society Review, C. 35, No. 4, 2001, s. 848.

25 8. D. Goitein, A Meditervanean Society: The Jewish Communities of the Avab World as Portrayed
in the Documents of the Cairo Geniza, Berkeley, University of California, 1971, s. 112-140.



Nejla Dogan | 207

Bunun 6nemli nedenlerinden biri, Miisliman miras hukukunun kisitlarini
agma ve aile miilkiinii koruma arzusudur. Boylece aile vakfi Islam tarihinde
kurumsallagmig bir gelenek héline gelirken, Yahudi bagis pratigi daha
ziyade kamusal yarar1 onceleyen bir yapida gelismistir. Bu karsilagtirma,
benzerliklere ragmen iki kurumun bags tercihleri bakimindan farkli yonlere
sahip oldugunu agik bigimde ortaya koyar.

Her iki toplumda da bagis¢1 miilkiinii veya parasini belirli bir amaca- dini
hizmet, egitim veya kamusal fayda- tahsis ederek kurumu olugturur. Bagiscl,
vakfinin sartlarini belirleme hakkina sahiptir ve bu sartlarin degistirilmesi
kural olarak yasaktir. Ancak Maimonides, Yahudi hukukuna iligkin bir
responsa metninde, bu kuralin yalnizca bagis belgesinde agik bir yasaklayici
hiikiim bulunmast halinde gegerli oldugunu; aksi takdirde sartlarin degisen
kosullara gore yeniden diizenlenebilecegini belirtir. Hukuk ile uygulama
arasindaki bu esneklik, hekdegin Yahudi toplumundaki merkezi konumunu
gostermesi agisindan onemlidir.?®

Bagislarin gegerliligi her iki toplumda da mahkeme tarafindan onaylanir.”
Ancak belge diizeni bakimindan iki kurum arasinda belirgin farklar vardir.
Miisliiman vakfiyeleri son derece ayrintili olup yararlanicilari, miitevelliyi ve
yonetim esaslarini agik bigimde tanimlar. Yahudi hekdeginde ise daha esnek
bir yap1 s6z konusudur; bir miilkiin hekdeg olarak beyan edilmesi iglemin
gegerliligi igin yeterli gortiliirdii. Bu esneklik zaman zaman hukuki ihtilaflara
yol agmig ve hekdeg bagislar1 cesitli anlagmazliklara konu olmustur.?®
Mahkeme kayitlari, hekdegin kapsami, miilkiin sinirlari, gelirlerin paylagimi
ve hangi bagislarin hekdes sayilacagi gibi konularda sikga anlagmazliklar
yagandigini gostermektedir.

Bu tiir ihtilaflarin niteligini gosteren dikkat ¢ekici Orneklerden biri
Yemen’deki Kuhlani Sinagogu davasidir. Sinagogun hahami Yusuf Salih,
cemaatinin destegiyle ibadet diizeninde reform yapmaya karar vermigti.
Bu girisim, Yahudi reformunu savunan Dor De’ah hareketiyle uyumluydu.
Ancak {i¢ cemaat iiyesi bu degigikliklere karg1 ¢ikt1 ve onlardan biri olan
Salih b. Yahya Salih, sinagogun kendisine ait oldugunu ileri siirerek reformu
engellemek amaciyla Miisliiman mahkemesine bagvurdu.?’

26  Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 91-92.
27 Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 90.

28  Haim Gerber, Crossing Borders: Jews and Muslims in Ottoman Law, Economy and Society, The
ISIS Press, Istanbul 2008, s. 161

29  Mark S. Wagner “Halakhah Through the Lens of Shari‘ah: The Case of the Kuhlani Synagogue
in Sana”, The Convergence of Judaism and Islam, Religious, Scientific and Cultural Dimensions,
ed. Michael M. Laskier and Yaacov Lev, United States of America 2011, s. 126-128.



208 | Islam ve Yahudi Gelencklerinde Hayw Kurumlavs: Videsf- Heledes Uiskisine Yonelik...

Yemen’de gayrimiislim cemaatler dahil tiim hukuki meselelerde nihai
karar mercii olan Tmam Yahya, Yahudi isleri konusunda giivendigi isimlerden
ve Dor De’ah hareketinin 6nde gelenlerinden R. Salim Said el-Cemal’den
yardim istedi. Ona sinagogun hukuki statiisiine iliskin Ibranice belgeleri
Arapga’ya ¢evirmesini emretti; adil olmast igin kars: taraftan bir haham olan
R. Amram Korah’a da ayn1 belgeleri ¢evirmesi talimatini verdi. Belgelerde
sinagogla baglantili olarak sik¢a gecen hekdes (adanan/kutsal miilk) terimi
R. A. Korah tarafindan “vakif” olarak ¢evrildi. Ancak Islam hukuku
sinagoglarin vakif haline getirilmesini tanimadigindan, bu geviri Miisliiman
yoneticilerin sinagogu 6zel miilk olarak kabul etmesini ve reformcularin
megruiyet zemininin zayiflamasini amaghiyordu. R. el-Cemal ise hem
hekdegin vakifla e anlamli oldugunun farkindayd: hem de Islam hukukunun
gayrimiislim ibadethaneleri igin vakfi tanimadigini biliyordu. Bu nedenle
rakibinin hamlesine kars1 hekdesi zbahak (kamu miilkii) olarak ¢evirdi. Fakat
bu geviri, Sana’daki 6nde gelen Miisliiman hukukgularin ve hutbelerde bunu
elestiren siradan Miisliimanlarin sert tepkisini gekti.®

Davanin Miisliiman mahkemelerine taginmasi, Sana’daki yaklagik yirmi
sinagogun tamaminin gelecegini belirsiz héle getirdi; ¢linkii gayrimiislim
ibadethanelerinin vakif statiisii Islam hukuku agisindan zaten tartigmaliydi.
Islam hukukunda bir vakfin kurulabilmesi, kurucunun Allah’a yakinlik
saglayan bir fiil (qurbah) iglemesine baghdir. Bir gayrimiislimin boyle
bir fiili gergeklestirme ehliyeti ise tartigmalidir. Bu nedenle gayrimiislim
ibadethanelerinin vakif statiisii hukuken sorunludur.?!

Uzun siiren tartigmalardan sonra Imam Yahya su sekilde hiikmiinii
verdi: “Eger Yahudiler huzurumuza ‘vakif” iddiasiyla gelirlerse, bu iddiay:
reddetmek ve gegersiz kilmak bize diiger. Ama kargimiza ‘kamu milki’
diyereck gelirlerse- her ne kadar aralarinda bunun vakif anlamina geldigini
bilsek de- bu iddiay1 kabul etmek zorundayiz. Ciinkii sinagoglar igin vakif
hukuku Islam hukukunda yer almamaktadir® 32

Bu dava, hekdes ile vakif arasindaki hukuki sinirlarin nasil sekillendigini
ve farkli hukuk sistemlerinin kargilagmasi sirasinda kavramsal doniigiimlerin

30  Wagner “Halakhah Through the Lens of Shari‘ah”, s. 129-134.

31  Siinni hukukgular, gayrimiislimlerin yoksullara veya kendi cemaatlerine yarar saglayacak
vakiflar kurmasmi genellikle sakincali gormemistir; nitekim Osmanh Imparatorluguw’nda
gayrimiislimler serl mahkemelere bagvurarak vakif kurabilmislerdir. Ancak bir gayrimiislim
ibadethanesinin vakif statiisti kazanmasi Stinni hukuk agisindan agik bir sorun tegkil etmis
ve bu nedenle bir sinagogun vakif olarak tescili hukuken yasaklanmugtir. Johannes Pahlitzsch.
“Christian Waqf in the Early and Classical Islamic Period (Seventh to the Twelfth Centuries).”
Ed. Sabine Mohasseb Saliba. Les Fondations pieuses waqfs chez les chrétiens et les juifs: Du Moyen
Age i nos jours. Paris, s. 34.

32 Wagner “Halakhah Through the Lens of Shari‘ah”, s. 131.



Nejla Dogan | 209

nasil ortaya ¢iktigini gosteren 6nemli bir 6rnektir. Hekdes, tipki vakif gibi
dini amagla tahsis edilen; devri, satis1 ve vergilendirilmesi kisitlanan bir miilk
bi¢imidir. Ancak Tslam hukuku, gayrimiislimlerin bu tiir vakiflar kurmasini
tanimadigindan, el-Cemal’in terminolojik ¢oziimii hem Yahudi toplulugunun
dini 6zerkligini korumug hem de Seriat ile uyumu miimkiin kilmigtir.

Kuhlani Sinagogu davasi, hekdesin Yahudi hukukundaki islevinin
Miisliiman mahkemeler tarafindan nasil yorumlandigini da agik¢a ortaya
koyar. Miisliiman hukukgular, gayrimiislimlerin vakfa benzer bir kurum
olusturmasina ilkesel olarak mesafeli olsa da, el-Cemal’in terminolojik ¢6ztimii
pratik bir uzlagma saglamistir. Boylece seriatin tistiinliigii korunurken, Yahudi
cemaatinin ibadet diizenini tamamen kaybetmesinin de Oniine gegilmistir.

Sonug

Bu caligma Islam diinyasindaki vakif kurumu ile Yahudi geleneginde
onemli yer tutan Hekdes yapisini kargilagtirmali bir yontemle ele alarak
iki gelenegin hayir pratiklerini yeniden degerlendirmeyi amaglamistir. Her
iki medeniyetteki vakif ve hekdes kavramlar: tarihsel, hukuki ve sosyo-
ckonomik boyutlariyla incelenmis; sonugta iki 6nemli yapmnin yalnizca
kavramsal bir benzerlikten ibaret olmadigy, aksine hayir motivasyonlar1 gibi
yapiyt sekillendiren kurumsal unsurlar bakimindan da paralellikler tagidig:
tespit edilmistir. Inceleme, her iki kavramin ortak bir teolojik zemine sahip
olmasinin yani sira benzer bir hayir anlayigina dayandigini gostermektedir.
Boylece hekdes ve vakfin tarih boyunca karsilikli etkilesim iginde geligen
yapilar oldugu ortaya konmustur.

Caligmanin temel hedeflerinden biri, vakif- hekdes iligkisini tek yonlii
bir etkilesim gergevesine hapsetmek yerine kargilikli kiiltiirel ve sosyal temas
baglaminda degerlendirmektir. Bu dogrultuda Islam- Yahudi diinyasindaki
hayirseverlik anlayiginin yalmzca kendi medeniyetlerine 6zgii i¢ dinamiklerle
sekillenmedigi, farkli kiiltiirlerle kurulan etkilegimlerden de beslendikleri
ortaya konulmaya c¢aligilmistir. Bu baglamda hekdeg kurumunun tarihsel
gelisimi ele alinirken Kutsal Tapinak doneminden sonraki yiizyillarda nasil
doniiserek devam ettigi gosterilmig; boylece hem vakfin hem de hekdegin
duragan bir yapr olmadig, degisen toplumsal ve ekonomik kosullara gore
yeniden sekillenen dinamik bir kurum oldugu vurgulanmugtir.

Benzerliklerin yani sira iki gelenek arasinda belirgin ayrigmalar da tespit
edilmistir. Ozellikle aile vakfi modeline iliskin kargilagtirmalar, her iki
toplumun degerler sistemi agisindan 6nemli bir farklilik ortaya koymaktadir.
Miisliiman toplumlarda miras hukukunu agma veya aile miilkiinii koruma
motivasyonu etkili bir unsurken, Yahudi toplumlarinda hekdes bagiglarinin



210 | Islam ve Yahudi Gelencklerinde Hayw Kurumlars: Videsf- Heledes Uiskisine Yonelik...

kamusal yarar1 oncelemesi ve bireysel ¢ikarin {izerinde cemaat yararimnin
tercih edilmesi dikkat ¢ekici bir ayrigma noktasidir.

Caliymanin 6nemli katkilarindan biri, hukuki ve idari uygulamalarda
ortaya ¢ikan esneklik ve farkliliklarin degerlendirilmesidir. Yahudi geleneginde
hekdes bagslarinin belge diizeni daha esnekken, Islam toplumlarinda vakfiye
kayitlarinin daha ayrintili ve formel bir yapiya sahip oldugu goriilmektedir.
Bu farkliik zaman zaman uygulamada anlagmazliklara yol agmig; hekdes
bagislarinin sinirlar, kapsami ve gelir paylagimi sikga ihtilaf konusu olmustur.
Bu durum Kuhlani Sinagogu oOrneginde agik bigimde goriilmekte; soz
konusu 6rnek, hekdesin tarihsel baglamda ne kadar karmagik bir isleyise sahip
oldugunu gostermesi bakimindan ayrica 6nem tagimaktadir. Kuhlani vakast,
valnizca kurumlarin tarihsel topluluklar ig¢inde nasil igledigini degil, aymi
zamanda hangi toplumsal ihtiyaglara yanit verdigini anlamay: kolaylagtiran
somut bir 6rnek niteligindedir.

Genel olarak degerlendirildiginde, bu ¢alisma vakif ve hekdes kurumlarinin
her iki medeniyette de hangi dinamiklerle gekillendigini agiklamaya katki
saglamaktadir. Boylece, hem mevcut literatiirdeki bogluklar1 doldurmakta
hem de iki gelenegin paylastigr ortak yonler ile farkhilagtigi noktalari
biitlinciil bir bakigla ortaya koymaktadir. Bu yoniiyle ¢aliyma hem kurum
tarthi hem de karsilastirmali din arastirmalar agisindan ortak bir tartigma
zemini sunmakta ve gelecekte yapilacak aragtirmalar igin 6nemli bir baglangig
noktasi olugturmaktadir.



Nejla Dogan | 211

Kaynakgca

Agis, Fazila Derya. “Pink Angels: Cultural Reproduction Through The Thera-
pies Provided By A Jewish Women’s Organization In Or-Ahaymn Hos-
pital In Istanbul”, METU Sosyal Bilimler Enstitiisii Yiiksek Lisans Tezi,
Ankara 2012.

Akgiindiiz, Ahmet. Islam Hukukunda ve Osmanly Tatbikatmdn Vakof Miiessesesi,
Osmanli Aragtirmalar Vakfi, C. 4, Istanbul 2017.

Arad, Dotan. “Endowments as a Tool for the Shaping of Community Identity
in the Jewish Society of Egypt, Palestine, and Syria”, Endowment Studies
7 (2023), ss. 22-43.

Chitwood, Zachary - Moller, Esther. “Foundations and the Power of Giving Ch-
ristian, Jewish and Muslim Perspectives”, Endowment Studies, 4, 2020,
ss. 1-9.

Cohen, Mark R. Poverty and Charity In The Jewish Community of Medieval Egypt,
Princeton University Press, Oxford 2005.

Cizakga, Murat. A History of Philanthropic Foundations, Bogazici University
Press, Istanbul 2000.

Frenkel, Miriam, “From Now on it is Heqdesh™: Jewish Pious Foundation in the
Medieval Lands of Islam”, Sabine Mohasseb Saliba, (ed.), Les Fondations
picuses waqfs chez les chrétiens et les juifs: Du Moyen Age i nos jours, Paris
Geuthner 2016, ss. 85-99.

Galinsky, Judah D., “Jewish Charitable Bequests and the Hekdesh Trust in Thir-
teenth-Century Spain”, The Journal of Interdisciplinary History, C. 35, No.
3, 2005, ss. 423-440.

Gerber, Haim. Crossing Borders: Jews and Muslims in Ottoman Law, Economy and
Society, The ISIS Press, Istanbul 2008.

Gil, Moshe. “The Earliest Waqf Foundations Author”, Journal of Near Eastern
Studies, C. 57, No. 2, 1998, ss. 125-140.

Goitein, S. D., A Mediterranean Society: The Jewish Communities of the Arab Wor-
ld as Portrayed in the Documents of the Cairo Geniza, Berkeley, University
of California, 1971,

Giinay, Hact Mehmet. “Vakuf™, TDV Islam Ansiklopedisi, C.42, Istanbul 2012,
ss. 475-479.

Kochen, Madeline. “It Was Not for Naught That They Called It Hekdesh: Di-
vine Ownership and the Medieval Charitable Foundation”, Jewish Law
Association Studies, XVIIL, 2008, ss. 131-142.

Kopriilii, M. Fuad. Isldm ve Tiirk Hukuk Tavibi Avastrmalars ve Vivef Miiessese-
st (haz. Orhan E Kopriilit), Ak¢ag Yayinlar1, Ankara 2005.



212 | Islam ve Yahudi Gelencklerinde Hayw Kurumlars: Videsf- Heledes Uiskisine Yonelik...

Kuran, Timur. “The Provision of Public Goods under Islamic Law: Origins,
Impact, and Limitations of the Waqf System”, Law & Society Review, C.
35, No. 4, 2001, ss. 841-898.

Kiitiikoglu, Miibahat. Osmani Belgelerinin Dili (Diplomatik), Kubbealt1 Nesri-
yat, Istanbul 1998.

Marglin, Jessica. “Poverty and Charity in a Moroccan City: A Study of Jewish
Communal Leadership in Meknes, 1750-1912”, The Convergence of Juda-
ism and Islam, ed. Michael M. Laskier and Yaacov Lev, Gainesville: Uni-
versity Press of Florida, 2011, ss. 299-323.

(")zgiidenli, Osman Gazi. “Vakfiye”, TDV Islam Ansillopedisi, C. 42, Istanbul
2012, s. 465-467.

Oztiirk, Nazif. Mengse’si ve Taribi Gelisimi Agisindan Valaflar, Vakiflar Genel Mii-
diirliigii Yayini, Ankara 1983.

Pahlitzsch, Johannes. “Christian Waqf in the Early and Classical Islamic Period
(Seventh to the Twelfth Centuries).” Ed. Sabine Mohasseb Saliba. Les
Fondations pieuses waqfs chez les chrétiens et les juifs: Du Moyen Age i nos
Jours. Paris, ss. 33-50.

Wagner, Mark S., “Halakhah Through the Lens of Shari‘ah: The Case of the
Kuhlani Synagogue in Sana”, The Convergence of Judaism and Isiam, Re-
ligious, Scientific and Cultural Dimensions, ed. Michael M. Laskier and
Yaacov Lev, United States of America 2011.

Yediyildiz, Bahaeddin. XVIII. Yiizyidda Tiivkiye’de Vakof Miiessesesi- Bir Sosyal Ta-
7ih Incelemesi, TTK Yayinlari, Ankara, 2003.



