
199

Bölüm 8

İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır 
Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik Bir 
Değerlendirme 

Nejla Doğan1

Özet

İslam dünyasının en önemli kurumsal yapılarından biri olan vakıf, tarihsel 
süreç içinde geniş bir literatüre konu olmuş olsa da, bu kurumun diğer din ve 
kültürlerdeki benzer hayır yapılarıyla ilişkisini ele alan karşılaştırmalı çalışmalar 
sınırlı kalmıştır. Bu çalışma, İslam vakıf sistemi ile Yahudi geleneğinde 
önemli bir yere sahip olan hekdeş kurumunu karşılaştırmalı bir perspektifle 
inceleyerek, iki geleneğin hayır anlayışları arasındaki benzerlik ve farklılıkları 
ortaya koymayı amaçlamaktadır. Çalışmada vakıf ve hekdeş kavramları tarihsel, 
hukuki ve sosyo-ekonomik boyutlarıyla ele alınmış; bu kurumların yalnızca 
kavramsal benzerlikler taşımadığı, aynı zamanda hayır motivasyonu, kurumsal 
işleyiş ve toplumsal işlevler bakımından da önemli paralellikler gösterdiği tespit 
edilmiştir. Araştırma, vakıf ve hekdeş kurumlarının tek yönlü bir etkileşim 
ilişkisi içinde değil, karşılıklı kültürel ve toplumsal temaslar çerçevesinde 
geliştiğini ortaya koymaktadır. Bu bağlamda, her iki yapının da durağan 
kurumlar olmadığı; değişen sosyal, ekonomik ve siyasal koşullara bağlı olarak 
dönüşüm geçirdiği vurgulanmıştır. Bununla birlikte, özellikle aile vakıfları, 
bağış motivasyonları ve kamusal yarar anlayışı gibi alanlarda iki gelenek arasında 
belirgin ayrışmalar olduğu görülmektedir. Hukuki ve idari uygulamalardaki 
farklılıklar ise, hekdeş bağışlarının sınırları ve uygulama biçimlerinin zaman 
zaman ihtilaflara yol açtığını göstermektedir. Kuhlani Sinagogu örneği 
üzerinden yapılan değerlendirme, hekdeş kurumunun tarihsel bağlamdaki 
karmaşık işleyişini somutlaştırmakta ve bu yapının toplumsal ihtiyaçlara nasıl 
cevap verdiğini ortaya koymaktadır. Sonuç olarak bu çalışma, vakıf ve hekdeş 
kurumlarını karşılaştırmalı bir çerçevede ele alarak mevcut literatürdeki önemli 
bir boşluğu doldurmakta; kurum tarihi ve karşılaştırmalı din araştırmaları 
açısından yeni bir tartışma zemini sunmaktadır.

1	 Dr. Öğr. Üyesi, Karabük Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü, 
e-mail: nejlad1@gmail.com

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub886.c4764



200  |  İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik...

Giriş

İslam dünyasının en önemli müesseselerinden biri olan vakıflar, kurumlar 
tarihi içinde üzerinde en geniş şekilde çalışılan konular arasında yer almaktadır. 
İslam kültür ve medeniyetinde büyük bir yer tutan vakıf hakkında yapılan 
araştırmalar zengin bir literatür oluşturmuştur. Ancak bu birikime rağmen, 
hâlâ açıklığa kavuşturulmayı bekleyen pek çok mesele mevcuttur.

İslam vakıf sistemi çoğunlukla kendi kültürel bağlamı ve sosyo-ekonomik 
yapısı içinde değerlendirilmiştir. Özellikle Türk-İslam vakıf geleneğine 
bakıldığında, Osmanlı İmparatorluğu’nun vakıf sistemi içindeki yerine dair 
çalışmaların yoğunluğu dikkat çekmektedir. Arşiv kaynaklarına, özellikle de 
şer‘iyye sicillerine dayanan araştırmaların ağırlıkta olduğu görülmektedir. 
Buna karşılık, vakıf kurumunun diğer kültürlerle ilişkisini, benzerliklerini ve 
etkileşim boyutlarını ele alan çalışmaların sayısı son derece sınırlıdır.

Oysa İslam dünyasında ortaya çıkan vakıf anlayışının, diğer toplum ve 
dinlerdeki benzer hayır kurumlarıyla karşılaştırılması önemli bir araştırma 
alanıdır. İslam, Hristiyanlık ve Yahudilikte yoksullara yardım etmek ve 
bağışta bulunmak dinî bir yükümlülük olarak kabul edilmiştir. Bu anlayış, 
İslam toplumlarında vakıf, Yahudi geleneğinde hekdeş, Hristiyan dünyasında 
ise piae causae gibi hayır kurumları şeklinde kurumsallaşmıştır. Buna rağmen, 
bu üç büyük dinin hayırseverlik kurumlarını ortak ve farklı yönleriyle birlikte 
ele alan çalışmalar oldukça azdır.

İslam dünyasında hayırseverlik, İslam öncesi gelenekler ve gayrimüslim 
pratiklerle karşılıklı etkileşim içinde gelişmiştir. Nitekim Yahudilikteki hekdeş 
kurumuyla İslam’daki vakıf arasında hem tarihsel hem işlevsel benzerlikler 
bulunmaktadır. Bu çalışmada, İslam vakfı ile Yahudi geleneğindeki hekdeş 
kavramı karşılaştırmalı bir perspektifle incelenecektir.

Birinci bölümde İslam’daki vakıf kavramı ile vakfın hukukî niteliğini 
belirleyen vakfiye ele alınacaktır. İkinci bölümde ise hekdeş kavramı 
incelenecek; bu kurumun tarihî ve siyasî gelişimi özetlendikten sonra iki 
yapı arasındaki benzerlikler ve farklılıklar değerlendirilecektir. Ayrıca mevcut 
kaynaklarda karşılaşılan bazı çelişkiler açıklığa kavuşturulmaya çalışılacak 
ve hekdeş kavramının sınırlarının ne ölçüde belirlenebileceği tartışılacaktır. 
Bu çerçevede mevcut literatürdeki boşluğu doldurmanın ötesine geçerek 
iki yapının paylaştığı ortak yönler ve farklı noktalar tartışılacaktır. Son 
olarak, hekdeş kavramının vakıf kavramını hangi ölçüde karşıladığı Kuhlani 
Sinagogu örneği üzerinden ele alınarak değerlendirilecektir.  Böylece, hem 
kurum tarihi hem de karşılaştırmalı din araştırmacıları açısından yeni bir 



Nejla Doğan  |  201

tartışma zemini sunarak ileride yapılacak araştırmalar için bir başlangıç 
noktası sunulmaktadır. 

1. İslam Hukukunda Vakıf Müessesesi

İslam hukuk literatüründe vakıf işlemi çoğunlukla “vakf ”, “habs 
(hubs)” ve “sadaka” terimleriyle ifade edilir. Arapça kökenli vakıf kelimesi 
sözlükte “durdurma, alıkoyma, ayakta bekletme ve hapsetme” anlamlarına 
gelmektedir.2 İslam ekollerine göre vakfın tanımı farklılık gösterse de hanefi 
hukukuna göre vakıf kavramı şöyle tanımlanmaktadır: “mülk bir malı, 
vakfedenin mülkünde hapsetmek (alıkoymak) ve menfaatlerini tasadduk 
etmekten (sadaka olarak vermekten) ibarettir”.3

Vakıf hukuku, İslam’ın ortaya çıktığı erken döneme dayanmaktadır. Hz. 
Muhammed ile Dört Halife devri, vakıf kurumunun temellerinin atıldığı 
dönemler olarak kabul edilir. Dayanağını yardımlaşma anlayışından alan vakıf 
müessesesinin kökeni, Kur’an4 ve sünnetteki ilgili yaklaşımlarda bulunur. 
İslam Peygamberi tarafından teşvik edilen bir uygulama olması nedeniyle, 
vakıf geleneği zamanla tüm İslam coğrafyasına yayılmıştır. Her ne kadar 
İslam düşüncesi, vakfı başlangıçta tamamen hayır amaçlı bir kurum olarak 
şekillendirmiş olsa da, süreç içinde bunun değiştiği görülmektedir. Hayrî 
vakıfların yanında aile vakıflarının da zamanla ortaya çıktığı anlaşılmaktadır.5

Selçuklu ve Osmanlı dönemlerinde büyük gelişme gösteren vakıf 
müessesesinde, kurulan bir vakfın hukuken geçerli sayılabilmesi için bunun 
resmiyet kazanması gerekir. Vakfın işleyişine dair hükümler ve şartların kadı 
tarafından onaylanmasıyla düzenlenen belgelere vakfiye6 denir. Vakfiyede 
vakfın gelir ve giderleri, yönetim biçimi, görevli kişilerin kimler olduğu 

2	 Nazif Öztürk, Menşe’i ve Tarihi Gelişimi Açısından Vakıflar, Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayını, 
Ankara 1983, s. 26-27; Hacı Mehmet Günay, “Vakıf ”, TDV İslam Ansiklopedisi, C.42, İstanbul 
2012, s. 475.

3	 Ahmet Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, Osmanlı 
Araştırmaları Vakfı, C. 4, İstanbul 2017, s. 93. 

4	  Örnekler için bakınız: “…Öyleyse hayırlarda yarışın …” (Maide Süresi 48. Ayet); “…Her 
biriniz için bir yön tayin ettik; hayırlarda yarışın…” (Bakara Süresi, 148. Ayet).

5	 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, s. 72; Bahaeddin 
Yediyıldız, XVIII. Yüzyılda Türkiye’de Vakıf Müessesesi- Bir Sosyal Tarih İncelemesi, TTK 
Yayınları, Ankara, 2003, s. 25-28. 

6	 Vakfiyelerin XIII. yüzyıla kadar Arapça kaleme alındığı anlaşılmakta, Anadolu’da ilk defa XIII 
ve XIV. yüzyıllarda tanzim edilen bazı vakfiyelerde Arapça’nın yanında Moğolca, Farsça ve 
Türkçe’nin de kullanıldığı görülmektedir. İran coğrafyasında XIV. yüzyıl başlarından itibaren 
Arapça’nın yanı sıra Farsça vakfiyelere rastlanmaktadır. Vakfiyelerde XVI. yüzyıldan itibaren 
Osmanlı coğrafyasında ise genellikle Türkçe olarak kaleme alınmıştır. Osman Gazi Özgüdenli 
“Vakfiye”, TDV İslam Ansiklopedisi, C. 42, İstanbul 2012, s. 465-467.

	 Dotan Arad, “Endowments as a Tool for the Shaping of Community Identity in the Jewish 
Society of Egypt, Palestine, and Syria”, Endowment Studies 7 (2023), s. 24.



202  |  İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik...

ve hangi şartlarda görev yapacakları ile vakıftan kimlerin hangi şekilde 
yararlanacağı ayrıntılı olarak belirtilir ve şahitler huzurunda kadı tarafından 
tasdik edilerek vakfa resmiyet kazandırılır. Vakfiyeler, tarihî belgeler olmanın 
ötesinde sosyal, ekonomik ve kültürel tarih araştırmaları için önemli 
bilgiler sunan kaynaklardır. Özellikle mescid, medrese, dârüşşifâ, hankah 
ve kervansaray vakfiyeleri; eğitim, tıp, sanat ve mimari tarihine dair başka 
kaynaklarda bulunmayan veriler içerir. Ayrıca sıradan insanların, köylülerin 
ve zanaat- ticaret erbabının gündelik yaşamına ilişkin bilgiler içermesi de 
dikkat çekicidir.7 

2. Yahudi Geleneğinde Hekdeş

İslam toplumlarındaki vakıf kurumlarına benzer yapılar Yahudi 
toplumunda da görülmektedir. Yahudilerin yardımlaşma ve dayanışma 
amacıyla kurdukları bu yapıya İbranice hekdeş veya kodeş (qodesh) adı verilir; 
bu terim çoğu zaman Arapça vakıf kavramının karşılığı olarak açıklanmaktadır. 
Arapçadaki h-b-s kökü ile İbranice q-d-sh kökü, her iki kültürde de benzer 
anlam alanlarını karşılayan eş kökenli terimler olarak değerlendirilmiştir.8

Hekdeş kelimesi “kutsal” anlamına gelmektedir. Geleneksel ve erken 
dönem kullanımlarında hekdeş, Kudüs Tapınağı’nın giderlerini karşılamak, 
tapınakta görev yapanların ihtiyaçlarını finanse etmek ve ibadetlerde 
kullanılacak kurbanlık hayvanları temin etmek amacıyla tahsis edilen mülk 
ve gelirleri ifade ederdi. Dolayısıyla bu hayır veya vakıf niteliğindeki mülkler, 
Kudüs’teki eski Tapınak’a ait kutsal statünün bir uzantısı kabul edilmiş; 
aynı hukuki ve dini kurallara tabi tutulmuş ve ayrıcalıklı bir konuma sahip 
görülmüştür. Ancak sonraki (post-biblikal) dönemlerde kavramın kapsamı 
genişleyerek sinagogların, dinî kurumların ve yoksulların ihtiyaçlarını 
karşılayacak daha yaygın bir çerçeveye bürünmüştür.9 

Yahudilikte hayırseverlik dinî bir yükümlülük olup bir mitzvah (dini 
emir) niteliği taşır. Ortaçağ İspanya’sında Sefarad Yahudileri tarafından 
sinagoglara, bet midraşlara (dinî derslerin yapıldığı eğitim mekânları) ve 

7	 Özgüdenli, “Vakfiye”, s. 465-466; Mübahat Kütükoğlu, Osmanlı Belgelerinin Dili (Diplomatik), 
Kubbealtı Neşriyat, İstanbul 1998, s. 359- 368. M. Fuad Köprülü, İslâm ve Türk Hukuk Tarihi 
Araştırmaları ve Vakıf Müessesesi (haz. Orhan F. Köprülü), Akçağ Yayınları, Ankara 2005, s. 
344-347.

8	 Moshe Gil, “The Earliest Waqf Foundations Author”, Journal of Near Eastern Studies, C. 57, 
No. 2, 1998, s. 126.

9	 Miriam Frenkel, “From Now on it is Heqdesh: Jewish Pious Foundation in the Medieval 
Lands of Islam”, Sabine Mohasseb Saliba, (ed.), Les Fondations pieuses waqfs chez les chrétiens et 
les juifs: Du Moyen Âge à nos jours, Paris: Geuthner 2016, s. 85; Mark R. Cohen, Poverty and 
Charity In The Jewish Community of Medieval Egypt, Princeton University Press, Oxford 2005, 
s. 200. 



Nejla Doğan  |  203

yoksullara yapılan bağışlar “hekdeş” olarak adlandırılırdı. Aynı terim, cemaat 
(kehilla) tarafından yönetilen; sinagog bakımı, öğretmenlerin istihdamı ve 
yoksullara yardım gibi toplumsal ihtiyaçlar için kullanılan fonları da ifade 
etmekteydi. Bu yönüyle hekdeş, işlevsel bakımdan İslami vakıf kurumuna 
önemli ölçüde benzemektedir.10

Hekdeş kapsamında toplanan kaynaklar yalnızca dinî ve eğitim 
amaçlı hizmetlere değil, aynı zamanda sosyal dayanışma faaliyetlerine de 
aktarılmıştır. Bu çerçevede hevra kadişa olarak bilinen cenaze hizmetleri ile 
bikur holim adı verilen hasta ziyaretleri ve bakım hizmetleri de bu fonlarla 
desteklenmekteydi. Ortaçağ’da “hekdeş” adı verilen bazı yapılarda sağlık 
hizmeti verilmesi yaygınlaşmış; ihtiyaç sahibi hastalar bu mekânlarda tedavi 
görmüştür.11 Zamanla Avrupa’daki hekdeş kurumunun işlevi özellikle tıbbî 
bakım üzerinde yoğunlaşmış ve terim neredeyse “Yahudi hastanesi” anlamında 
kullanılmaya başlanmıştır. Nitekim birçok Yahudi topluluğu, yoksullar için 
sağlık hizmeti sunmak amacıyla hekdeşler tarafından kurulan ve sürdürülen 
hastaneler aracılığıyla bu geleneği yaşatmıştır. Osmanlı döneminde de Yahudi 
cemaatleri, kendi hastanelerini kurarak bu tarihsel yapıyı devam ettirmiştir.12

3. İki Semavi Gelenekte Hayırseverlik: Hekdeş ve Vakıf Sisteminin 
Karşılaştırılması 

Hekdeş kurumu, Kudüs Tapınağı ile ilişkilendirilen kutsallık anlayışı 
nedeniyle, toplumsal yarara adanan her unsurun aslında Tanrı’ya sunulmuş 
kabul edildiği bir inanç temeline dayanır. Benzer bir yaklaşım İslam 
hukukunda da görülür; mâl al-muslimîn (Müslümanların malı) ile mâl Allâh 
(Tanrı’nın malı) kavramları özdeş anlamlar taşır. Dolayısıyla her iki gelenekte 
de bağış, bireysel mülkiyet alanından çıkarak Tanrı adına kamu yararına 
tahsis edilmiş kalıcı bir statü kazanır.13  

Her ne kadar hekdeş ilk bakışta durağan bir yapıya sahipmiş izlenimi 
verse de, Ortaçağ boyunca Yahudi cemaatlerinin ekonomik ve sosyal 

10	 Fazıla Derya Agiş, “Pink Angels: Cultural Reproduction Through The Therapies Provided By 
A Jewish Women’s Organization In Or-Ahayım Hospital In Istanbul”, METU Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, Ankara 2012, s. 44; Judah D. Galinsky, “Jewish Charitable 
Bequests and the Hekdesh Trust in Thirteenth-Century Spain”, The Journal of Interdisciplinary 
History, C. 35, No. 3, 2005, s. 425-426. 

11	 Jessica Marglin, “Poverty and Charity in a Moroccan City: A Study of Jewish Communal 
Leadership in Meknes, 1750-1912”, The Convergence of Judaism and Islam, ed. Michael M. 
Laskier and Yaacov Lev, Gainesville: University Press of Florida, 2011, s. 308; Madeline 
Kochen, “It Was Not for Naught That They Called It Hekdesh: Divine Ownership and the 
Medieval Charitable Foundation”, Jewish Law Association Studies, XVIII, 2008, ss. 131–142.

12	 Cohen, Poverty and Charity, s 203; s. 240.
13	 Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 86.



204  |  İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik...

örgütlenmesinde giderek daha merkezi bir konuma yerleşmiş ve karmaşık 
bir kurumsal yapıya dönüşmüştür. Bu yönüyle hekdeş, İslam dünyasında 
vakfın üstlendiği toplumsal işlevlerin Yahudi toplumundaki karşılığı olarak 
değerlendirilmiştir. Her iki kurumun bağış mantığı da benzerlik gösterir: 
Bağış, kurucunun ölümünden sonra dahi “ebedî” kabul edilen bir hukuki 
statüyle varlığını sürdürür.14

İslam vakıfları camilerden hastanelere, eğitim kurumlarından yoksullara 
yardım ve cenaze hizmetlerine kadar geniş bir yelpazede kamusal görevler 
üstlenmiştir. Yahudi hekdeşi de cemaatin ekonomik, dinî ve sosyal 
ihtiyaçlarını karşılayan temel mekanizmayı oluşturmuş; gelirleri ağırlıkla 
cemaat görevlileri, öğretmenler ve din âlimlerinin maaşlarına tahsis 
edilmiştir. Bu sayede cemaatin dinî ve eğitsel hayatı sürdürülebilir bir şekilde 
desteklenmiştir.15

Eğitime verilen destek, üç semavî dinde farklı anlamlar taşımaktadır. 
Ortaçağ Yahudi toplumunda hekdeş, özellikle Kudüs’teki yeshivaların 
giderlerinin karşılanmasında belirleyici bir rol üstlenilmiştir. Benzer şekilde, 
İslam geleneğinde eğitim desteği, nesiller boyu devam etmesi nedeniyle 
“sadaka-i cariye” kapsamında değerlendirilmiştir. Buna karşılık Hristiyanlıkta 
eğitim, uzun süre dinî bir yükümlülük olarak kurumsallaşmamıştır. Bu 
karşılaştırma, hekdeş ile İslam vakfı arasında belirli kurumsal benzerlikler 
bulunsa da, dinî önceliklerin ve toplumsal işlevlerin farklı geleneklerde 
birbirinden ayrıldığını göstermektedir.16

Kutsal metinlere göre Yahudilerin hekdeş fonlarıyla ayrılan parayı ticarette 
kullanmaları yasaktır. Ancak uygulamada bu ilkeye tam olarak uyulmadığı, 
yoksullar için tahsis edilen hekdeş gelirlerinin zaman zaman avans ödemeleri, 
borç kapatma ya da benzeri özel işlemler için kullanıldığı görülmektedir.17 
Benzer bir durum İslâm vakıf sistemi için de geçerlidir. İslâm hukukunda 
tartışmalı bir alan olan para vakıfları üzerine yapılan araştırmalar, bu vakıfların 
fiilen ticari kredi sağladıklarını ortaya koymaktadır. Ayrıca vakıfların borç 
verme yoluyla ticareti finanse ettikleri de bilinir. Dolayısıyla her iki gelenekte 
de dinî bağışların belirli ticari işlemlere dolaylı veya doğrudan finansman 
sağladığı söylenebilir.18

14	 Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 86
15	 Cohen, Poverty and Charity, s. 197; 200- 201.
16	 Zachary Chitwood-Esther Möller, “Foundations and the Power of Giving Christian, Jewish 

and Muslim Perspectives”, Endowment Studies, 4, 2020, s. 1-9.
17	 Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 91-92.
18	 Murat Çizakça, A History of Philanthropic Foundations, Bogazici University Press, İstanbul 

2000, s. 25.



Nejla Doğan  |  205

İslam dünyasında vakfı yöneten nâzır veya mütevelli, vakfın sürekliliğini 
ve toplumsal işlevini gözeten resmî yönetici konumundadır. Yahudi 
hekdeşlerinde de zamanla benzer bir yapı ortaya çıkmış; hekdeş mülklerinin 
idaresi doğrudan mahkeme gözetiminden alınarak, Müslüman dünyasındaki 
nâzır veya mütevelliyi andıran maaşlı bir görevliye devredilmiştir. Bu model, 
bağışçının hem bağışını güvence altına almasını hem de hayrın ölümden 
sonra kesintisiz devamını sağlamıştır.19

Üç semavi dinde hayırseverlik ortak bir temel ilke olmakla beraber, 
hayır anlayışı katı bir teolojik çerçeveye indirgenemez. Bu durum, yardım 
pratiğinin kültürler arasında karşılıklı etkileşime açık olmasını sağlamış 
ve farklı geleneklerdeki hayır kurumları arasında doğal benzerliklerin 
oluşmasına zemin hazırlamıştır. Nitekim, vakıf ve hekdeş belgeleri çoğu 
zaman bağışçıların kişisel motivasyonlarını açıkça ifade etmese de, satır 
aralarından amaçlarına dair önemli ipuçları yakalamak mümkündür. Örneğin 
Kuzey Kastilya’dan bir kadın, yeni bir sinagogun inşa edilmesi ve burada 
duaların okunması için bir hekdeş kurmuş; bağışını “Ruhumun faydası için, 
sahip olduğum tüm evleri bağışlıyorum” sözleriyle açıklamıştır.20 Benzer bir 
yaklaşım İslam’daki vakıf geleneğinde de görülür. Vakıf, “sadaka-ı cariyye” 
yani kalıcı sadaka olarak değerlendirilir ve ölümden sonra sevabı devam eden 
iyiliklerden biri kabul edilirdi. Bu nedenle, vakfiyelerde tüm yararlanıcılar 
ortadan kalktığında son faydalanıcı olarak yoksulların kaydedilmesi oldukça 
yaygındır. Yahudi hekdeşinin temel niteliği de büyük ölçüde bu anlayışla 
örtüşür. Gelirinin yalnızca bir kısmı doğrudan yardım olarak dağıtılsa bile, 
hekdeş esasen yoksullara adanmış bir kurum olarak kabul edilirdi. Bu nedenle 
kaynaklarda hekdeşin sık sık “yoksullar için” şeklinde anıldığı, bazı hekdeş 
mülklerinin ise “yoksulların mülkü” olarak kaydedildiği görülür. Fustat’taki 
bir hekdeşin özellikle Kudüs’ün yoksullarına tahsis edilmesi de bu yaklaşımın 
dikkat çekici örneklerinden biridir.21

Memlük döneminde vakıfların gelişiminde, dinî kurumların inşası ve 
bakımı yoluyla prestij elde etme arzusu önemli bir rol oynamıştır. Benzer 
bir durum Mısır’daki Yahudi hekdeşlerinde de görülür; pek çok hekdeş 
kurucusunun adıyla anılır (örneğin “el-Barkî’nin evi”) ve bu yönüyle bir anma 
işlevi üstlenir. Her ne kadar vakıf ve hekdeş kurmanın birincil amacı dinî 
gerekçeler ve ölüm sonrası sevabın devamını sağlamak olsa da, bu kurumlar 
aynı zamanda toplumsal saygınlık kazandıran birer prestij aracı olarak 

19	 Galinsky, “Jewish Charitable Bequests”, s. 439. Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 92-
94.

20	 Galinsky, “Jewish Charitable Bequests”, s. 431-433.
21	 Cohen, Poverty and Charity, s. 203.



206  |  İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik...

kullanıldığı açıktır. Bu nedenle hem İslam hem de Yahudi toplumlarında 
pek çok vakıf ve hekdeş, kurucusunun adını yaşatan birer prestij ve hatıra 
kurumu niteliği kazanmıştır.22

İki geleneğin önemli benzerliklerinden biri, dinî aracılığın bulunmayışıdır. 
Yahudi toplumunda ibadet kolektif bir nitelik taşır ve bağış karşılığında 
dua eden ayrı bir ruhban sınıfı yoktur. İslam toplumunda da hayır ve 
sevap ilişkisi herhangi bir din adamının aracılığına bağlı değildir; yapılan 
bağış doğrudan Allah rızası için kabul edilir. Bu ortak özellik, Yahudi ve 
İslam hayır anlayışlarının Hristiyan hayır geleneğinden belirgin biçimde 
ayrıldığını gösteren temel noktalardan biridir; zira Hristiyanlıkta tarihsel 
olarak din adamlarının aracılığı, bağış karşılığında icra edilen dualar ve kilise 
kurumunun merkezi rolü hayır sisteminin temelini oluşturur.23

Yahudi hekdeşi genel yapısı bakımından İslam vakfına benzemekle 
birlikte, bazı temel noktalarda ondan ayrılır. Bu farkların başında, İslam’daki 
vakf-ı ehlî modeline karşılık gelebilecek bir aile vakfının Yahudi toplumunda 
bulunmayışı gelir. Geniza belgelerinde görülen Yahudi hayır kurumları, 
Tapınak ve sinagogun kutsal mülklerinde olduğu gibi, esasen kamusal ve dinî 
ihtiyaçlara hizmet eden bir anlayışla düzenlenmiştir. Bu nedenle bağışların 
aile bireylerine tahsisi yaygın bir uygulama değildir.24

Bazı araştırmalarda hekdeşlerde aile fertlerinin yararına bağış yapmanın 
tamamen yasak olduğu ileri sürülse de, bu görüş hukuki bir zorunluluk 
değil, pratik bir geleneğin sonucudur. Yahudi hukukunda aile lehine bağışı 
açıkça yasaklayan bir hüküm yoktur; ancak bağışların büyük ölçüde kamusal 
amaçlara yönelmesi yaygın pratikle açıklanabilir. Ortaçağ Mısır’ında nadiren 
de olsa akrabalara belirli yararlar sağlayan hekdeş örneklerine rastlanması 
bunu doğrular. Goitein Geniza belgeleri üzerinden yola çıkarak oluşturduğu 
eserinde Kahire’deki Yahudiler tarafından aile vakfı şeklinde teşekkül eden 
vakıfların varlığına değinmiştir.25 Yine benzer şekilde, Frenkel’in incelediği 
bazı belgelerde mülklerin önce akrabalara bırakıldığı, soy tükendiğinde ise 
hekdeşe devredildiği görülmektedir. Ayrıca “ṣadaka” fiilinin kişinin kendi 
çocuklarına yaptığı bağışlar için bile kullanılabilmesi, soy ilişkisini dışlayan 
katı bir modelin olmadığını gösterir. Buna karşılık hem Osmanlı hem de 
genel İslam pratiğinde aile lehine vakıf kurmak son derece yaygındır. 

22	 Cohen, Poverty and Charity, s. 203.
23	 Galinsky, “Jewish Charitable Bequests”, s. 436-437.
24	 Timur Kuran, “The Provision of Public Goods under Islamic Law: Origins, Impact, and 

Limitations of the Waqf System”, Law & Society Review, C. 35, No. 4, 2001, s. 848.
25	  S. D. Goitein, A Mediterranean Society: The Jewish Communities of the Arab World as Portrayed 

in the Documents of the Cairo Geniza, Berkeley, University of California, 1971, s. 112-140.



Nejla Doğan  |  207

Bunun önemli nedenlerinden biri, Müslüman miras hukukunun kısıtlarını 
aşma ve aile mülkünü koruma arzusudur. Böylece aile vakfı İslam tarihinde 
kurumsallaşmış bir gelenek hâline gelirken, Yahudi bağış pratiği daha 
ziyade kamusal yararı önceleyen bir yapıda gelişmiştir. Bu karşılaştırma, 
benzerliklere rağmen iki kurumun bağış tercihleri bakımından farklı yönlere 
sahip olduğunu açık biçimde ortaya koyar.

Her iki toplumda da bağışçı mülkünü veya parasını belirli bir amaca- dinî 
hizmet, eğitim veya kamusal fayda- tahsis ederek kurumu oluşturur. Bağışçı, 
vakfının şartlarını belirleme hakkına sahiptir ve bu şartların değiştirilmesi 
kural olarak yasaktır. Ancak Maimonides, Yahudi hukukuna ilişkin bir 
responsa metninde, bu kuralın yalnızca bağış belgesinde açık bir yasaklayıcı 
hüküm bulunması hâlinde geçerli olduğunu; aksi takdirde şartların değişen 
koşullara göre yeniden düzenlenebileceğini belirtir. Hukuk ile uygulama 
arasındaki bu esneklik, hekdeşin Yahudi toplumundaki merkezi konumunu 
göstermesi açısından önemlidir.26 

Bağışların geçerliliği her iki toplumda da mahkeme tarafından onaylanır.27 
Ancak belge düzeni bakımından iki kurum arasında belirgin farklar vardır. 
Müslüman vakfiyeleri son derece ayrıntılı olup yararlanıcıları, mütevelliyi ve 
yönetim esaslarını açık biçimde tanımlar. Yahudi hekdeşinde ise daha esnek 
bir yapı söz konusudur; bir mülkün hekdeş olarak beyan edilmesi işlemin 
geçerliliği için yeterli görülürdü. Bu esneklik zaman zaman hukuki ihtilaflara 
yol açmış ve hekdeş bağışları çeşitli anlaşmazlıklara konu olmuştur.28 
Mahkeme kayıtları, hekdeşin kapsamı, mülkün sınırları, gelirlerin paylaşımı 
ve hangi bağışların hekdeş sayılacağı gibi konularda sıkça anlaşmazlıklar 
yaşandığını göstermektedir.

Bu tür ihtilafların niteliğini gösteren dikkat çekici örneklerden biri 
Yemen’deki Kuhlani Sinagogu davasıdır. Sinagogun hahamı Yusuf Salih, 
cemaatinin desteğiyle ibadet düzeninde reform yapmaya karar vermişti. 
Bu girişim, Yahudi reformunu savunan Dor Deʾah hareketiyle uyumluydu. 
Ancak üç cemaat üyesi bu değişikliklere karşı çıktı ve onlardan biri olan 
Salih b. Yahya Salih, sinagogun kendisine ait olduğunu ileri sürerek reformu 
engellemek amacıyla Müslüman mahkemesine başvurdu.29

26	 Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 91-92.
27	 Frenkel, “From Now on it is Heqdesh”, s. 90.
28	 Haim Gerber, Crossing Borders: Jews and Muslims in Ottoman Law, Economy and Society, The 

ISIS Press, Istanbul 2008, s. 161
29	 Mark S. Wagner “Halakhah Through the Lens of Shari῾ah: The Case of the Kuhlani Synagogue 

in Sana”, The Convergence of Judaism and Islam, Religious, Scientific and Cultural Dimensions, 
ed. Michael M. Laskier and Yaacov Lev, United States of America 2011, s. 126-128.



208  |  İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik...

 Yemen’de gayrimüslim cemaatler dâhil tüm hukukî meselelerde nihai 
karar mercii olan İmam Yahya, Yahudi işleri konusunda güvendiği isimlerden 
ve Dor Deʾah hareketinin önde gelenlerinden R. Salim Said el-Cemal’den 
yardım istedi. Ona sinagogun hukuki statüsüne ilişkin İbranice belgeleri 
Arapça’ya çevirmesini emretti; adil olması için karşı taraftan bir haham olan 
R. Amram Koraḥ’a da aynı belgeleri çevirmesi talimatını verdi. Belgelerde 
sinagogla bağlantılı olarak sıkça geçen hekdeş (adanan/kutsal mülk) terimi 
R. A. Koraḥ tarafından “vakıf ” olarak çevrildi. Ancak İslam hukuku 
sinagogların vakıf hâline getirilmesini tanımadığından, bu çeviri Müslüman 
yöneticilerin sinagogu özel mülk olarak kabul etmesini ve reformcuların 
meşruiyet zemininin zayıflamasını amaçlıyordu. R. el-Cemal ise hem 
hekdeşin vakıfla eş anlamlı olduğunun farkındaydı hem de İslam hukukunun 
gayrimüslim ibadethaneleri için vakfı tanımadığını biliyordu. Bu nedenle 
rakibinin hamlesine karşı hekdeşi ibâhah (kamu mülkü) olarak çevirdi. Fakat 
bu çeviri, Ṣana’daki önde gelen Müslüman hukukçuların ve hutbelerde bunu 
eleştiren sıradan Müslümanların sert tepkisini çekti.30

Davanın Müslüman mahkemelerine taşınması, Ṣana’daki yaklaşık yirmi 
sinagogun tamamının geleceğini belirsiz hâle getirdi; çünkü gayrimüslim 
ibadethanelerinin vakıf statüsü İslam hukuku açısından zaten tartışmalıydı. 
İslam hukukunda bir vakfın kurulabilmesi, kurucunun Allah’a yakınlık 
sağlayan bir fiil (qurbah) işlemesine bağlıdır. Bir gayrimüslimin böyle 
bir fiili gerçekleştirme ehliyeti ise tartışmalıdır. Bu nedenle gayrimüslim 
ibadethanelerinin vakıf statüsü hukuken sorunludur.31 

Uzun süren tartışmalardan sonra İmam Yahya şu şekilde hükmünü 
verdi: “Eğer Yahudiler huzurumuza ‘vakıf ’ iddiasıyla gelirlerse, bu iddiayı 
reddetmek ve geçersiz kılmak bize düşer. Ama karşımıza ‘kamu mülkü’ 
diyerek gelirlerse- her ne kadar aralarında bunun vakıf anlamına geldiğini 
bilsek de- bu iddiayı kabul etmek zorundayız. Çünkü sinagoglar için vakıf 
hukuku İslam hukukunda yer almamaktadır”.32

Bu dava, hekdeş ile vakıf arasındaki hukuki sınırların nasıl şekillendiğini 
ve farklı hukuk sistemlerinin karşılaşması sırasında kavramsal dönüşümlerin 

30	 Wagner “Halakhah Through the Lens of Shari῾ah”, s. 129-134. 
31	 Sünnî hukukçular, gayrimüslimlerin yoksullara veya kendi cemaatlerine yarar sağlayacak 

vakıflar kurmasını genellikle sakıncalı görmemiştir; nitekim Osmanlı İmparatorluğu’nda 
gayrimüslimler şerʿî mahkemelere başvurarak vakıf kurabilmişlerdir. Ancak bir gayrimüslim 
ibadethanesinin vakıf statüsü kazanması Sünnî hukuk açısından açık bir sorun teşkil etmiş 
ve bu nedenle bir sinagogun vakıf olarak tescili hukuken yasaklanmıştır. Johannes Pahlitzsch. 
“Christian Waqf in the Early and Classical Islamic Period (Seventh to the Twelfth Centuries).” 
Ed. Sabine Mohasseb Saliba. Les Fondations pieuses waqfs chez les chrétiens et les juifs: Du Moyen 
Âge à nos jours. Paris, s. 34.

32	 Wagner “Halakhah Through the Lens of Shari῾ah”, s. 131.



Nejla Doğan  |  209

nasıl ortaya çıktığını gösteren önemli bir örnektir. Hekdeş, tıpkı vakıf gibi 
dini amaçla tahsis edilen; devri, satışı ve vergilendirilmesi kısıtlanan bir mülk 
biçimidir. Ancak İslam hukuku, gayrimüslimlerin bu tür vakıflar kurmasını 
tanımadığından, el-Cemal’in terminolojik çözümü hem Yahudi topluluğunun 
dini özerkliğini korumuş hem de Şeriat ile uyumu mümkün kılmıştır.

Kuhlani Sinagogu davası, hekdeşin Yahudi hukukundaki işlevinin 
Müslüman mahkemeler tarafından nasıl yorumlandığını da açıkça ortaya 
koyar. Müslüman hukukçular, gayrimüslimlerin vakfa benzer bir kurum 
oluşturmasına ilkesel olarak mesafeli olsa da, el-Cemal’in terminolojik çözümü 
pratik bir uzlaşma sağlamıştır. Böylece şeriatın üstünlüğü korunurken, Yahudi 
cemaatinin ibadet düzenini tamamen kaybetmesinin de önüne geçilmiştir.

Sonuç

Bu çalışma İslam dünyasındaki vakıf kurumu ile Yahudi geleneğinde 
önemli yer tutan Hekdeş yapısını karşılaştırmalı bir yöntemle ele alarak 
iki geleneğin hayır pratiklerini yeniden değerlendirmeyi amaçlamıştır. Her 
iki medeniyetteki vakıf ve hekdeş kavramları tarihsel, hukuki ve sosyo-
ekonomik boyutlarıyla incelenmiş; sonuçta iki önemli yapının yalnızca 
kavramsal bir benzerlikten ibaret olmadığı, aksine hayır motivasyonları gibi 
yapıyı şekillendiren kurumsal unsurlar bakımından da paralellikler taşıdığı 
tespit edilmiştir. İnceleme, her iki kavramın ortak bir teolojik zemine sahip 
olmasının yanı sıra benzer bir hayır anlayışına dayandığını göstermektedir. 
Böylece hekdeş ve vakfın tarih boyunca karşılıklı etkileşim içinde gelişen 
yapılar olduğu ortaya konmuştur. 

Çalışmanın temel hedeflerinden biri, vakıf- hekdeş ilişkisini tek yönlü 
bir etkileşim çerçevesine hapsetmek yerine karşılıklı kültürel ve sosyal temas 
bağlamında değerlendirmektir. Bu doğrultuda İslam- Yahudi dünyasındaki 
hayırseverlik anlayışının yalnızca kendi medeniyetlerine özgü iç dinamiklerle 
şekillenmediği, farklı kültürlerle kurulan etkileşimlerden de beslendikleri 
ortaya konulmaya çalışılmıştır. Bu bağlamda hekdeş kurumunun tarihsel 
gelişimi ele alınırken Kutsal Tapınak döneminden sonraki yüzyıllarda nasıl 
dönüşerek devam ettiği gösterilmiş; böylece hem vakfın hem de hekdeşin 
durağan bir yapı olmadığı, değişen toplumsal ve ekonomik koşullara göre 
yeniden şekillenen dinamik bir kurum olduğu vurgulanmıştır. 

Benzerliklerin yanı sıra iki gelenek arasında belirgin ayrışmalar da tespit 
edilmiştir. Özellikle aile vakfı modeline ilişkin karşılaştırmalar, her iki 
toplumun değerler sistemi açısından önemli bir farklılık ortaya koymaktadır. 
Müslüman toplumlarda miras hukukunu aşma veya aile mülkünü koruma 
motivasyonu etkili bir unsurken, Yahudi toplumlarında hekdeş bağışlarının 



210  |  İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik...

kamusal yararı öncelemesi ve bireysel çıkarın üzerinde cemaat yararının 
tercih edilmesi dikkat çekici bir ayrışma noktasıdır.

Çalışmanın önemli katkılarından biri, hukuki ve idari uygulamalarda 
ortaya çıkan esneklik ve farklılıkların değerlendirilmesidir. Yahudi geleneğinde 
hekdeş bağışlarının belge düzeni daha esnekken, İslam toplumlarında vakfiye 
kayıtlarının daha ayrıntılı ve formel bir yapıya sahip olduğu görülmektedir. 
Bu farklılık zaman zaman uygulamada anlaşmazlıklara yol açmış; hekdeş 
bağışlarının sınırları, kapsamı ve gelir paylaşımı sıkça ihtilaf konusu olmuştur. 
Bu durum Kuhlani Sinagogu örneğinde açık biçimde görülmekte; söz 
konusu örnek, hekdeşin tarihsel bağlamda ne kadar karmaşık bir işleyişe sahip 
olduğunu göstermesi bakımından ayrıca önem taşımaktadır. Kuhlani vakası, 
yalnızca kurumların tarihsel topluluklar içinde nasıl işlediğini değil, aynı 
zamanda hangi toplumsal ihtiyaçlara yanıt verdiğini anlamayı kolaylaştıran 
somut bir örnek niteliğindedir.

Genel olarak değerlendirildiğinde, bu çalışma vakıf ve hekdeş kurumlarının 
her iki medeniyette de hangi dinamiklerle şekillendiğini açıklamaya katkı 
sağlamaktadır. Böylece, hem mevcut literatürdeki boşlukları doldurmakta 
hem de iki geleneğin paylaştığı ortak yönler ile farklılaştığı noktaları 
bütüncül bir bakışla ortaya koymaktadır. Bu yönüyle çalışma hem kurum 
tarihi hem de karşılaştırmalı din araştırmaları açısından ortak bir tartışma 
zemini sunmakta ve gelecekte yapılacak araştırmalar için önemli bir başlangıç 
noktası oluşturmaktadır.



Nejla Doğan  |  211

Kaynakça

Agiş, Fazıla Derya. “Pink Angels: Cultural Reproduction Through The Thera-
pies Provided By A Jewish Women’s Organization In Or-Ahayım Hos-
pital In Istanbul”, METU Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 
Ankara 2012.

Akgündüz, Ahmet. İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 
Osmanlı Araştırmaları Vakfı, C. 4, İstanbul 2017.

Arad, Dotan. “Endowments as a Tool for the Shaping of Community Identity 
in the Jewish Society of Egypt, Palestine, and Syria”, Endowment Studies 
7 (2023), ss. 22–43.

Chitwood, Zachary - Möller, Esther. “Foundations and the Power of Giving Ch-
ristian, Jewish and Muslim Perspectives”, Endowment Studies, 4, 2020, 
ss. 1-9.

Cohen, Mark R.  Poverty and Charity In The Jewish Community of Medieval Egypt, 
Princeton University Press, Oxford 2005.

Çizakça, Murat. A History of Philanthropic Foundations, Bogazici University 
Press, İstanbul 2000.

Frenkel, Miriam, “From Now on it is Heqdesh”: Jewish Pious Foundation in the 
Medieval Lands of Islam”, Sabine Mohasseb Saliba, (ed.), Les Fondations 
pieuses waqfs chez les chrétiens et les juifs: Du Moyen Âge à nos jours, Paris 
Geuthner 2016, ss. 85-99.

Galinsky, Judah D., “Jewish Charitable Bequests and the Hekdesh Trust in Thir-
teenth-Century Spain”, The Journal of Interdisciplinary History, C. 35, No. 
3, 2005, ss. 423-440.

Gerber, Haim. Crossing Borders: Jews and Muslims in Ottoman Law, Economy and 
Society, The ISIS Press, Istanbul 2008.

Gil, Moshe. “The Earliest Waqf Foundations Author”, Journal of Near Eastern 
Studies, C. 57, No. 2, 1998, ss. 125-140.

Goitein, S. D., A Mediterranean Society: The Jewish Communities of the Arab Wor-
ld as Portrayed in the Documents of the Cairo Geniza, Berkeley, University 
of California, 1971,

Günay, Hacı Mehmet.  “Vakıf ”, TDV İslam Ansiklopedisi, C.42, İstanbul 2012, 
ss. 475-479.

Kochen, Madeline. “It Was Not for Naught That They Called It Hekdesh: Di-
vine Ownership and the Medieval Charitable Foundation”, Jewish Law 
Association Studies, XVIII, 2008, ss. 131–142.

Köprülü, M. Fuad. İslâm ve Türk Hukuk Tarihi Araştırmaları ve Vakıf Müessese-
si (haz. Orhan F. Köprülü), Akçağ Yayınları, Ankara 2005.



212  |  İslam ve Yahudi Geleneklerinde Hayır Kurumları: Vakıf- Hekdeş İlişkisine Yönelik...

Kuran, Timur. “The Provision of Public Goods under Islamic Law: Origins, 
Impact, and Limitations of the Waqf System”, Law & Society Review, C. 
35, No. 4, 2001, ss. 841-898.

Kütükoğlu, Mübahat. Osmanlı Belgelerinin Dili (Diplomatik), Kubbealtı Neşri-
yat, İstanbul 1998.

Marglin, Jessica. “Poverty and Charity in a Moroccan City: A Study of Jewish 
Communal Leadership in Meknes, 1750-1912”, The Convergence of Juda-
ism and Islam, ed. Michael M. Laskier and Yaacov Lev, Gainesville: Uni-
versity Press of Florida, 2011, ss. 299-323.

Özgüdenli, Osman Gazi. “Vakfiye”, TDV İslam Ansiklopedisi, C. 42, İstanbul 
2012, s. 465-467.

Öztürk, Nazif.  Menşe’i ve Tarihi Gelişimi Açısından Vakıflar, Vakıflar Genel Mü-
dürlüğü Yayını, Ankara 1983.

Pahlitzsch, Johannes. “Christian Waqf in the Early and Classical Islamic Period 
(Seventh to the Twelfth Centuries).” Ed. Sabine Mohasseb Saliba. Les 
Fondations pieuses waqfs chez les chrétiens et les juifs: Du Moyen Âge à nos 
jours. Paris, ss. 33–56.

Wagner, Mark S., “Halakhah Through the Lens of Shari῾ah: The Case of the 
Kuhlani Synagogue in Sana”, The Convergence of Judaism and Islam, Re-
ligious, Scientific and Cultural Dimensions, ed. Michael M. Laskier and 
Yaacov Lev, United States of America 2011.

Yediyıldız, Bahaeddin.  XVIII. Yüzyılda Türkiye’de Vakıf Müessesesi- Bir Sosyal Ta-
rih İncelemesi, TTK Yayınları, Ankara, 2003.


