


İbnü’l-Fârız’ın 
Kasîde-i Tâiyye’sinde 

Seyr u Sülûk
(Nâblusî Şerhi Bağlamında)

Zeliha ÖNER



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk
(Nâblusî Şerhi Bağlamında)
Zeliha ÖNER

ISBN (PDF): 978-625-5757-86-9

DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub978

Language: Turkish
Publication Date: 2025
Cover design by Mehmet Çakır
Cover design and image licensed under CC BY-NC 4.0
Print and digital versions typeset by Çizgi Medya Co. Ltd.

Suggested citation:
Öner, Z. (2025). İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhi Bağlamında).
Özgür Publications. DOI: https://doi.org/10.58830/ozgur.pub978. License: CC-BY-NC 4.0

The full text of this book has been peer-reviewed to ensure high academic standards. For full review policies, see 
https://www.ozguryayinlari.com/ 

Published by
Özgür Yayın-Dağıtım Co. Ltd.
Certificate Number: 45503

15 Temmuz Mah. 148136. Sk. No: 9 Şehitkamil/Gaziantep
+90.850 260 09 97
+90.532 289 82 15
www.ozguryayınlari.com
info@ozguryayinlari.com

This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercîal 4.0 International 
(CC BY-NC 4.0). To view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/ 
This license allows for copying any part of the work for personal use, not commercîal use, providing 
author attribution is clearly stated.



| iii |

Önsöz

Tasavvufî düşüncenin en güçlü ifâde biçimlerinden biri olan şiir, çoğu zaman 
nesirde dile getirilemeyen mânevî hakîkatleri yoğun, sembolik ve veciz bir 
şekilde aktarır. Bu sebeple sûfî şâirlerin kaleme aldığı eserler, yalnızca edebî 
bir değer taşımakla kalmaz; aynı zamanda tasavvufî düşüncenin tevarüsünde ve 
derinliklerinin anlaşılmasında önemli bir işlev üstlenir.

İbnü’l-Fârız (576/1181-632/1235), bu bağlamda yalnızca Arap edebiyatının 
değil, İslâm düşünce târihinin de en etkili şahsiyetlerinden biri olarak öne çıkar. 
“Âşıkların Sultanı” (sultânü’l-âşıkîn) unvanıyla tanınan İbnü’l-Fârız, özellikle 
et-Tâiyyetü’l-kübrâ adlı kasîdesiyle geniş bir şerh literatürüne konu olmuş, bu 
kasîde İbn Arabî’nin Fusûsu’l-Hikem’i ile birlikte tasavvuf düşüncesinin temel 
metinlerinden biri olarak değerlendirilmiştir. Eserde işlenen derin tasavvufî 
remizlerin anlaşılması, târih boyunca yazılan şerhler sâyesinde mümkün 
olabilmiştir.

Nâblusî (ö. 1143/1731), İbn Arabî ekolünü sürdüren velûd bir mutasavvıf 
ve mütefekkirdir. Onu farklı kılan yönlerden biri, İbnü’l-Fârız’ın et-Tâiyyetü’l-
kübrâ beyitlerinin yanı sıra bütün Dîvânını şerh etmiş olmasıdır. Bu kapsamlı 
şerh çalışması, hem klasik şerh geleneğinin devamlılığını göstermesi hem de 
tasavvufî yorum çeşitliliğini ortaya koyması bakımından ayrı bir önem taşır. 
Elinizdeki eser, Nâblusî’nin et-Tâiyyetü’l-kübrâ şerhini tasavvufî bağlamda 
ele almakta; metnin sembolik boyutlarını, kavramsal zenginliğini ve İbn Arabî 
sonrası tasavvuf düşüncesi içindeki yerini incelemektedir.

Bu kitap, 2014 yılında Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde 
hazırladığım doktora tezimin gözden geçirilmiş ve yeniden düzenlenmiş hâlidir. 
Kitaplaştırma sürecinde, üslup bakımından daha akıcı bir dil tercih edilmiş, 
ayrıca çeşitli eklemeler ve düzeltmelerle çalışma zenginleştirilmiştir.

Çalışmanın ortaya çıkışında katkı sağlayan hocalarıma, meslektaşlarıma ve 
yazma eser kütüphanelerinde araştırmalarımı kolaylaştıran kurum çalışanlarına 



| iv |

teşekkür ederim. Ayrıca, her aşamada mânevî destekleriyle yanımda olan 
aileme, sabrı, anlayışı ve desteğiyle bu sürecin en önemli dayanaklarından biri 
olan eşime, kızlarım Zeynep İpek ve İnci’ye bana armağan ettikleri vakitler için 
müteşekkirim.

Bu kitabın, İbnü’l-Fârız ve Nâblusî üzerine yapılacak araştırmalara katkı 
sağlaması ve tasavvufî şiir şerh geleneğinin daha derinlikli anlaşılmasına vesîle 
olması temennisiyle.

Zeliha ÖNER

Aksaray/2025



| v |

İçindekiler

Önsöz	 İii
Kısaltmalar	 İx

1	 Giriş	 1
I. Genel Çerçeve	 1
A. Literatür Değerlendirmesi 	 1
B. Araştırma Yöntemi ve Kaynaklar	 4

II. “Sûfî Tâiyyeleri” Hakkında Genel Bir Değerlendirme	 7

2	 İbnü’l-Fârız’ın Hayâtı	 11
I- Yaşadığı Döneme Genel Bakış	 11
II. Hayâtı: İsmi, Künyesi, Nesebi ve Doğum Târihi	 13
A. Hayatı Hakkında Bilgi Veren Kaynaklar	 15
1. İlk Biyografiler 	 17
A. Münzirî (Ö. 656/1258)	 18
B. İbn Hallikân (Ö. 681/1282)	 19

2. İkincil Biyografiler	 21
A. Ebu’l-Fidâ (Ö. 732/1332)	 22
B. Ali (Sıbt İbni’l-Fârız) (Ö. 735/1335-6 ?)	 22
C. İbn İyas (Ö. 930/1524	 23

B. Eğitimi, Seyahatleri ve Dîvân’ı 	 24
C. Çağdaşları ve Vefâtı 	 31
D. Vefâtından Sonra İbnü’l-Fârız	 37
E. İbnü’l-Fârız Üzerine Yapılan İlmî Çalışmalar	 40



| vi |

3	 İbnü’l-Fârız Şârihleri ve Abdülganî En-Nâblusî	 49
I. İbnü’l-Fârız Şârihleri	 49
A. Nâblusî’ye Kadar Et-Tâiyyetü’l-Kübrâ Şârihleri	 53
1. Fergānî (Ö. 699/1300) Şerhi	 55
2. Tilimsânî (Ö. 690/1291) Şerhi	 60
3. Kāşânî (Ö. 736/1335)  Şerhi	 62
4. Dâvûd Kayserî (Ö. 751/1350) Şerhi	 66
5. Sâinüddin Ali İbn Muhammed Et-Türke( Ö. 835/1431) Şerhi	 70
6. Abdurrahmân-I Câmî (Ö. 898/1492)Şerhi	 71
7. Ulvân El-Hamevî (Ö. 936/1527) Şerhi	 74
8. Muhammed El-’Alemî ( Ö. 1038/1629) Şerhi	 76
9. İsmâîl Rusûhî Ankaravî (Ö. 1041/1631) Şerhi	 77
10. İsmâîl Hakkı Bursevî (Ö. 1137/1725) Şerhi	 81

B. Diğer Şârihler	 82
C. Abdülganî En-Nâblusî (Ö. 1143/1731) Şerhi	 93
1. Nâblusî’nin Hayâtı	 93
2. İbnü’l-Fârız Şârihi Olarak Nâblusî	 98
3. Et-Tâiyyetü’l-Kübrâ Şerhinde Zikrettiği Eserler	 102
A. Kendi Eserleri 	 102
B. İbn Arabî Eserleri	 102
C. Diğer Eserler ve Müellifler	 103

4. Eserin Üslûbu	 105
5. Keşfü’s-Sırri’l-Gāmız Fî Şerh Dîvân İbni’l-Fârız Nüshaları	 105

D. Nâblusî’den Sonra İbnü’l-Fârız Şârihleri	 111
4	 Nâblusî’nin Şerhi Bağlamında Seyr u Sülûk	 115
I. Seyr u Sülûk Hakkında	 115
A. Kavramsal Çerçeve	 115
B. Seyr u Sülûk Mertebeleri 	 118
C. Haller ve Makamlar 	 128

II. Et-Tâiyyetü’l-Kübrâ Şerhinde Seyr u Sülûk	 130
A. Sûfî Şâirin “Hakîkî Mâşûk”a İştiyâkı (1-83. Beyit)	 136
1. İlâhî Aşk Şarabı 	 136
2. Aşk Yolunda Çekilen Acılar ve Sevginin İfâdesi (7-83. Beyit)	 142

B. Hakîkî Mâşûk’un Hitâbı (84-102. Beyit)	 153
C. Aşktaki Sadâkatin İfâdesi (103-175. Beyit)	 157
D. Sâlike Tavsiyeler (175-285. Beyit)	 170



| vii |

1. “İttihâd” veya “El-İttihâdü’l-Hakîkî”: Hulûlun Nefyi	 178
E. “Tevhîd” İlminde Yaşadığı Yüksek Haller (286-333. Beyit)	 194
F. Zıt Hallerin Uyumu (334-440. Beyit)	 207
1. Semâ‘ 	 211

G. “Ben”liğinin Varlıkta En Yüksek Kutup Olması (441-503. Beyit)	 216
H- İbnü’l-Fârız’ın Zâtında, Esmâ Sıfât ve Efâlin Tek Hakîkat Olması 
(504- 588. Beyit)	 223
I. Tayy-I Zamân ve Tayy-I Mekân (589-650. Beyit)	 228
1. Hakîkat-ı Muhammediyye Lisânın’dan Sâlike Hitâb	 233

İ- Îzahlar ve Misaller (651-731. Beyit)	 235
J- İnsanlık Târihinde Yer Alan Dinlerdeki “Tek Hakîkat” (732-761. 
Beyit)	 241

Sonuç	 245
Bibliyografya 	 255





| ix |

Kısaltmalar

Age.			   Adı geçen eser
agm.			   Adı geçen makāle
b.			   bin, ibn
bkz.			   Bakınız
çev.			   Çeviren
DİA			   Türkiye Diyânet İslâm Ansiklopedisi
ed.			   Editör
GAL 			   Geschichte Der Arabischen Litteratur 
h.			   Hicrî
haz.			   Hazırlayan
hş. 			   Hicrî-Şemsî
hşy. 			   Hâşiye
Hz.			   Hazreti
JRAS			   The Journal of the Royal Asiatic Soicety 
EI			   Encyclopedia of Islam 
İFAV			   İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları
krş.			   Karşılaştırın
nr.			   Numara
ö.			   Ölüm târihi
s.			   Sayfa
S			   Sayı
thk.			   Tahkîk eden
trc.			   Tercüme eden
tsh.			   Tashîh eden
tsz.			   Târihsiz
vr.			   Varak
vd.			   Ve devâmı
yay.			   Yayınlayan
yay. haz:			   Yayına hazırlayan



| x |

“O bir deniz, ama köpüğü amber,

O bir bulut, ama yağmuru rahmet ve cevher”1

1	 Abdurrahman Câmî, İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’si hakkında bilgi verirken bu beyiti zikret-
miştir. Bkz. Abdurrahman Câmî, Nefahâtü’l-Üns, (tercüme ve şerh: Lâmiî Çelebî), (haz. Süleyman 
Uudağ-Mustafa Kara), İstanbul: Pinhan, 2011, s.716.



| 1 |

Giriş

I. GENEL ÇERÇEVE

A. LİTERATÜR DEĞERLENDİRMESİ 

Tasavvuf târihinde “ilâhî aşk”1 konusundaki metinler, esas itibariyle 
Râbiatu’l-Adeviyye’den (ö.185/801)2 sonradır. Bu anlayışı sistemli bir biçimde 
öne süren sûfîlerden biri de Aşk ve vecde önem veren bir tasavvuf anlayışını 
yaymaya çalışan Ahmed el-Gazzâlî’dir (ö. 520/1126).3 Onun Sevânihu’l-
uşşâk4 adlı Farsça eseri, aşk ve vecd merkezli tasavvuf telakkisinin en önemli 
kaynaklarından biri kabul edilir. Gazzâlî’nin görüşleri, Senâî (ö. 525/1131 [?])5, 
Rûzbihân-ı Baklî, Ferîdüddîn-i Attâr, Fahreddîn-i Irâkî gibi büyük mutasavvıflar 

1	 Tasavvuf literatüründeki aşk kavramı ve anlamlarına dâir geniş bilgi için bkz. Ahmed Gazâlî, Sevâ-
nihu’l-Uşşâk (Aşkın Halleri), (çev. Turan Koç - M. Çetinkaya), Ankara: Hece yay., 2008; İbn Arabî, 
İlâhî Aşk, (çev. Mahmut Kanık), İnsan Yay., İstanbul 1998, s. 24 vd.; Câvit Sunar, “Aşkın Terbiyede 
Rolü”, AÜİFD, XXV, Ankara, 1981, s. 95-126; Süleyman Uludağ, “Aşk”, DİA, c. IV, s. 11-17; Sa-
adettin Kocatürk, Mevlânâ’da Varlık, İnsan, Aşk ve Ölüm Teması, Kültür Bakanlığı Yay., Ankara, 
2001, s. 95-114.

2	 İslâm sonrası sûfî şiir literatürü incelendiğinde, kelimelerin çağrışımlarını zenginleştiren ve delâlet 
ettiği mânâları genişleten bir üslûp ile büyük bir dönüşüme kaynaklık ettikleri görülür. “İlâhî aşk” 
kavramı buna misal olarak verilebilir. Bu kavramı ilk kez terennüm eden Râbiatü’l-Adeviyye’dir. 
A. Bedevî bu konuda kapsamlı bir çalışma yapmıştır. Bkz. Abdurrahmân Bedevî,. Râbiatü’l-A-
deviyye: şehîdetü’l-ışki’l-ilâhiye, 2. bs.,  Kāhire: Mektebetü’n-Nehdati’l-Mısriyye, 1962; diğer 
çalışmalar için bkz. Margaret Smith, Râbia the mystic and her fellow-saints in Islam, Cambrid-
ge: Cambridge University, 1928 [Margaret Smith, Bir Kadın Sufi: Râbia, (çev. Özlem Eraydın), 
İstanbul: İnsan Yayınları, 1991]; Tâhâ Abdülbaki Surûr, Râbiatü’l-Adeviyye ve’l-hayâtü’r-rûhiy-
ye fi’l-İslâm, Kāhire: Dârü’l-Fikri’l-Arabi, 1957; Semih Âtıf Zeyn, Râbiatü’l-Adeviyye: dirâse ve 
tahlîl, Beyrût: Dârü’l-Kitâbi’l-Lübnânî, 1988; Abdülmün’im Hifnî, Râbiatü’l-Adeviyye, Kāhire: 
Dârü’r-Reşad, 1991; Mustafa Özdamar, Hazreti Râbia ve Kadın Evliyâlar, İstanbul: Kırkkandil 
Yayınları, 2006; Süleyman Derin, Love in sufism from Râbia to Ibn al-Farid, İstanbul: İnsan, 2008.

3	 Süleyman Uludağ, “Ahmed el-Gazzâlî”, DİA, II, s. 70.  
4	 Ahmed el-Gazzâlî, Sevânihu’l-uşşâk, (nşr. H. Ritter), İstanbul: Matbaa-i Maârif, 1942. Eserin Türk-

çe çevirisi için bkz. Ahmed Gazâlî, Âşıkların Halleri: Sevânihu’l-uşşâk, (çev. Turan Koç, Mehmet 
Çetinkaya), Ankara: Hece Yayınları, 2008. 

5	 Saime İnal Savi, “Senâî”, DİA, XXXVI, s. 502-503. 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 2 |

üzerinde derin bir te’sîr bırakmıştır. Talebesi Aynülkudât el-Hemedânî, Temhîdât 
ve Levâih’inde6, Fahreddîn-i Irâkî ise Lemeât’ında7 Sevânih’i örnek almıştır. 
Ahmed el-Gazzâlî’nin bu tasavvuf anlayışı, Celâleddîn-i Rûmî ve İbnü’l-
Fârız’ın eserlerinde ise en yüksek seviyesine ulaşmıştır.8

İslâm dünyasında farklı edebî gelenekler arasında Farsça şiir, özellikle 
Ferîdüddîn-i Attâr (ö. 618/1221), Celâleddîn-i Rûmî (ö. 672/1273) ve Hâfız 
(ö. 792/1390 [?]) gibi büyük şâirlerle zirveye ulaşmıştır. Buna karşılık İbnü’l-
Fârız’ın Dîvân’ı, tasavvufî Arap şiirinin en yüksek noktası kabûl edilmiştir. Onun 
şiiri, sûfî düşünce ve pratiğin erken dönemdeki iki önemli figürü olan Râbiatü’l-
Adeviyye (ö. 185/801 [?]) ve Hasan el-Basrî geleneği üzerinde şekillenmiştir.9 

Tasavvufî şiir geleneğinde zirve metinler farklı dillerde karşılık bulmuştur: 
Mesnevî Farsça sahada bu konumu temsîl ederken, Arapça sahada aynı yeri 
İbnü’l-Fârız’ın Dîvân’ı temsil etmiştir. Bu sebeple tarih boyunca ve yakın 
dönemlere kadar Farsça ve Türkçe konuşan toplumlarda özellikle Mesnevî 
ezberlenip okutulurken, Arapça konuşan bölgelerde —özellikle Hicaz ve 
Mısır’da— Dîvân ezberlenmiş ve ders kitabı olarak okutulmuştur. 

Nitekim Dîvân’ın dibâcesinde, şâirin torunu Şeyh Ali (İbnü’l-Fârız’ın 
kızından torunu), kasidelerden birinin Hicaz’daki okullarda çocuklara 
ezberletildiğini ve seher vakitlerinde minârelerden makamla okunduğunu 
nakleder.10 Ayrıca Dîvân’daki bazı beyitlerin sûfî meclislerinde kavvâller 
tarafından en çok terennüm edilen şiirler arasında yer alması, eserin yaygın 
tesirini ve kabul gördüğünü açıkça göstermektedir.

İbnü’l-Fârız Dîvânı, İslâm düşünce geleneği içerisinde hem müsbet hem 
de menfî değerlendirmelerin odağında olmuştur. “Vahdet-i vücûd” anlayışını 
reddeden zâhir ehli, İbn Arabî’yi tekfîr ederken onunla birlikte İbnü’l-Fârız’ın 
beyitlerinden de deliller getirerek görüşlerini ispat etmeye çalışmıştır.11 Buna 

6	 Levâ’ih (nşr. Rahîm Fermeniş, Tahran 1337 hş.) “Ahmed el-Gazzâlî’nin Sevânih’i örnek alınarak 
yazılmış bir eser olup İblîs’in Allah’a olan aşkı işâret ve kinâye yoluyla anlatılmıştır. Levâ’ih’i neş-
reden Rahîm Fermeniş’in görüşünün aksine Dâniş Pejûh ile Ahmed-i Münzevî eserin Abdülmelik-i 
Verkanî’ye âit olduğu kanaatindedirler.” Bkz. Süleyman Uludağ- Nurettin Bayburtlugil, “Aynülku-
dat el-Hemedânî”, DİA, IV, s. 282. 

7	 Parıltılar olarak 1948 yılında Saffet Yetkin tarafından Türkçe’ye çevirilmiştir. Mutasavvıf A. Avni 
Konuk çeviri ve şerhi ise Ercan Alkan tarafından yayına hazırlanmıştır. Irâkî, et-Tâiyyetü’l-kübrâ 
beyitlerine eserinde yer vermiştir.  Bkz. Fahreddin Irâkî, Lemeât –Aşka ve Âşıklara Dair– (çev. A. 
Avni Konuk-haz. Ercan Alkan), İstanbul: İlkharf, 2011, s. 27, 30, 67, 105, 128.

8	 Süleyman Uludağ, “Ahmed el-Gazzâlî”, DİA, II, s. 70.  
9	 Roger Allen, The Arabic Literary Heritage, Cambridge University Press, 1998, s. 192.
10	 Dîvân Dîbâcesi için bkz. The Dîvân of Ibn al Fārid, (thk. G. Scattolin), Kāhire, 2011, s. 2; Abdül-

ganî en-Nâblusî’nin ilgili kısma yaptığı şerh için bkz. Keşfü’s-sirri’l-gāmız fî Şerh Dîvân İbni’l-Fâ-
rız, (thk. Ebû’l-Fazl İbrâhim), [birinci kısım], Kāhire: Müessesetü’l-Halebî, 1972, s. 25-26. 

11	 Bkz. el-Bikāî, Burhâneddin, Tenbîhü’l-ğabî alâ tekfîri’l-İbn Arabî, (tahkîk: Abdurrahmân el-Vekîl), 
Riyâd: İdâretü’l-Buhûsi’l-İlmiyye, 1994.



| 3 |

Zeliha Öner

mukâbil irfân ehli, İbnü’l-Fârız’ın şiirlerini ilâhî hakîkatlerin keşfi yolunda bir 
rehber olarak görmüş ve onun seyrinde derûnî mânâlara nüfûz etmeye gayret 
etmiştir.

İbn Arabî’nin tâkipçileri, İbnü’l-Fârız’ın beyitlerini hem Farsça hem de 
Arapça şerh etmiş, ayrıca te’lif ettikleri eserlerde de bu beyitlere sıklıkla yer 
vermişlerdir. Nitekim tasavvuf târihinde Fusûsu’l-Hikem’in şiirdeki kardeşi 
olarak telakkî edilen, İbnü’l-Fârız’ın en meşhur kasîdesi et-Tâiyyetü’l-kübrâ, 
Fusûs şârihlerinin en önemli başvuru kaynakları arasında yer almıştır.12

İbnü’l-Fârız, kendi sülûküne dâir “küllî hakîkatleri” edebî ve icmâli bir 
üslûpla dile getirmiş, kolay ezberlenebilir fakat şerhler olmadan anlaşılması 
oldukça güç, cinas ve secilerle örülü beyitler nazmetmiştir. Sûfî şâir, Zât-ı 
Hakîkî’yi çoğu kez müennes sîgasında nazmetmiş ve “Hakîkî Mâşûk”un diliyle 
sâlike tavsiyelerde bulunmuştur. Ancak bu tavsiyeler, didaktik bir üslûp ile değil, 
tamâmen sûfî şâirin kendi rûhî seyrinin nihâyetinde ortaya koyduğu tecrübî 
bir dil ile aktarılmıştır. Edebiyat ve irfânın mecz edildiği bu muazzam kasîde, 
defâlarca şerhedilmiştir. 

İbnü’l-Fârız’ın tek eseri olan Dîvân’ın en erken şerhedilen kasîdesi yine, et-
Tâiyyetü’l-kübrâ olmuştur. Sadreddîn-i Konevî’nin talebesi Fergānî, bu kasideyi 
ilk defa Farsça olarak “Meşârikü’d-derârî”13 ismi ile ilk kez şerhetmiş, ardından 
daha kapsamlı bir şekilde Arapça olarak iki ciltlik “Müntehâ’l-medârîk”14 adlı 
eserini kaleme almıştır. Daha sonraki dönemlerde İbnü’l-Fârız’ın kasîdeleri, 
farklı coğrafyalarda yaygınlık kazanmış ve birçok defa şerhedilmiştir.15 

Abdülganî b. İsmâîl en-Nâblusî (0501-1143/1641-1731) İbnü’l-Fârız 
Dîvânı’nın tamâmını şerhetmesi sebebiyle, İbnü’l-Fârız’ın kasîdelerini şerheden 
diğer şârihlerden ayrılmaktadır. Nâblusî; başta İbn Arabî eserlerinin tâkipçisi, 
aynı zamanda müfessir, muhaddis, şâir gibi pek çok vasfa sâhip, XVII-XVIII. 
yüzyıllarda Osmanlı İmparatorluğu’nun “Bilâd-ı Şâm” olarak isimlendirilen 
bölgesinin en önemli şehri Dımaşk’ta yaşamış, velûd bir düşünürdür. İki yüzü 
aşkın eser kaleme alan Nâblusî’nin çalışmamıza konu olan eseri, Keşfü’s-sirri’l-

12	 et-Tâiyyetü’l-kübrâ beyitlerinin yer aldığı Fusûs şerhi için bkz. Bahâeddin Haydar b. Ali Haydar 
el-Âmūli, el-Mukaddimat min Kitâbi Nassi’n-nusûs fî şerhi Fusûsi’l-hikem li-Muhyiddin İbn Arabî, 
(yay. haz. Henry Corbin, Osman Yahyâ), Tahran, 1974, s. 179-180. 

13	 Fergāni, Meşârikü’d-derârî: şerhu Tâiyye İbn Fârız, Meşhed: Encümen-i Felsefe ve İrfan, hş. 
1398/1987.

14	 Bkz. Fergāni, Müntehâ’l-medârik, (thk. Âsım İbrâhim Keyyâlî), Lübnân: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiye, 
2007.

15	 İbnü’l-Fârız Dîvânı’nda en fazla şerhedilen kasîde, “mîm” kāfiyeli “mîmiyye”, meşhur ismiyle 
“Hamriyye”dir. Görebildiğimiz kadarıyla, “Hamriyye” kasîdesinden sonra “tâ” kāfiyeli, “tâiyye” 
ve “yâ” kāfiyeli “yâiyye” sıklıkla şerhedilen kasîdelerdendir. Şârihlerin isimlerini ve şerhlerine 
verdikleri isimleri ikinci bölümde zikredeceğiz.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 4 |

gāmız fî şerhî Dîvân İbni’l-Fârız’dır. Oldukça hacimli olan bu şerhte, Dîvân’ın 
en uzun kasîdesi olan et-Tâiyyetü’l-kübrâ şerhi, bu çalışmanın üzerine inşâ 
edildiği metindir.

XX. yüzyılda et-Tâiyyetü’l-kübrâ üzerine yapılan ilk kapsamlı akademik giriş, 
Nicholson’un Studies in Islamic Mysticism isimli eserinin üçüncü bölümüdür.16 
Batıda Nicholson ve Arberry, doğuda ise Mustafa Hilmi’nin  İbnü’l-Fârız ve’l-
hubbu’l-İlâhî isimli doktora tezi ile başlayan araştırmalar, sonraki dönemlerde 
genişleyerek devam etmiştir.17 İbnü’l-Fârız çalışmalarında Issa J. Boullata18, Th. 
E. Homerin19 ve G. Scattolin20 şüphesiz en önemli isimler arasında yer almakta 
olup, bu çalışmada onların eserlerinden de istifâde edilmiştir.

B. Araştırma Yöntemi ve Kaynaklar

Sûfî-şâir İbnü’l-Fârız’ın araştırma konusu olarak seçilmesinin birçok 
sebebi bulunmaktadır. Tasavvuf sahâsında araştırma yapan her araştırmacı İbn 
Arabî’nin bu sahâdaki etkin ve dönüştürücü rolünü takdîr edecektir. Bu çalışma, 
Ekberî ekolün İbnü’l-Fârız beyitlerini referans almasına ve bu beyitleri defalarca 
şerhetmesine işâret etmeyi, ayrıca klasik sûfî metinlerinde yer alan şiirin etkisini 
ve sûfî şiir şerhleri üzerine yapılacak çalışmaların gerekliliğini hatırlatmayı 
amaçlamaktadır.

Çalışmamıza konu olan et-Tâiyyetü’l-kübrâ, İbnü’l-Fârız’ın mânevî seyrini 
ve rûhî mîrâcını nazmettiği kasîdesidir. İlk şârih Fergānî’den sonra Tilimsâni, 
Kāşânî, Kayserî ve Nâblusî tarafından şerhedilen bu kasîdenin ilk Türkçe şerhi 
ise Ankaravî tarafından gerçekleştirilmiştir. İbnü’l-Fârız Dîvân’ını et-Tâiyyetü’l-
kübrâ kasîdesi dışında tamâmen şerheden Bûrînî’nin eseri, lugavî şerhler 
arasında en önemli eser kabul edilirken; Nâblusî’nin tüm kasîdeleri şerhettiği 
Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerh Dîvân İbni’l-Fârız isimli eseri, tasavvufî şerhler 
arasında öne çıkan bir eser olmuştur.21

16	 Nicholson, Reynold Alleyne, “The Odes of Ibnú ‘l-Fáriḍ”,  Studies in Islamic Mysticism, Cambrid-
ge University Press, London, 1921, 162-265.

17	 Mustafa Hilmî, , İbnü’l-Fârız ve’l-hubbu’l-İlâhî, Kāhire: Dâru’l-meârif, trs., (2. Basım).
18	 ‘Toward a Biography of Ibn al-Fāriḍ (576-632 AH/1181-1235 AD), in Arabica 28/1 (1981) 38-56.
19	 From Arab poet to Muslim saint: Ibn al-Fāriḍ, His Verse and His Shrine, University of South Car-

olina Press, Columbia (South Carolina USA) 1994, (2nd edition The American University in Cairo 
Press, Cairo - New York, 2001). 

20	 İbnü’l-Fârız’ın Dîvân’ını 2004 yılında tahkîk etmiştir. Bkz. The Dīwān of Ibn al-Fāriḍ, (thk. Gi-
useppe Scattolin), Kāhire: IFAO, 2004 ve ikinci neşr Kāhire: el-Heyetü’l-âmme, 2011; Scattolin, 
İbnü’l-Fârız hakkında pek çok makāle neşretmiştir. Birinci bölümde bu makālelere yer verilecektir. 
İtalya’da hazırladığı üç ciltlik Doktora tezi de İbnü’l-Fârız’ın et-Tâiyyetü’l-kübrâ kasîdesi hak-
kındadır. Bkz. Giuseppe Scattolin, L’esperienza mistica di Ibn al-Fāriḍ attraverso il suo poema 
al-Tā’iyyat al-kubrā - Un’analisi semantica del poema, Roma, PISAI, 1987, 3 vols.

21	 Ruşeyd b. Gālib, Bûrînî ve Nâblusî şerhlerini mukāyeseli olarak neşretmiş ve neşrin girişinde, bu  
iki şârihi tercih etme sebebine yer vermiştir. Bkz. Şerhu Dîvân İbn Fârız, Matbaatü’l-hayriyye, 



| 5 |

Zeliha Öner

Nâblusî’nin et-Tâiyyetü’l-kübrâ şerhinin yer aldığı Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî 
şerh Dîvân İbni’l-Fârız’ın yazma nüshaları dünyânın farklı kütüphânlerinde 
mevcuttur ve henüz neşredilmemiştir. Muhammed Ebû’l-Fazl İbrâhim, 1972’de 
Nâblusî’nin İbnü’l-Fârız Dîvânı şerhinin ilk kısmını neşretmiş olsa da, geri 
kalanını tahkîk edememiş\etmemiştir. et-Tâiyyetü’l-kübrâ şerhi de tahkîki 
yapıl(a)mayan kasideler arasındadır. Ayrıca, Nâblusî ve Bûrînî’nin Dîvân 
şerhlerini derleyen, Raşîd b. Gālib’in neşrettiği22 nüshalarda da et-Tâiyyetü’l-
kübrâ kasîdesi şerhi bulunmamaktadır. 

Nâblusî’nin h. 1123 târihinde kaleme aldığı Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerh 
Dîvân İbni’l-Fârız müellif nüshası, araştırma süresince tesbît edilememiştir. 
Mevcut nüshalar arasında h. 1130 târihli Mektebetü’l-Esed23, Zâhiriyye: 8285 
numaralı yazma nüshanın sayfa kenarlarındaki notlardan, Nâblusî’nin talebesi 
ile mukābele ettiği nüsha olduğu anlaşılmaktadır. 

Çalışmanın başlarında, Dımaşk Mektebetü’l-Esed Kütüphânesinde mevcut 
Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerh Dîvân İbni’l-Fârız’ın yazma nüshaları, Nâblusî 
uzmanı Dr. Bekri Aladdin24 ile birlikte incelenmiştir. Çalışmada esas alınan 
Zâhiriyye 8285 numaralı nüshanın25, Nâblusî’nin el yazısı ile notlarının yer 
aldığı ve talebesi ed-Dakdakci ile mukābelede bulunduğu nüsha olduğu, Dr. 
Bekri Aladdin tarafından tesbît edilmiştir. O güne kadar tesbît edilen en kıymetli 
nüsha olması sebebiyle, bu yazma nüshada yer alan et-Tâiyyetü’l-kübrâ şerhi 
bilgisayara aktarılmıştır. 

Yazma nüshanın bilgisayara aktarım sürecinin tamamlanmasının ardından, 
Nâblusî’nin şerhettiği et-Tâiyyetü’l-kübrâ beyitleri Ankaravî’nin, Makāsıd-ı 
âliyye fî şerhi’t-tâiyye26 isimli şerhindeki beyitler ile mukāyese edilmiştir. 
Ankaravî ve Nâblusî şerhlerinde yer alan et-Tâiyyetü’l-kübrâ beyitleri, bâzı 
kelimelerin okunuşları ve edât farklılıkları dışında, büyük ölçüde benzerdir.

Kāhire, 1310, s. 2.
22	 Ruşeyd b. Gālib, Şerhu Dîvân İbn Fârız, Matbaatü’l-hayriyye, Kāhire, 1310 [Nâblusî ve Bûrînî 

şerhlerinin özetidir. et-Tâiyyetü’l-kübrâ şerhi yer almamaktadır. Bûrînî, et-Tâiyyetü’l-kübrâ dışında 
Dîvân’da yer alan diğer kasîdeleri şerhetmiştir.]

23	 Suriye’nin başkenti Dımaşk’da bulunan Millî Kütüphâne’dir. Târihî Zâhiriyye Kütüphânesi’ndeki 
termîm (tâdilat) çalışmaları sebebiyle tüm eserler Millî Kütüphâne’ye nakledilmiştir. Suriye’de bu-
lunduğumuz 2009 ve 2011 yıllarında Zâhiriyye Kütüphânesi, Millî Kütüphâne’nin bir koleksiyonu 
olarak yer almaktaydı.

24	 Abdülganî en-Nâblusî üzerine Paris Sorbone Üniversitesi’nde 1985 yılında iki ciltlik bir doktora 
tezi hazırlamıştır. Bkz. Bakri Aladdin, ‘Abdalġanī an-Nābulusī (1143/1731) Oeuvre, Vie et Doctri-
ne, (Direction: P. Thillet), Volume I, Paris, 1985

25	 Mektebetü’l-Esed Kütüphânesi’nden kopyasını aldığımız yazma nüsha, Zâhiriyye: 8285 numarada 
kayıtlıdır. Müstensihi, Ali el-Aclûnî, istinsah târihi h. 1130 dir. [Nâblusî, Dîvân şerhini, h. 1123 
yılında tamamlamıştır.] 

26	 İsmâil Rusûhî Ankaravî, Osmanlı Tasavvuf Düşüncesi: Makāsıd-ı âliyye fî şerhi’t-Tâiyye, (haz. 
Mehmet Demirci), İstanbul, 2007.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 6 |

Bu çalışmada esas alınan Zâhiriyye nüshasının yanı sıra, zaman zaman farklı 
nüshalardan da istifâde edilmiştir; bu nüshalara çalışmanın ikinci bölümünde 
yer verilecektir. 

İbnü’l-Fârız’ın et-Tâiyyetü’l-kübrâ kasîdesinin Nâblusî şerhinde “seyr u 
sülûk” kavramı üzerine yapılan bu çalışma, üç bölümden oluşmaktadır:

Birinci bölüm: İbnü’l-Fârız’ın hayâtına dâir sınırlı bilgilerin yer aldığı 
biyografik eserler değerlendirilmiş, ayrıca İbnü’l-Fârız üzerine yapılan çalışmalar 
“İbnü’l-Fârız üzerine yapılan ilmî çalışmalar” başlığı altında kronolojik olarak 
aktarılmıştır.

İkinci bölüm: Üç kısımdan oluşmaktadır: 

1-	 Nâblusî’ye kadar olan İbnü’l-Fârız şârihleri ve şerhlerinin kütüphaneler-
deki yazma nüshaları,

2-	 Nâblusî’nin biyografisi, şerhteki üslûbu ve şerhin nüshaları,

3-	 Nâblusî sonrası İbnü’l-Fârız kasideleri üzerine yapılan şerhler.

Üçüncü bölüm: “Seyr u sülûk” kavramı, Nâblusî’nin et-Tâiyyetü’l-kübrâ 
şerhi bağlamında ele alınmıştır. 

Çalışmanın başlarında, Abdullah el-Ensârî el-Herevî’nin Menâzilü’s-
sâirîn’de yer alan makām ve hallerin tertîbine bağlı kalınarak et-Tâiyyetü’l-
kübrâ beyitleri tasnîf edilmiştir. Ancak şerhlerle birlikte okumalar ilerledikçe 
bu tasnifin beyitlerin takibini zorlaştırdığı görülmüştür. Beyitlerin tasnifleri 
incelendiğinde, İbnü’l-Fârız araştırmacılarının genellikle beyitlerin sırasına 
sadık kaldığı anlaşılmış, bu doğrultuda bir sınıflandırma yapılarak seyr u sülûk 
kavramlarına yer verilmiştir.

İbnü’l-Fârız, Abdullah el-Ensârî el-Herevî’nin Menâzilü’s-sâirîn’de zikrettiği 
yüz mertebenin yetmiş iki tanesini doğrudan beyitlerinde dile getirmiştir. 
Bununla birlikte, onun kavramsal ifadelerini şerhler olmadan anlamak neredeyse 
imkânsızdır. Bu sebeple çalışmamızda, beyitlerin yorumunda Nâblusî’nin 
açıklamaları esas alınmış; şerh boyunca kullanılan kavramlar “Nâblusî’nin 
et-Tâiyyetü’l-kübrâ Şerhinde Kullandığı Terimler Sözlüğü” başlığı altında 
derlenmiştir.

Araştırmada öncelikle yazma eserler olmak üzere birincil kaynaklardan 
istifade edilmiştir. Bunlar arasında, Nâblusî’nin 1130/1717 tarihli ve 
Mektebetü’l-Esed, Zâhiriyye: 8285 numaralı nüshası esas alınmış, ayrıca farklı 
kütüphanelerdeki nüshalara da zaman zaman başvurulmuştur. Bunun yanı sıra 
Arapça eserler, tercümeleriyle birlikte okunmuş; dipnotlarda, eserin Türkçe 



| 7 |

Zeliha Öner

tercümesinin geçtiği sayfalar köşeli parantez içinde gösterilmiştir. Böylece, hem 
metnin aslına sadık kalınmış hem de okuyucuya anlam bütünlüğü sağlanmıştır27

II. “Sûfî Tâiyyeleri” Hakkında Genel Bir Değerlendirme

Arap şiir geleneğinde şâirler, bedenlerinin ya da evlerinin çeşitli kısımlarını 
harflere benzetmişlerdir. Bu tür benzetmeler, yalnızca Arap edebiyatına özgü 
olmayıp, İslâm dünyasının farklı bölgelerinde Müslüman şâirler tarafından 
geliştirilmiş ve bir edebî miras olarak nesilden nesile aktarılmıştır. Annemarie 
Schimmel, harflere yüklenen sembolik anlamları bilmeden İslâm şiirinin tam 
olarak anlaşılmasının ve ondan estetik bir haz alınmasının mümkün olmadığını 
vurgular.28 

Nitekim Kur’ân’ın yirmi dokuz sûresinin başında yer alan “hurûf-u 
mukattaʿa” sûfîler tarafından işârî, yani sembolik tefsir geleneğinde farklı 
biçimlerde yorumlanmıştır. Bu bağlamda çalışmamızın konusu olarak İbnü’l-
Fârız’ın et-Tâiyyetü’l-kübrâ kasîdesini ele aldığımızda, sûfî şâirlerin “te/ت” 
kāfiyesiyle kaleme alınmış çok sayıda kaside yazdıkları tespit edilmiştir. Bu 
şiirler, literatürde “Sûfî Tâiyyeleri” olarak anılabilecek ortak bir kategoriye 
işaret etmektedir.

Araştırmamızda özellikle şu soruya odaklanılmıştır: Neden sûfî şâirler “tâ” 
kāfiyesini tercih etmişlerdir? İlk karşılaştığımız örnek, Ahmed eş-Şernûbî (ö. 
994/1586)29 tarafından kaleme alınan “Tâiyye”dir. Bu eserin ana konusunun 
“seyr u sülûk” olması, bizi “sûfî tâiyyeleri” ile “seyr u sülûk” arasındaki irtibatı 
sorgulamaya sevk etmiştir.

Sûfî nazmında “tâ” kāfiyeli kasideler incelendiğinde, kāfiyenin sadece 
fonetik açıdan elverişli olmadığı, aynı zamanda sembolik bir anlam taşıdığı da 
görülmektedir. Genel olarak, “tevhîde giden yolun tasviri” bu kāfiye aracılığıyla 
ifade edilmiştir. 

Sûfî nazmında “tâ” kāfiyeli kasideler incelendiğinde, kāfiyenin yalnızca 
vezin açısından elverişli olmadığı, aynı zamanda sembolik bir anlam taşıdığı 
görülmektedir. Genellikle tevhîde giden yolun tasvîri bu kāfiye aracılığıyla ifâde 
edilmiştir. Bu geleneğe örnek teşkîl eden bazı önemli metinler şunlardır: 

27	 Misal olarak; İbn Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, (haz. Ahmet Şemsettin), Beyrût: Dârü’l-kütü-
bi’l-ilmiyye, 1999, I, s. 158 [(çev. E. Demirli), I, s. 284.]

28	 Geniş yorumlar ve îzahlar için bkz. Annemarie Schimmel, İslâmın Mistik Boyutları, (çev. Ergun 
Kocabıyık), İstanbul: Kabalcı, 2001, s. 397-412.

29	 91 beyitten oluşan Kasîde-i Tâiyye’nin Nâzımı, Mısır’ın Şernûb halkından Osmanoğlu Şeyh Ah-
med’dir. Şeyh Ahmed, hicrî 931’de Şernûb’da doğmuş ve 994’de Konya Ereğlisi’nde vefât etmiştir. 
Kendisi Hz. Ali’nin yirmi dokuzuncu batındaki evlâtlarındandır. Bkz. Osmanoğlu Şeyh Ahmed, 
Gülzâr-ı Sofiyye: Kasîde-i Tâiyye Şerhi, (trc. Abdullah Develioğlu), İstanbul: Kit-San, 1997, s. 13.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 8 |

•	 İbnü’l-ʿArabî’nin Tâʾiyye Kasidesi: Bu literatürde zikredilmesi gereken 
ilk eser olup Abdullah Bosnevî tarafından Kurretü ʿ ayni’ş-şühûd ve mirʾāt 
ʿarāʾisi meʿānî’l-gaybi ve’l-vücûd30  adıyla şerhedilmiştir. Bosnevî, ka-
sidenin İbnü’l-ʿArabî’nin Hakk’a sülûkünün keyfiyetini konu edindiğini 
belirtir. 31

•	 Âmir bin Âmir el-Basrî’nin Tâiyye kasîdesi:32 731/1331 yılında Sivas’ta 
kaleme alınmıştır. Kaside “nûr” adı verilen on iki bölümden oluşmak-
ta olup her bölüm sülûke dâir bir kavrama tahsis edilmiştir. Toplam 506 
beyittir ve mukaddimede, İbnü’l-Fârız’ın et-Tâʾiyyetü’l-kübrâ kasîdesine 
nazîre olarak yazıldığı ifâde edilmektedir.33

•	 Abdülkādir b. Muhammed es-Safedî’nin Tâʾiyyesi: 8–20 varak hac-
mindeki bu eser, 6 Rebîʿü’l-evvel 1002/30 Kasım 1593 târihinde istin-
sah edilmiştir. Müstensihi, Muhammed b. İbrâhim b. Ömer el-Makdisî 
ed-Dımaşkî’dir.34

•	 Ahmed eş-Şernûbî35’nin Tâʾiyyesi: es-Sülûk ilâ meliki’l-mülûk adıyla bi-
linen ve “te” [ت] kāfiyesiyle yazılmış olan bu kaside 91 beyitten oluş-
maktadır. Desûkıyye tarikatının Şernûbiyye kolunun kurucusu Ahmed b. 
Osman eş-Şernûbî tarafından kaleme alınan manzume seyr u sülûke dâir-
dir. Eser, daha sonra Abdülmecîd el-Ezherî eş-Şernûbî (ö. 1929) tarafın-
dan Tâʾiyyetü’s-sülûk ilâ meliki’l-mülûk adıyla şerhedilmiş36 ve Türkçeye 
Gülzâr-ı Sofiyye: Kasîde-i Tâʾiyye Şerhi37 olarak tercüme edilmiştir.

30	 Kasîdenin Süleymâniye Kütüphânesi’ndeki nüshaları şunlardır: Esâd Efendi: nr. 3354, vr. 83-90; 
Hacı Mahmûd Ef. nr. 3420, vr. 16; Hacı Mahmûd Ef. nr. 2600, vr. 31-39; Nafiz Paşa: nr. 555, vr. 
87-100; Nafîz Paşa: nr. 685, vr. 538-560; Tahir Ağa Tekke: nr. 269, vr. 53-64 ve Nûruosmâniye 
Ktp. nr. 2521, vr. 1b-15b. Ayrıca Mektebetü’l-Aksâ, nr. 30.317, vr. 13. Bkz. Emîn Saîd Ebûleyl, 
Mahtûtâtü’t-tasavvuf fî Filistîn, Ürdün: Mektebetü’l-menâr, 1988, s. 32. 

31	 Abdullah Bosnevî, Kurretü ayni’ş-şühûd ve mir’ât arâisi meânî el-gaybi ve’l-vücûd ( Şerhü’t-Tâiy-
yeti li’ş-Şeyhi’l-Ekber Muhyiddin İbni’l-Arabî), (thk. Ahmed Ferîd el-Mezyedî), Beyrût: Dâ-
ru’l-kutubi’l-ilmiyye, 2010, s. 75.

32	 Amir b. Amir el-Basrî’nin Tâiyye isimli kasîdesiyle İbnü’l-Fârız’ın Tâiyyetü’l-Kübrâ kasîdesi, 
Abdülkādir Mağribî tarafından karşılaştırılarak şerh ve tahkîk edilmiştir. 1948 yılında L. Massig-
non’un mukaddimesi ile Institut Français de Damas (el-Ma’hedü’l-Fransî bi-Dımaşk) tarafından 
Beyrût’da basılmıştır. Bkz. Âmir bin Âmir el-Basrî, Tâiyye, (Şerh ve Ta’lîk: Şeyh Abdülkādir 
el-Mağribî), Dımaşk: el-Ma’hedü’l-Fransî bi-Dımaşk, 1948, “Mukaddime”, s. 11.

33	 Âmir bin Âmir el-Basrî, Tâiyye, (Şerh ve Ta’lîk: Şeyh Abdül’kādir el-Mağribî), el-Ma’hedü’l-
Fransî bi-Dımaşk, Dımaşk, 1948, s. 19, 20.

34	 A. John Arberry, Fihrist el- Mahtûtât el-Arabiyye fî mektebeti Chester Beatty ( Dublin-İrlanda), II, 
(terc. Mahmûd Şâkir Saîd), Amman, 1993, s. 813.

35	 Ahmet Özel, “Şernûbî”, DİA, XXXIX, s. 13.
36	 Ebu Muhammed Abdülmecîd b. İbrâhim eş-Şernûbî, Şerhu Tâiyyeti’l-sülûk ilâ meliki’l-mülûk, Kā-

hire: Matbaatü’l-İlmiye, 1310.
37	 Tesbît ettiğimiz ilk baskısı: Gülzâr-ı sûfiyye der îzâh-ı Tâiyye, Müftizâde Abdullah Develili, İstan-

bul: Matbaa-i Âmedî, 1924/1343; Son baskısı: Gülzâr-ı sofiyye: Kasîde-i Tâiyye şerhi, Osmanoğlu 



| 9 |

Zeliha Öner

•	 Ebû Caʿfer Ahmed b. el-Hasen el-Kelâʾî (ö. 728/1328): Müellifin tasav-
vufa dâir 1019 beyitlik bir Tâʾiyye kasîdesi bulunmaktadır.38

“Tâ” kāfiyeli şiirlerin büyük çoğunluğunun seyr u sülûkü konu edinmesi 
tesadüf müdür? Elbette bu kāfiye fonetik açıdan kolay olabilir; ancak aynı 
zamanda sûfî şiirinde ortak bir sembol olarak da değerlendirilmelidir. Bu 
sorunun cevabı için “sûfî tâiyyeleri” üzerine münhasıran bir araştırma yapılması 
gerekmektedir.

İbn Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’de harflere dâir dikkat çekici bilgiler 
aktarır. Ona göre “elif” hakikatte bir harf değildir; fakat insanlar onu böyle 
adlandırmışlardır. “Elif”in karşılığı “Allah” lafza-i celâlidir.39 Elif bütün harflere 
bitişebilir, hareke ve sükûn kabul etmez, noktası yoktur ve kendi başına kāimdir. 
Diğer harfler ise onunla kāimdir. Bu durum Kur’ân’daki şu âyetle açıklanır: ُ  وََاللَّهُ�
الْْفُقَُرَََاء وََأَنَْْتُمُُُ   Allah ganîdir, siz ise muhtaçsınız” (Muhammed 38).40 Varlık“ الْْغَنَِِيُُّ 
mertebeleri bağlamında ise “elif”, lâ-taʿayyün yani ahadiyet mertebesini temsil 
eder. Sûfîlere göre “elif”i bilmek, ilâhî ahadiyeti bilmektir.41

Elifin Zât’a tekabül etmesine mukabil, “bâ” sıfatlara delalet eder. O, taayyün-i 
evvelin remzi olup vahdet ile kesret arasında berzah konumundadır.42 Harflerin 
ve kelimelerin başlangıcıdır. Varlık mertebelerinde ise ilk zuhûr eden “akl-ı 
küll”dür ki bu da Hakîkat-i Muhammediyye’dir.43 İbnü’l-ʿArabî, “bâ” harfine 
dâir şu açıklamayı yapar: “Bâ ile varlık zuhûra gelir; nokta ile âbid ile maʿbûd 
ayrılır.”44 Her ne kadar nokta, bâ’yı eliften ayırmışsa da, bâ’nın içinde O’ndan 
başka vücûd yoktur.45 Böylece bâ, taayyün-i evvel yani vâhidiyet mertebesi 

Şeyh Ahmet, (trc. Abdullah Develioğlu), İstanbul: Kit-San, 1997.
38	 Tayyar Altıkulaç, “İbnü’z-Zeyyât el-Kelâî”, DİA, XXI, s. 246.
39	 İbn Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, (haz. Ahmet Şemsettin), Beyrût: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1999, 

I, s. 106.
40	 İsmâîl Rusûhî Ankaravî, Osmanlı Tasavvuf Düşüncesi: Makāsıd-ı âliyye fî şerhi’t-Tâiyye, (haz. 

Mehmet Demirci), İstanbul: Vefâ yay., 2007, s. 117.
41	 Annemarie Schimmel, İslâmın Mistik Boyutları, (çev. Ergun Kocabıyık), s. 404.
42	 İbn Arabî, Zehâiru’l-a’lâk şerhu Tercümâni’l-Eşvâk, Beyrut 1312, s. 113.
43	 İbn Arabî, varlıkta ilk zuhûr eden şey için birçok isim zikreder: “el-hakîkatü’l-Muhammediyye”, 

“el-aklü’l-evvel”, “el-adl”,“el-kalemü’l-a‘lâ”, “el-hakku’l-mahlûk bih,” vs. Bütün bu farklı isim-
ler aynı hakîkatin farklı vecheleridir. Her birinin delâlet ettiği ayrı bir vücûd söz konusu değildir. 
Bkz. Suâd el-Hakîm, El-Mu’cemu’s-Sûfî, Beyrût: Daru’n-Nedra, 1981, s. 813.

44	 İbn Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, I, s. 158 [(çev. E. Demirli), I, s. 284.]
45	 Abdülgani en-Nâblusî, Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerh Dîvân İbni’l-Fârız, Zâhiriyye: 8285, vr. 114a; 

krş. Ankaravî, age., s.117-118.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 10 |

olarak anlaşılabilir.46 “Tâ” harfi ise fiillerde özneye dâir bir ziyade harf olup 
kulluğu sembolize etmektedir.47 

Harflerin sembolik değerlerine dâir bilgiler, İbnü’l-ʿArabî’den önce de çeşitli 
eserlerde işlenmiştir. Nitekim pek çok klasik tasavvufî kaynakta “harflerin ve 
isimlerin anlamı”na dâir müstakil bölümler yer almaktadır.48

Bu bağlamda, Ehl-i Beyt Üniversitesi öğretim üyelerinden Dr. Amin Odeh 
ile yaptığımız bir görüşmede, sûfî şâirlerin neden “tâ” kāfiyeli şiirler yazdığını 
kendisine sordum. Uzun yıllardır sûfî şâirler üzerine çalışmalar yapan Odeh, 
bu hususu şu şekilde yorumlamaktadır: “Harflerin temsil ettiği varlıklar vardır. 
Ancak bütün harflerle birlikte telaffuz edilen yalnızca tek bir harf bulunur; o da 
‘elif’tir. Elif’in telaffuzu başka bir harfe ihtiyaç duymaz, fakat bütün harfler elif 
ile telaffuz edilmeye muhtaçtır. Bu sebeple sûfîler ‘elif’in Allah’a ait olduğunu 
söylerler. ‘Bâ’ harfi Hz. Muhammed’e tekabül eder. Besmelenin ilk harfi olması 
dolayısıyla bâ üzerine çokça tefekkür edilmiştir. ‘Tâ’ harfi ise evliyâya aittir. Bu 
yüzden sûfî şâirlerin büyük çoğunluğunun tâ kāfiyeli kasideler kaleme aldığı 
görülmektedir.” 49 

46	 İbn Arabî’nin “Kitâbu’l-bâ” adlı eserinin nüshaları, muhtevâsı ve “bâ” harfinin  tasavvufî referans-
ları için bkz. Hülya Küçük, - Yusuf R. Saraç, “İbn Arabî’nin Kitâbü’l-Bâ Adlı Eseri”, Tasavvuf: İlmî 
ve Akademik Araştırma Dergisi, 2009, cilt: IX, sayı: 23, “İbn Arabî” özel sayısı - II, s. 687-699.

47	 el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, I, s. 161[ I, s. 290.]
48	 Bkz. Serrâc, el-Lümâ‘: fî târîhi’t-tasavvufi’l-İslâmî, (thk. Kâmil Mustafa el-Hindâvî), Beyrût: Dâ-

ru’l-kutubi’l-ilmiyye, 2007, s. 79-80 [el-Lüma‘: İslâm Tasavvufu, (çev. H. Kâmil Yılmaz), İstanbul: 
Erkam yay., 2012,  s. 92-93].

49	 Dr. Amin Odeh ile yaptığımız bu görüşme, 18-21 Aralık 2012 târihinde Cezâyir’in Konstantin 
şehrinde, “Soufisme et théologie de la libération” Sempozyumunda, akşam yemeği esnâsında ger-
çekleşmiştir.



| 11 |

BÖLÜM 1

İbnü’l-Fârız’ın Hayâtı

I- YAŞADIĞI DÖNEME GENEL BAKIŞ

İbnü’l-Fârız, hicrî altıncı asrın sonu ile yedinci asrın başlarında Mısır’da 
yaşamıştır. Onun hayâtına zemin hazırlayan dönem, siyasî ve dinî açıdan büyük 
dönüşümlere sahne olmuştur. Fâtımî hâkimiyetinden Eyyûbîler dönemine geçiş, 
yalnızca siyasî yapıyı değil, dinî hayâtın rengini de değiştirmiştir. Selâhaddîn-i 
Eyyûbî (ö. 589/1193), 10 Receb 567/8 Mart 1172 târihinde Kāhire’de saltanatını 
ilan etmiş ve kısa sürede hem Sünnî medreselerin kuruluşuna öncülük etmiş 
hem de tasavvufî hayâtın gelişmesine imkân sağlamıştır. Onun 569/1174 yılında 
açtığı ve “Salâhiye” adıyla da bilinen ilk hânkâh, “Dâru Saîd es-Su‘adâ” 50 Şam 
başta olmak üzere farklı bölgelerden gelen yaklaşık üç yüz sûfîye ev sahipliği 
yapmıştır. 51 Makrizî’nin el-Hıtât52 adlı eserinde, bu dönemde kurulan medreseler 
hakkında tafsilatlı bilgiler yer alır. 

Eyyûbî hânedânının Mısır hâkimiyetiyle birlikte, Şiî politikalar yerini 
Sünnîleştirme faaliyetlerine bırakmıştır. Sünnî medreselerin tesîsi ve sûfî 

50	 Bu hânkāh, Fâtımîler döneminde saray hizmetçilerinden biri olan Kanber/Anber’in eviydi. Kendi-
sine Saîd es-Sü‘adâ (mutlular mutlusu) adı da verilirdi. Bkz. İbn Haldûn, et-Ta’rif bi-İbn Haldûn ve 
rıhletuhu garben ve şarken, (hşy. Muhammed b. Tavit Tanci), Kāhire: Lecnetü’t-Telif ve’t-Terce-
me, 1951, s. 121 (3. Dipnot).

51	 Emil Homerin, “Memlûklar Dönemi Mısır’ında Sûfîler ve Tasavvuf Aleyhtarları”, (çev. Salih Çift), 
Uludağ Üniversitesi, İlâhiyat Fakültesi, cilt: 11, sayı: 1, 2002, s. 249. (Bu makāle, ‘Sufis and Their 
Detractors in Mamluk Egypt: A Survey of Protagonists and Institutional Settings’ adıyla, Frederick 
de Jong ve Bernd Radtke’nin editörlüğünü yaptığı Islamic Mysticism Contested, Leiden 1999, adlı 
eserin, 225-248. sayfaları arasında yayımlanmıştır.) Ayrıca bkz. İbn Haldûn, et-Ta’rif, 1951, s. 121; 
J. Spencer Trimingham, The Sufi Orders in Islam, Oxford, 1971, s. 18-20.

52	 Nâsırıyye, Kamhiyye, Salâhiyye, Âdiliyye gibi sünnî akāid ile eğitim veren medreseler hakkında 
bkz. el-Makrîzî, el-Mevâ‘iz ve’l-i‘tibâr bi zikri’l-hıtat ve’l-âsâr, Beyrût: Dâru Sadr, tsz., I, s. 363-
366.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 12 |

hânkāhların desteklenmesi sonucu tasavvufî hayat, neşvünemâ bulan bir disiplin 
olarak Mısır’da entellektüel yaşantının omurgasını teşkil etmiştir. Böyle bir 
ortamda, İbnü’l-Fârız’ın yaşadığı asra rengini veren kurum Selâhaddin’in 
inşâ ettiği “saîdü’s-süadâ” hânkāhı olmuştur.53 Selâhaddîn-i Eyyûbî’nin bu 
faaliyetlerine rağmen Şiî tesirlerin bir anda ortadan kalktığını söylemek mümkün 
değildir. Nitekim, İbnü’l-Fârız’ı Şiâ düşüncesi ile irtibatlandıran bâzı iddialar da 
bulunmakta,54 ancak bunlar sağlam delillere dayanmamaktadır.

Bu yıllar aynı zamanda dışarıda Haçlı savaşlarının, doğuda Moğol istilâlarının 
devam ettiği çalkantılı bir dönemdir. Mısır’da ise dînî-sosyal hayat yeniden 
biçimlenmiştir. Kāhire’nin kalbi sayılan Ezher Camii, Fâtımîler zamanında 
Şiîliğin en önemli merkezlerinden biri iken, Selâhaddîn tarafından alınan 
tedbirlerle Sünnî kimliğe büründürülmüştür. Kādılkudât Sadreddin Abdülmelik 
b. Dirbâs’ın, “aynı şehirde iki ayrı cuma hutbesi okunamayacağı”na dâir fetvası 
üzerine burada cuma namazı kılınması yasaklanmış, Ezher yalnızca bir eğitim 
ve ilim yuvası olarak varlığını sürdürmüştür. “Eyyûbîler’in Şiî medreselerini 
siyâsetten arındırıp sâdece ilmî faaliyette bulunulan merkezler hâline dönüştürme 
politikası Ezher’in önemini bir dereceye kadar azaltmışsa da burası yine şâir 
Ömer İbnü’l-Fârız es-Sûfî ve İbn Hallikân gibi çeşitli Sünnî ilim adamları ve 
ediplerce aranan bir medrese olmaya devam etmiş, bir süre sonra da yeniden 
eski mevkîini ve şöhretini kazanmıştır.”55 Bu bağlamda İbnü’l-Fârız’ın Ezher’de 
ilmî faaliyetlerine devam ettiği dikkate alındığında56 onun hakkında ortaya atılan 
“teşeyyu‘” (Şiîliği benimseme) iddiaları mesnetsiz görünmektedir.

Eyyûbî hâkimiyeti sırasında Kāhire ve Dımaşk, ilim ve kültür hayâtında 
Bağdat’ı geride bırakmıştır. Bu merkezlere yalnızca yerli âlimler değil, Horasan, 
Türkistan, Endülüs ve Bağdat’tan gelen pek çok mütefekkir de katılmıştır. 
Alâeddin el-Kâsânî, Kutbüddin en-Nîşâbûrî, Ebü’l-Yümn el-Kindî, İmâ-düddin 
el-İsfahânî, Abdüllatîf el-Bağdâdî, Muhyiddin İbn Arabî, Şehâbeddin es-
Sühreverdî ve İbnü’l-Baytâr gibi âlimler bunlar arasında sayılabilir.57

53	 Âtıf Cevdet Nasr, Şi’r Ömer b. el-Fârız: Dirâse fî fenni’ş-şi’ri’s-sûfî, Beyrût: Dâru’l-Endelüs, tsz., 
s. 41-55.

54	 Fergānî’nin et-Tâiyyetü’l-kübrâ Şerhi mukaddimesinde eserin nâşiri, İbnü’l-Fârız’ın şii düşünceye 
mensûb olduğunu iddia eder. Bkz. “Mukaddimetü’t-tahkîk”, Fergānî, Müntehâ’l-medârîk, I, (thk. 
Visâm el-Hitâvî), Kûm: Matbûat-ı dînî, hş. 1386, s. 6-8; Mustafa Hilmî, age, s. 411-415.

55	 Bkz. Saîd Abdülfettâh Âşûr, “Ezher”, DİA, XII, s. 59-63; Mustafa Uzun, “Ezher”, DİA, XII, s. 55.
56	 İbnü’l-Fârız’ın Ezher’de dersler verdiğine dâir bilgi için bkz. Muhyiddin et-Tu‘mî, en-Nûru’l-Eb-

her fî Tabakâti’ş-Şüyûhi’l-Ezher, Beyrût: Dâru’l-Ceyl, 1992, s. 92; Saîd Abdülfettâh Âşûr, “Ezher”, 
DİA,  XII, s. 59, 63.

57	 Eyyûbî târihi hakkında Türkçe neşredilen en kapsamlı çalışmalar için bkz. Ramazan Şeşen, “Ey-
yûbîler”, DİA, XII, s. 20-31; Ramazan Şeşen, Selâhaddin’den Baybars’a Eyyübiler - Memluklar 
(1193-1260), İstanbul: İSAR, 2007; Ramazan Şeşen, Eyyûbiler (1169-1260), İstanbul: Türkiye Di-
yanet Vakfı İslam Araştırmaları Merkezi (İSAM), 2012; Ramazan Şeşen, Kudüs Fâtihi Selâhaddin 
Eyyûbî (1138-1193), İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 2013; Eyyûbîler: Yönetim, Diplomasi, Kültürel 



| 13 |

Zeliha Öner

İbnü’l-Fârız, Selâhaddîn-i Eyyûbî (ö. 589/1193) ardından Azîz, Âdil ve 
Kâmil dönemlerinde de yaşamış; ancak siyasî mücadelelerden uzak durmuş, ilmî 
ve tasavvufî konulara odaklanmıştır. Ne yönetimle doğrudan iş birliği yapmış ne 
de muhalif bir tavır sergilemiştir. Onun tavrı, dönemin entelektüel ve mânevî 
atmosferine katılmakla birlikte, siyâsetten bilinçli bir uzak duruşu ifâde eder.

II. HAYÂTI: İSMİ, KÜNYESİ, NESEBİ VE DOĞUM TÂRİHİ

Ebû Hafs ve Ebû’l-Kāsım Ömer b. Ebi’l-Hasan Alî b. el-Mürşid b. Alî58, daha 
çok bilinen meşhur ismiyle İbnü’l-Fârız, h. 576 senesi, Zilkāde ayında ( Mart 
1181)59 Kāhire’de dünyaya gelmiş, hicrî 632 senesinin Cemâziye’l-evvel ayının 
ikisinde, salı gününde (23 Ocak 1235) yine Kāhire’de vefât etmiştir.60 Ailesi 
aslen Suriye’nin Hamâ şehrindendir; bu sebeple şâir “Hamevî” nisbeliyle de 
anılır.61 Mısır’da doğduğu ve burada medfûn bulunduğu için “Mısrî”, nesebi Hz. 
Peygamberin sütannesi Halîme’nin kabîlesine nisbet edilmesinden dolayı Sa‘dî62 

Hayat, editör: Önder Kaya, İstanbul: Küre Yayınları, 2012; Ayşe Dudu Kuşçu, Eyyûbî Devleti Teş-
kilâtı, Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2013.

58	 İbn Hallikân, Şemsüddin Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekr, Vefeyâtü’l-a‘yân ve enbâü eb-
nâi’z-zamân, (thk. İhsân Abbâs), III, Beyrût; Dâru sadr, 1970, s. 454. 

59	 Hicrî târihi mîlâdî târihe çevirmede, Türk Târih Kurumunun web sitesindeki programı kullandık. 
Bkz. http://193.255.138.2/takvim.asp

60	 el-Münzirî, Zekiyüddin Ebû Muhammed Abdülazîm b. Abdülkavî, el-Tekmiletü li-vefeyâti’n-nak-
kaleti, (thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf), III, Beyrût: Müessesetü’r-risâle, 1984, s. 388-389; Hallikân, s. 
454-456; [Ibn Khallikan’s Biographical Dictionary, (translated by: Mac Guckin De Slane), Volu-
me: 2, Beyrût, 1970, s. 388-390]; Taşköprüzâde, Mevzuâtü’l-ulûm, I, (trc. Kemâleddin Mehmed 
Efendi), Dersaâdet: İkdam Matbaası, 1313, s. 277; Mustafa b. Abdullah Hâcı Halîfe Kâtib Çelebi, 
Keşfu’z-zunûn, I, s. 365.

61	 Şâirin babasının ne zaman ve ne sebeple Hamâ’dan Mısır’a göç ettiği mevzûsunda net bir bilgi 
bulunmamaktadır. İbnü’l-Fârız ve’l-hubbu’l-İlâhî isimli eserinde Mustafa Hilmî, h. 565 yılında 
Hamâ’yı yerle bir eden bir depremin meydana geldiğini ve bu deprem sonrası şâirin babasının göç 
etmiş olabileceği bilgisini verir. Bkz. Mustafa Hilmî, İbnü’l-Fârız ve’l-hubbu’l-İlâhî, s. 34. Burada 
şunu da zikretmek isteriz ki, Âmir bin Âmir el-Basrî, Tâiyye isimli eserinin mukaddimesinde sûfî 
şâiri, “İbnü’l-Fârız el-Endelüsî” şeklinde zikreder. İbnü’l-Fârız’ın Endelüslü olduğuna dâir hiçbir 
delîl yoktur. el-Basrî’nin Tâiyye isimli eserinin muhakkiki Abdülkādir el-Mağribî, el-Basrî’nin en 
büyük hatasının bu ibâresi olduğunu belirtir. Bkz. Âmir bin Âmir el-Basrî, Tâiyye, (Şerh ve Ta‘lîk: 
Abdülkādir el-Mağribî),  Dımaşk: el-Ma‘hedü’l-Fransî bi-Dımaşk, 1948, s. 19.

62	 Dîbâce, Dîvân İbni’l-Fârız, (thk. Abdülhālik Mahmûd), Kāhire: Mektebetü’l-âdâb, 2007, s. 25. İb-
nü’l-Fârız, gördüğü bir rüyâdan bahseder. Bu rüyâ, kızından torunu Şeyh Alî tarafından Dîbâce’ye 
şöyle aktarılır: “Rüyamda Rasûlullâh bana sordu: ‘Ey Ömer kimlerdensin?’ Ben de  ‘Halîm bir 
kabîle olan benî Sâ‘d’dan olduğumu söyledim.’ Bunun üzerine Hz. Peygamber ise: ‘Hayır sen be-
nim soyumdansın. Nesebin benim nesebimle bitişiktir.’ Dîbâce yazarı bu rüyâyı aktardıktan sonra 
şunları söyler: Muhabbet ehline göre ilâhî neseb ya da aşk nesebi, babadan gelen soydan daha şe-
reflidir. Bilâl el-Habeşî, Selmân el-Fârisî ve Suheyb el-Rûmî gibi muhabbet ehlinden olanlar ehl-i 
beytdendir. Aşk nesebine en uzak isim ise, Ebû Tâlib (Hz. Muhammed’in amcası)’tir. Aynı şekilde 
İbrâhim Peygamberin babası ve Nûh Peygamberin oğlu onların ehlinden değildir. İbnü’l-Fârız’ın 
Yâiyye’deki  94. beyiti ile bu şerefli nesebe işâret eder: ْْمِِن نَسَََبٍٍ  مِِنْْ  بَيَْْنَنََاَ  الْْهََوََى     شََرْْعٍٍ  في  أَقَْْرََبُُ   نَسَََبٌٌ 
 Bkz. Dîbâce, Dîvân) [Aşk yolundaki neseb bize ebeveynden olan nesebten daha yakındır] أَبََوَََي
İbni’l-Fârız, (thk. A. Mahmûd), s. 26. Ayrıca bkz.; Münâvî, Abdürraûf, el-Kevâkibü’d-dürriyye fî 
terâcimi’s-sâdeti’s-sûfiyye, (thk. Abdülhamîd Sâlih Himdân), el-Mektebetü’l-ezheriyyetü li-turâs, 
tsz., II, s. 148; The Dīwān of Ibn al-Fāriḍ, (thk. Giuseppe Scattolin), Kāhire, 2011, s. 44.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 14 |

lakabıyla zikredilmiştir. Bu bilgiyi ilk defa torunu Ali’nin, bir rüya rivayetiyle 
aktardığı kaydedilmektedir.63. Babası ferâiz ilminde meşhur olduğundan, kendisi de 
“İbnü’l-Fârız” ismi ile şöhret bulmuştur.64 Lakabı Şerefüddin’dir. Bununla birlikte, 
şiirlerinde aşk temasını zirveye taşımasından ötürü “Sultânü’l-âşıkîn” ve “Hz. 
Nâzım” unvanlarıyla de anılmıştır.65 “Sultânü’l-âşıkîn”66 olarak isimlendirilmesinin 
sebebi, et-Tâiyyetü’l-kübrâ kasîdesindeki şu beyite isnâd edilmektedir:

مََعََانِيي وَكَُُلُُّ العََاشِِقِِيَنَ رََعِِيََّتِيي وََمُُلْْكُُ مََعََالِيي الِعِشْْقِِ مُُلْْكِِي وََجُُنْْدِِيََ الـ
“Aşk yüceliklerinin mülkü benim mülkümdür, askerlerim mânâlardır; tüm 

âşıklar ise benim tebaamdır.” (293. Beyit )

Doğum târihi konusunda kaynaklarda farklı rivâyetler bulunmaktadır. İbn 
Hallikân Vefeyâtü’l-a‘yân’da şâirin doğum târihini, h. 576 senesi Zilkāde ayının 
dördüncü günü olarak vermektedir.67 İbnü’l-İmâd, Şezerât’da h. 566 târihini 
kaydederken,68 Münâvî ise el-Kevâkib’de h. 556 veya 566 târihinde doğduğu bilgisini 
zikretmiştir.69 Ancak İbnü’l-Fârız’ın çağdaşları arasında yer alan Münzirî ve İbn 
Hallikân’ın verdiği bilgiler daha güvenilir kabul edilmiştir. Nitekim Münzirî’nin 
şâire doğrudan doğum târihini sorduğu nakledilir. Bu sebeple, hicrî 576 senesi şâirin 
doğum târihi olarak genel kabûl görmüştür.70 Sonraki dönem tabakat türü eserlerde 

63	 Nesebi hakkında mufassal bir açıklama olmadığı gibi Hamâ’dan önce atalarının nerede bulunduğuna 
dâir de bir bilgiye rastlanmamıştır. İbnü’l-Fârız ise beyitlerinde vatanının Mısır olduğunu ifâde et-
mektedir. 
   وََطََنِيي ِمِصْْرُُ وََفِيِهََا وََطََرِيِ     وََِلِعََيْْنِيي مُُشْْتَـهَََاهََا مُُشْْتَـهَََاهََا

	 “İçinde arzularımın olduğu Mısır’dır vatanım ve Müştehâsı, gözüm içindir” [he kāfiyeli kasîde, 3. 
Beyit] Bkz. The Dīwān of Ibn al-Fāriḍ, (thk. G. Scattolin), s. 195.  

64	 Münâvî, el-Kevâkibü’d-dürriyye fî terâcimi’s-sâdeti’s-sûfiyye, (thk. Abdülhamîd Sâlih Himdân), 
el-Mektebetü’l-ezheriyyetü li-turâs, II, tsz., s. 147; Mustafa Hilmî, İbnü’l-Fârız ve’l-hubbu’l-ilâhî, s. 
28-29; Dîbâce, s. 3.

65	 Zehebî, İbnü’l-Fârız hakında bilgi verirken “vahdet ehlinin delîli, şiirin sancaktârı” ifâdesini kulla-
nır. Bu, İbnü’l-Fârız’ın tasavvuf ve edebiyat sahâsındaki yetkinliğini göstermesi bakımından dikkate 
değerdir. Bkz. Zehebî, el-İber fî haberi men gaber, (thk. Ebû Hâcer Muhammed es-Saîd b. Besyûnî, 
Zağlûl), III,  Beyrût, 1985, s. 213.

66	 İbnü’l-Fârız Dîvân’ı muhakkıkı Giuseppe Scattolin, mukaddimesinin sonunda şu cümlelerle bu ko-
nudaki düşüncesini ifâde eder:

	 “Sultânü’l-âşıkîn gibi bir isimlendirmenin geleneksel olduğuna inanıyoruz. Bu, onun sûfî tecrü-
besinin derinliğini açıklamaktan uzaktır. “Hakîkat-i Muhammediyye”, “Nûr-ı Muhammedî” veya 
“insân-ı kâmil” gibi sûfî ıstılâhta yüksek hakîkatle tam bütün hâlinde olan “el-ene el-Cem‘î” [الأنا 
 ifâdesi İbnü’l-Fârız’ın zâtında hakîkat bulur. Yüksek ve geniş ufuklara yolculuğu hedefleyen [ الجمعي
sûfînin seferinde aşkın vasfı ve güzellik [الجمال], İbnü’l-Fârız’ın şirinde sâdece geçilmesi gereken 
sınırlı bir merhaledir.” Bkz. The Dīwān of Ibn al-Fāriḍ, (edt. Giuseppe Scattolin), s. 13.

67	 İbn Hallikân, III, s. 455.
68	 İbnü’l-İmâd, VII, s. 262.
69	 El-Münâvî, II, s. 147; Ayrıca kaynaklarda Muhammed Abdürraûf Münâvî (ö. 1031/1622)’nin oğlu 

Tâceddin Muhammed’in İbnü’l-Fârız’ın et-Tâiyyetü’l-kübrâ adlı kasîdesini şerhettiğine dâir bilgiler 
yer almaktadır. Bkz. M. Yaşar Kandemir, “Münâvî, Muhammed Abdürraûf”, DİA, XXXI, s. 573. 

70	 Vefat târihi olan h. 632 senesi, üzerinde ihtilâfın bulunmadığı bir târihtir. İbn İmâd’ın Şezerât’ından 



| 15 |

Zeliha Öner

bu târih, tekrâr edilmiştir.71 Bununla birlikte, Nâblusî, hem Dîvân’ın dibâcesinde 
hem de Tâiyye şerhinde şâirin doğum târihini hicrî 577 yılı Zilkāde ayının 4. günü 
olarak kaydeder.72

A. Hayâtı Hakkında Bilgi Veren Kaynaklar

İbnü’l-Fârız, şiirleri İslam dünyasının pek çok bölgesinde tanınan bir sûfî 
şâir olmasına rağmen, hayâtına dâir ayrıntılı bilgiler tarihî kaynaklarda sınırlı 
kalmıştır.73 Onun biyografisine dâir veriler iki ana grupta toplanabilir:

Çağdaşlarının verdiği biyografik kayıtlar: Bunlar, şâirle aynı dönemde 
yaşamış âlimlerin ve tarihçilerin aktardığı doğrudan bilgilerden oluşmaktadır.

Sonraki dönem eserlerinde yer alan rivâyetler: Bu gruptaki kayıtlar çoğu 
zaman ihtilaflıdır; farklı aktarımlar olsa da özü itibariyle aynı bilgileri tekrar 
etmektedir.

Şâirin kendi şiirlerinde, özellikle tek eseri olan Dîvân74’ında, hayâtına dâir 
detaylı bilgi bulunmaz. Onun şiirlerinde esâsen, mâşûkun müşâhedesi, aşkın 
makāmları ve keşfî tecrübeler ön plandadır. Bu sebeple biyografik bilgilerin 
çoğu dış kaynaklardan elde edilmiştir.

Sûfî şâirin hayâtı hakkında bilgi veren eserler arasında; Münzirî (581/1185-
656/1258)’nin el-Tekmile75, İbn Hallikân (608/1211-681/1282)’ın Vefeyâtu’l-
a‘yân76, Ebu’l-Fidā (ö. 732/1332)’nın el-Muhtasar77, Zehebî (ö. 748/1348)’nin 

sûfî şâirin 56 yaşına birkaç ay kala vefât ettiği bilgisini okuduğumuzda (632-576=56) doğum târi-
hinin h. 576 senesi olduğu bilgisi güçlenmektedir.

71	 Misal olarak Taşköprüzâde, şâirin doğum târihini h. 576 olarak nakleder. Bkz. Taşköprüzâde Ahmet 
Efendi, Mevzuâtü’l-ulûm, I,( trc. Kemâleddin Mehmed Efendi, Dersaâdet): İkdam Matbaası, 1313, 
s. 277.

72	 Abdülganî en-Nâblusî, Keşfü’s-sirrü’l-gāmız fî şerh Dîvân İbni’l-Fârız, Zâhiriyye Ktp., nr. 8285, 
vr.187b.

73	  Mukaddime, İbnü’l-Fârız Dîvânı, (thk. Giuseppe Scattolin), Kāhire: IFAO, 2004, s. 1m.
74	 Dîvân’ın pek çok neşri bulunmaktadır. Abdülhālik Mahmûd Abdülhālik ve G. Scattolin’in tahkiki 

dışındaki Dîvân neşirleri, “tahkik” mânâsında tahkik değildir. Bâzı Dîvân nüshaları, dipnotlarında 
veya sayfa kenarlarında kelimenin sözlük anlamı veya kelimenin sûfî terminolojide işâret ettiği 
mânâya kısaca yer verir. Bu Dîvân neşirleri şerh olarak zikredilse de klasik anlamda şerh değildir. 
Misal olarak Emîn el-Hûrî, Bûrînî’nin şerhini Cilâü’l-Gāmız fî şerhi Dîvâni İbni’l-Fârız adıyla ihti-
sar etmiştir. Bkz. Emîn Hûrî, Cilâü’l-gamız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız, Kāhire: Mektebetü’l-Âdâb, 
1910. Ayrıca metin kenarında kelimelerin kısa îzâhına yer verilen ve hazırlayanın ismine yer veril-
meyen bir neşir için bkz. el-Mededü’l-faiz an şerhi Dîvân-ı İbni’l-Farız, [y.y.], Matbaatü’l-Bârû-
niyye, 1308.

75	 Münzirî, Zekiyüddin Ebû Muhammed Abdülazîm b. Abdülkavî, el-Tekmiletü li-vefeyâti’n-nakkale-
ti, (thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf), Beyrût: Müessesetü’r-risâle, 1984.

76	 Şemseddin Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekr b. Hallikân, Vefeyâtü’l-a‘yân ve enbâü eb-
nâi’z-zamân, (thk. İhsân Abbâs), Beyrût; Dâru sadr, 1970.

77	 Ebû’l-Fidâ, El-Muhtasâr fî ahbâr ve’l-beşer, Kāhire: el-Matbaatü’l-Hüseyniyye, 1968.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 16 |

el-‘İber fî haberi men gaber78, Münâvî’nin el-Kevâkibü’d-dürriyye fî terâcimi’s-
sâdeti’s-sûfiyye, İbnü’l-İmâd’ın Şezerâtü’z-zeheb, İbn İyâs’ın Bedâiu’z-zuhûr fî 
vekāi‘i’d-duhûr, ve Carl Brockelmann’ın Târîhü’l-edebi’l-Arabî gibi tabakāt ve 
târih kitapları sayılabilir.

Mustafa Hilmi, İbnü’l-Fârız’ın hayâtı hakkındaki kaynakları iki kısımda ele 
alır. Birincil kaynak, şâirin torunu ve Dîvân’ın derleyicisi olan Şeyh Alî’nin 
Dîbâce’de aktardığı bilgilerdir; bu rivâyetler, Şeyh Alî tarafından bizzat dayısı 
Kemâleddin Muhammed’den nakledilmiştir.79 Birinci grup, İbnü’l-Fârız’ı ittihad, 
hulûl ve vahdet-i vücûd düşünceleri sebebiyle kitap ve sünnetten ayrılmakla 
itham eden eserlerdir; bu grupta Burhâneddin el-Bikâî’nin çalışmaları öne çıkar.80 
İkinci grup ise, şâirin kitap ve sünnetten ayrılmadığını, sembolik dilinin ve yüksek 
ilmî seviyesinin dar görüşlü kimselerce anlaşılamadığını savunan eserlerdir. Bu 
grubun en önemli örneği, Celâlüddin Suyûtî81’nin Kum‘u’l-mu‘âriz fî nusreti 
İbni’l-Fârız82 [افلارض انب  نصرة  فى  المعارض   adlı eseridir. Ayrıca Şa‘rânî’nin [قمع 
Kitâbü’l-Yavâkît ve’l-Cevâhîr fî Beyân Akāidi’l-Ekâbir83 isimli çalışması ve 
Dîvân’a yazılmış çok sayıdaki şerh de bu kapsamda zikredilebilir. 84 

Bu çalışmada, İbnü’l-Fârız’ın hayâtına dâir temel bilgileri sunan kaynaklar 
iki kısımda ele alınacaktır. Birinci kısım, müellifleri şâirin çağdaşı olan ilk 
biyografik eserleri içerir. İkinci kısım ise, bu ilk biyografilerde yer alan 
rivâyetleri farklı vurgularla aktaran veya sözlü gelenekleri yazıya geçiren 

78	 Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman Zehebî, el-İber fî haberi men gaber, 
(thk. Ebû Hâcer Muhammed es-Saîd b. Besyûnî, Zağlûl), Beyrût, 1985.

79	 Mustafa Hilmî, Şeyh Ali’nin dedesi hakkında verdiği bilgilere şüphe ile yaklaşır. Bkz. Mustafa 
Hilmî, İbnü’l-Fârız ve’l-hubbu’l-İlâhî, Kāhire: Dâru’l-meârif, trs., s. 21-23. İbnü’l-Fârız’ın hayâtı 
hakkında bilgi için bkz.; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-â’yân, III, 454-456; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-ze-
heb fî ahbâri men Zeheb, VII, 261-268; Abdürraûf Münâvî, el-Kevâkibü’d-düriyye fî terâcimi’s-sâ-
deti’s-sûfiyye, II, 147-152; İbn Alûsî el-Bağdâdî, Celâü’l-ayneyn fî Muhâkemeti’l-ahmedeyn, 
Kāhire, h. 1296.; Zehebî, Siyeru aʹlâmiʹn-nübelâ, XXII, Beyrût 1413, s. 368-369; İbn Hacer, Lisâ-
nüʹl- Mîzân, IV, Beyrût 1406/1986, s. 317-318; Kâtip Çelebi, Keşfüʹz-zunûn, I, s. 767; Yuhannâ 
Kumeyr,  İbnüʹl-Fârız mukaddimât fîʹt-tasavvuf, Beyrût, 1955; Süleyman Uludağ, “İbnüʹl-Fârız”, 
DİA, XXI, s. 40-43; Reynold A. Nicholson, “The Lives of ‘Umar Ibnu’l-Farid and Muhiyyu’ddin 
Ibnu’l-’Arabi, Extracted from the “Shadharȧtu’l-Dhahab””, JRAS ( Journal of the Royal Asiatic 
Society), XXV, 1906, s. 797-824.

80	 Bkz. el-Bikāî, Tenbîhü’l-gabî alâ tekfîri’l-İbn Arabî, (thk. Abdurrahmân el-Vekîl), Riyâd: İdâre-
tü’l-Buhûsi’l-İlmiyye, 1994/1415, s. 31; el-Bikāî, Tehzîrü’l-ibâd min ehli’l-inâd bi-bid’ati’l-it-
tihâd.

81	 Celâlüddin Suyûtî’nin tüm eserleri için bkz.; Kehhâle, Ömer Rızâ, El-Müstedrek alâ Mu’ce-
mi’l-müellifîn, III, Beyrût: Mektebetü’l-Müsennâ, tsz., s. 127-131.

82	 Süleymâniye Kütüphânesi, Âşir Efendi, 445, tsz., 27-36 vr. ; Bağdatlı Vehbî, 2025, müstensih: 
Abdülmûtî, tsz. 8vr.; Esad Efendi, 3663-23, 151-156 vr. 

83	 eş-Şa’rânî, Abdülvehhâb b. Ahmed b. Ali el-Hanefi, Kitâbü’l-yavâkît ve’l-Cevâhir fi Beyân akāi-
di’l-ekâbir, Mısır: el-Matbaatü’l-Ezheriyye, 1305, I-II.

84	 Mustafa Hilmî, İbnü’l-Fârız ve’l-hubbu’l-İlâhî, s. 25-27. Dîvân şerhleri hakkında geniş bilgi, bu 
çalışmanın ikinci bölümünde yer alacaktır. 



| 17 |

Zeliha Öner

sonraki dönem eserlerini kapsar. Bu ikinci grupta en dikkat çekici eser, torunu 
Şeyh Alî tarafından kaleme alınan Dîbâce’dir. Nitekim İbnü’l-Fârız’ın hayâtı 
üzerine araştırma yapanlar için en güvenilir kaynaklar, bu birincil ve ikincil 
biyografilerdir.85 

1. İlk Biyografiler 

İbnü’l-Fârız’ın görüşlerini müdâfaa eden müellifler ve eserleri, 
azımsanmayacak ölçüde geniş bir literatür oluşturmaktadır. Ancak, sûfî şâirin 
biyografisi hakkında bilgi veren eserler sınırlı ve dar bir çerçeve sunmaktadır. 
Onun biyografisini aktaran eserlerden İbn İmâd’ın Şezerât’ı İbn-Hallikân’ın 
Vefeyât’ından daha geniş, Şeyh Alî’nin Dîbâcesinden ise daha kısadır. 
Şezerât’dan mülhem olarak Abdurraûf el-Münâvî’nin el-Kevâkibü’d-dürriyye 
isimli eseri ve İbnü’l-Alûsî el-Bağdâdî’nin Celâü’l-ayneyn fî muhâkemeti’l-
ahmedeyn ve Kemâleddin el-Udfuvî (ö.748/1347-1348)’nin et-Tâliu’s-saîd 
isimli eserleri de zikredilmesi gereken önemli kaynaklardandır.86 Bunların 
dışında İbnü’l-Fârız’dan kısaca bahseden ve isminin zikredildiği çok sayıda 
eser bulunmaktadır.87 Burada özellikle, şâirle aynı asırda yaşamış ve onunla 
doğrudan irtibat kurmuş iki müellifin aktardıkları bilgiler ön plana çıkar. Bu ilk 
biyografiler, sonraki rivâyetlere kıyasla daha gerçekçi ve güvenilir niteliktedir.

85	 İbnü’l-Fârız hakkındaki literatürü ele alarak irdeleyen ilk kişi, İtalyan Ignazio Di Matteo (1872-
1948)’dur. Ignazio Di Matteo, et-Tâiyyetü’l-kübrâ tercümesini 1917’de neşretmiştir. Ibn al-Fāriḍ 
Il gran poema mistico noto col nome di At-Tā’iyyah al-kubrā, polycopied autograph, Roma, 1917. 
1919-1920’de Carlo Alfonso Nallino, bir eleştiri yazısında bu çalışmanın daha da genişletilerek, 
kapsamlı sonuçlara ulaşılması gerekliliğinin altını çizer. Bkz. Carlo Alfonso Nallino, “Il poema 
mistico di Ibn al-Fāriḍ in una recente traduzione italiana”, in La rivista degli studi orientali, Roma, 
VIII, (1919-1920) 1-106. in Raccolta di scritti editi ed inediti, Istituto per l’Oriente, Roma, 1940, 
vol.II pp. 191-287; Id., “Ancora su Ibn al-Fāriḍ e la mistica musulmana” in La rivista degli studi 
orientali, Roma, VIII (1919-1920), 501-562, aynı şekilde bkz. Raccolta di scritti editi ed inediti, 
Istituto per l’Oriente, Rome, 1940, vol. II, pp. 289-343.

86	 Bkz. Abdunnûmân Hayreddin el-Alusi el-Bağdâdî, Celaü’l-ayneyn fî muhâkemeti’l-Ahmedeyn, s. 
49-51. Kemâleddin el-Udfuvî, et-Tâliu’s-saîd, (thk. Sa‘d Muhammed Hasan), Kāhire: Dâru’l-Mıs-
riyye, 1966.

87	 Ebû’l-Fidâ, el-Muhtasar, III, s.164; Mustafa b. Abdullah Hâcı Halîfe Kâtib Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 
I, s. 365; Ebû Muhammed Abdullâh b. Esad b. Alî b. Süleyman el-Yâfi‘î, Mir’âtu’l- cenân ve ‘ib-
retu’l-yakzân, IV, s. 75; Zehebî, Târihu’l-İslâm, s. 122-124; Şihâbüddin Ebî’1-Fadl Ahmed b. Ali 
b. Muhammed b. Hacer el-Askalânî, Lisânu’l-mîzân, IV, s. 317; Hayreddin ez-Ziriklî, el-A‘lâm, V, 
s. 216; Ömer Rızâ Kehhâle, Mu‘cemu’l-mu’ellifîn, I, s. 301; Ebû Abdullâh Muhammed b. Ahmed 
b. Osmân, ez-Zehebî, Siyeru a’lâmi’n-nubelâ, XXII, s. 368; el-Mîrzâ Muhammed Bâkır el-Mûsevî 
el-Hânsârî el-İsbahânî, Ravdâtu’l-cennât fi ahvâli’l-‘ulemâi ve’s-Sâdât, V, s. 332; Abdulvahhâb es-
Sâbûnî, Şu‘arâ ve devâvîn, s. 255; Şeyh, Emîn el-Bekrî, el-Mutâla‘ât fi’ş-şi‘ri’l-Memlûkî ve’l-Os-
mânî, s. 240; Sirâcuddin Ebû Hafs Ömer b. Alî b. Ahmed el- Mısrî, Tabakātu’l-evliyâ, s. 464; 
Rüşdî Alî Hasan, “el-Hanîn ile’d-diyâr fî şi‘ri İbni’l-Fârid”, Mecelletu Câmi‘ati Dımaşk, XIV, sy. 3 
(1998), s. 123; Uludağ, “İbnu’l-Fârız”,  DİA, XXI, 40; Bekri Şeyh Emin, el-Mutâla‘ât fi’ş-şi‘ri’l-
Memlûkî ve’l-Osmânî, Beyrût: Dârü’l-İlm li’l-Melâyîn, 1986, s. 240-244; The encyclopaedia of 
Islam, (new edition), Leiden: E. J. Brill, 1971, s. 763.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 18 |

a. Münzirî (ö. 656/1258)

İbnü’l-Fârız hakkında doğrudan bilgi veren ilk kaynaklardan biri, onun 
talebesi olan Zekiyyüddin Ebû Muhammed Abdülazîm b. Abdülkavî el-
Münzirî88’nin (ö. 656/1258) el-Tekmiletü li-vefeyâti’n-nukkāl adlı eseridir. 
Döneminin önde gelen hadis âlimlerinden olan Münzirî, özellikle Kâmiliyye 
Dârü’l-hadîs başta olmak üzere Sâlihiyye ve Câmiu’z-Zâfirî’de dersler vermiş,89 
hadis mecmualarının tedvininde önemli bir rol oynamıştır. 90 Münzirî, hocası 
İbnü’l-Fârız hakkında şu bilgileri aktarmaktadır:

“Cemâziyel evvel ayının ikinci günü h. 632 senesinde Kāhire’de vefât eden 
Ebû’l-Kāsım Ömer İbni’l-Şeyh Ebi’l-Hasan Ali b. el-Mürşid b. Ali, Hamâ asıllı 
Mısır’da doğmuş ve orada yaşamıştır. Şâfiî olan şâir, İbnü’l-Fârız olarak bilinir. 
Kabri, Mukattam dağı91 eteklerinde Ârız (câmii) altında bulunmaktadır. Hâfız 
Ebû Muhammed el-Kāsım İbn Ali ed-Dımaşkî’den hadîs dinlemiştir. Tasavvuf 
yolu üzerine [ على طريق اتلصوف] şiir yazan şâirden bizzat beyitlerini işittim. Ona 
ne zaman doğduğunu sordum. ‘Zilka‘de ayının dördüncü gününün sonunda 
576 yılında Kāhire’de doğdum’ cevabını verdi. Şiirlerinin çoğunu bir araya 
getirmiştir.” 92

Bu rivâyete göre İbnü’l-Fârız, hadîs âlimlerinden Ebû Muhammed el-Kāsım 
İbn Ali ed-Dımaşkî İbn el-Asâkîr (ö. 600/1203)93’den hadîs öğrenmiştir. Yine 
Münzirî’nin (ö.656/1258) kaydına göre, kendisi de hocasından hadîs rivâyet 

88	 Emil Homerin, İbnü’l-Fârız’ın talebesi olarak Münzirî ve Yahyâ el Attâr (584/1188-663/1264) isim-
lerini zikreder. Bkz. Th. Emil Homerin, From Arab Poet to Muslim Saint, Columbia: University 
of South Carolina Press, 1994, s. 16.  Abdurrahmân es-Suyûtî, Hüsnü’l Muhâdara fî târîhi’l- Mısr 
ve’l-Kāhire isimli eserinde İbnü’l-Fârız’ın hayâtını bir paragrafta özetlerken, Münzirî ve Attâr’ın 
eserlerini zikreder. Bkz. es-Suyûtî, Hüsnü’l-Muhâdara, (thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhim), I, 
Kāhire, 1967, s.518. [Eser için ayrıca bkz. es-Suyûtî, Hüsnü’l-Muhâdara, (thk. Ali Muhammed 
Ömer), I, Kāhire, 2007, s. 488.]

89	 Münzirî hakkında daha fazla bilgi için bkz. Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, Dımaşk: el-Mektebe-
tü’l-arabiyye, V, s. 264-265. Zirikli, A‘lâm, IV, s. 30; Zehebî, Tezkire, IV.1436-1439.İbn Abdülhâdî, 
Ulemâü’l-hadîs, IV, s. 221-222.; M. Yaşar Kandemir, “Münzirî”, DİA, XXXII, s. 35-37; Mustafa 
Şâkir, et-Târîhü’l-Arabî ve’l-müerrihûn, III, Beyrût: Dârü’l-İlm li’l-Melâyîn, 1990, s. 105-109; Th. 
Emil Homerin, From Arab Poet to Muslim Saint, Columbia: University of South Carolina Press, 
1994, s. 15.

90	 Hadîs literatüründeki yeri için, anılması gereken yüksek lisans tezi: Mehmet Hâdi Turan, “Münzi-
ri`nin hadîs kültüründeki yeri”, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Dicle Üniversitesi, 1998.

91	 Kāhire’nin doğusunda bulunur.
92	 el-Münzirî, Zekiyüddin Ebû Muhammed Abdülazîm b. Abdülkavî, el-Tekmiletü li-vefeyâti’n-nak-

kaleti, (thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf), III, Beyrût: Müessesetü’r-risâle, 1984, s. 388-389. 
93	 Bahâeddin İbn Asâkîr, 527/1132’de Dımaşk’de doğmuş ve orada 600/1203 senesinde vefât etmiştir. 

Şâfii fıkhını öğretmek için Kāhire’ye gelmiştir. İbnü’l-Fârız’ın da katıldığı dersler vermiştir. Hadîs, 
târih ve biyografi hakkında yazmıştır. Dımaşk târihi üzerine en hacimli eser olan“Târihü medîneti 
Dımaşk” müellifi Ali İbn el-Asâkîr ( ö. 571/1176)’in oğludur. Bkz. Ebu’l-Kāsım Sikatüddin Ali b. 
Hasan b. Hibetullah İbn Asakir Târîhu medîneti dımaşk, (thk. Muhibüddin Ebi Said Ömer b. Garâ-
me el-Amrâvî), Beyrût: Dârü’l-Fikr, 1998.



| 19 |

Zeliha Öner

etmiştir. Dolayısıyla İbnü’l-Fârız’ın, hem tasavvuf ehli hem de hadisle iştigal 
eden bir şahsiyet olduğu anlaşılmaktadır. Nitekim Münzirî, onun şiirlerini 
bizzat kendisinden dinlediğini ifâde etmekte, şiirdeki kudretini öygüyle dile 
getirmektedir. Ayrıca, şâirin kendi eliyle bir araya getirdiği bir Dîvân tertip 
ettiğini belirtmektedir.94 Bununla birlikte, günümüze ulaşan Dîvân nüshaları 
arasında bu özgün yazma nüsha mevcut değildir.

b. İbn Hallikân (ö. 681/1282)

İbnü’l-Fârız’dan yaklaşık otuz yıl sonra vefât eden Şemseddin Ebû’l-Abbas 
Ahmed İbn Muhammed İbn İbrâhim İbn Hallikân,95 Vefeyâtü’l-â’yân isimli 
eserinde şâir hakkında bilgi vermektedir. İbn Hallikân, Münzirî’nin naklettiği 
rivâyrtleri büyük ölçüde teyid eder ve özellikle İbnü’l-Fârız’ın tam künyesini 
tekrar ederek onaylamaktadır.96 Böylece Münzirî’nin aktardığı biyografik 
bilgilerin sonraki kaynaklarda da güvenilir bir temel teşkîl ettiği görülmektedir. 

XX. yüzyılın ilk yarısında İbnü’l-Fârız üzerine yapılan modern 
araştırmalarda, özellikle I. Boullata ve Mustafa Hilmi, İbn Hallikân’ın verdiği 
bu bilgileri referans metinler olarak değerlendirmişlerdir.97 Böylece hem çağdaşı 
Münzirî’nin hem de sonraki nesilden İbn Hallikân’ın kayıtları, şâirin hayâtı ve 
kimliği hakkında en güvenilir iki biyografik kaynağı oluşturmaktadır.

İbn Hallikân, biyografisini “Ebû Hafs ve Ebu’l-Kāsım Ömer b. Ebî’l-
Hüseyin Ali b. El-Mürşid, bilinen ismiyle İbnü’l-Fârız98” şeklinde başlatır ve ona 
“Ebû Hafs” ve “Ebu’l-Kāsım” künyelerini herhanhi bir açıklama yapmaksızın 
eklemektedir. Ayrıca Münzirî gibi Hamâ asıllı olduğunu kaydeder, fakat 
âilesinin Sûriye’den Mısır’a göç sebebiyle ilgili herhangi bir bilgi de vermez. 

94	 İbnü’l-Fârız’ın torunu Şeyh Ali, dedesinin yazdığı bu nüsha hakkında bilgi verirken, Menfulûd’dan 
bir şeyhin bu nüshayı ödünç aldığını ancak geri getirmediğini söyler. Bkz. Dîbâcetü’d-Dîvân, 
Dîvân İbni’l-Fârız, (thk. G. Scattolin), s. 4.

95	 Hayâtı hakkında daha geniş bilgi için bkz. Zübeyr Bilâl İsmâîl, İbn Hallikân: Hayâtuhu ve âsâru-
hu, Bağdât: Matbaatü’l-ümme, 1979; İbn Hallikân’ın en önemli eseri hakkındaki bir çalışma için 
bkz, Ali Cevâd et-Tâhir, Mülâhazât alâ Vefeyâtü’l-A‘yân, Beyrût, 1977; Fahndrich, Hartmut E. 
“The Wafayat Al-Ayan of Ibn Khallikan: A New Approach”, In Journal of the American Oriental 
Society, 93, no. 4: 1973, 432--445; “Vefeyât” hakkında Türkçe yapılan bir çalışma için bkz.; Hâcer 
Şen ,“İbn Hallikân’ın Vefeyâtu’l-’A’yân’ında adı geçen Arap dili ve Edebiyâtı Âlimleri”, (Yüksek 
Lisans Tezi), Selçuk Üniversitesi, SBE, 2010. 

96	 İbn Hallikân, Vefeyât, III, 454-456.
97	 Issa J. Boullata, “Toward a Biography of Ibn al-Fāriḍ (576-632 AH/1181-1235 AD)”, in Arabica 

28/1, 1981, s. 38-56; Mustafa Hilmî, İbnü’l-Fârız ve’l-hubbu’l-İlâhî, Kāhire: Dâru’l-meârif, s. 29-
32; Thomas Emil Homerin, From Arab poet to Muslim saint: Ibn al-Fāriḍ, his verse and his shrine, 
University of South Carolina Press, Columbia (South Carolina), 1994; Giuseppe Scattolin, “More 
on Ibn al-Fāriḍ’s Biography”, in MIDEO 22, 1995, s. 197-242.

98	 İbn Hallikân, III, s.454.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 20 |

Yine Münzirî’nin aktardığı üzere, şâirin Mısır’da doğduğunu ve yaşadığını teyid 
eder. Doğum târihi konusunda Münzirî’nin verdiği târihi aynen tekrarlar. 

İbn Hallikân Münzirî gibi, şâirin seçkin şiirlerinden övgüyle bahseder. 
Onun “Latîf” ve “zarif” şiirler ihtivâ eden bir Dîvân’a sâhip olduğunu belirtir. 
Ayrıca bu Dîvân’da, sûfîlerin terminolojisi ve metodları üzerine yazılmış, 600 
beyit civârında bir kâsîdesinin yer aldığı bilgisini kaydeder.99 Bu kasîdenin, et-
Tâiyyetü’l-Kübrâ olması kuvvetle muhtemeldir. İbn Hallikân, aynı zamanda 
Dîvân’da yer alan “dubeyt” ve “algāz” örneklerinden de bahseder. Şâirin 
şahsiyetine dâir ise şu değerlendirmeyi yapar: “Çokca hayır sâhibi, sâlih, 
hoşsohbet, güzel giyinen, ince tabiatlı ve fasih konuşan bir zat” idi.100

Ne Münzirî ne de İbn Hallikân, İbnü’l-Fârız’ın dînî-tasavvufî görüşleri 
hakkında bilgi verirler. İbn Hallikân’ın sûfî şâir için “Onun, çokca hayırda 
bulunan sâlih bir adam olduğunu duydum” ifâdesini kullanması, aralarında 
doğrudan bir temas olmadığını göstermektedir. Nitekim münzevî bir hayat süren 
İbnü’l-Fârız’ın, “Şeyh” olduğu hakkında herhangi bir kayıt yer almaz. Boullata, 
şâirin torunu tarafından aktarılan olağanüstü rivâyetlerden farklı olarak, İbn 
Hallikân’ın verdiği biyografinin daha gerçekçi ve güvenilir göründüğünü 
belirtir.101

Biyografik nitelikli bu iki temel kaynağın (Münzirî ve İbn Hallikân) dışında, 
İbnü’l-Fârız’ın hayâtına dâir bilgi veren bâzı târihçiler de vardır. Mısırlı târihçi 
Cemâleddin İbnü’s-Sâbûnî (604/1208-680/1282)102 ve İbn Tagriberdî (ö. 
864/1469)103’nin aktardıkları rivâyetler, esâsen Münzirî ve İbn Hallikân’nın 
verdikleri bilgileri tekrardan öteye geçmez.104 Bununla birlikte, bu aktarımlar 
XIII. yüzyıl başlarındaki Kāhire’nin sosyal ve kültürel ortamına dâir ipuçları 
sunmaları açısından dikkat çekicidir. Aynı şekilde İbn Zâhire (ö. 817/1414)’nin 
el-Fedâilü’l-bâhire fî mehâsîn Misr ve’l-Kāhire,105 İbn İyâs (ö. 930/1524)’ın 
Bedâiu’z-zuhûr fî vekāi‘i’d-duhûr106 ve Abdürraûf el-Münâvî (ö. 1031/1622)’nin 

99	 İbn Hallikân, III, s.454.
100	 İbn Hallikân, III, s.455.
101	 Bkz. Boullata, “Toward a biography”, s. 40. 
102	 Kitâbu tekmileti ikmali’l-ikmâl fî’l-ensâb ve’l-esmâ ve’l-elkāb-, Beyrût: Âlemü’l-Kütüb, 1986.
103	 en-Nücûmu’z-zâhira fî mülûki’l-Mısri ve’l-Kāhire, (thk. M. Hüseyin Şemseddin), Beyrût: Dârü’l- 

kütübi’l-ilmiyye, 1992, VI, s. 255-257. İbn Tagriberdî, İbnü’l-Fârız’dan “şâir” ve “sâlih” bir zât 
olarak bahseder. Zühd hayâtına değinmez. Şiirlerine misal verirken İbnü’l-Fârız’ın Dîvân’ının ilk 
kasîdesinin 40 beyitine yer verir. 

104	 Cemâleddin İbnü’s-Sâbûnî, Tekmiletu İkmâli’l-İkmal fi’l-ensâb ve’l-esmâ ve’l-elkāb, (thk. Mustafa 
Cevâd), Bağdad: Matbuatu Mecmai’l-İlmi’l-Irâki, 1957, s. 270.

105	 el-Fezâilü’l-bâhire fî mehâsini Mısr ve’l-Kāhire, (thk. Mustafa Sakka, Kâmil Mühendis), Merkezu 
Tahkîki Türâs, 1969.

106	 Bedâiü’z-zuhur fî vekāii’d-duhûr,( thk. Muhammed Mustafa), Kāhire: el-Hey’etü’l-Mısriyye-
tü’l-Âmme li’l-Kitâb, 1982.



| 21 |

Zeliha Öner

el-Kevâkibi’d-dürriye107 adlı eserleri de dönemin ilgili kaynakları arasında 
anılmalıdır.108 Bu kaynaklar dönemin sosyal ortamı, coğrafyası, kültürel-dînî 
çerçevesi ve ekonomik olanakları hakkında önemli bilgiler sunmaktadır. İbnü’l-
Fârız, hayâtının çoğunu Kāhire’de geçirmiş, ilmî-tasavvufî faaliyetlerini orada 
sürdürmüş ve orada vefât etmiştir. Bu sebeple İbnü’l-Fârız’ın biyografisi için 
ikincil kaynak olan bu türden eserler, onun biyografisini dönemin ruhu içinde  
anlamlandırmak bakımından tamamlayıcı bir rol üstlenmektedir.

2. İkincil Biyografiler

İbnü’l-Fârız’ın hayâtı ve Dîvân’ı hakkındaki bilgiler, müstakil bir biyografi 
formunda olmasa da pek çok edebî ve tasavvufî eserde zikredilmektedir.109 
Nitekim yakın dönem araştırmalarında da bu kaynaklara sıklıkla başvurulmuştur. 
Ancak, söz konusu ikincil biyografilerde zaman zaman birincil kaynaklar ile 
uyuşmayan hatta çelişkili birtakım bilgilere rastlanmaktadır. Bu hususa Mustafa 
Hilmi, İbnü’l-Fârız ve’l-hubbu’l-İlâhî adlı çalışmasında dikkat çekmiş, aynı 
şekilde110 Issa J. Boullata111, Th. E. Homerin112 ve G. Scattolin113 de bu ihtilâflı 
rivâyetler üzerinde durmuşlardır.

Burada sâdece “İbnü’l-Fârız’ın hayâtı” hakkında tabakat ve târih kitaplarında 
yer alan çelişkili ifâdelere dikkat çekmek için birkaç biyografik kaynağa işâret 
etmekle yetineceğiz.

107	 el-Kevâkibü’d-dürriyye fî terâcimi’s-sâdeti’s-sûfiyye, (thk. Abdülhamîd Sâlih Himdân), el-Mekte-
betü’l-ezheriyyetü li-turâs, tsz.

108	 Klasik eserlerin derlenerek, Kāhire târihi hakkında dönemin siyâsî, kültürel ve iktisâdî etkenlerinin 
de irdelendiği eserler arasında şunları zikredebiliriz: Abdurrahmân Zekî, Mevsû‘a Medînet’i’l-Kā-
hire, Kāhire: Mektebetü’l-Enclo el-Mısriyye, 1987; André Raymond, Le Caire, Paris: Librairie 
Artheme Fayard, 1993, el-Mecelletü’t- Târihiyyeti’l-Mısriyye/ Egyptian Historical Review., Kāhire: 
Cem‘iyyetü’l- Mısriyye li’d- Dirâsâti’t- Târîhiyye, 44/1, 2006; Nejdet Gürkan, “Arap edebiyâtında 
Memlûkler (Moğollar) dönemi (656/1258-923/1517)”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Süleyman 
Demirel Üniversitesi, SBE, 2000.

109	 Özellikle Arap Şiiri üzerine neşredilen eserler İbnü’l-Fârız’a özel bir yer vermektedirler. Bkz. Re-
şid Yûsuf Ataullah, Târihü’l-âdâbi’l-Arabiyye, (tahkîk: Ali Necîb Atâvî), I, Beyrût: Müessesetu 
İzzeddin, 1985, s. 346-348; Ahmed Emîn, Zuhrü’l-İslâm, 4. bs., IV, Kāhire: Mektebetü’n-Nehda-
ti’l-Mısriyye, 1966, s. 222-229; Abdülvehhâb es-Sâbûnî, Şuarâ ve devâvîn, Beyrût: Dârü’ş-Şark, 
tsz., s. 255-258; Roger Allen, The Arabic literary heritage : the development of its genres and 
criticism, Cambridge: Cambridge University Press, 1998, s. 191-195; S. H. Nadeem, A critical ap-
preciation of Arabic mystical poetry, Delhi: Adam Publishers, 1993, s. 184-212; Edward Granwille 
Browne, A literary history of Persia : from firdawsi to Sa’di, Cambridge: Cambridge University, 
1956, II, s. 501-505; Reynold Alleyne Nicholson, Studies in Islamic mysticism, Cambridge: Camb-
ridge University Press, 1921, s. 162-266.

110	 Mustafa Hilmî, age, s. 29-32.
111	 ‘Toward a Biography of Ibn al-Fāriḍ (576-632 AH/1181-1235 AD), in Arabica 28/1 (1981) 38-56.
112	 From Arab poet to Muslim saint: Ibn al-Fāriḍ, His Verse and His Shrine, University of South Car-

olina Press, Columbia (South Carolina USA) 1994, (2nd edition The American University in Cairo 
Press, Cairo - New York, 2001). 

113	 “More on Ibn al-Fāriḍ’s Biography”, in MIDEO 22 (1995), 197-242.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 22 |

a. Ebu’l-Fidâ (ö. 732/1332)

Sûfî şâirin biyografisine özet biçimde yer veren Ebû’l-Fidâ,114 onun adını “el-
Kāsım b. Ömer b. Ali el-Hamevî” olarak kaydeder. Ancak mevcut kaynaklarda 
hiçbir yerde İbnü’l-Fârız “el-Kāsım” olarak anıldığına rastlanmaz. Ebû’l-
Fidâ’nın bu rivâyeti, büyük ihtimalle bir aktarım hatasından kaynaklanmaktadır. 
Nitekim o, aslında İbn Hallikân’nın aktardığı biyografiyi kısaltarak eserine 
almış, fakat isim konusunda farklı bir kayıt düşmüştür. Bu yönüyle Ebû’l-Fidâ 
verdiği bilgi, elimizdeki sağlam biyografik verilerle uyuşmamaktadır.

b. Ali (Sıbt İbni’l-Fârız) (ö. 735/1335-6 ?)

Ali Sıbt İbni’l-Fârız, sıra dışı biyografi sunması bakımından diğer biyografi 
yazarlarından ayrılır. İbnü’l-Fârız’ın bilinen tek eseri olan Dîvân’ın dağınık 
kasîdelerini bir araya getirerek tertip eden ve buna  “Dîbâce” başlıklı kısmı 
ekleyen Ali Sıbt İbni’l-Fârız, bu kısımda dedesi hakkında duyduğu güzel 
hâtıraları ve onun kerâmetlerini anlatır. Nâblusî, “Dîbâce”yi şerh ederken şâirin 
kızından torunu Ali hakkında bir bilgi vermez. Diğer biyografik kaynaklarda da 
Ali Sıbt İbni’l-Fârız hakkında bir bilgi yer almamaktadır. Onun “Şeyh” olarak 
nitelendirilmesi, dînî bir vazîfede bulunduğunu düşündürmekle birlikte, bunun 
yalnızca bir hitap biçimi olması da mümkündür. 

“Dîbâce”, Ali’nin dayısı (İbnü’l-Fârız’ın oğlu) Şeyh Kemâleddîn’den (ö. 
689/1290)115 işittiklerine dayanan aktarımlarını ihtivâ eder ve bu yönüyle İbnü’l-
Fârız hakkında mevcut sınırlı bilgileri farklı bir perspektiften sunar. Ancak 
bu metin kronolojik bir sıra tâkip etmez. Örneğin, metnin son kısımlarında 
Zekiyüddin Abdülazîm el-Münzirî’nin İbnü’l-Fârız’a doğum târihini sorduğunu, 
şâirin ise Zilkāde ayının dördüncü günü sonunda hicrî 577 senesinde Mısır’da 
doğduğunu söylediğini aktarır.116 Aynı şekilde Kadı Şemseddin b. Hallikân’ın da 
bu konuda bilgi verdiğini işittiğini kaydeder.117 

Burada dikkat çekici olan husus, Şeyh Alî’nin Münzirî ve İbn Hallikân’ın 
eserlerinde verdiği bilgileri, işittim [ ُُسََمِِعْْت سََمِِعْْتُهُُُ/   ] şeklinde aktarmasıdır. 
İbnü’l-Fârız ile aynı dönemde yaşamış ve doğrudan doğum târihini soran bir 
müellifin eserini referans göstermeyerek “Münzirî’nin böyle dediğini duydum” 

114	 El-Muhtasâr fî ahbâr ve’l-beşer, Kāhire: el-Matbaatü’l-Hüseyniyye, 1968, III, s. 157.
115	 Şeyh Kemâleddin’nin kısa tercümesi için bkz İbn Tagriberdi, el-Menhelü’s-sâfi ve’l-mustevfî 

ba’de’l-vâfî, (thk. Muhammed Muhammed Emin), X, Kāhire: Dârü’l-Kütüb ve’l-Vesâikü’l-Kav-
miyye, 2003, s. 235. Bu kısa tercümede, Şeyh Ali’nin Dîbâcesi’ndeki rivâyetlere kaynaklık yaptığı 
belirtilmemiştir.  

116	 Münzirî’nin el-Tekmile li-vefâyât isimli eserinde şâirin doğum târihi h. 577 değil h. 576 şeklin-
dedir. Bkz. el-Münzirî, Zekiyüddin Ebû Muhammed Abdülazîm b. Abdülkavî, el-Tekmiletü li-ve-
feyâti’n-nakkaleti, (thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf), III, Beyrût: Müessesetü’r-risâle, 1984, s. 389.

117	 Dîbâce, 13;  Keşf, 107-108.



| 23 |

Zeliha Öner

diye başlayan bir cümle ile Şeyh Alî’nin, Dîbâce’yi oluştururken ilmî bir metin 
yazma kaygısından ziyâde menkıbevî bir üslup tercih ettiğini gösterir. Nitekim, 
“Dîbâce”deki bilgilerin çoğu dayısı Kemâleddîn’den işittiklerine dayanmaktadır.

Şeyh Alî, ayrıca İbnü’l-Fârız Dîvânı’nı çoğaltan kâtiplerin  bâzı kelimeleri 
bilmediklerinden, yanlış yazdıklarını, özellikle cinaslı ifâdeleri asıl mânâlarından 
uzaklaştırdıklarını ifâde eder. Kendisi, dayısı Şeyh Kemâleddîn’den Dîvân’ı 
okuduğunu, fakat Hicaz’da mekteplerde çocuklara inşâd edilen bir kasîdenin 
yalnızca tek beytini hatırladığını aktarır. Kemâleddîn, yıllarca bu kasîdenin 
tamamını aramış, fakat İbnü’l-Fârız’ın dostları arasında dahi tam nüshasını 
bulamamıştır. Ali ise kırk yıl süren arayışın ardından kasîdeye ulaşabildiğini 
kaydeder.118

Buna göre, onun Dîvân’ı derlemesi ve “Dîbâce”yi kaleme alması hicrî 
735 târihinden sonra gerçekleşmiş olmalıdır.119 İbnü’l-Fârız’ın (ö. 632/1235) 
vefâtından yaklaşık bir asır sonra torunu tarafından kaleme alınan bu metin, 
övgü dolu ifadelerle örülmüştür. Anlatımdan anlaşıldığı üzere, Ali dedesini 
hiç görmemiş, onun vefâtından sonra dünyaya gelmiştir. Ayrıca bir kasîde 
için kırk yıl boyunca çaba sarf etmiş olması120 onun altmış yaşlarının üzerinde 
iken Dîvân’ı tamamlayıp “Dîbâce”yi yazdığını düşündürmektedir. Bu da XIII. 
yüzyılın sonları ile XIV. yüzyılın başlarına tekâbül eder. Bu dönemin en önemli 
isimlerinden biri İbnü’l-Teymiyye (ö. 728/ 1328)’dir. İbnü’l-Teymiyye ve onun 
fikirlerini tâkip edenler genelde tasavvuf, özelde de İbn Arabî ve İbnü’l-Fârız’ın 
eserlerine karşı menfî bir tutum sergiledikleri bilinmektedir. Dîbâce’deki 
menkıbevî üslûp dikkate alındığında, Şeyh Alî’nin bu metni dedesini müdâfaa 
etme maksadıyla kaleme aldığı düşünülebilir. Nitekim, Dîbâce dışında kendisine 
ait bilinen bir başka te’lîfi de bulunmamaktadır.

c. İbn İyas (ö. 930/1524

İbn İyâs, eserinde diğer kaynaklardan farklı olarak, İbnü’l-Fârız’ın babasının 
ferâiz ilminde uzman, ilim ehlinden bir zât olan Şeyh Şemseddin olduğunu 
bildirir.121 İbn İyâs dışında şâirin babasını “Şeyh Şemseddin” ismi ile zikreden 
bir bilgiye rastlanmamaktadır.

118	 Şeyh Ali, Dibâcetü’d-Dîvân, Dîvân İbnü’l-Fârız içinde, (thk. Abdülhālik Mahmûd), s. 20, Şer-
hü’d-Dîvân İbnü’l-Fârız, (haz. Ruşeyd b. Gālib), I, Kāhire, 1310, s. 3.

119	 Şeyh Ali, Dîbâce’de h. 735 yılında Menfulûd’dan gelen bir kişinin, Dîvân’ın İbnü’l-Fârız tarafın-
dan hazırlanan (müellif nüshasının) elinde bulunduğu bilgisini kendisine haber verdiğini söyler. 
Bkz. Dîbâce, (thk. A. Mahmûd), s.21. Düşündürücü olan, İbnü’l-Fârız’ın bir kasîdesini bulmak 
maksadıyla, 40 yıl boyunca araştırmalarda bulunduğunu söyleyen Şeyh Ali’nin Menfulûd’dan ge-
len böyle bir haberin peşinden gitmemiş olmasıdır.

120	 Dîbâce, Dîvân İbni’l-Fârız, (thk. A. Mahmûd), Kāhire, 2007, s. 20.
121	 Bkz. İbn İyâs, Bedâi‘uz’-zuhûr, I, s.66.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 24 |

İbn İyâs Bedâiu’z-zuhûr fî vekāi‘i’d-duhûr122 isimli eserinin “Melîk Kâmil” 
başlıklı bölümünde, İbnü’l-Fârız’ın Melîk Kâmil zamânında vefât ettiğini 
belirttikten sonra, şâir hakkında kısa bilgiler verir. Aynı bölümde devrin ulemâ, 
sûfî ve şâirleri arasında Safîyüddin b. Ebî’l-Mansûr, “saîdü’s-süadâ” hānkâhı 
şeyhi Şemseddin el-Eykî (ö.697/1298), muhaddis Saîdüddin el-Hârisî el-
Hanbelî, Kadı Emînüddin b. el-Rıkāvî, Cemâlüddin es-Suyûtî, Şihâbüddin Ömer 
es-Sühreverdî, Burhâneddin İbrâhim el-Ca‘berî, Kadı Şemseddin b. Hallikân, 
Şihâbüddin b. el-Haymî ve Necmeddin b. İsrâîl’i zikreder.123 Ayrıca, İbnü’l-Fârız 
ile aynı asırda yaşayan ulemâdan hiç kimsenin, onun nazmettiklerini ve hâlini 
inkâr etmediğini, bilâkis aynı gāyeyi paylaştıklarını ifâde eder.124 İbn İyas’ın 
bu izlenimleri, XIII. yüzyıl başı Kāhire’sinin ilmî ve tasavvufî atmosferine dâir 
ipuçları sunması bakımından dikkate değerdir. 

B. EĞİTİMİ, SEYAHATLERİ VE DÎVÂN’I 

İlk eğitimini babasından alan İbnü’l-Fârız, Şâfiî fıkhı ile ilgilenmiş ve Hâfız 
İbn Asâkir’den hadîs almıştır. el-Münzirî de ondan hadîs rivâyet etmiştir.125 Şâirin 
babası hakkında, Hamâ’dan Mısır’a göç ettiği, ferâiz ilminde mâhir olduğu ve 
bir süre kadılık yaptığı dışında pek fazla bir bilgiye sâhip değiliz. 

Çocukluğu ve ilk ergenliği babasının terbiyesi altında geçen İbnü’l-Fârız, 
onun ilmî ve tasavvufî çevresinden derinden etkilenmiştir. Babasının tasavvuf 
muhitleriyle yakın ilişkisi, genç İbnü’l-Fârız’ın sûfî tavra yönelişinde belirleyici 
olmuştu. Nitekim babasının izniyle Mukattam126 dağındaki Mustaz‘afîn 
vâdîsindeki bir mescitte günlerce ibâdet ve tefekkürle meşgul olur, ardından 
babasını ziyâret etmek ve gönlünü almak üzere Kāhire’ye dönerdi. İlmi ve 
ameliyle saygın bir şahsiyet olan babası, o sıralarda Kāhire’de Melîk Azîz’in 
kadılığı görevini yapmaktaydı. Oğlunun yanına dönmesiyle büyük sevinç duyan 
babası, onu da yanına alıp ilmî meclislere götürürdü.127 Ayrıca Şeyh Alî, şâirin 
babası Ebû’l-Hasan’a, kādıyü’l-kudât’lık görevinin teklif edildiğini ancak onun 

122	 Eserin Türkiye’deki baskısı için bkz. Bedaiü’z-zuhur fî vekaii’d-duhur = Die chronik des Ibn Ijas, 
(i’tina Paul Kahle, Muhammed Mustafa), İstanbul: Cem’iyyetü’l-Müsteşrikîni’l-Almaniyye, 1945.

123	 Muhammed b. Ahmed İbn İyâs, Bedâiu’z-zuhûr fî vekāi‘i’d-duhûr, I, Metâbiu’ş-şa‘b, 1960, s. 66; 
krş. Mustafa Hilmî, İbnü’l-Fârız ve’l-hubbu’l-İlâhî, Kāhire: Dârü’l-maârif, tsz., s. 40; Dîvân İb-
nü’l-Fârız, (thk. Abdülhālik Mahmûd), 3. Baskı, Kāhire, 2007, s.8.

124	 İbn İyâs, Bedâiu’z-zuhûr fî vekāi‘i’d-duhûr, I, Metâbiu’ş-şa‘b, 1960,  s. 66. 
125	 Nâblusî, Keşfü’s-sirri’l-gāmız fî şerh Dîvân İbni’l-Fârız, (thk. Muhammed Eb’u’l-Fazl İbrâhim), 

Kāhire: Müessesetü’l Halebî, 1972, s. 22; Emil Homerin, İbnü’l-Fârız’ın talebesi olarak Münzirî ve 
Yahyâ el Attâr (584/1188-663/1264) isimlerini zikreder. Bkz. Th. Emil Homerin, From Arab Poet 
to Muslim Saint, Columbia: University of South Carolina Press, 1994, s. 16.  

126	 Kāhire’nin doğusunda bulunan en yüksek dağdır.
127	 Dibâce, (thk. A. Mahmûd), s. 22.



| 25 |

Zeliha Öner

bu görevi kabûl etmeyerek hayâtının sonuna kadar el-Ezher Câmii’nde hatiplikle 
münzevî bir hayâtı tercih ettiğini aktarır.128

İbnü’l-Fârız’ın hayâtı, yaptığı yolculuklar dikkate alınarak üç döneme 
ayırılabilir:129 

1. Zühd ve İnziva Dönemi: Babası sayesinde tasavvufla tanışan İbnü’l-
Fârız, Mustaz‘afîn vadilerinde inzivâya yönelmiştir. Celâlüddin Suyûtî130 (ö. 
911/1505), onun zühde yönelişini, cuma hutbesi öncesinde bir câmi hadisesiyle 
açıklar. İbnü’l-Fârız bilinen, tanınan fukahâdan biriydi. Aynı zamanda kādı idi. 
Bir gün cuma namazı öncesi hutbeye çıkmadan önce birinin şarkı söylediğini 
işiten İbnü’l-Fârız, onu uyarmak ister; ancak adam beyitler okuyarak karşılık 
verir. Bu olay, Suyûtî’ye göre, şâirin kalbinde bir dönüşüm başlatmıştır.131 M. 
Hilmî ise bu rivayeti kabul etmez ve asıl sebebin babasının eğitimi olduğunu 
belirtir.132  Nitekim Suyûtî’nin aktardıklarını destekleyen başka bir kaynak 
yoktur.

2. Şeyh Bakkāl ve Mekke Yılları: Hayâtının ikinci dönemi, Şeyh Bakkāl133 ile 
karşılaşmasıyla başlar. “El-Medresetü’s-suyûfiyye” 134 önünde yaşlı bir adamın 
abdest alırken şer‘î tertibe uymadığını gören İbnü’l-Fârız, içinden “Bu kadar 
yıldır fakihler arasında bulunan biri böyle nasıl abdest alır?” diye geçirir. Adam 

128	 Dîbâce, s. 22; İbnü’l-Fârız hakkında bilgi veren sonraki dönem eserlerin temel kaynağı, İbnü’l-Fâ-
rız’ın torunu Ali’nin yazdığı Dîbâce olmuştur. Misal olarak Abdurrahmân Câmî, meşhur eseri 
Nefehâtü’l-üns’te şâirin hayâtı hakkındaki bilgilere yer verirken Dîbâce’de Kemâleddin Muham-
med’in, şâirin torunu Şeyh Aliye aktardıklarından farklı bir bilgi vermez. Bkz. Abdurrahmân Câmî, 
Nefahâtü’l-Üns, (tercüme ve şerh: Lâmiî Çelebî), (haz. Süleyman Uludağ-Mustafa Kara), İstanbul: 
Pinhan, 2011, s. 714- 720.

129	 Mustafa Hilmî’ye göre şâirin hayâtı dört döneme ayırılabilir: 1- Doğumundan h. 613 senesine ka-
dar olan dönem (çocuklu ve ilk gençlik); 2- Şeyh Bakkāl ile karşılaşması; 3- Mekke Yılları (613- 
628 veya 629); 4- Mısır’a dönüşünden vefâtına kadar olan süre. Bkz,. Hilmî, s. 43-52. 

130	 İbnü’l-Fârız’ın görüşleri hakkında ortaya çıkan tartışmalarda, Bikāî gibi âlimler tarafından hulûl ve 
ittihad anlayışına meyletmekle eleştirilen İbnü’l-Fârız’ı savunmak amacıyla Suyûtî, Kam‘u (Kam-
hu)’l-mu‘ârız fî nusreti İbni’l-Fârız isimli bir eser kaleme almıştır. Bkz. Halit Özkan, “Süyûtî”, 
DİA, XXXVIII, s. 196.

131	 Celâleddin es-Suyûtî, Kam‘u (Kamhu)’l-mu‘ârız fî nusreti İbni’l-Fârız, s.98. Suyûti İbnü’l-Fârız’ın 
te’dip etme niyetinde olduğu bu kişinin şu beyitleri okuduğunu aktarır: 

	 “Allah, işleri kulları arasında taksîm etmiştir, 
	 Âşık şiir söyler, dertsiz olan ise tesbih eder.
	 Ömrüme yemin olsun ki; tesbih, âbidler için ibâdetlerin en iyisidir. 
	 Bu ( şiir söylemek) ise sâlihler içindir.”
132	 Hilmî, s. 43-44. 
133	 Münâvî, Tabakât’ında Şeyh Bakkāl hakkında şu bilgileri verir: “Ebû’l-Hasan el-Bakkāl, İbnü’l-Fâ-

rız’ın şeyhidir. İlâhî fetih sâhibidir. Bakkallık yaparak hâlini gizlemiştir.” Yâfîi Kifâyetü’l-mu‘tekîd 
isimli eserinde benzer bilgileri tekrarlar. Bkz. Keşf, 1972, s. 36 

134	 Kāhire’de bulunan bu okul, Mısır’ın ilk sünnî eğitim veren okulu idi. Bkz. Makrîzî, I, s. 196; Nâb-
lusî’nin zamânına kadar mevcut olan bu okul, Ebû’l-Fazl İbrâhim’in aktardığına göre şimdilerde 
“sandıkçılar çarşısı”na dönüşmüştür. Bkz. Nâblusî, Keşfü’s-sirri’l-gāmız fî şerh Dîvân İbni’l-Fârız, 
(thk. Muhammed Eb’u’l-Fazl İbrâhim), Kāhire: Müessesetü’l Halebî, 1972, s. 35 (1. Dipnot.)



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 26 |

ona: “Ey Ömer, sana kapılar Mısır’da değil, Mekke’de açılacak” der. Bunun 
üzerine İbnü’l-Fârız, bu zatın velî olduğunu anlar ve ona talebe olur. Şeyh 
Bakkāl, ona Mekke’de mânevî fethin gerçekleşeceğini haber verir. İbnü’l-Fârız 
Mekke’ye gider ve yaklaşık on beş yıl kalır. Dönüşü de yine Şeyh’in mânevî 
çağrısıyladır.

İbnü’l-Fârız, “Şeyh Bakkāl” adıyla tanınan bu kimsenin evliyâdan olduğunu, 
hâlini gizlemek için bakkāllık yaptığını ve abdest alırken şer‘î tertîbe riâyet 
etmiyormuş gibi göründüğünü fark etti. Onun mânevî hâlini sezinleyince 
talebelik arzusuyla huzurunda oturdu ve şöyle dedi: “Ben neredeyim, Mekke 
nerede? Üstelik hac mevsimi de değil; bu günlerde yol arkadaşı da bulunmaz.” 
Şeyh Bakkāl ise eliyle işâret ederek: “İşte, Mekke önünde!” cevabını verdi. 
İbnü’l-Fârız, bir anda Mekke’nin gözleri önünde açıldığını, ihtiyar bakkalı 
orada bırakıp yürümeye başladığını aktarır. Yürüdükçe Mekke manzarasının 
kaybolmadığını, çok geçmeden şehre girdiğini ve “vâridü’l-feth”in, yani mânevî 
fethinin, o anda gerçekleştiğini söyler.135

Melâmî meşreb olan Şeyh Bakkāl ile karşılaşması, İbnü’l-Fârız’ın 
(576/1181-632/1235) Hicaz yolculuğunun başlangıcı oldu. M. Hilmî, şâirin hicrî 
613 yılında Mekke’ye gittiğini kaydeder. Basit bir hesapla, onun bu yolculuğa 
otuz yedi yaşında çıktığı anlaşılır. Şeyh Bakkāl ile karşılaşmasının bir medrese 
önünde gerçekleştiği dikkate alındığında, bu yaşta birinin medrese talebesi 
olmadığı açıktır. İbnü’l-Fârız, çocukluk ve gençlik yıllarında babasının vazîfesi 
sebebiyle ulemâ ve fukahâ meclislerinde bulunmuştu.136 Dolayısıyla otuz yaşını 
aşmışken medresede öğrenci olması beklenmez; ancak herhangi bir medresede 
ders verdiğine dâir de bilgi mevcut değildir.

Nâblusî, İbnü’l-Fârız’ın Şeyh Bakkāl’ı uyarmasını yorumlarken, 
müslümanların kendi mezhepleri dışındaki mezheplerin hükümlerini 
bilmediklerini, bu nedenle başkalarının ibâdetlerine müdahale ettiklerini 
belirtir. Örnek olarak, Emevî Câmiinde bir Hanefînin namaza durmak isterken 
Şâfiî birinin onu îkaz etmesini anlatır ve bu hâlin sorumlusunun, minber ve 
kürsülerden ders veren fakat insanların kalbinde derinlik oluşturamayan fukahâ 
olduğunu söyler.137

Şâirin şiirleri dikkatle okunduğunda, Hicaz’da yahut Mısır’da yazdığı 
beyitleri ayırt etmek mümkün olduğu gibi, nerede kaleme alındığı bilinmeyen 

135	 Keşf, 38-39; Nefahât, s.714. 
136	 Dîbâce, 22.
137	 Keşf, 36- 37.



| 27 |

Zeliha Öner

beyitler de vardır. Dâliyye kasîdesindeki şu beyitlerde, Mekke’ye girdiği anda 
mânevî fethinin gerçekleşmesini138 ve o günlere duyduğu özlemi dile getirir:

حْْ بِِمََكََّة رُُوحِِى شََادِِيًاً إن رََغِِبْْتََ في إِِسْْعَاَدِِي139 ِ يَاَ سََمِِرِِيي رََوِّ�
كََانََ فِِيهََا أُنُْْسِِى ومِِعْْرََاجِِ قُدُْْسِِي وََمُُقَاَمِِي امُُلقًاًم وافًلتًْحُُْ بَاَدِِي140

“Ey gecelerimin sırdaşı! Beni mutlu etmek istiyorsan, Mekke’de geçen o 
güzel günleri terennüm ederek rûhumu ferahlat!

Ünsiyetim ve kudsî mîrâcım (kemâlâtım) orada, Mekke’de oldu; makâmım ve 
kalbî fethim orada başladı.”

Şâir, mânevî mîrâcının ve sülûk kemâlâtının Mekke topraklarında 
gerçekleştiğini bu beyitlerle ifâde eder. Mekke vâdîlerinde bulunduğu dönemde 
harem-i şerîfe yalnızca beş vakit namaz için gittiğini söyleyen İbnü’l-Fârız, 
bu seyahatlerinde vahşi bir hayvanın (aslan) kendisine eşlik ettiğini aktarır.141 
Mekke’de kaldığı on beş yıllık süre boyunca, bazı büyük şeyhler ve cemaatleriyle 
görüştüğü bilinse de, o zaman diliminde başka neler yaşadığına dâir bilgi yoktur. 
Görünen o ki, Şeyh Bakkāl’ın yönlendirmesiyle başlayan bu yolculuk, yine onun 
mânevî çağrısıyla sona ermiştir. Mekke’ye gidişi gibi dönüşü de olağanüstü bir 
şekilde gerçekleşmiştir.142 

3. Kāhire’ye Dönüş ve Son Yıllar: İbnü’l-Fârız’ın hayâtının üçüncü ve 
son safhası, Mekke’den Kāhire’ye dönüşünden vefâtına kadar geçen süreyi 
kapsar. Kaynaklarda, onun Kāhire’ye dönüşünün Şeyh Bakkāl’ın işareti üzerine 
gerçekleştiği kaydedilir. İbnü’l-Fârız, şeyhini hasta yatağında ziyaret etmiş 
ve vasiyetini dikkatle dinlemiştir. Şeyh Bakkāl, kendisine verdiği dinarların 
bir kısmının tekfin işlemleri için harcanmasını; cenazesine katılan ve naaşını 
taşıyan herkese de birer altın dinar verilmesini vasiyet etmiştir.143 Ayrıca Karâfe 
eteklerine, Mûsâ Peygamber’e yakın bir yere defnedilmek istediğini bildirmiş 
ve cenaze namazı için Mukattam Dağı’nda bir kişiyle karşılaşacağını İbnü’l-
Fârız’a haber vermiştir. Şeyh Bakkāl’ın vefâtından sonra, İbnü’l-Fârız vasiyetin 
bütün maddelerini yerine getirmiştir. Mukattam Dağı’nda, toplum arasında garip 
davranışlarıyla tanıdığı bir kimseyi görünce hayret etmiş; bu şahsın, daha önce 
pazar yerlerinde rastladığı “garip” kişi olduğunu fark etmiştir. Rivâyete göre, 
ayakları yere değmeden âdeta uçarcasına hareket eden bu zat, İbnü’l-Fârız’dan 
cenâze namazını kıldırmasını istemiştir. Namaz esnasında, yer ile gök arasında 

138	 Keşf, 1972, s. 40-41.
139	 Dîvân, (thk. A. Mahmûd), s. 184 [Kasîde-i dâliyye, 30. Beyit.]
140	 Dîvân, 184 [Kasîde-i dâliyye, 32. Beyit.]
141	 Keşf, 41.
142	 Keşf, 42.
143	 Keşf, 43.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 28 |

saf tutmuş beyaz ve yeşil kuşlar gördüğünü; bunlardan iri yeşil olanının Şeyh 
Bakkāl’ın ayak ucuna konduğunu, daha sonra cenazeyi yutarak diğer kuşların 
tesbihleri eşliğinde göğe doğru yükseldiğini anlatır. İbnü’l-Fârız’ın nakline göre, 
bu esnada yanında bulunan kişi ona şöyle demiştir: “Ey Ömer, işittin mi? Şehitlerin 
ruhları yeşil kuşların içindedir; cennette diledikleri gibi dolaşırlar. Allah yolunda 
öldürülenler ile muhabbet (aşk) şehitleri de onlardandır. Bedenleri ve ruhları 
o yeşil kuşların içindedir. Şeyh Bakkāl da onlardandı. Ben de onlardandım; 
fakat işlediğim bir hatadan dolayı onlardan uzaklaştırıldım. Bu sebeple, daha 
önce pazar yerlerinde gördüğün gibi, yüzüme vurulan tokatlar bu hatamın 
cezasıdır.” Bu sözlerin ardından o kişi, bir kuş gibi uçarcasına uzaklaşmıştır.144 
İbnü’l-Fârız, yaşadıklarını daha sonra oğluna nakletmiş; ancak bunları kimseye 
aktarmamasını tembihlemiş ve “Ey Muhammed, sülûk yolumuza rağbetin artsın 
diye bunları sana anlattım” demiştir. Oğlu, babasının vefâtına kadar bu olayı 
kimseye anlatmadığını kaydetmektedir. 145

İbnü’l-Fârız’ın hayâtı boyunca zaman zaman erbaîne girdiği bilinmektedir. 
Hangi dönemde gerçekleştiği kesin olmamakla birlikte, bunlardan birinde 
yaşadığı olağanüstü bir hâl Dîbâce’de zikredilir.146 Mevcut veriler, onun münzevî 
bir mizaca sahip olduğunu ortaya koymaktadır. Devlet erkânının teveccühüne 
iltifat etmemiş, kendisine sunulan dünyevî imkânları reddetmiştir. Hayâtının 
bu üçüncü evresine (Hicaz’dan Mısır’a dönüşüne) kadar şöhret kazanmadığı 
anlaşılmaktadır. Ancak dönüşünden sonra, hem şiirleri hem de istiğrak halleriyle 
dönemin önde gelenlerinin dikkatini çekmiştir. Bu isimlerden biri de Melik 
Kâmil’dir.

Melîk Muhammed Kâmil(1218-1238)147, edebî sanatlara olan ilgisi sebebiyle 
huzûrunda bu sanatta mâhir kimseleri toplardı. “Yâ” kāfiyesi ile yazılmış 

144	 Dîbâce, 24-25; Keşf, 44-46; Nâblusî, bu kısmı şerhederken şu hadîs-i şerifleri aktarır: “Sahîh-i 
Müslim’den “Îbn-i Mes’ud (Radıyallahû anh) rivâyet ettiğine göre, Resûlullah şöyle buyurdu: “Şe-
hidlerin rûhları, Allah katında, yeşil kuşların içlerine girerler, gündüzleyin Cennette istedikleri gibi 
gezerler. Sonra Arşın altında bulunan kandillerde barınırlar.” İmâm Ahmed, Ebû Dâvûd, Hâkim, 
Beyhâkî, İbn-i Abbâs (Radıyallahû anh)’dan rivâyet ettiklerine göre, Peygamber (Sallallâhû Aleyhi 
ve Sellem) şöyle buyurdu: «Uhud’da, arkadaşlarınız vurulduğu zaman, Allah onların rûhlarını yeşil 
kuşların içine koydu. Gündüz Cennetde gezinirler. Cennet meyvelerinden yerler. Sonra Arşın altın-
da asılı olan altın kandillerin içinde barınırlar.»

145	 Dîbâce, 25; Keşf, 46 vd.
146	 Erbaînde yaşadığı sıradışı hâli Şeyh Ali, dayısından rivâyetle aktarmaktadır:  “Şeyh, erbaînin son 

günlerinde bulunduğu sırada nefsinin buğdaydan yapılan bir tür çörek (herîse) istediğini anlatır. 
Erbaînden çıkmasını bir iki gün kala bu şiddetli isteğine engel olamaz ve ilk lokmayı ağzına götür-
düğü vakit kubbenin duvarlarının yarıldığını ve arasından genç güzel yüzlü, iyi görünümlü, beyaz 
elbiseli, hoş kokulu birinin çıkarak, “yazıklar olsun sana” der. Bunun üzerine elindeki lokmayı 
almadan bulunduğu yeri terkeden İbnü’l-Fârız, seyahata çıkar ve kırk güne ek olarak on gün daha 
oruç tutarak nefsini terbiye etti.” Bkz. Dîbâce, 10; Keşf, 87.

147	 Melîk Kâmil, Eyyûbî Hükümdarı I. el-Melikü’l-Âdil’in büyük oğludur. Devrinin şâirlerini imtiha-
na tâbi tutacak kadar şiir ve edebiyata hâkim olduğu, kendisinin de şiir yazdığı kaydedilmektedir. 



| 29 |

Zeliha Öner

beyitleri okumayı seven Melîk Kâmil, huzûrunda bulunanlardan bu güç kāfiye 
ile yazılmış beyitler okumalarını istemiş, on beyitten fazla okunamadığını 
görünce, elli beyitlik tek bir kasîdenin bu kāfiyede yazıldığını söyleyerek bizzat 
okumuştu. Huzûrda bulunan Kadı Şerefüddin ise sâkin “yâ” kāfiyesi ile yazılan 
yüz elli beyitlik bir kasîdenin bulunduğunu belirtmiş ve bu şiirin İbnü’l-Fârız’a 
âit olduğunu bildirmiştir. Bunun üzerine Sultan, onun nerede yaşadığını merak 
ederek ona ulaşmak istemiştir. İbnü’l-Fârız’ın önce Hicaz civârında, şimdilerde 
ise Mısırda el-Ezher Câmii’nin hitâbet bölümünde mukîm olduğunu öğrenince 
de ona bin altın dinâr göndermek istemiştir. Fakat Kādı, Şeyh’in altın kabûl 
etmeyeceğini belirtmiştir. Sultân yine de bin altın dinârı İbnü’l-Fârız’ı ziyâret 
etmesi için, Şerefüddin Mâlik’le göndermiştir. Ezher Câmii kapısında duran 
İbnü’l-Fârız, Şerefüddin Mâlik’i görünce: “Ey Şerefüddin Mâlik, beni sultânın 
meclisinde mi hatırlarsın? Git ve dönme! Beni bir sene bulamayacaksın.” diyerek 
onu geri çevirmiştir. Kādı, bu durumu Sultân’a aktardığında Melîk Kâmil, 
kendi zamânında ve beldesinde yaşayan böyle büyük bir zâtı ziyâret etmek 
istemiştir. Melîk Kâmil, ulemâdan oluşan bir heyet ile birlikte Ezher Camii’ne 
yönelmiş; ancak İbnü’l-Fârız onların gelişini hissederek, câminin başka bir 
kapısından çıkar ve liman şehri İskenderiye yakınlarında el-Menâr148’da bir 
süre kalır. İskenderiye’den hasta bir şekilde dönen İbnü’l-Fârız’ın rahatsızlığı 
Melîk Kâmil’e ulaştırıldığında Sultân, mihmândârı Fahrüddin Osman el-Kâmil 
aracılığıyla, kendi annesinin kabri yanında, el-İmâmü’ş-Şâfiî’in kubbesi altında, 
İbnü’l-Fârız için bir kabir yaptırmayı teklîf etmiş, fakat o bu öneriyi kabûl 
etmemiştir. Sultan, sadece kendisi için bir anıt mezar yapılmasına izin vermesini 
istemişse de, İbnü’l-Fârız buna da müsaade etmemiştir.149

İbnü’l-Fârız, yaşadığı dönemde devlet ricâli tarafından taltif edilmiş ve îtibâra 
mazhâr olmuştur. Onun şiirleri hakkında yaşadığı dönemde şiirleri hakkında 
olumsuz bir tartışmanın olmadığı gibi, çağdaşları tarafından da dâima müsbet 
bir şekilde anılmıştır. Ancak vefâtından sonraki asırlarda, Kadı Muhammed 
ibnü’ş-Şihne (890/1485), Kadı İzzüddin el-Kinânî (876-1471), İbrâhim el-Bikāî 
(ö. 885/1480) gibi bâzı âlimler İbnü’l-Fârız’a ve vahdet-i vücûda karşı çıkmış, 
İbn Arabî gibi İbnü’l-Fârız’ı da tekfir etmişlerdir. Özellikle Bikāî tartışmayı 
alevlendirerek hem şâiri hem de taraftarlarını inançları sebebiyle itham etmiş, 
İbnü’l-Fârız’ı öven veya onun velî olduğunu iddia eden kişilerin, câhil, sapık, ya 
da zındık olduklarını ileri sürmüştür. Bu tutum sûfî çevrelerin tepkisini çekmiş, 
birçok âlim şâiri açık bir şekilde savunmuştur. Hattâ bâzı âlimler, Bikāî’yi tekzip 

Detaylı bilgiler için bkz. M. Serdar Bekâr, ‘el-Melikü’l-Kâmil’, DİA, XXIX, 2004, 68-70.
148	 El-Menâr, Nâblusî’ye göre İskenderiye’de bulunan bir dağdır. M. Hilmî ise el-Menâr’ın, İbn Ce-

bîr’in ölçülerini verdiği ve yüksekliği 150 zira‘ olan en yüksek mescit olma sıfatıyla, insanların 
teberrüken burda namaz kıldıkları bir mescit olduğu bilgisini aktarır. Bkz. Hilmî, s. 52-53.

149	 Dîbâce, 34-35; Keşf, s. 82-85.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 30 |

eden risâleler ve İbnü’l-Fârız’ı öven şiirler yazmışlar, bu şiirleri şeyhin türbesine 
asarak, herkesin okumasını sağlamışlardır.150 Zühdü ve takvâsıyla da tanınan 
İbn Kutluboğa da, İbnü’l-Fârız’ın “Kasîde-i Tâiyye”si üzerinde meydana gelen 
tartışmalar sırasında Muhibbüddin İbnü’ş-Şıhne ve Burhâneddin el-Bikāî 
gibi birçok âlimin İbnü’l-Fârız’ı küfürle itham etmesine karşın, Kāfiyeci (ö. 
879/1474)151, Zekeriyyâ el-Ensârî (ö. 926/1520)152, Celâlüddîn es-Süyûtî (ö. 
911/1505) ve İbnü’l-Gars (ö. 894/1489) ile birlikte İbn Kutluboğa (ö. 879/1474) 
da onu savunmuştur. Hattâ bu yüzden İbn Kutluboğa, öğrencisi Bikāî’nin insafsız 
hücûmlarına mâruz kalmıştır. 153Ayrıca, İbnü’l-Gars (ö. 894/1489) da Bikāî’nin 
İbnü’l-Fârız’ın “el-Kasîdetü’t-tâiyye”sinde ortaya koyduğu görüşlerine 
yönelttiği tenkitlere müstakil bir eserde cevap vermiştir.154

Eyyûbî hânedânı sultanlarından Melîk Kâmîl’in İbnü’l-Fârız’a gösterdiği 
ilgiye değinen Mustafa Hilmî, Bikāî’nin İbnü’l-Fârız’ı tekfîr ettiği hususları 
uzun uzadıya incelemiş ve şu sonuca varmıştır: “Eğer Bikāî’nin tenkidleri sahih 
olsaydı Sünnî Sultan Kâmil’in İbnü’l-Fârız ile görüşmek istemesi mümkün 
olmazdı.”155 Gerçekten de Eyyûbî hânedânı, Mısır’ın Şiî eğilimli yapısını 
Sünnîleştirmeyi amaçlayan bir politika izlemiştir. Dolayısıyla, iddia edildiği gibi 
küfür ve dalâlette olduğu öne sürülen bir kimseye Sultânın iltifat göstermesi 
akla uygun olmadığı gibi, bu iddiaların o dönemde kabûl görmediğini de ortaya 
koymaktadır.

İbnü’l-Fârız Dîvânı

İbnü’l-Fârız Dîvân’ının Şeyh Alî tarafından derlenen ile onun öncesinde 
istinsah edilen nüshalarında yer alan kasîde sayıları farklılık göstermektedir. 
Arberry, h. 691 târihli Dîvân’ın en eski nüsha olduğunu ve bu nüshanın da 
Chester Beatty koleksiyonunda yer aldığını iddia etmiştir.156 691-705/1292-1302 

150	 Homerin, “Memlûkler Döneminde Sûfîler ve Tasavvuf Aleyhtarları”, (trc. Salih Çift), Uludağ Üni-
versitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. XI, sy. I, yıl 2002, s.  s. 261-263.

151	 Cemâleddin İbnü’l-Hâcib’in el-Kâfiye adlı eseriyle çokça meşgul olduğundan “Kâfiyeci” lakabıyla 
tanınmıştır. Bkz. Hasan Gökbulut, “Kâfiyeci”, DİA, XXIV, s. 154-155.

152	 “Ebû Yahyâ Zeynüddîn Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed es-Süneykî el-Ensârî el-Hazrecî, 
Ensârî, Memlük sultanları Kayıtbay ve Kansu Gavri’nin yanlış uygulamalarını kendilerinin de 
hazır bulunduğu hutbelerinde eleştirmekten çekinmeyen, takvâ sahibi, ibadete düşkün, tasavvuf 
ehli bir âlimdi. Şa‘rânî, Ensârî’nin elinden hırka giydiğini, kendisine yirmi yıl hizmet ettiğini, onu 
hiçbir zaman gaflet halinde ve boş işlerle meşgul görmediğini belirtir. Burhâneddin el-Bikāî’nin İb-
nü’l-Fârız ile Muhyiddin İbn Arabî’yi tekfir ettiği sırada sultanın ulemâdan görüş istemesi üzerine 
birçoğu aleyhte görüş bildirirken Ensârî onların velî olduklarına dâir fetva vermiştir.” Bkz. Ahmet 
Özel-Cengiz Kallek, “Zekeriyyâ el-Ensârî”, DİA, XLIV (44), s. 212-215.

153	 Talat Sakallı, “ İbn Kutluboğa”, DİA, XX, s. 153.
154	 Kemâl Yıldız, “İbnü’l-Gars”, DİA, XXI, s. 49.
155	 Mustafa Hilmî, İbnü’l-Fârız ve’l- hubbu’l-İlâhî, s.125
156	 Bkz. A. J. Arberry, The Mystical Poem of Ibn al-Fārid, (Chester Beatty Monographs No. 4), Lon-

don, 1952.



| 31 |

Zeliha Öner

târihli Dîvân nüshasında sâdece on beş kasîde yer alır. Sıbt İbnü’l-Fârız (Şeyh 
Ali)’ın Dîvân Dîbâcesi de bu târihler arasındaki nüshalarda yer almamaktadır. 
Şeyh Alî, İbnü’l-Fârız Dîvân’ının nüshalarını yazan kişilerin Dîvân’da yer 
alan bâzı kelimeleri bilmediklerinden, yanlış çoğalttıklarını ve cinaslı ifâdeleri 
asıl mânâlarından çıkartmış olduğunu belirterek,157 Dîvân’ı derleme gereği 
duymuştur. Bununla birlikte, Şeyh Ali’nin Dîbâce’sinin yer aldığı nüshalarda 
yer alan kasîde sayısı yirmi dörttür. Müellif nüshası tespit edilemeyen Dîvân’ın, 
Dîbâce’li ve Dîbâce’siz nüshaları arasındaki ihtilaflara ilişkin tartışmalar 
güncelliğini korumaktadır.

Dîvân’ın tahkîk çalışmalarında, G. Scattolin158 ve Abdülhâlık Mahmûd159 
kullandıkları nüshaların ayrıntılı listelerine yer vermişlerdir. Bu iki tahkik 
dışında da Dîvân’ın çok sayıda neşri bulunmaktadır. Beyrût, Kāhire ve muhtelif 
Arap beldelerindeki baskıların önemli bir kısmı ise daha çok ticârî gāye ile 
yapılmış görünmektedir.160 

Dîvân’da yer alan kasîdeler, beyitlerin son harfine göre isimlendirilmiştir: 
Yâiyye, Fâiyye, Tâiyye gibi. Şeyh Ali, dedesinin sülûkünü nazmettiği kasîde olan 
et-Tâiyyetü’l-kübrâ161 hakkında İbnü’l-Fârız’ın gördüğü bir rüyâdan bahseder. 
Buna göre İbnü’l-Fârız’a rüyâsında Hz. Muhammed: “Ey Ömer, kasîdene ne 
isim verdin?” diye sormaktadır. O da “Yâ Rasûlullah, Levâyihü’l-cenân ve 
revâyihü’l-cinân olarak isimlendirdim.” Bu cevap üzerine Hz. Peygamber, 
“Hayır, onu Nazmü’s-sülûk olarak isimlendir” demektedir.162 Bu rüyâ, sâdece et-
Tâiyyetü’l-kübrâ’nın isimlendirmesi ile ilgilidir. Öyle görünmektedir ki İbnü’l-
Fârız kasîdelerine husûsî isimler vermekte idi. Ancak yaptığımız incelemelerde, 
et-Tâiyyetü’l-kübrâ dışında, başka bir özel başlığa rastlanmamıştır. Diğer 
kasîdeleri arasında, et-Tâiyyetü’l-Kübrâ’nın isimlendirilmesindeki nebevî iltifat, 
beyitlerin ihtivâ ettiği derin anlamlarla ilişkilendirilebilir.

C. ÇAĞDAŞLARI VE VEFÂTI 

İbnü’l-Fârız, vefâtından dört yıl önce yâni hicrî 628 yılında oğullarıyla 
birlikte Mekke’de hac için bulunmuştur. Hicaz’da bulunduğu sene, “Avârifü’l-

157	 Bkz. Dibâce, s. 19.
158	 The Dīwān of Ibn al-Fāriḍ, (a critical edition: Giuseppe Scattolin), Le Caire: IFAO, 2004.
159	 Dîvân İbni’l-Fârız, (thk. Abdülhālik Mahmûd), Kāhire: Mektebetü’l-âdâb, 2007.
160	 Gördüğümüz Dîvân neşirleri şunlardır: Dîvân İbni’l-Fârız, Kāhire: Mektebetü’l-Kāhire, Dîvân İb-

ni’l-Fârız, 1951; Beyrût: Dâru Sadır, tsz.; Dîvân İbni’l-Fârız, Mısır: Matbaatü’l-meymene, h. 1322; 
Dîvân İbni’l-Fârız, açıklama ve takdim: Mehdî Muhammed Nâsirüddin, Beyrût: Dârü’l-kütübi’l-il-
miyye (3. Baskı), 2002; Dîvân İbni’l-Fârız, Kāhire: Mektebetü zahrân, tsz.

161	 Dîvân’da iki tâiyye kasîdesi yer almaktadır. Uzun olan kasîde, et-Tâiyyetü’l-kübrâ; kısa olan kasîde 
ise et-Tâiyyetü’s-suğra olarak isimlendirilmiştir.

162	 Dîbâce, s. 30.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 32 |

meârif” 163 müellifi Şihâbüddin Ebû Hafs Ömer es-Sühreverdî (ö. 632/1234) de 
son hac için Mekke’de idi. Cuma gününe rastlayan ve Irak halkından geniş bir 
katılımın olduğu o yılki hac mevsiminde Sühreverdî, tavaf esnâsında bir kişi 
etrâfında fazlaca izdiham oluştuğunu görmüş, kim olduğunu merâk etmiştir. 
Şeyh Alî, Harem-i Şerif’te İbnü’l-Fârız ile Sühreverdî arasında geçen olayı 
şöyle anlatmaktadır: Sühreverdî bir gün tavafta büyük bir kalabalık görür. O 
esnâda İbnü’l-Fârız’ın orada olduğu haberini alır ve onu görmeyi arzular. 
Sonra kendi kendine şöyle der: “Acaba! Ben, Allah katında şu insanların benim 
hakkımda zannettikleri gibi miyim? Acaba! Bugün sevgilinin huzûrunda anıldım 
mı?” Tam o esnâda İbnü’l-Fârız belirir ve ona şöyle der: “Ey Suhreverdî! 
Müjde sana! Üzerindekileri çıkar, sen anıldın ve sendeki eğrilik kaldırıldı.”der.164 
Bu karşılaşma akabinde İbnü’l-Fârız, oğulları Abdurrahmân ve Kemâleddin 
Muhammed’e Sühreverdîyye tarîkinin hırkasının giydirilmesine müsâade 
eder. Şeyh Alî’ye bunları anlatan Kemâleddin Muhammed, kendisiyle berâber 
Şihâbüddin Ahmed b. el-Haymî ve Şemseddin’in de İbnü’l-Fârız’ın izniyle 
hırka giydiğini, ayrıca İbn Acîl el-Yemenî gibi meşâyıhdan zatların da babasının 
huzûrunda hırka giydiğini bildirir. Hırka giydirme merâsiminde, İbnü’l-Fârız “bu 
bizim yolumuzda yoktur” demiş, ancak ısrarlar sonucu sâdece oğullarına hırka 
giydirilmesine müsâade etmiştir.165 Bununla birlikte Sühreverdî’nin şiirlerinde 
remiz ve mazmûn düzeyinde İbnü’l-Fârız te’sirlerinin görüldüğü, özellikle şarap 
(hamr) motifinin işlendiği belirtilir.166

Sûfî şâirin görüştüğü bilinen diğer isimler arasında: Şihâbüddin Muhammed b. 
El-Haymî (ö. 685/1286-1287)167 ve dönemin Kâmiliye Medresesi başkanlığında 
bulunmuş büyük muhaddis Zekiyüddin Abdül‘azîm el-Münzirî (ö.656/1258) 
zikredilir. İbnü’l-Fârız’ın muâsırları arasında şüphesiz en önemli şahsiyet, 
Muhyiddin İbn Arabî (ö. 638/1240)’dir. Onunla fiilen görüşüp görüşmediği 
husûsunda net bir bilgi bulunmamaktadır. El-Makkarî’nin Nefhu’t-tîb isimli 
eserinde, İbn Arabî’nin İbnü’l-Fârız’dan et-Tâiyyetü’l-kübrâ kasîdesini şerhetme 

163	 Ebû Hafs Şehabeddin Ömer b. Muhammed Sühreverdi, Avarifü’l-maarif, (thk. Edib el-Kemdani, 
Muhammed Mahmûd Mustafa), Mekke: el-Mektebetü’l-Mekkiyye, 2001 [Ebu Hafs Şehabeddin 
Ömer b. Muhammed Sühreverdi, Tasavvufun esasları: avarifü’l-maarif tercemesi, (trc. Hasan Ka-
mil Yılmaz, İrfan Gündüz), İstanbul: Erkam yay., tsz.]

164	 Dîbâce, Dîvân İbnü’l-Fârız (thk. Abdülhālik Mahmûd), s. 37.
165	 Dîbâce, 37; Keşf, 87-89; Hilmî, age, s. 50.
166	 Mustafa Hilmi, age, s. 71-72.
167	 Şihâbüddin İbnü’l-Haymî olarak bilinen Muhammed b. Abdulmunîm b. Muhammed b. Yûsûf b. 

Ahmed Ensârî (602/ 1205- 685/1286) Yemen asıllı bir şâirdir. Mısır’da doğup orada vefât etmiştir. 
Zamânının bilinen şâirlerinden olduğu ve yazma hâlinde bir Dîvân’ı bulunduğu bilinmektedir. Bkz. 
Zirikli, el-A‘lâm, VI, s. 250.



| 33 |

Zeliha Öner

talebi yer alsa da, bu rivâyet dışında iki isim arasında cismânî bir karşılaşmanın 
gerçekleştiğini doğrulayan bir kayıt bulunmamaktadır.168

İbnü’l-Fârız’ın muâsırlarından olup onunla doğrudan görüşen isimlerden biri 
de Burhâneddin İbrâhim el-Ca‘berî’dir (ö. 687/1288-1289).169 Abdürrahîm b. 
Muhammed Mevsılî (ö. 671/1272)’nin yetiştirdiği talebeler arasında zikredilen170 
Burhâneddin el-Ca‘berî’nin  İbnü’l-Fârız ile görüşmek için yaptığı yolculuk 
Dîbâce’de müstakil bir başlık altında anlatılmaktadır.171 Dîbâce’nin ikinci 
kısmı, Şeyh İbrâhim b. Mi’zât b. Şeddâd el-Ca’berî (ö. 687/1288-1289)172’nin 
Ca‘ber’den Kāhire’ye yaptığı yolculuğu ve İbnü’l-Fârız ile görüşmesini konu 
edinmektedir. 

Şeyh Alî, Ca’berî’nin dedesinin cenâzesinde bulunduğunu173 şu şekilde 
nakleder: Şeyh Buhâneddin İbrâhim Ca’berî, Ca’ber civârında, kendi kendine 
muhabbette fânî olmanın verdiği hazdan söz ettiği sırada, bir kişinin şimşek 
hızıyla yanından geçerken okuduğu şu beyiti işittiğini belirtir: 

“Bende fânî olmadıkça, bana âşık olamazsın,

Sûretin bende tecellî etmedikçe de fânî olamazsın.”

Ca’berî, “bu ancak bir âşığın nefesidir” diyerek, hemen yanından geçen 
kişiye yetişir ve sorar: “Bu nefes sana kimden erişmiştir?”, bu kişi ise “Bu nefes, 
kardeşim İbnü’l-Fârız’ın nefeslerindendir” cevâbını vermiştir. Ca’beri, İbnü’l-
Fârız’ın nerede olduğunu sorunca, “Vaktiyle nefesini Hicaz’dan işitiyordum. 
Şimdi Mısır taraflarından nefesi gelir. Hâlen hayattadır. Ancak bana, onun vefâtı 
esnâsında yanında bulunmam bildirilmiştir. Ben şimdi onun yanına gidiyorum” 
diyerek Mısır taraflarına doğru yola koyuldu. Bu kişinin kokusunu tâkip ederek 
İbnü’l-Fârız’a ulaştığını söyleyen Ca’berî, vefât vakti yaklaşan Şeyh’e selam 

168	 Makkarî, eserinde İbnü’l-Fârız’ın hayâtını anlatan Makrîzî’nin rivâyetini aktararak, İbn Arabî’nin 
İbnü’l-Fârız’dan et-Tâiyyetü’l Kübrâ kasîdesini şerhetmek için izin istediğini, İbnü’l-Fârız’ın ise 
el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye olarak isimlendirdiğin kitabın onun (mezkûr kasîdenin) şerhidir” dediğini 
iddia eder. Bkz. Ahmed b. Muhammed el-Makkarî, Nefhü’t-tîb min gusni’l-Endelüsi’r-ratîb, (thk: 
İhsân Abbas), II, Beyrût: Dâru Sâdır, 1968, s. 166. Krş. Hilmî, s. 40-41. Nicholson ise böyle bir 
karşılaşmanın kesinlikle gerçekleşmediğini düşünür. Bkz.  Nicholson, Studies, s. 164.

169	 Zâhid, vâiz, hâl, kerâmet ve keşf sâhibi bu zât, İbnü’l-Fârız’ın vefâtı esnâsında hazır bulunmuştur. 
Bkz.  İbn İmâd, Şezerâtü’z-zeheb fî ahbâri men zeheb, (thk. Abdülkādir el-Arnâûd, Muhammed 
el-Arnâûd), VII, Beyrût: Dâru İbn Kesîr, 1991, s.261-268; Dîvân İbnü’l-Fârız (thk. Abdülhālik 
Mahmûd), 3. Baskı, Kāhire, 2007, s.39-41; Keşf, 1972, s. 105.

170	 Bkz. Ahmet Özel, “Abdürrahîm b. Muhammed Mevsılî”, DİA, XXIX, s. 488. Ayrıca, “Abdürrahîm 
b. Muhammed el-Mevsılî’nin kendi eseri et-Ta‘cîz fi’ħtiśâri’l-Vecîz üzerine yazmaya başladığı et-
Taŧrîz adlı şerh, öğrencisi Burhâneddin el-Ca‘berî tarafından Tetimmetü’t-Taŧrîz adıyla tamanmış-
tır.” Bkz. Ali Hakan Çavuşoğlu, “Zeyil”, DİA, XLIV (44), s. 350.

171	 Bkz. Dîbâce, s. 39.
172	 Kehhâle, Mu’cemu’l-müellifîn, I, Beyrût, 1957, s. 114; es-Safedî, el-Vâfî bi’l-vefeyât,( i’tina Sven 

Dedering), VI, 2. Baskı, Beyrût, 1981, s. 147-148.
173	 Keşf, 100-103.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 34 |

verip huzûruna geldiğini, İbnü’l-Fârız’ın ise, “Ey İbrâhim, otur yanıma, müjdeler 
olsun ki, sen Hak Teâlâ’nın velîleri arasındasın” dediğini aktarır.174

Burhâneddin el-Ca‘berî, İbnü’l-Fârız’ın vefâtından hemen önce yanında 
bulunurken şâhid olduğu hâlleri, daha sonra İbnü’l-Fârız’ın oğluna şöyle 
anlatmaktadır: Ona göre, ölüm vakti yaklaşınca İbnü’l-Fârız, cennet bahçelerini 
müşâhede etmiş ve cennetin ötesindeki makāmı arzuladığını söylemiştir. Bu 
arzusunu da şu son dizelerinde dile getirmiştir:

ِ عِِنْْدَكَُُم       مََا قَدَ رََيْْأتُُ مََا فَقََدَْْ ضََعَْْيَّتُُ َيَّأامِِي  نْْإ كََانََ مََنْْزِِلَتَِِي في الحُُبِّ�

“Eğer, sizin katınızda aşktaki makāmım  bu gördüğüm ise, günlerimi zâyi 
etmişim”

el-Ca‘berî, bu sözler üzerine “Bu büyük bir makamdır” deyince, İbnü’l-Fârız 
ona şu cevabı verir:

“Ey İbrâhim! Râbi‘atu’l-‘Adeviyye bir kadın olarak şöyle demiştir: ‘Ey 
Allah’ım! Senin izzetin hakkı için yemin ederim ki; ben ne senin ateşinden 
korktuğum için ne de cennetini istediğim için sana kulluk ettim. Sadece senin 
zâtına olan saygım ve sevgim sebebiyle sana ibadet ettim.’ Bu, benim istediğim 
makâm değildir. Ben ömrümü O’na ulaşmak uğruna geçirdim.”

Ca‘berî, İbnü’l-Fârız’ın vefâtından kısa bir süre önce bunları söyledikten 
sonra yüzünde bir tebessüm gördüğünü ve “merâmını gidermiş olarak vefât 
ettiğini anladım” dediğini nakleder. Ayrıca İbnü’l-Fârız’ın vefâtı esnasında, onun 
velî olduğunu bilen bilmeyen pek çok kişinin hazır bulunduğunu, Ca‘ber’den 
Mısır’a gelirken tâkip ettiği o kişinin de kalabalığın arasında yer aldığını belirtir. 
Hayâtında görmediği bir kalabalığın cenâzede hazır bulunduğunu, keşfinin 
açılması ile müşâhede ettiklerini anlatan Ca‘berî, İbnü’l-Fârız’ın tabutu üzerinde 
beyaz ve yeşil kuşların uçuştuğunu, Hz. Peygamber’in mukaddes rûhunun 
enbiyânın rûhları, melekler ve ins/cinden olan evliyânın önünde cenâze namazı 
kıldırdığını ve kendisinin de en arka safta bulunduğunu belirtir. İbnü’l-Fârız’ın 
vasiyeti üzerine onun kabri başında üç gün durduğunu, bu zaman zarfında aklın 
îzâh edemeyeceği hallere şâhid olduğunu ifâde eder.175

İbnü’l-Fârız’ın oğlu Kemâleddin Muhammed’in Şeyh Alî’ye anlattığına göre, 
babasının vefâtından sonra, “saîdü’s-süedâ hânkāhı”nın baş şeyhi Şemseddin el-
Eykî176, berâberinde Şeyh Nureddin en-Nakşevânî ve dönemin sûfî büyükleri ile 
tâziye için kendisini ziyâret etmiştir. Bu ziyâret esnâsında Şemseddin el-Eykî, 

174	 Dîbâce (ed-Dahdah neşri), 13; Keşf, 104; Nefahât, s. 718-719.
175	 Dîbâce, (thk. A. Mahmûd), s. 40-41; Dîbâce (ed-Dahdah neşri), 13; Keşf, 104; Nefahât, s. 718-719.
176	 Sadreddin Konevî’nin yetiştirdiği talebelerden biri olduğu aktarılır. Bkz. Bursalı Mehmet Tahir, 

Türklerin Ulûm ve Fünûn’a Hizmetleri, (yayına hazırlayan: Said Öztürk), İstanbûl: Kitabevi, 1996, 
s. 26-27.



| 35 |

Zeliha Öner

Sadreddîn-i Konevî’nin yolunu tâkip ettiklerini, Konevî’nin ise İbnü’l-Fârız’ın 
“nazmü’s-sülûk” kasîdesi ile meşgul olduğunu şu ifâdelerle aktarır: “Şeyhimiz 
Sadreddin’in meclisinde çeşitli ilim adamlarından söz edilirdi. Bu konuşmalar 
sonunda da Nazmü’s-sülûk adlı kasîdeden bir beyit okunur ve anlamı üzerinde 
durulurdu. Şeyh Hazretleri Farsça olarak o beyit üzerinde acâyip sözler söyler, 
ledünnî ilimden bahsederdi. Bu derin ve ledünnî ilimleri, ancak zevk ehli olan 
irfân sâhibi kimseler anlayabilirdi.”177 

Konevî, Fergānî’nin ilk Farsça Tâiyye Şerhi olan Meşârikü’d-derârî’ye 
yazdığı takriz yazısında, 630 yılında ilk defa Mısır’a gittiği vakit İbnü’l-Fârız 
hayatta olduğunu, ancak kendisiyle görüşme fırsatı bulamadığını belirtmektedir. 
643 senesinde Şam’dan tekrar Mısır’a gittiğini, bu kasîdenin hem Mısır’da 
hem de Şam ve Anadolu diyarlarında ehl-i zevk, fâzilet sâhibi ve mu’teber 
kimselerce okunduğunu belirtmektedir. Kasîdenin, bütün ilimleri ve Rabbânî 
hakîkatleri barındırdığını belirten Konevî, şerh edilmesi zor bir metnin şârihi 
olan talebesinden de övgüyle bahsetmektedir. Böyle zor bir metnin ancak, 
“meşâyihin iftihârı, âlim ve ârif kardeşim” dediği, Fergānî’nin yapabileceğini 
söylemektedir.178

Sadreddîn-i Konevî’nin mürîdleri ile yaptığı dersler sonunda “nazmü’s-
sülûk”den beyitleri şerhettiğini anlatan Şemseddin el-Eykî, Konevî’nin bu 
dersleri Farsça işlediğini, talebelerinden Fergânî’nin ise kasîdeyi önce Farsça, 
ardından Arapça olarak iki cilt hâlinde şerh ettiğini söyler. Şeyh Alî, Salâhiye 
Hânkāhı’nın baş şeyhi Şeyh Kerîmüddin’in bu şerhin kendisinde bulunduğunu 
söylemesi üzerine, bu şerhi aramayı bırakdığını ve ondan bir nüsha aldığını 
aktarır.179 Ayrıca Louis Massignon, Âmir bin Âmir el-Basrî’nin Tâiyye isimli 
kasîdesi neşrine yazdığı takdimde, İbnü’l-Fârız’ın et-Tâiyyetü’l-kübrâ 
kasîdesinin, Kāhire’de ilk kez hicrî 680 yılında “Saîdü’s-süedâ” hânkāhında, 
Şeyhü’l-meşâyih Şemseddin el-Eykî tarafından ders olarak okutulduğunu 
aktarmaktadır.180

Şeyh Alî, isim belirtmeden şöyle bir rivâyeti aktarır: Melîk el-Mansûr 
Seyfüddin Kalâvûn es-Sâlihî (ö.689/1290-1291)181 döneminde, Salâhiye Hânkāhı 

177	 Keşf, 37; Nefahât, s. 716.
178	 “Konevî’nin Takrizi”, Fergânî, Meşârikü’l-Derârî el-zuhar fî Kaşf Hakâik Nazm el-Dürer, tahkik; 

Celâlüddin Aştiyânî, Meşhed: Encümen-i Felsefe ve İrfan, 1987, s. 5-6. 
179	 Dîbâce, s. 28; Keşf, 57-59.
180	 Âmir b. Âmie el-Basrî, Tâiyye, (Şerh ve ta‘lîk: Abdülkādir el-Mağribî), Dımaşk: el-Ma‘hedü’l-

Fransî, 1948, Louis Massignon Takdîmi.
181	  Memlûk sultanlarındandır. Lakabı Melik Mansûr’dur. Mısırda Kalavun hânedânı 678/1279- 

689/1290 târihleri arasında hüküm sürmüştür. Detaylı bilgi için bkz. Makrîzî, el Hıtat, III, s. 378-
388.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 36 |

meclisinde Kadı Takıyüddin Abdurrahmân İbn Bintü’l-Eaz ( ö. 695/1296)182 
Şemseddin Muhammed el-Eykî’ye şöyle söylemiştir: “Sen sûfîlere İbnü’l-
Fârız’ın “Nazmü’s-sülûk” isimli kasîdesi ile iştigāl etmelerini emrediyorsun. 
Ancak bu kasîdede “hulûl” fikrine meyilli ibâreler bulunmaktadır.” Bu sözlü 
tenkid üzerine el-Eykî: “Allah seni, beni cezâlandırdığı şeyle cezalandırsın” 
diyerek bedduâ etmiştir. Nitekim Mansûriyye Devleti’nin sonlarında, bir isteği 
sebebiyle İbn Bintü’l-Eaz vezirlikten azledilmiş ardından Eşrefiyye Devleti 
döneminde kadılıktan da azledilmiştir. Bir müddet hapsedildikten sonra kendisine 
bozuk îtikad ve fâsık fikirler nisbet edilmiştir.183 Dîbâce’de meçhul kalıpta 
 bunu aktaran Şeyh Alî, rivâyette bulunan kişinin bu olayı gördüğünü [يُكحى]
ve yıllar sonra İbn Bintü’l-Eaz, tüm bu sıkıntılardan kurtulunca, onun yanında 
Muhaddis Şeyh Sâdullah el-Hârisî el-Hanbelî ile berâber bulunduğunu anlatır. 
Ve, şöyle devam eder: “Hüsn-i âkıbet ve selâmete erdiği için Allah’a hamd ve 
şükrettiğini duyduk. Ben de ona Şeyh Şemseddin el-Eykî ile aralarında geçen 
hâdiseyi hatırlattım. İbnü’l-Fârız ve Şeyh Şemseddin el-Eykî’yi nasıl hulûl ile 
ithâm ettiğini, hâlbuki onların bundan berî olduklarını söyledim. Kasîdesinde 
hulûl fikrinden kendini tenzih ettiği halde hulûla meylettiği nasıl tasavvur 
edilebilir?” Bu meçhul kişi daha sonra “et-Tâiyyetü’l-kübrâ”dan okuduğu yedi 
beyitle184 İbnü’l-Fârız’ın “hulûl” fikrine sâhip olmadığını ortaya koyar. İbnü’l-
Fârız’ın beyitlerini çocukluğunda ezberlediğini söyleyen İbn Bintü’l-Eaz, 
okunan beyitleri ilk kez duyduğunu söyler. Allah’tan af dileyerek bu meçhûl 
şahsın söylediklerini kabûl eder.185 

Oğlu Şeyh Kemâleddin’in anlattıklarına göre İbnü’l-Fârız son derece hassas 
rûhlu bir kimseydi. Her güzel şeyin arkasında ilâhî güzelliğin yansımasını görür 
ve bu güzellikler onu derinden etkilerdi. Özellikle duyduğu seslerin, nağmelerin 
ve şiirlerin tesîrinde kalırdı. Nil nehri kenarında çamaşır yıkayanlardan duyduğu 
bir beyitten, bir cenâzedeki ağıttan, bekçilerin çaldığı çanların seslerinden dahi 
etkilenir ve coşardı.186

Şeyh Alî, İbnü’l-Fârız’ın zaman zaman kendinden geçip hayret ve dehşet 
içinde gözlerini belli bir noktaya diktiğini, söylenenleri duymadığını, 
yanındakileri görmediğini, yiyip içmediğini, uyumadığını; bu hâlin bâzen on 

182	 İbn Tagriberdi, el-Menhelü’s-sâfi ve’l-mustevfi ba’de’l-vâfi, (thk. Muhammed Muhammed Emin), 
IX, Kāhire: Dârü’l-Kütüb ve’l-Vesâikü’l-Kavmiyye, 2002, s. 105. 

183	 Dîbâce, 7; Keşf, 65-67; Dîvân İbnü’l-Fârız, (tahk: Abdül’hālik Mahmûd), Kāhire, 2007, s. 30.
184	 Bu beyitler “hulûl” konusunun yer aldığı üçüncü bölümde açıklanacaktır. [et-Tâiyyetü’l-Kübrâ 

279-285]
185	 Dîbâce, 8; Keşf, 69-70.
186	 Şeyh Ali, Dîbâce, s. 1,13; İbnü’l-İmâd, V, s. 152; Süleyman Uludağ, “İbnü’l-Fârız”, DİA, XXI, s. 

41.



| 37 |

Zeliha Öner

gün, hattâ daha uzun süre devam ettiğini nakleder.187 Bu gaybet hâlinin sona 
ermesinden sonra “nazmü’s-sülûk” kasîdesinden beyitler okur188 bir hafta on 
gün kadar süren cezbe ve gaybet hâlinden sonra otuz, kırk veya elli beyit miktârı 
“tâ” kafîyeli şiirini nazmederdi. Bu süreç, yeniden aynı hâli yaşayana kadar 
böyle devam ederdi.189 

İbnü’l-Fârız, aşk, cezbe ve muhabbet yolunda sülûk eden sûfîlerdendir. 
Bununla berâber, ibâdet, riyâzet ve sâlih amel gibi konulardaki hassasiyetini 
beyitlerinde görmek mümkündür. Tasavvufî konuları îzah ederken âyet ve 
hadislere sıklıkla atıflarda bulunmuş, ehl-i sünnet çizgisini tâkip etmiştir. 
Vefâtından sonra çeşitli ithamlara mâruz kalmış olsa da, yaşadığı dönemin 
ulemâsı ile aralarında bir ihtilâf görülmemektedir. 

D. VEFÂTINDAN SONRA İBNÜ’L-FÂRIZ

Vefâtının ardından İbnü’l-Fârız Dîvân’ı, özellikle İbn Arabî takipçileri 
tarafından kabul görmüştür. Ekberî gelenek içerisinde şerhedilen beyitleri, 
varlık ve insan meselelerini ele alan birçok eserin temel referans kaynaklarından 
biri hâline gelmiştir. Sadreddin Konevî ve talebelerinin, İbnü’l-Fârız’ın ailesine 
tâziye ziyâretinde bulunması, onun İbn Arabî mektebi içerisinde benimsendiğinin 
açık bir göstergesidir. Osmanlı düşünce dünyasına etkisi ise daha çok Dâvûd 
Kayserî’nin et-Tâiyyetü’l-kübrâ ve Hamriyye kasîdesi üzerine yaptığı şerhler 
aracılığıyla olmuştur.

Osmanlı devleti’nin Mısır’a yerleşmeye başladığı 924/1517 senesi ramazan 
ayında, Kāhire’nin yedi mekânında teberrüken Kur‘ân tilâveti yapılması 
emredilmişti. Bu mekânlardan biri de, İbnü’l-Fârız’ın kabriydi.190  Ali Mübârek 
Paşa (ö. 1893 ), yirmi ciltlik meşhur eseri el-Hıtatü’t-tevfikıyyetü’l-cedîde li-
Mısri’l-Kāhire’de İbnü’l-Fârız’ın kabri hakkında şu bilgileri aktarmaktadır: 
İnâl el-Alâî el-Eşref zamânına kadar kabir ne duvarlarla ne de parmaklıkla 
çevrilmişken, 1173/1759 yılında taş kubbe inşâ edilmiş, üzerinde “dâliyye” 
işlemeleri bulunan bu yapı minâreli olup iç kısmı siyâh ve yeni taşlarla, ayrıca 
sedef kakmalı bir şekilde düzenlenmiştir.191 

Evliyâ Çelebî, Mısır’da bulunan tekkelerde yapılan mevlidleri anlattığı 
bölümde “Evsâf-ı Mevlid-i Şeyh Ömer İbnü’l-Fârız” başlığı altında şunları 

187	 Keşf, 60.
188	 Keşf, 62.
189	 Keşf, 64.
190	 Hilmî, age, s.130. 
191	 Mübârek Ali Paşa, el-Hıtatü’t-tevfikıyyetü’l-cedîde li-Mısri’l-Kāhire, V, Kāhire: el-Matbaatü’l 

kübrâ el-Emîrîyye Bûlâk, h. 1305, s. 59-60. Kabrin yapımı, onarımı ve son tâdilâtı hakkında bkz. 
M. Hilmî, age., s.54-55.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 38 |

aktarır: “Mısırın cânib-i cenûbunda Cebel-i Cûşî dâmeninde bir âsitâne-i 
azîmdir. Yılda bir kerre Mevlid olub iki yüz bin âdem cem‘ olur. Ulemâ-yı Mısır’ın 
cümlesi bu kavle müttefiklerdir. Kim ol gün anda ervâh-ı Rasûlullah hazır derler. 
Zîrâ ol Mevlid mahallinde câmi‘ içinde nûr berk urur. Gayri câmilere mahsûs 
değildir. İllâ Ömer İbnü’l-Fârız câmiine mahsûsdur. Ve bu Mevlide mutaazzım 
ve mütekebbir kimesne varamaz. Varırsa ol âsitânenin muhibbidir. Cümle fukarâ 
ve gurabâ ve mesâkîn ve budalâ ve melâmiyyûndan kimesneler varır. Ve ol günde 
nice kimesneyi keşif kerâmet ızhâr ider.”192 

Kâtip Çelebi’nin Osmanlı düşünce hayâtında önemli bir etki sâhibi olan eseri 
Keşfü’z-zünûn’da İbnü’l-Fârız Dîvân’ına şu şekilde yer verir: “Hasan el-Bûrînî 
bu eseri şerhetti. Bu zât 1024 yılında vefât etmiştir. Bu şerhe el-Bahrü’l-fâidu 
fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârid adını vermiştir. Bu şerhte anlatıldığına göre kendisi 
Şeyh Celâlü’d-dîn es-Süyûtî’nin Sâiku’l-Ez‘ân [Yâiyye kasîdesi’nin ilk beyitidir] 
şerhi ni bir kimseden duyması dışında herhangi bir şerhi tanımamıştır. Fakat ben 
ne baktım ne de inceledim.”193 Taşköprüzâde ise Osmanlı ilimler tasnifini ortaya 
koyduğu önemli eseri Mevzuâtü’l-ulûm’da “ilm-i devâvîn” kısmında İbnü’l-
Fârız’ın Dîvân’ından bahseder. Bu kısımda İbnü’l-Fârız’a dâir kısa bilgilere de 
yer vermektedir. Taşköprüzâde’ye göre Dîvân “gāyet latîf ve üslûbu râik194 ve 
zariftir. Tarîkat-ı fukara mezhebine sâlik ve memâlik-i tevhîd ve irfâna vâsıl ve 
mâlik idi. 600 beyit miktarı kasîdesi vardır ki onların ıstılâhat ve menâhicini 
müştemildir.”195

İbnü’l-Fârız Dîvân’ı, Fusûsu’l-Hikem gibi okutulmuş, icâzetler verilmiştir. 
Tibyân müellifi Harîrî-zâde196 Şeyh Muhammed Nûrû’l-Arabî’den hem İbn 
Arabî’nin Fusûsu’l-Hikem ve Risâletü’l-Ehadiyye eserlerini, hem de İbnü’l-
Fârız’ın et-Tâiyyetü’l-kübrâ’sını okuması ve ardından hilâfet icâzeti alması197 
buna misal getirilebilir. 

192	 Evliyâ Çelebî Seyahatnâmesi; Mısır, Sudan, Habeş (1672-1680), X, İstanbul, 1938, s. 469 vd.
193	 Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zünûn, II, İstabul: Türk Târih Vakfı yay., 2007, s. 634.
194	 Sâde, saf, hâlis demektir. Bkz. İlhan Ayverdi, Misalli Büyük Türkçe Sözlük, III, s. 2550.
195	 Taşköprüzâde Ahmet Efendi, Mevzuâtu’l-ulûm, I, (trc. Kemâleddin Mehmed Efendi), Dersaâdet: 

İkdam Matbaası, 1313, s. 277. 
196	 Harîrî-zâde’nin hayâtı ve eserleri hakkında daha bilgi için bkz. Bursalı Mehmed Tâhir, Osmanlı 

Müellifleri, İstanbul, 1333, c.1, s. 155-157; a.mlf. Kibâr-ı Meşâyıhdan On İki Zâtın Terâcim-i Ah-
vâli, İstanbul, 1316, s. 52-53; Hüseyin Vassâf, Sefîne-i Evliyâ-yı Ebrâr, Süleymâniye Ktp., Yazma 
Bağışlar, no: 2305-2309, c. 3, s. 84-85; Yakup Çiçek, Harîrîzâde Mehmed Kemâleddin: Hayâtı, 
Eserleri ve Tibyânu Vesâili’l-hakāik fî beyâni selâsili’t-tarâik Muhtevâsı-Kaynakları, Öğretim Üye-
liği Tezi, Marmara Ünv. İlâhiyat Fak., İstanbul, 1982; a. mlf., “Harîrizâde”, DİA, XVI, s. 192-193.

197	 Bkz., Türer, Osman, “Harîrî-zâde’nin, Sülûkün Mertebelerine Dâir Bir Risâlesi: Feyzu’l-Muğnî 
Min Sırri Hadîsi Men Talebenî”, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 2009, cilt: IX, sayı: 
23, “İbn Arabî” özel sayısı - II, s. 38.



| 39 |

Zeliha Öner

İbnü’l-Fârız’ın şiirleri, Bâyezîd-i Bistâmî’nin sözleri ve Ferîdüddin Attâr’ın 
şiirleriyle aynı şekilde ilâhî aşkın tezâhürlerini yansıtır. Mutlak cemâlin etkisiyle 
kendinden geçen şâir, her şeyi “hakîkî sevgili”den görür. Bâzen fenâ198 hâlinde 
ikiliği kaldırarak varlığın yalnızca O’ndan ibâret olduğunu dile getirir, bâzen de 
ittihaddan söz eder. Süleyman Uludağ’a göre bu ifâdeler, kozmolojik bir varlık 
anlayışını ifâde etmeyip mânevî hâlin etkisiyle söylenmiş sözlerdir. Bu hâl 
içinde sevenle (muhibb) ile sevilenin (mahbûb), temâşâ edenle edilenin geçici 
olarak bir kabul edilmesi söz konusudur. Şathiyeleri de iddialı sözleri de bu hâlin 
tezâhürleridir.199 

“Nazmü’s-sülûk” (et-Tâiyyetü’l-kübrâ)’da yer alan yüksek ilmî işâretler, 
zâhitlere sülûk yolunda rehberlik edecek niteliktedir.200 Dîbâce’de de 
vurgulandığı üzere, Dîvân’da yer alan kasîdeler arasında Nazmü’s-sülûk, 
İbnü’l-Fârız’ın Rabbânî fütûhâtının gizlendiği bir semboller hazînesidir.201 H. 
III. yüzyılda Hâris el-Muhâsibî, Cüneyd-i Bağdâdî, Zünnûn-ı Mısrî gibi sünnî 
çerçevede kalan sûfîlerin ve Bâyezîd-i Bistâmî gibi sınırları zorlayan sûfîlerin 
ilâhî aşka dâir fikirleri her ne kadar İbnü’l-Fârız’dan çok öncelere kadar uzansa 
da, İbnü’l-Fârız’ı diğerlerinden ayıran temel fark, Abdurrahmân Câmî202 ve 
Mevlânâ’da olduğu gibi şâirliği sûfî kimliğinin gölgesinde kalmaması, bilakis 
tasavvufî düşüncelerini daha da derinleştiren ve hattâ diğer yönlerine baskın 
çıkan bir nitelik kazanmış olmasıdır.203 Osmanlı döneminde yaşamış pek çok 
düşünür, İbnü’l-Fârız’ın sûfî şiirlerini tasavvufî ıstılâhları îzah ederken sıklıkla 
alıntılamışlardır.204 İbnü’l-Fârız’ın şiirlerinde, özellikle Tâiyye beyitlerinde yer 

198	 Şuûr hâlinin olmaması, mâşukta istihlâk hâli, zemmedilen sıfatların kalkması, beşerî sıfatlardan 
arınıp ilâhî sıfatlar ile vasıflanmasıdır. Bkz. Tehânevî, Muhammed b. A’la b. Ali el-Farukî, Keşşâfu 
Istılâhati’l-Fünûn, Beyrût: Daru Sadr,  tsz., II, s. 1291-1292.

199	 Türkçede İbnü’l-Fârız hakkında kapsamlı bilgiler veren ilk kaynak DİA’nın ilgili maddesidir. Bkz.
Süleyman Uludağ,” İbnü’l-Fârız”, DİA, XXI, s. 41. Ayrıca İbnü’l Fârız ve Dîvân’ı üzerine yapılan 
doktora tezi çalışması bu bağlamda incelenebilir. Bkz. Y. Serâceddin Baytar, “İbnu’l-Fârid Hayâtı 
ve Dîvânı”, Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi, SBE, 2008.

200	 Dîbâce, 13; Keşf, 109.
201	 Keşf, 110.
202	 Nûreddin Abdurrahmân-ı Câmî (ö. 898/1492) hayâtı hakkında detaylı bilgiler için bkz. Ömer Oku-

muş, “Câmi”, DİA,  VII, s. 94-99. Ali Asgar Hikmet, Câmî Hayâtı ve Eserleri, Çev. M. Nuri Gen-
cosman, 4. bs. İstanbul 1994; Câmî, Mesnevî-yi Heft Evreng, (nşr. Muderris-i Gîlânî), “Mukaddi-
me”, Tahran 1337/1958; Câmî, Dîvân-i Kâmil, nşr. Hâşim Razî, “Mukaddime”, Tahran 1341/1962.

203	 M. A. Yekta Saraç, , “Tasavvuf Edebiyatına Ait Temel Bir Metin ve Türk Edebiyatına Yansımaları”, 
İ.Ü. Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, XXX, İstanbul, 2003, s. 449. 

204	 İbnü’l-Fârız beyitleri geniş bir coğrafyada ve te’lif edildiği târihten îtibâren aktarılagelmiştir. Bu 
eserlere birkaç misal olarak: Molla Fenâri’nin Misbâhü’l-üns, Harîrizâde’nin Feyzu’l-mugnî ve 
Ni‘metullah Nahcivânî’nin Hidâyetü’l-İhvân adlı risâlelerinde, aşk ve muhabbet konularına yer ve-
rilirken İbnü’l-Fârız beyitlerine atıfta bulunulur. Molla Fenârî, Konevî’nin Miftâhu’l-gayb adlı ese-
rine yaptığı şerhte özellikle Fergānî’nin açıklamalarını kullanır. Bkz. Molla Fenârî, Misbâhu’l-üns, 
(nşr. Muhammed Hâcevî), Tahran, 1374 hş; Nahcivânî’nin mezkûr eserinin tercümesi ve kısa bir 
değerlendirmesi için Bkz. Orkhan Musakhanov, Ni’metullah Nahçıvânî’nin Hidâyetü’l-İhvân’ı 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 40 |

alan Vücûd, Şühûd, Zât, nefs ve ruh kavramları, anahtar terimlerdir. Onun şiirleri, 
sekr ve sahv hâlleri arasında gidip gelen rûhun coşkun ve aşkın ifâdeleridir. 

E. İBNÜ’L-FÂRIZ ÜZERİNE YAPILAN İLMÎ ÇALIŞMALAR

İbnü’l-Fârız’ın Dîvânı’na olan ilgi, XVIII. yüzyıla kadar daha çok edebî ve 
sûfî nitelikte şerhlerle devam ederken, batı dillerine yapılan tercümelerin XIX. 
yüzyılda başlamış olduğu görülmektedir. İbnü’l-Fârız üzerine yapılan akademik 
çalışmalar ise XX. yüzyılın ilk çeyreğinde müstakil araştırmalar şeklinde ortaya 
çıkmaya başlamıştır.

Dîvân’ın ilk neşri, Dımaşklı iki edîbin—Bûrînî (ö. 1024/1615) ve Nâblusî (ö. 
1143/1731)—şerhlerinden iktibaslarla hazırlanan ve Raşîd b. Gālib ed-Dahdah 
el-Lübnânî tarafından 1853’te Marsilya’da yayımlanan baskıdır.205 Eserin h. 
1310 yılında Kāhire’deki neşrinde ise sayfa kenarlarında Kâşânî’nin Tâiyye 
şerhine yer verilmiştir.206 İbnü’l-Fârız’ın Dîvân’ı tam hâliyle Avrupa dillerine 
ilk kez, Marsilya baskısından bir yıl sonra, 1854 yılında Alman müsteşrik 
Joseph von Hammer-Purgstall (1774-1856) tarafından Almancaya tercüme 
edilmiştir.207 R. A. Nicholson’a göre bu tercüme Dîvân’ın ‘önemsiz ve değersiz 
bir özeti’ niteliğindedir.208 Nicholson, Tâiyye kasîdesinin ancak şerhlerle tercüme 
edilebileceğini vurgulayarak Hammer’in Almanca kāfiyeye uyarlama ısrârının 
bu tercümeyi başarısız kıldığını ifâde etmektedir.209 Nicholson alaycı bir biçimde, 
“Tâiyye, Hammer tarafından tercüme edilmekle talihsizliğe uğramıştır” ifâdesini 

(metin, tercüme ve inceleme), (Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi, 2011. [Ni‘metullah 
Nahçıvân-î, Hidâyetül İhvan: Sûfîlerin Kelamcıları ve Felsefecileri Eleştirisi, (çev. Orhan Musak-
hanov), İstanbul: İlkharf yayınevi, 2013] Harîrizâde için bkz. Osman Türer, “Harîrî-zâde’nin, Sülû-
kün Mertebelerine Dâir Bir Risâlesi: Feyzu’l-Mugnî min Sırri Hadîsi men Talebenî”, Tasavvuf, İlmî 
ve Akademik Araştırma Dergisi (İbn Arabî Özel Sayısı-2), sayı: 23, 2009, s. 37-51; Ayrıca, Osmanlı 
son dönemi mutasavvuf ve şâirlerinden Ahmed Sâfî Bey tarafından kaleme alınan on sekiz ciltlik 
Sefînetü’s-Sâfî isimli eserde de İbnü’l-Fârız beyitleri yer almaktadır. Bkz. Necdet Tosun, “Kültür 
Tarihimize Işık Tutan Mühim Bir Kaynak: Sefînetü’s-Sâfî”, İLAM Araştırma Dergisi, 1996, cilt: I, 
sayı: 2, s. 177-190.

205	 Aynı eser daha sonra Kāhire’de bulunan 1279 /1862 yılında Kasteliyye,. 1289/1872’de Bulak Mat-
baasında, 1306/1888’de yine Kāhire’de bulunan Şerefiye Matbaasında, 1310 yılında Hayriyye, 
1320 yılında el-Matbaatü’l-Ezheriyye’de neşredilmiştir. 

206	 Bkz Şerhu Dîvâni İbni’l-Fârız, (haz. Rüşeyd b. Gālib), Kāhire: el-Matbaatü’l-Hayriyye, 1310. 
Eserin sayfa kenarlarında “et-Tâ’iyyetu’l-Kubrâ” kasîdesinin Abdurrezzâk el-Kâşânî tarafından 
yapılmış Keşfu’l-Vucûhi’l-Ğurr li Ma‘ânî Nazmi’d-durr isimli şerhi yer almaktadır.

207	 Almanca ilk İbnü’l-Fârız Dîvânı neşri olan bu eser, beyitlerin nesta‘lik yazı formuyla birlikte ya-
yımlanmıştır. Bkz. Joseph von Hammer-Purgstall, Das arabische hohe Lied der Liebe, das ist Ibnol 
Fáridh’s Táîjet, in Text und Übersetzung zum ersten Male, Wien, Kaiserl und Königl Hof-und-Sta-
atdrückerei, 1854, pp. xxiv (intr.), 1-70 (trans.and notes), 1-53 (Arabic text).

208	 A. J. Arberry, The Poem of the Way, London: Emery Walker Limited, 1952, s. 7; R. A. Nicholson, 
Studies in Islamic Mysticism, Cambridge at the University Press, 1921, (Preface), V-VII.

209	 Nicholson, Studies in Islamic Mysticism, Cambridge at the University Press, 1921, s. 188-189.



| 41 |

Zeliha Öner

kullanır.210 İtalyan Müsteşrik Carlo Alfonso Nallino (1872-1938) ise Hammer’in 
tercümedeki hatâların yanı sıra onun, İbnü’l-Fârız beyitlerini hiç anlamadığını 
düşünür.211 Arberry de Hammer’in tercümesini, “cesur bir başarısızlık” olarak 
nitelendirir.212

Bununla birlikte, İbnü’l-Fârız’ın çeşitli beyitlerinin Avrupa dillerine aktarımı 
daha önceki dönemlere kadar uzanır. Örneğin Johannes Fabricius (1608–1653) 
tarafından 1638’de Latinceye tercüme edilen Arapça metinler arasında İbnü’l-
Fârız’ın bazı şiirleri de yer almaktadır.213 Fabricius’dan sonra İngiliz filolog 
Sir William Jones (1746-1794), İbnü’l-Fârız şiirlerini tercüme etmiştir.214 Arap 
şiiri antolojileri hazırlayan Fransız müsteşrik Silvestre De Sacy (1758-1838), 
bâzı İbnü’l-Fârız beyitlerini Avrupa dillerine aktarmıştır.215 Silvestre De 
Sacy’in talebesi Garangeret De Lagrange (1790-1859) de hazırladığı ve İbnü’l-
Fârız’ın beyitlerinin de yer aldığı Arap şiiri antolojisi ile Batı literatürüne katkı 
sağlamıştır.216 Ayrıca doğu ülkelerine özellikle Müslümanların kutsal mekânlarına 
(Mekke gibi) yaptığı yolculukları ile tanınan Finlandiyalı Georg August Wallin 
(1811-1852) İbnü’l-Fârız beyitleri üzerinde çalışmıştır.217 Bu seyahatlerden 
döndükten sonraki birkaç yıl içinde İbnü’l-Fârız’ın bâzı beyitlerini Abdülganî 
en-Nâblusî’nin şerhi ile kıyaslayarak hazırladığı doktora tezini sunmuş ve 
Helsinki Üniversitesi, Şarkiyat Literatürü bölümünde araştırmalarına devam 
etmiştir.218 Wallin’in çalışması, İbnü’l-Fârız Dîvân’ı üzerine yapılan şerhlerin 
batıda bilindiğini göstermesi bakımında dikkat çekicidir.

210	 Annemarie Schimmel, İslâmın Mistik Boyutları, (çev. Ergun Kocabıyık), İstanbul: Kabalcı, 2001, 
s. 272. 

211	 Carlo Alfonso Nallino, “Il poema mistico di Ibn al-Fāriḍ in una recente traduzione italiana”, in La 
rivista degli studi orientali, Rome, VIII (1919-1920), 1-106, reprinted in Raccolta di scritti editi ed 
inediti, Istituto per l’Oriente, Rome, 1940, vol. 2 pp. 192.

212	 Arthur John Arberry, The Poem of the Way, translated, E.Walker, London, 1952, 7.
213	 Bkz. Johan Fabricius, Specimen Arabicum, Rostock, Heirs of Johann Richel, 1638; Giuseppe 

Scattolin, “‘Omer İbnu’l-Fârid ve hayâtuhu’s-sûfiyye min hilâli kasîdetihi’t- Tâ’iyyeti’l-kubrâ”, 
el-Meşrik , sy. II, Temmuz 1993, s. 376.

214	 Bkz. William Jones, Poeseos Asiaticae Commentarii, in Works, (ed. Lord Teignmouth), London, 
1774 (Leipzig, 1777), vol. IV, 174.

215	 Bkz. Silvestre De Sacy, Chrestomathie arabe, Imprimerie Impériale, Paris, 1806, vol. III, 143-174.
216	 Garangeret De Lagrange, “Extraits du diwan du cheïkh Omar ben Fâredh” in Anthologie arabe, 

Paris, 1828, 25-46.
217	 Doğu ülkelerine yaptığı uzun yolculuklardaki gözlem ve tespitlerinin yer aldığı çalışması için bkz. 

Travels in Arabia (1845 and 1848), with introductory material by W.R. Mead, M. Trautz, Cambri-
dge: Falcon-Oleander, 1979.

218	 Bu tez, İbnü’l-Fârız’ın kısa bir kasîdesinin Abdülganî en-Nâblusî şerhi ile kıyaslanarak, şâirin sûfî 
yönünü inceleyen bir çalışmadır. Bkz. Georg August Wallin, Carmen elegiacum Ibnu’l Faridi cum 
commentario Abdu’l Ghanyi e duobus codicibus Londinensi et Petropolitano in lucem edidit, He-
lingforsiae, Litteris Frenckellianis, 1850. 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 42 |

Dîvân’ın en önemli kasîdesi et-Tâiyyetü’l-kübrâ’nın Batı dillerine aktarılması, 
Hammer’ın Almanca tercümesinden sonra, İtalyan Müsteşrik Ignazio Di Matteo 
(1872-1948) tarafından da İtalyancaya tercüme edilmiştir.219 Di Matteo, İbnü’l-
Fârız Dîvân’ını, “İbn Arabî düşüncesinin parlak şiirsel formu” olarak görür. Di 
Matteo’nun 1917’deki Tâiyye tercümesinden kısa bir süre sonra, Carlo Alfonso 
Nallino (1872-1938), 1919-1920’de bir makāle ile bu tercümeye eleştiriler 
sunmuş220 ve Tâiyye’nin İtalyanca tercümesine başlamıştır. Ancak başladığı 
tercümeyi tamamlayamadan vefât etmiş, çalışmayı kız kardeşi Maria Nallino 
neşretmiştir.221

Nallino’dan sonra İngiliz müsteşrik Reynold Alleyne Nicholson (1868-
1945), Tâiyye ve diğer bâzı kasîdeleri ilk kez İngilizceye tercüme etmiştir.222 
Kuşkusuz Nicholson İbnü’l-Fârız araştırmalarında önemli bir kilometre 
taşıdır.223 Nicholson’dan yaklaşık on yıl sonra, 1931’de Fransız müsteşrik 
Émile Dermenghem, Hamriyye kasîdesini Nâblusî şerhiyle birlikte Fransızcaya 
tercüme etmiştir.224 

Nicholson ve Nallino ile çağdaş Ali Salâhaddin Yiğitoğlu (1877-1939), İbn 
Arabî’nin Fusûs’u gibi, İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye dışında Dîvân’ın tüm kasîdelerini 
şerhetmiştir.225 Osmanlı dönemi şârihlerinden Ankaravî (ö. 1631)’nin Tâiyye 
kasîdesi şerhinden sonra Yiğitoğlu’nun bu çalışması, Türkçe’de yapılan en 
hacimli İbnü’l-Fârız şerhidir. Müellifin kendi hattı ile te’lif ettiği iki defter 
hâlindeki eser, Ankara’da bulunan Millî Kütüphâne’de 06 Hk 1088 numarada 
kayıtlıdır. 

219	 Ignazio Di Matteo, Ibn al-Fāriḍ. Il gran poema mistico noto col nome di At-Tā’iyyah al-kubrā, 
polycopied autograph, Roma, 1917.

220	 Carlo Alfonso Nallino, “Il poema mistico di Ibn al-Fāriḍ in una recente traduzione italiana”, in La 
rivista degli studi orientali, Roma, VIII, (1919-1920) 1-106. Nallino, Di Matteo’nın İbnü’l-Fârız’ın 
şiirlerindeki panteist yorumları sert bir şekilde eleştirmektedir. 

221	 “Frammento di traduzione dell’”at-Tā’iyyah al-kubrā” di Ibn al-Fāriḍ (vv.1-404)” in Raccolta di 
scritti editi ed inediti, Istituto per l’Oriente, Rome, 1940, vol.II, pp. 346-385.

222	 Reynold Alleyne Nicholson, “The Odes of Ibnú ‘l-Fáriḍ”,  Studies in Islamic Mysticism, Cambridge 
University Press, London, 1921, 162-265.

223	 Nicholson’un Studies in Islamic Mysticism adlı kitabının üçüncü bölümü hâlâ, İbnü’l-Fârız’ın şiir 
sanatına ve düşüncesine en iyi giriştir. 

224	 Emile Dermerghem, L’éloge du vin (al khamriyya), poème mystique de ‘Omar Ibn al Faridh, Paris, 
Les Editions Vega, 1931.

225	 Fevziye Abdullah Tansel, A. S. Yiğitoğlu üzerine yazdığı makālede, Yiğitoğlu’nun, İbnü’l-Fârız 
Dîvânı’nı şerhettiği bilgisine yer vermektedir. Bkz. XX. Asır Türk Edebiyâtının Unutulmaması Ge-
rekli Şâirlerinden Ali Salâhaddin Yiğitoğlu (1877-1939), İslâm İlimleri Enstitüsü Dergisi [Ankara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi], 1977, S. 3, s. 265-282; Yiğitoğlu’nun Millî Kütüphâne’de 06 Hk 
1088/2 (DVD Nr: 1258) numarada yer alan İbnü’l-Fârız Dîvânı Şerhi defterlerini incelediğimizde, 
İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye kasîdesi dışında, Dîvân’ın tamâmının şerhedildiğini tespit ettik.



| 43 |

Zeliha Öner

Batıda bu çalışmalar devam ederken, Kāhire Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 
Felsefe Bölümünde 1940 yılında, L. Massignon, Carlo Nallino’nun ve Ebû’l-Alâ 
el-Afifi’nin de talebesi Mustafa Hilmi, İbnü’l-Fârız üzerine ilk Arapça doktora 
tezini hazırlamıştır.226 1950’li yıllara gelindiğinde Nicholson’ın talebesi Arthur 
John Arberry (1905-1973), hocasının çalışmasının edisyon, tercüme ve şerhi ile 
birlikte, İbnü’l-Fârız çalışmalarına süreklilik kazanmasını sağlamıştır. Arberry, 
İbnü’l-Fârız ile ilgili çalışmalara başlamasını iki sebebe bağlamıştır: Birincisi, 
doğu seyahatlerinden birinde Fergānî’nin Tâiyye şerhinin tesadüfen ulaşması; 
ikincisi ise, Chester Beatty koleksiyonunun (Dublin), Arapça yazma eserler 
kısmında (Arabic MS 3643) yer alan en eski Dîvân nüshası ile karşılaşmasıdır.227 
Arberry’nin araştırmaları İbnü’l-Fârız çalışmalarında önemli bir merhale 
oluşturmuştur.

İbnü’l-Fârız’ın Dîvân’ı sâdece edebî-sûfî çalışmalara değil, dil bilimsel açıdan 
yapılan incelemelere de konu olmuştur. Abdul Majid Taji Farouki tarafından 
1961 yılında Dîvân, fonetik yapıya uygun olarak İngilizce neşredilmiştir.228

Filistin asıllı Kanadalı araştırmacı Issa J. Boullata, 1981 yılında İbnü’l-Fârız 
üzerine bir makāle yayımlamıştır.229 Bu makāle ile Boullata, İbnü’l-Fârız’ın 
biyografisi hakkında temel kaynaklardan biri olan İbnü’l-Fârız’ın kızından 
torununun verdiği bilgiler üzerindeki pek çok şüpheyi de ortaya koymuştur.230 

İbnü’l-Fârız araştırmalarında kapsamlı çalışmalar yapan iki ismi burada 
aktarmak gerekir. İtalyan Peder Giuseppe Scattolin (d. 1942) ve Rochester 
Üniversitesinde hâlen görev yapan Prof. Th. Emil Homerin (1955-2020). Homerin, 
2001 yılında neşrettiği İbnü’l-Fârız’ın hayâtı ve Dîvân tercümesi ile dikkat 
çekmektedir.231 G. Scattolin ise 2004 yılında neşrettiği, Dîvân tahkîki çalışması 
ile öne çıkmaktadır.232 Scattolin, 1987 yılında hazırladığı et-Tâiyyetü’l-kübrâ 

226	 İbnü’l-Fârız ve’l-hubbü’l-ilâhî, Kāhire: Dârü’l-Maârif, tsz.
227	 Arberry, h. 691 târihli Dîvân’ın en eski nüsha olduğunu ve bu nüshanın da Chester Beatty koleksi-

yonunda yer aldığını iddia etmiştir. Bkz. A. J. Arberry, The Mystical Poem of Ibn al-Fārid, (Chester 
Beatty Monographs No. 4), London, 1952. 691-705/1292-1302 târihli Dîvân nüshasında sâdece on 
beş kasîde yer alır. Sıbt İbnü’l-Fârız(Şeyh Ali)’ın Dîvân Dîbâcesi bu nüshada yer almamaktadır.

228	 Abdul Majid Taji Farouki, The Mystical Poems of Ibn Al-Fárid, London: King’s College, 1961.
229	 ‘Toward a Biography of Ibn al-Fāriḍ (576-632 AH/1181-1235 AD), in Arabica 28/1 (1981) 38-56. 

Bu makāle ile, İbnü’l-Fârız’ın hayâtı hakkında torunu Şeyh Ali’nin verdiği bilgiler hakkında pek 
çok şüphe ortaya konulmuştur.

230	 Bu bölümde yer alan Sibtü’ş-şâir (Şâirin kızından torunu) Ali’nin dedesi hakkında anlattıklarının 
dayısından duyduklarına, bâzı rivâyetlere dâir bilgiler olduğuna ve çelişkili ifâdeler içerdiğine daha 
önce değinmiştik.

231	 Th. Emil Homerin, Umar Ibn al-Farid, Sufi Verse, Saintly Life. New York: The Classics of Western 
Spirituality; Paulist Press, 2001.  [Eserin düzenlenerek neşredilen ikinci baskısı için bkz. From 
Arab Poet to Muslim Saint (2nd revised edition), Cairo: American University Press, 2001.]

232	 The Dīwān of Ibn al-Fāriḍ, (a critical edition by Giuseppe Scattolin), IFAO, Le Caire, 2004. 1994 
yılında Konya’da Dîvân’ın eski bir nüshası ile karşılaşması netîcesinde, tahkîk çalışmalarına başla-



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 44 |

kasîdesi üzerine dil bilimsel (linguistik) inceleme ve Dîvân hakkında neşrettiği 
makālelerle İbnü’l-Fârız üzerine yapılan çalışmaları zenginleştirmiştir.233 Ayrıca 
Abbas Yûsûf el-Heddâd’ın 1999 yılında, Kāhire’de neşrettiği Tecelliyâtü’l-Ene 
fî şi‘ri İbni’l-Fârız234 isimli çalışması burada zikredilmesi gereken önemli bir 
eserdir. 

Dîvân’ın en son neşredilen Almanca tercümesi ve şerhi, Berlin 
Üniversitesi’nden Prof. Renate Jacobi tarafından Ibn Farid Der Diwan ismiyle 
neşredilmiştir.235 İki bölümden oluşan bu çalışmanın birinci bölümünün ilk 
kısmında İbnü’l-Fârız Dîvân’ında yer alan on beş kasîdenin tercümesi, ikinci 
kısmında Dîvân’ın tahkîki yer alır. Bu çalışmanın ikinci bölümünde ise Jacobi, 
Dîvân üzerine uzun bir şerh yapar (s. 127-356). Geniş bir bibliyografya da 
eklenen çalışmada (s. 357-407) Dîvân’ın çeşitli baskıları zikredilmiştir. 

Dîvân’ın en uzun kasîdesi olan Tâiyye’nin ilk İngilizce tam çevirisi 1921 
yılında Nicholson tarafından yapılmıştır. 1952 yılında ise talebesi Arberry’nin 
tercümesi neşredilmiştir. Tâiyye’nin 2012 yılındaki ingilizce tercümesi ise Paul 

dığını belirten Scattolin, bu nüshanın 640-673/1242-1274 târihleri arasında istinsah edildiğini iddia 
eder. “The Oldest Text of Ibn al-Fāriḍ’s Dīwān. A Manuscript of Yusufaǧa Kütüphanesi of Konya”, 
in MIDEO 24 (2000), 81-111; “Towards a Critical Edition of Ibn al-Fāriḍ’s Diwān”, in Annales 
islamologiques (Ifao - Le Caire) 35 (2001), 503-547. Abdülhālik Mahmûd Abdülhālik, Scattolin’in 
en eski nüsha olarak takdim ettiği Konya/Yusufağa nüshasına şüpheyle yaklaşır. Bkz. Tâiyyetü 
İbni’l-Fârız el-kübrâ ve şurûhiha fi’l-arabiyye, (thk. ve dirâse: Abdülhālik Mahmûd Abdülhālik), 
el-Gîza: Ayn li’d-dirâsât ve’l-buhûsi’l-insâniyye ve’l-ictimâiyye, [1. Baskı], 2009, s.12-13.

233	 İtalyanca hazırlanan ve henüz basılmamış doktora tezi için bkz. Giuseppe Scattolin, L’esperienza 
mistica di Ibn al-Fāriḍ attraverso il suo poema al-Tā’iyyat al-kubrā - Un’analisi semantica del 
poema, Roma, PISAI, 1987, 3 vols. Bu doktora tezi özet olarak kitap ve makāleler hâlinde neşri ve 
Scattolin’in diğer çalışmaları için bkz. L’esperienza mistica di Ibn al-Fāriḍ attraverso il suo poema 
al-Tā’iyyat al-kubrā, Roma, PISAI, 1988; “L’expérience mystique de Ibn al-Fāriḍ à travers son 
poème al-Tā’iyyat al-kubrā”, in MIDEO 19 (1989) 203-223; “The Mystical Experience of ‛Umar 
Ibn al-Fāriḍ or the Realization of Self (Anā, I), in The Muslim World, LXXXII/3-4 (July-October, 
1992), 275-286. “Realization of ‘Self’ (Anā) in Islamic Mysticism: The Mystical Experience of 
‛Umar Ibn al-Fāriḍ”, in Mélanges de l’Université St-Joseph, Dar El-Machreq (Beyrouth, Liban), 
Tome IV (1995-1996) 1999, 119-148; “More on Ibn al-Fāriḍ’s Biography”, in MIDEO 22 (1995), 
197-242; “Al-Farghānī’s Commentary on Ibn al-Fāriḍ’s Mystical Poem al-Tā’iyyat al-kubrā”, in 
MIDEO 21 (1993), 331-383; “The Experience of the Divine in the Poetry of the Egyptian Sufi Poet 
‛Umar Ibn al-Fāriḍ (576/1181-632/1235)”, in Representations of the Divine in Arabic Poetry, edi-
ted by Gert Borg and Ed de Moor, Orientations 5, Amsterdam, Atlanta (GA), Edition Rodopi, 2001, 
p. 85-118. Türkiye’de sunduğu bir tebliğ için bkz. Sufi Texts: Between Ibn Al-Farid’s and Rûmî’s 
Mystical Experience, International Mevlânâ Symposium Papers, 2010,  III, s. 1493-1508.

234	 Abbas Yûsuf el-Haddâd, el-ene fî’ş-şi‘ri’s-sûfî: İbnü’l-Fârız nümûzecen, 3. Baskı, Lazkiye: Dâ-
rü’l-hivâr, 2009.

235	 Ibn al-Fāriḍ - Der Diwan, Mystische Poesie aus dem 13. Jahrhundert, Verlag der Religionen, Ber-
lin, 2012.



| 45 |

Zeliha Öner

Smith tarafından yapılmıştır.236 Ayrıca Dîvân’dan seçilmiş beyitler “antoloji” 
formatında da yayımlanmıştır. 237

Türkiye’de İbnü’l-Fârız’ın edebî yönü üzerine Yektâ Saraç’ın makāleleri 
incelenmesi gereken kaynaklar arasında zikredilebilir.238 Ayrıca Mehmet 
Demirci’nin 2007 yılında neşrettiği Ankarâvî’nin Tâiyye şerhini, Osmanlı 
Tasavvuf Düşüncesi: Makāsıd-ı âliyye fî şerhi’t-Tâiyye ismiyle günümüz 
Türkçesine aktarması, Türkiye’de İbnü’l-Fârız çalışmalarını hız kazanmasına 
katkıda bulunmuştur. 2011 yılında Turan Koç, Aşk Şarabı: Kasîde-i Hamriyye 
şerhi çalışmasıyla Kayserî’nin Hamriyye şerhini Türkçeye kazandırmıştır.239 
Türkçe’de İbnü’l-Fârız üzerine yapılan en son çalışma Rifat Okudan’ın 2012’de 
neşrettiği İbnü’l-Fârid ve İlâhî Aşk isimli çalışmasıdır.240 

İbnü’l-Fârız’ın Dîvân’ı Sadreddin Yüksel (1920-2004) tarafından ders olarak 
okutulmuştur. 1980’li yıllarda başlayan bu dersler, 90’lı yılların sonuna kadar 
devam etmiştir. Dîvân’a âdeta zeyl mâhiyetinde olan bu okumaların, kasetlere 
kaydedilmek sûretiyle günümüze ulaştığını da burada aktarmak isteriz.241 Dîvân 
beyitleri, yine bu târihlerde Arap ülkelerinde kasetler aracılığıyla yayınlanmış ve 
yaygınlık kazanmıştır. Beyitlerin yer aldığı kasetler, dijital ortama aktarılmıştır. 
İbnü’l-Fârız beyitleri, bestelenerek pek çok sanatçı tarafından şarkı ve ilâhî 
formunda okunmaktadır.242 Günümüzde, bunlar arasında Suriyeli Başşâr Zarkān, 
Filistinli Rim Banna ve Mısırlı Yâsin Tohamî sayılabilir.

236	 et-Tâiyyetü’l-kübrâ’nın en son neşredilen İngilizce tercümesi için bkz. Ibn al-Farid: Wine & The 
Mystic’s Progress, (translator: Paul Smith), Australia: New Humanity Books, 2012.

237	 et-Tâiyyetü’l-kübrâ’nın İngilizce çevirisini 2012 ’de neşreden Paul Smith tarafından hazırlanan 
antoloji için bkz. Another Five Great Classic Sufi Master Poets: Selected Poems: Ibn al-Farid, 
Ibn ‘Arabi, Baba Farid, Baba Afzal, Rumi, (translator: Paul Smith), Australia: New Humanity Bo-
oks, 2013; Ayrıca Martin Lings’in tercüme ettiği İbnü’l-Fârız beyitlerinin yer aldığı Sufi Poems: 
A Mediaeval Anthology’de Râbiatü’l-Adeviyye Hallac, İbnü’l-Fârız ve İbn Arabî şiirleri derlenmiş 
ve neşredilmiştir. Bkz. Martin Lings, Sufi Poems: A Mediaeval Anthology, Islamic Texts Society, 
2004.

238	 Y. Saraç, Hamriyye Kasîdesi’nin Osmanlı’daki şerhleri hakkında bilgiler verir ve Abdullah Salâhî 
Uşşâkî (ö.1782) ve Ankarâvî (ö. 1631)’ nin İbnü’l-Fârız beyitlerinin tercümelerini karşılaştırmalı 
olarak aktarmaktadır. Bkz. Tasavvuf Edebiyâtına âit temel bir metin ve Türk Edebiyâtına Yansıma-
ları, İstanbul Üniversitesi Türk Dili ve Edebiyâtı Dergisi, XXX, İstanbul, 2003, s. 445-468. Ayrıca 
yazarın şu çalışması da incelenebilir: “Kasîde-i Hamriyye ve Türk Edebiyâtına Tesirleri”: İÜ. Tür-
kiyat Enstitüsü, VII. Milletler Arası Türkoloji Kongresi ( 8-12 Kasım 1999).

239	 Dâvûd el-Kayseri, Aşk şarabı -kasîde-i hamriyye şerhi-, (çev. Turan Koç, Mehmet Çetinkaya), 
İstanbul: İnsan Yayınları, 2011.

240	 Rifat Okudan, İbnu’l-Fârıd ve İlâhî Aşk, Isparta: Dilârâ yay., 2012. 
241	 Bu derslerin yer aldığı kasetler S. Yüksel’in iki öğrencisinde yer aldığı bilgisine ulaşsak da kasetleri 

edinme ve dinleme imkânı mümkün olmamıştır.  
242	 İbnü’l-Fârız beyitlerinin 20. yüzyıl sonlarında sûfî sanatçılar tarafından seslendirilmesi ve perfor-

mansları hakkında geniş okumalar için bkz. Earle H. Waugh, The Munshidin of Egypt: Their World 
and Their Song (Studies in Comparative Religion), Columbia: University of South Carolina Press, 
1989,  s. 3-34, 104-125, 152-153, 188-207.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 46 |

İbnü’l-Fârız’ın kasîdelerine dönük neşir ve tahlil merkezli bu çalışmaların yanı 
sıra, onun edebî-tasavvufî yönüne dâir master ve doktora çalışmaları akademik 
literatür içerisinde yer alır. Bu çalışmalar arasında 1990 yılında Marmara 
Üniversitesi’nde Süleyman Deliktaş tarafından hazırlanan Selâhaddin-i Uşşâkî 
ve Kasîde-i Hamriyye şerhi isimli yüksek lisans tezi, Türkiye’de tasavvuf bilim 
dalında İbnü’l-Fârız’ın kasîdesi ve şerhi üzerine yapılan ilk akademik çalışmadır. 
Marmara Üniversitesi’nde Fatih Güllüce tarafından Mehmed Nâzım Paşa’nın 
İbn Fârız tercümesi ve şerhi (Metin ve İnceleme) başlığıyla 2008’de tamamlanan 
yüksek lisans tezi ve yine aynı sene Atatürk Üniversitesi’nde Serâcettin Baytar 
tarafından “İbnu’l-Fârid, Hayâtı ve Dîvânı” başlığıyla hazırlanan doktora tezi 
akademik literatüre dâhil olmuştur. Ayrıca Y. Saraç yönetiminde 2000 yılında, 
Bilal Abdelmaksoud tarafından İstanbul Üniversitesi’nde hazırlanan “İbnü’l-
Fariz’in Kasîde-i Hamriyye’si ve Ankaravî’nin Şerhi başlıklı yüksek lisans 
çalışmasını da bu bağlamda aktarmak gerekir.

Beyrut Amerikan Üniversitesi’nde 1986 yılında Vâhid Behmardî tarafında 
hazırlanan el-Lugatu’s-sûfiyye ve mustalahât fî şi‘ri İbni’l-Fârız (The Sufi 
Language and its Expressions in the Poetry of Ibn al-Fārid) isimli yüksek 
lisans tezi sûfî ıstılâhlara yer veren iddialı bir çalışmadır. Kāhire Amerikan 
Üniversitesinde Nûri Friedlander tarafından hazırlanan master tezi, İbn 
Acîbe’nin Hamriyye Kasîdesi şerhinin İngilizceye çevirisidir. Robert McKinney 
danışmanlığında hazırlanan çalışmanın başlığı şu şekildedir: The Intoxication of 
the Spirit: An Annotated Translation of Ahmad ibn Ajiba’s Commentary on the 
Wine Song of ‘Umar ibn al-Farid.

Berkeley Üniversitesi (ABD)’nde, Brian Allen Miller tarafından 2000 yılında 
hazırlanan The Lover’s Way: A Critical Comparison of the Nazm Al-sulūk by Ibn 
Al-Fārid with the Qasīdih-yi Varqā’iyyih by Bahā’ullāh başlıklı doktora tezi, 
Tâiyye kasîdesi üzerine yapılan karşılaştırmalı çalışmalardandır. 

Kāhire Üniversitesi bünyesinde, Muhammed Yeîyş’in 1988 senesinde 
Remzü’l-hamr fî Şi’ri İbni’l-Fârız243 isimli yüksek lisans tez çalışması, tasavvufî 
anlamda şarab sembolizmini irdelemesi bakımından dikkat çekicidir. Mısır’da 
bulunan Minye Üniversitesi’nde, İştikakāt İbni’l-Fârız fî Dav-i ilmi’l-luğati’l-
hadîs isimli tez çalışması daha sonra neşredilmiştir.244 Ayn Şems Üniversitesi’nde 
Âtıf Cevdet Nasr tarafından 1927 yılında hazırlanan el-Hasâisü’l-fenniyye ve’s-
sûfiyye fî şi‘r Ömer İbni’l-Fârız isimli yüksek lisans tezi çalışması neşredilen 

243	 Muhammed Yeîş, “Remzü’lhamr fî şi‘r İbni’l-Fârız”, (Danışman: Yûsûf Halîf, Ebu’l-Vefâ Taf-
tazânî), (Yüksek Lisans Tezi), Kāhire Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, 1988.

244	 Vefâ Hilmî Hâlid el-Bıtrîk, İştikakāt İbni’l-Fârız fî Dav-i ilmi’l-luğati’l-hadîs,  Dımaşk: Dâru’l-fikr 
li’d-dirâsât ve’l-neşr ve’l-tevzî’, 1995.



| 47 |

Zeliha Öner

akademik çalışmalardandır. Âtıf Cevdet Nasr’ın sûfî edebiyâtı üzerine yapılmış 
önemli çalışmaları bulunmaktadır.245

Kāhire Üniversitesi’nde, dil bilimsel bakımdan İbnü’l-Fârız’ın şiirdeki 
üslûbu hakkında Eyhâb Suûd Muhammed Mursî tarafından Nizâmu terkîbu’l-
cümle ve devruhu fî temâsiki’l-nas fî şi’ri İbni’l-Fârız ismiyle, 2011 yılında 
hazırlanmış yüksek lisans çalışmasıdır. Kāhire Üniversitesi, Dâru’l-Ulûm 
Fakültesi bünyesinde Hâtim Evs Muhammed es-Senûsî el-Ensârî’nin 2012 
yılında tamamladığı Şi’r İbni’l-Fârız: Dirâse Sîmyâiyye, isimli yüksek lisans tezi 
de yine edebî çalışmalar arasında zikredilebilecek niteliktedir. Aynı fakültede, 
Hûriye Halîfe Meylûd et-Termâl tarafından hazırlanan El-Hubb beyne İbn Hazm 
ve İbni’l-Fârız isimli doktora tezi, sûfî şâirin tasavvufî yönü dikkate alınarak 
yapılan karşılaştırmalı bir çalışma olarak, 2012 yılında akademik literatüre dâhil 
olmuştur. 

245	 Âtıf Cevdet Nasr, er-Remzü’ş-şi’ri inde’s-sûfîyye, 3. bs., Beyrût: Dârü’l-Endelüs, 1983; Âtıf Cevdet 
Nasr, Şi’ru Ömer İbni’l-Fârız: dirâse fî fenni’ş-şi’ri’s-sûfî, Beyrût: Dârü’l-Endelüs, tsz.





| 49 |

BÖLÜM 2

İbnü’l-Fârız Şârihleri ve Abdülganî En-Nâblusî

I. İBNÜ’L-FÂRIZ ŞÂRİHLERİ

İbnü’l-Fârız, vecd, sekr, mest ve aşk gibi sûfî coşkunluğunu yansıtan derinlikli 
kavram ve güçlü ifadeleriyle, sûfîliğinin yanı sıra kudretli bir şâir olduğunu; 
sonraki asırlarda başvurulan temel bir mercî hâline gelmesiyle göstermiştir. 
Arapça, Farsça ve Türkçe gibi farklı dillerde beyitlerinin şerhedilmiş olması, onun 
geniş bir coğrafyada tanınması ve farklı kültürel havzaların onun beyitlerinde 
kendilerinden bir şeyler bulmasıyla ilişkilidir. Bu havzalar, kimi zaman kendi 
tecrübelerinde keşfettiklerini İbnü’l-Fârız’ın beyitleriyle ifade etmişlerdir.

Mevlânâ, “Evliyânın yüksek kerâmetlerinin ilki şiir, sonu ise varlığı 
değiştirme ilmi olan kimyâ” diyerek, seyr u sülûk basamaklarında ilerleyen 
sâlikin (sülûk eden) ilk olarak şiire sâhip olacağını belirtmiştir.246 Bursevî’nin 
“şiir ve kimyâ evliyânın yüce kerâmetlerindendir”247 ifâdesi, sûfînin şiir ile 
olan irtibâtına işâret etmektedir. Bu irtibat, sûfîler tarafından kaleme alınan 

246	 Bkz. M.Erol Kılıç, Sûfî ve Şiir: Osmanlı Tasavvuf Şiirinin Poetikası, İstanbul: İnsan yay., 2004, 
s. 71; Mevlânâ, Mesnevî’nin VI. cildinin 161 numaralı beytinde şöyle buyurur:“ Sûretin fakîri ve 
muhtâcı, ârifin irfânının zekâtını ne vakit tadar? O Mesnevî, ma’nâdır; feûlün fâilât, ya’ni elfâz 
ve şiirden ibâret değildir.” Ve Dîvân-ı Kebîr’lerinde de: “Benim indimde şiir nedir? Ne kıymeti 
vardır; tâ ki ben o şiirden lâf vurayım ve şiir söylediğimden dolayı öğüneyim. Benim bir başka 
fennim ve hünerim vardır ki, o fen ve hüner, şâirlerin fenlerinin ve hünerlerinin gayridir.” Ve Fîhi 
Mâ Fîh’in 17. faslında da şöyle buyururlar: “Benim huzûruma gelen ahbâbın melûl olmalarından 
havfen, onunla meşgūl olsunlar diye şiir söylerim. Yoksa şiir nerede, ben nerede! Vallâhi ki ben 
şiirden bîzârım ve benim indimde şiirden bed-ter bir iş yoktur. Benim şiir söylemem ona benzer 
ki, bir kimse misâfirin arzûsuna tebean elini işkembeye sokup, yıkar. Mâdemki misâfir işkembeye 
iştihâ eylemiştir, benim için bu lâzımdır..ilh.” Bkz. A. Avni Konuk, Mesnevî-i Şerif Şerhi, 1. Cilt, s. 
31. Bu genel ifâdelerden yola çıkarak, 13. yüzyıl sûfîlerinden Mevlânâ’nın şiire karşı menfi tutumu 
görülmektedir. Ancak bu menfî tutum, tasavvufî olmayan şiirler içindir. 

247	 İsmâil Hakkı Bursevî, Ferâhu’r-Rûh, (haz. Mustafa Utku), İstanbul, 2002, I., s. 306; III., s. 206.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 50 |

edebî metinlerin gözardı edilemeyecek ölçüde zengin bir literatür meydana 
getirmesini sağlamıştır. Özellikle kasîdeler gibi hem dil hem kültür îtibâriyle 
köklü ve “mâneviyatlı” metinlerinin şerhleri, kuvvetli dil ilgisinin yaygınlığını 
sağlayarak, bir tür antoloji, târihî hâfıza, söz dağarcığı mâhiyeti kazandırmakla 
kalmıyor, aynı zamanda ne türden metinlerin, hangi zaman ve coğrafyada, 
nasıl tedâvüle girdiğini ve dayanıklılık/dönüşme/yenilenme kapasitesi taşıdığı 
konusunda önemli veriler sunmuştur.248 Şerh geleneğinin oluşmasında, Kur’ân-ı 
Kerîm’i anlama çabalarının da önemli bir yer tuttuğunu belirtmek gerekir.249 
Kur’an’da şerh kelimesi “ İnşirâh ” sûresinin ilk âyetinde “Senin için bağrını 
genişletmedik mi?” (94: 1) anlamında geçmektedir.

Sultan Veled’in şiir ve şâire dâir görüşlerinin yer aldığı İbtidânâme’de 
“Evliyânın şiiri tamâmen Kur’ân tefsîridir... Şâirlerin şiiri ise onun tersine fikir, 
hayâl mahsûlüdür… Evliyânın şiiri, kendini değil Hakk’ı göstermek içindir” 
der.250 Bu ifâdeler şiiri ikiye ayırır: sûfî şiirleri ve diğer şiirler. Sûfî şiirlerinin 
dışında kalan şiirler, nihâî gāye olan tevhîde giden yolda vehmin yansımaları 
olarak görülmüş, bu sebeple yüksek değer atfedilmemiştir.

Şiir kelimesinin kökü Kur’ân-ı Kerim’de pek çok kalıpta geçer. Bunlardan 
sâdece bir tanesi şiir anlamındadır ve olumsuz bir bağlamda kullanılmıştır: 
“Biz ona şiir öğretmedik, buna ihtiyâcı da yoktur; ona öğretilen sâdece apaçık 
Kur’ân’dır.”(36: 69) Bu âyet, insanların Kur’ân’ın sözleri ile şâirlerin sözlerini 
karıştırmamaları gerektiğini hatırlatır. İlham ve vahiy arasındaki keskin ayrım 
böylece ortaya konur.251 İbnü’l-Fârız Dîvân’ı şârihi Abdülganî en-Nâblusî, 
Ta’tîrül-Enâm fî Ta‘bîri’l-Menâm isimli meşhur rüyâ tâbirinde, rüyâda şiirle 
ilgili semboller görmenin genellikle olumsuz anlamlar taşıdığını ve “yalan” 
şeklinde tâbir edildiğini belirtir.252 

Türk edebiyâtında en fazla şerhedilen eserler arasında kırk hadîs mecmuâları, 
evrâd, Hilye-i Nebî yazmaları, Esmâ-i Hüsnâ risâleleri, Fıkh-ı Ekber, Fusûsu’l- 
Hikem, Mesnevî, Gülşen-i Râz, Bostan, Gülistân, Bahâristân sayılabilir. En 
çok şerhedilen kasîdeler ise Kasîde-i Bürde, Kasîde-i Münferice, Kasîde-i 
Tâiyye, Kasîde-i Mimiyye (Hamriyye), Mevlânâ ve Urfî’nin kasîdeleri; şiirleri 
en çok şerhedilen şâirlerin başında ise Mevlânâ, Hâfız, Urfî, ve İbnü’l-Fârız 
olduğu bilinmektedir.253 Bu listede yer alan şerhler ve şârihler ekseriyetle sûfî 

248	 İsmâil Kara, İlim Bilmez Târih Hatırlamaz –Şerh ve Hâşiye Meselesine Dâir Birkaç Not–, İstanbul: 
Dergâh, 2011, s. 34-35.

249	 En-Nahl, 16/106; ez-Zümer, 39/22; el-İnşirah, 94/1; el-En‘am, 6/125; Tâhâ, 20/25.
250	 Kılıç, age, s. 76-77.
251	 Kılıç, age, s. 23.
252	 Geniş bilgi için bkz. Abdülganî en-Nâblusî, Ta’tîrü’l-enâm fî ta’bîri’l-menâm, (nşr. Henân Muham-

med Nûrtebârihi), Beyrût: Dâru’l-mârife, 1997, s. 252. 
253	 Ömür Ceylan, Tasavvufî Şiir Şerhleri, İstanbul: Kitabevi, 2000, s. 25. Metin şerhlerine dâir kap-



| 51 |

Zeliha Öner

yönü ağır basan kimselerdir. Kasîde-i Tâiyye şârihleri arasında Saîdüddîn-i 
Fergānî, Afîfüddîn-i Tilimsânî, Abdürrezzâk el-Kāşânî, İsmâil Rusûhî Ankaravî, 
Abdülganî en-Nâblusî, İsmail Hakkı Bursevî gibi birçok isim, sûfî kimlikleriyle 
tanınmaktadırlar. Bu şârihlerin en belirgin ortak yönü, şerhlerinde İbn Arabî 
eserlerinden yoğun biçimde istifâde etmiş olmalarıdır.

Erol Güngör, İslâm Tasavvufunun Meseleleri adlı eserinde, İbnü’l-Fârız’dan 
bahseder ve İbn Arabî ile muâsır olması sebebiyle doğrudan doğruya İbn 
Arabî’den müteessir olup olmadığının bilinmediğini belirtir. Nâblusî’nin et-
Tâiyyetü’l-kübrâ254 üzerine meşhur bir şerhi bulunduğunu ve bu şerh olmadan 
metnin mecazlarını anlamanın çok güç olduğunu vurgular.255 Güngör, Tâiyye’nin 
oldukça girift bir metin olması ve uzun olması sebebiyle Hamriyye Kasîdesi’nin 
tercümesini “Şaraba Övgü” başlığıyla kitabının sonuna eklemiştir.256 

Tâiyye şerhinin ilk müstakil neşri Fergâni’nin Müntehâ’l-medârik isimli 
şerhidir.257 İlk mukāyeseli Dîvân şerhi çalışması, Raşîd b. Gālib ed-Dahdah 
tarafından hazırlanan Nâblusî ve Bûrînî’nin Dîvân şerhi neşridir. Bûrînî, Tâiyye 
kasîdesini şerhetmemiştir. ed-Dahdah, tasavvufî ve lugavî şerhler arasından 
seçtiği iki şârihin, Bûrînî ve Nâblusî’nin şerhlerini ihtisâr etmiş ve Marsilya’da 
1853 yılında ilk kez neşretmiştir.258 Bu neşirde Tâiyye şerhi yer almamakla 
birlikte, Nâblusî’den yapılan çok sayıda iktibas tespit edilmektedir. M. Hilmi, 
Raşîd b. Gālib’in hazırladığı neşre atıfta bulunarak Nâblusî’nin, Dîvân’ın ilk 
beyitinin son kelimesi olan “Tay”259 ile İbnü’l-Fârız’ın İbn Arabî’nin kabîlesine 

samlı bir çalışma için Muhammet Nur Doğan, “Metin Şerhi Üzerine”, Osmanlı Dîvân Şiiri Üzerine 
Metinler, (haz. Mehmet Kalpaklı), İstanbul 1999, Ali Nihad Tarlan, Metinler Şerhi’ne Dâir, İstan-
bul: Sühûlet Matbaası, 1937.

254	 Bu kasîde, bundan böyle kısaca “Tâiyye” diye anılacaktır.
255	 Erol Güngör, İslâm Tasavvufunun Meseleleri, İstanbul: Ötüken yay., 1998, s. 77.
256	 Güngör, age., s. 191, 217-220.
257	 Neşredilen ilk Tâiyye Şerhi için bkz. Müntehâ’l-medârik şerhi’l-kasîdeti’t-tâiyye, İstanbul: Mekte-

b-i Sanayi Matbaası, h. 1293.
258	 Aynı eser daha sonra pek çok kez neşredilmiştir. Son neşir için bkz. Ruşeyd b. Gālib, Şerh Dîvân İb-

ni’l-Fârız min şerhey Bedreddin el-Bûrînî ve Abdülganî en-Nâblusî, (nşr. Muhammed Abdülkerîm 
el-Nemrî), Beyrût: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 2007.

259	 İbnü’l-Fârız Dîvân’ının ilk beyiti şu şekildedir:  

سََائِقََِ الَأَظْْعََانِِ يََطْْوِيِ البِدََيِ طََيْْ مُُنِْْعِمًًا عََرِّ�جِْْ عََلََى كُُثْـبََْانِِ طََيْْ
“Ey çölleri kat‘ ve hâmil-i hurûc develeri sevk eden! Lütfen Tay kabîlesinin karargâhı olan kumluğa 

doğru meyl et” (Yâiyye; 1)
Dîvân’ın son Türkçe tercümesi sâhibi Ali Salâhaddin Yiğitoğlu, “kusbâni Tay” ifâdesini şerh ederken iki 

ihtimâli aktarır: “Kum adedi miktârınca olan makāmât-ı Muhammediye’den kinâyedir. Yâhut üstâz 
ve şeyhi bulunan ve ‘Hâtimi Tay’ neslinden olan eş-Şeyhü’l-Ekber Muhyiddin b. el-Arabî’nin vâsıl 
olduğu makāmâtı talep etmiş olurlar.” Bkz. Beyit tercümesi, son dönem sufilerinden Ali Salâhad-
din Yiğitoğlu’na (1877-1939) aittir. Bkz. el-Menhelu’l-fâiz fi tercemeti Dîvânı ibni’l-Farız, Millî 
Kütüphâne, Adnan Ötüken İl Halk Ktp., no: 1088, s. 1-2. 1936 yılında İbnü’l-Fârız kasîdelerini 
Nâblusî şerhinden istifâde ederek tercüme ve şerhettiğini belirten Yiğitoğlu’nun Nâblusî ile ben-
zer mânâlar vermesi tabiîdir. Bkz. İbnülemin Mahmûd Kemâl, Son Asır Türk Şâirleri, 3. bs.,  III, 
İstanbul, 1988, s. 1639.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 52 |

atıfta bulunduğunu belirtir. Hilmi, bu misal üzerinden Nâblusî’nin İbnü’l-Fârız’ı 
İbn Arabî’nin öğrencisi olarak nitelendirdiğini bu sebeble, mutlak mânâda, 
şârihin her ifâdesinin kabûl edilemeyeceğini belirtir.260 Hilmi, referans metin 
olarak ed-Dahdah’ın neşrini göstermektedir. Nâblusî’nin Zâhiriye Kütüphânesi 
nüshası261 ile ed-Dahdah neşri kıyaslandığında, Dîvân’ın birinci beyit şerhinin 
yazma nüshada yaklaşık bir varak (iki sayfa)262 tutan şerhin ed-Dahdah 
tarafından yalnızca bir paragraf hâline getirildiği görülmektedir.263 Bu nedenle, 
Bûrînî ve Nâblusî şerhlerinin yer aldığı bu muhtasar metin, zaman zaman şârihin 
kasdettiği mânânın anlaşılmasında engel teşkil etmektedir. Hem Bûrînî hem 
Nâblusî’nin İbnü’l-Fârız Dîvânı şerhlerinin müstakil bir şekilde tahkîk edilmesi 
ve neşredilmesi her iki metnin anlaşılması bakımından zarûridir. 

İbnü’l-Fârız Dîvân’ını öven ifâdelerin yer aldığı tabakat kitaplarında, özellikle 
Dîvân’da yer alan Tâiyye kâsîdesinin, irfânın derin ve ince anlamlarını kuşatan 
beyitlerinin, şeyhler, bilginler ve fazîletli kimseler arasında yaygın ve meşhur 
olduğu ifâde edilir.264 Tâiyye kasîdesinin beyitlerine sığdırılan yüksek irfan 
sebebiyle muhakkik sûfîlerce en çok şerhedilen bir metnin, tasavvuf târihindeki 
etkisini ve yaygınlığını bu bölümde tespit etmeye çalışacağız. Tâiyye’nin ihtivâ 
ettiği mânânın derinliği ve genişliğini göstermesi bakımından İbnü’l-Fârız’ın 
torunu Şeyh Ali’nin Dîbâce’de yer verdiği bilgiler dikkat çekicidir: “Şeyh’in 
(İbnü’l-Fârız) oğlu dedi ki, şeyhin meclisinde ismini unuttuğum bir kişi hazır 
bulundu. O kişi, zamânının büyük âlimlerinden biriydi. Nazmü’s-sülûk (et-
Tâiyyetü’l-kübrâ) kasîdesi şerhi için Şeyh’ten izin almak istedi. Şeyh: Kasîdeyi 
kaç ciltte şerhedersin? diye sordu. O kişi: İki ciltte, dedi. Şeyh tebessüm etti 
ve şöyde dedi: Şâyet kasîdeyi şerhetmek istiyorsan, her bir beyitini iki cilt 
olarak şerhetmelisin.” buyurdu.265 Dîbace’de aktarılan bu ifâdelerde, ismi 
zikredilmeyen zâtın bizzat İbnü’l-Fârız ile görüşerek Tâiyye kasîdesini iki cilt 
olarak şerhetmek istediğini ve bunun için İbnü’l-Fârız’dan izin almak istediği 
anlaşılmaktadır. Târihsel veriler, Tâiyye kasîdesi’nin bilinen ilk şârihinin 
Saîdüddin Fergānî olduğunu gösteriyor. İbnü’l-Fârız 632/1235 senesinde vefât 
etmiştir. Dolayısıyla, Fergānî (ö. 699/1300)’nin iki ciltlik Tâiyye şerhi için İbnü’l-
Fârız ile görüşmesi zamansal olarak mümkün görünmemektedir. Bu nedenle 
Dîbâce’de yer alan bilginin mutlak kabul edilmemesi gerekir. Bununla birlikte, 
Fergānî’den önce yazılmış, ancak günümüze ulaşmamış bir Tâiyye şerhinin 

260	 Hilmî, age., s. 92.
261	 .Zâhiriyye Ktp., nr. 8285 (İstinsah târihi, h. 1130; müstensih: Alî el-Aclûnî).
262	 Zâhiriyye Ktp., nr. 8285, vr. 37b-38a.
263	 Dîvân İbni’l-Fârız, (Bûrinî ve Nâblusî’nin Dîvân şerhlerini derleyen: Ruşeyd b. Gālib ed-Dahdah), 

Kāhire: el-Matbaatü’l-hayriyye, 1310, s. 16 vd.
264	 Nefahât, s.716.
265	 Keşf, 1972, s. 56 vd.; Zâhiriye, vr. 16; Dîvân, 2007, s. 27; 



| 53 |

Zeliha Öner

bulunması da ihtimal dâhilindedir. Yaptığımız araştırmalarda müellifi meçhul 
pek çok Tâiyye şerhi kaydedilmiştir. Bu hususta yapılacak müstakil çalışmalar, 
Dîbâce’deki rivâyetlerin sıhhatini değerlendirmeye imkân sağlayacaktır.

Bu bölümde, İbnü’l-Fârız Dîvânı üzerine yapılan şerhler ve özellikle Tâiyye 
kasîdesi şârihleri hakkında ulaşılabilen bilgileri aktarmaya çalışacağız. İlk şârih 
olan Fergānî’den başlayarak Nâblusî’ye, oradan da Alî Salâhaddin Yiğitoğlu’na 
uzanan yaklaşık beş yüz yıllık bir süreçte farklı coğrafya ve kültür havzalarında 
okunan, ezberlenen ve şerhedilen bir metnin târihsel düzlemdeki fikrî tâkibi, 
şerhler aracılığıyla tâkip edilmeye çalışılacaktır. Dîvân’da yer alan kasîdelerin 
Arapça, Farsça ve Türkçe şerhleri, İbnü’l-Fârız’ın kelimelerinin yayıldığı 
coğrafya hakkında bize bir fikir vermektedir. Ayrıca, beyitlerdeki cinas, âhenk ve 
edebî zevkin verdiği üst duygular sebebiyle, Arapça konuşan Mesîhîler arasında 
da yaygın bir şekilde okutulduğunu ve ezberletildiğini görmek mümkündür.266 

Farklı coğrafyalarda terennüm edilen beyitlerin şerhlerine yer vereceğimiz 
bu bölümde, İbnü’l-Fârız (ö. 632/1235)’dan Nâblusî (ö. 1143/1731)’ye kadar 
yaklaşık beş yüz yıllık bir zaman bulunmaktadır. Bu bölümde öncelikle, 
Nâblusî’ye kadar tespit ettiğimiz Tâiyye şârihleri hakkında kısaca bilgiler 
vererek, şerhlerin kütüphânelerde kayıtlı nüshalarına yer vereceğiz. İkinci 
kısımda ise Nâblusî’nin hayâtına dâir önemli bilgileri aktardıktan sonra, Dîvân’a 
yaptığı şerh, özellikle de Tâiyye (Nazmü’s-sülûk ) şerhi ve bu şerhin kaynakları, 
nüshaları hakkında bilgiler aktarılacaktır. Son kısımda ise, Nâblusî sonrasında 
yapılan şerhlere kısaca yer verilecektir.

A. NÂBLUSÎ’YE KADAR et-TÂİYYETÜ’L-KÜBRÂ ŞÂRİHLERİ

İbnü’l-Fârız’ın sûfî şiirini anlamak, berâberinde pek çok karmaşık 
meseleyi getirmektedir. Bunun en temel sebeplerinden biri, İbnü’l-Fârız’ın 
sûfî geçmişi, bağlantıları, şiirleri ve hayâtı hakkında güvenilir bilgilerin 
oldukça sınırlı oluşudur. İkincisi, şiirlerinin bir araya getirildiği Dîvân dışında 
onun sûfî görüşlerini doğrudan anlamamıza imkân tanıyacak başka bir metin 
bulunmamasıdır.267 Bu sebeble, kasîdelerin şerhleri oldukça önem kazanmaktadır. 

266	 Batı dillerine erken sayılabilecek bir dönemde yapılan tercümeler İbnü’l-Fârız beyitlerine olan 
âşinâlığı göstermesi bakımından dikkat çekicidir. Nitekim, Kāhire’de bulunduğumuz dönemde, 
Fransiskan Manastırı başrâhibi Mansur (Vincenzo) Mistrih ile 19 Mayıs 2013 târihinde yaptığı-
mız husûsî görüşme sırasında, Kudüs’te aldığı dînî eğitim sürecinde bâzı İbnü’l-Fârız beyitlerinin 
manastırda okutulduğunu ve ezberletildiğini ifâde etmiştir. Ayrıca Lübnan Katolik kilisesi papaz-
larından Yūḥannā Kumeyr’in İbnü’l-Fârız üzerine yaptığı çalışmalar ve son olarak İtalyan Katolik 
Peder G. Scattolin’in Dîvân tahkîki, Hıristiyan pederlerin İbnü’l-Fârız’ın Dîvân’ına olan ilgisini 
göstermesi bakımından dikkat çekicidir. Kumeyr’in çalışması için Bkz. İbnü’l-Fârız: mukaddimāt 
fī’t-tasavvuf, diraâse, şi‘r mukhtâr, Beyrūt: al-Maṭbaʻah al-Kāthūlīkīyah, 1955. Scattolin’in tahkiki 
için bkz. The Dīwān of Ibn al-Fāriḍ, (a critical edition: Giuseppe Scattolin), Le Caire: IFAO, 2004.

267	 G. Scattolin, “A Critical Edition of Ibn al-Fārid’s Diwān: Reading a Sufi Text”, Institut Français 
d’archéologie Orientale, Cahier des Annales Islamologiques, 27- 2006, s. 218.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 54 |

Her bir şârihin Tâiyye beyitlerini anlama ve yorumlama biçimlerinin mukāyeseli 
olarak incelenmesi, yüzyıllardır anlaşılmaya çalışılan bu derin mânâ dünyasına 
daha fazla yaklaşmamızı mümkün kılacaktır.

Tâiyye’nin bilinen ilk şârihi, Saîdüddîn-i Fergānî (ö. 699/1300)’den 
Abdülganî en-Nâblusî (ö. 1143/1731)’ye kadar dört yüz yılı aşan bir zaman dilimi 
bulunmaktadır. Dilin yorumlanması (hermenötik süreç), tasavvufî ıstılâhların 
dönüşümü ve târihsel bağlamdaki değişim, metinlerin anlaşılmasında kritik 
öneme sâhiptir. Dolayısıyla, her şerhin kendi ilmî ve kültürel bağlamı içinde 
değerlendirilmesi metne yaklaşmanın en önemli adımlarındandır.

Şerh ve hâşiye türü eserlerin üstlendiği temel işlev, dili ve ilim tâlibini bir 
üst mertebeye taşımak, onu buna teşvik etmek, hattâ zorlamaktır.268 Dile dâir 
açıklamalar, kelime ve kavram tahlilleri, terimlerin tanımları şerhlerin en belirgin 
yönlerinden biridir. Ancak bu ilk basamaktan sonra, metnin tarihsel bağlamı ve 
sûfî tecrübe mutlaka dikkate alınmalıdır.269 Dîvân şârihlerinin genellikle şerh 
etmedikleri Dîbâce’yi kapsamlı bir şekilde şerheden tek şârih, Abdülganî en-
Nâblusî’dir. 

Nâblusî, Dîbâce şerhinde gördüğü Tâiyye şerhlerini şöyle sıralar: “Kāşânî, 
Kayserî ve Şeyh Ulvân b. Atıyye el-Hamevî’nin şerhini gördüm. Saîdüddîn-i 
Fergānî’nin şerhinden ise bâzı ibârelerle karşılaştım.”270 Her ne kadar Fergânî 
şerhinin tamamını görmediğini söylese de, onun ilk beyitlerini okumuş olmalıdır; 
zira Nâblusî, Tâiyye’nin 564. beyitini şerhederken Fergânî’nin 5. beyit şerhinden 
uzun bir bölümü aynen nakleder.271

Fergānî’den Nâblusî’ye kadar, Tâiye kasîdesinin tamâmını veya bir kısmını 
şerheden on şârih tespit etmiş bulunmaktayız. Bu şerhlerden ikisi İsmâil Rusûhî 
Ankaravî ve İsmâil Hakkı Bursevî’ye âit Türkçe şerhlerdir. Ankaravî, Tâiyye’nin 
tamâmını şerhetmiş; Bursevî ise ilk dört beyitini şerh etmiştir. Bâzı şârihler ise 
Tâiyye’yi hem Arapça hem de Farsça şerh etmişlerdir. Fergānî ve Sâinüddin Ali 
İbn Muhammed et-Türke, kasîdeyi her iki dilde şerhetmiş olmaları bakımından 
bu kısımdandır. Molla Câmî, sâdece Farsça şerheden şârihlerdendir. Ancak o 
da, Tâiyye’nin tamâmını şerhetmemiştir. Tilimsânî, Kāşânî, Ulvân el-Hamevî ve 
Muhammed el-‘Alemî ise Tâiyye’yi Arapça şerh eden isimlerdendir. 

268	 İsmâil Kara, age, s. 29. 
269	 G. Scattolin, “A Critical Edition of Ibn al-Fārid’s Diwān: Reading a Sufi Text”, Institut Français 

d’archéologie Orientale, Cahier des Annales Islamologiques, 27- 2006, s. 217-231.
270	 Keşf, 1972, s. 59. 
271	 Krş. Zâhiriyye: 8285, vr. 244b ve Fergānî, Münteha’l-medârik, (thk. Visâm el-Hitâvî), Kum: 1386 

hş., s. 230-231. 



| 55 |

Zeliha Öner

1. Fergānî (ö. 699/1300) Şerhi

Mâverâünnehir’in Fergana vâdîsinde, Kâsân şehrinde doğan Fergānî’nin 
hayâtı hakkında kaynaklarda yeterli bilgi bulunmamaktadır. Çok genç yaşlarda 
Şihâbüddin es-Sühreverdî’nin halîfesi Necîbüddin Ali b. Büzgaş eş-Şîrâzî’ye 
intisap etmiş; seyr u sülûkünü tamamladıktan sonra Sadreddîn-i Konevî’nin 
sohbet halkasına katılmak amacıyla doğup büyüdüğü bölgeden ayrılmıştır. 
Fergânî, Konevî’nin sohbet, irşâd ve hidâyetiyle şereflendiğini, onun zâhirî ve 
bâtınî ilimlerinden en üst seviyede istifâde ettiğini ifâde eder. Fegânî, Konevî’nin 
diğer iki talebesi Fahreddîn-i Irâkî ve Müeyyidüddin el-Cendî ile birlikte Ekberî 
geleneğin yayılmasında büyük rol aldığı gibi, Abdürrezzâk el-Kāşânî ve Dâvûd 
Kayserî gibi üçüncü kuşak temsilciler üzerinde de derin bir etki bırakmıştır.272

İbnü’l-Fârız’ın beyitlerinin Konevî’nin ilim meclislerinde okutulduğu bilgisi, 
Şeyh Ali tarafından Dîbâce’de aktarılır.273 Şeyh Ali, Fergānî şerhinin Şemseddin 
el-Eykî’de bulunduğunu öğrenince, bu şerhi aramayı bıraktığını, eseri Eykî’den 
ödünç alarak istinsah ettiğini belirtir.274 Bu nüsha, Fergānî’nin Arapça Tâiyye 
şerhi olan Müntehâ’l-Medârik’tir. Şeyh Ali’nin Dîbâce’de ismen zikrettiği tek 
şârih, Fergānî’dir. 

Keşfü’z-zunûn’da aktarıldığına göre, Konevî bir defâsında Şeyhü’l-Ekber 
İbn Arabî’ye Tâiyye’nin şerhedilmesi konusundaki görüşünü sorduğunda 
İbn Arabî, “Bu gelinin, senin çocuklarından bir kocası vardır” diyerek beş 
defteri Konevî’ye vermiş; Konevî de her dersinin sonunda Tâiyye’den beyitler 
okuduktan sonra İbn Arabî’nin bu konudaki görüşlerini nakletmiştir. Fergānî ile 
birlikte Afifüddin et-Tilimsânî de bu derslerden notlar almış ve Tâiyye’ye şerh 
yazmışlardır. Ancak Tilimsânî şerhinin Fergānî şerhine nisbetle özet mâhiyetinde 
olduğu rivâyet edilir.275 Fergānî, Tâiyye beyitlerini önce Farsça, sonra Arapça 
olarak şerhetmiştir. Farsça şerh, Îran’da 1987 yılında neşredilmiştir.276 Arapça 
şerh ise ilk kez İstanbul’da 1293/1876 yılında neşredilmiştir.277 Ardından, 2007 

272	 Geniş bilgi için bkz. Mahmut Erol Kılıç, “Fergānî”, DİA, XII, s. 378-382; Câmî, Evliyâ Menkıbele-
ri, s. 736-738; Brockelmann, GAL, I, 305-306; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, IV, 212.

273	 Dîvân İbn Fârız, (thk. A. Mahmûd), 2007, s. 28.
274	 Dîvân İbn Fârız, (thk. A. Mahmûd), 2007, s. 29.
275	 Kâtip Çelebî, Keşfü’z-zunûn, I. c., Târih Vakfı Yurt Yay., tercüme: Rüştü Balcı, İstanbul, 2007, s. 

253
276	 Fergāni, Meşârikü’d-derârî: şerhu Tâiyye İbn Fârız, Meşhed: Encümen-i Felsefe ve İrfan, 1987.
277	 Fergānî’nin Tâiyye şerhinin ilk müstakil baskısı için bkz. Müntehâ’l-medârik şerhi’l-kasîde-

ti’t-Tâiyye, İstanbul: Mekteb-i Sanâyi Matbaâsı, h. 1293.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 56 |

yılında Beyrut’da278 ve Kum’da279 neşredilmiştir. Arapça şerh, Farsça şerhe 
nazaran daha kapsamlıdır. Her iki şerhe yazdığı mukaddimede Fergānî, vahdet-i 
vücûd kavramına dâir önemli îzâhlarda bulunur ve sıklıkla bu terimi kullanır. 
Konevî’nin kendi eserlerinde çok özel bir anlam yüklediği bu terim, sonraki 
gelenek tarafından her zaman aynı teknik anlamda kullanılmamıştır.280 Arapça 
şerhin mukaddimesi, vücûd mertebeleri ve ilâhî isimlere dâir geniş îzâhlar 
barındırır. Bu îzâhlar, dört başlık altındadır: 

1.Asıl: Zât mertebesi; ilk taayyün ve ikinci taayyün, esmâ ve sıfât.

2.Asıl: Hazret-i Ceberrût; Âlem-i melekût ve Âlem-i ervâh.

3.Asıl: Âlem-i misâl ve cisim mertebesi; Âdem’in meydana gelişi.

4.Asıl: İnsanın mertebeleri ve halleri; devirleri, seyr u sülûkün keyfiyeti.

Fergānî’ye göre sâlik, seyr u sülük vâsıtasıyla Zât’a yönelirken vahdet 
müşâhedesine doğru ilerler ve çokluktan uzaklaşır; böylece kesret, onun 
nazarında silinmeye başlar. Bu yönelişte etkili olan güç “muhabbet ve aşk”, 
tefrikâyı oluşturan unsur ise “ilim”dir. Fergānî, sâlikin fenâ makāmlarını 
aştıktan sonra bekā makāmlarına ayak basacağını, nihâyetinde ise her türlü 
kayıttan uzaklaşarak “hazretü’l-cem‘u’l-cem‘” makāmının bulunduğunu ve 
bunun sadece sınırlı sayıdaki velî ve nebîlere has olduğunu; bunların da üzerinde 
yalnızca Hz. Muhammed’e mahsus en yüce makāmın bulunduğunu belirtir.281 

Fergānî’nin sülûk hakkında yer verdiği bu mertebeleri, Tâiyye beyitlerinde 
tâkip etmek mümkündür. Müntehâ’l-medârik mukaddimesi, Tâiyye beyitlerinin 
anlaşılması için dikkatle okunması gereken bir metindir. İbn Haldûn, Fergānî’nin 
şerhinin “zoru daha da zorlaştıran bir kitap” olduğunu ileri sürerek onun bağlı 

278	 Saîdüddin el-Fergānî, Müntehâ’l-medârik fî şerhi Tâiyyeti İbni’l-Fârız, (thk. Âsım İbrâhim el-Key-
yâlî), Beyrût: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 2007. Bu matbû eserin hangi yazma nüshalardan istifâde 
edilerek tahkik edildiği belirtilmemiştir. 

279	 Saîdüddin el-Fergānî, Müntehâ’l-medârik ve müntehâ lübbi külli kâmil ve ârif ve sâlik, Şerh Tâiy-
yeti İbni’l-Fârız, (thk. Visâm el-Hitâvîy), 1386. Visâm el-Hitâviy, esas aldığı nüshanın 1293 yılında 
Mısır’da neşredilen Müntehâ’l-Medârik baskısı olduğunu ve bu baskıdaki matbaâ hatâlarını tashih 
ettiğini belirtir. Bkz. Saîdüddin el-Fergānî, Müntehâ’l-medârik ve müntehâ lübbi külli kâmil ve 
ârif ve sâlik, Şerh Tâiyyeti İbni’l-Fârız, (thk. Visâm el-Hitâvîy), 1386 s. 21. İstanbul’da h. 1293 
yılında neşredilen Müntehâl-medârikîn, aynı târihte Mısır’da neşredildiğine dâir bir bilgimiz bu-
lunmamaktadır. Burada şunu özellikle belirtmek gerekir ki, her iki Müntehâ’l-medârik baskısının 
muhakkikleri (Âsım İbrâhim Keyyâli ve Visâm el-Hitâvîy) mukaddimelerinde neşrettikleri eserin 
tahkikinde kullandıkları yazma nüshalar hakkında her hangi bir bilgi vermemişlerdir. Dolayısiyle, 
bu çalışmaların ilmî anlamda bir tahkîk çalışması olduğunu söylemek pek mümkün değildir. 

280	 William Chittick, “The Central Point-Qūnawi’s Role in the School of Ibn Arabi”, Journal of the 
Muhyiddin Ibn Arabi Society, Oxford, 2004, XXXV, s. 25-46 [Türkçe çevirisi için bkz. W. Chittick, 
Merkezî Nokta: İbn Arabî Ekolünde Sadreddin-i Konevî’nin Rolü, (çev. Betül Güçlü), Tasavvuf 
Dergisi, 23, (İbn Arabi Özel Sayı II), 2009, s. 673.]

281	 Müntehâ’l-medârik, II, s.214;  M. Erol Kılıç, “Fergānî”, DİA, XII, s. 380.



| 57 |

Zeliha Öner

olduğu düşünce mektebini “tecellî, mezâhir ve hazarât mezhebi” diye adlandırır.282 
Mustafa Hilmî de İbn Haldûn gibi Fergānî şerhini, “zor olan bir metni daha da 
zorlaştıran bir eser” olarak nitelendirir.283 

Bâzı çağdaş yazarlar, Fergānî’nin Mevlânâ’dan Tâiyye beyitlerini okuduktan 
sonra Farsça şerhi yazmaya başladığını iddia etmektedirler.284 Farsça şerh, 
Selçuklu vezîri Muînüddin Süleyman Pervâne’ye ithaf edilmiştir.285 Şerhin 
mukaddimesinde Mevlânâ’ya herhangi bir atıf görülmemektedir.

Fergānî, Tâiyye’nin Farsça ve Arapça şerhi dışında, Menâhicü’l-ibâd ile’l-
meâd286 isimli bir esere sâhiptir. Bu eser, İdrîs-i Bitlisî’nin oğlu Defterdâr Ebu’l-
Fazl Mehmed Efendi tarafından Medâricü’l-İbâd adıyla Türkçe’ye çevirilmiştir.287 

İbnü’l-Fârız beyitlerinin ilk şârihi olan Fergānî, sâdece et-Tâiyyetü’l-kübrâ 
kasîdesini şerhetmiştir. Şeyh Ali’nin Dîvân’a yazdığı Dîbâce’yi şerhetmemiştir. 
Fergānî’nin Tâiyye şerhi için yazdığı mukaddime, vahdet-i vücûd ve seyr u sülûk 
meselesine dâir verdiği blgiler sebebiyle müstakil bir risâle şeklinde de istinsah 
edilmiştir. Tâiyye’nin 757 beyitini şerheden Fergānî, Nâblusî şerhinde ve Dîvân 
tahkiklerinde yer alan 78, 724, 725 ve 726. beyitlere yer vermemiştir. Nâblusî 
şerhinde yer alan bu 4 beyitin Fergānî şerhinde yer almaması, Fergānî’nin 
elinde bulunan Dîvân nüshasının, ilk dönem Dîvân nüshalarından biri olduğuna 
işâret etmektedir.288 Fergānî şerhi muhakkiki Âsım Keyyâli tarafından Tâiyye 
beyitleri, 1-286, 286-334, 334-388, 388-406, 406-441, 441-504, 504-537, 537-
757 şeklinde 8 bölüm olarak tasnîf edilmiştir.

282	 İbn Haldûn, Mukaddime, Kāhire, tsz., s. 471; M. Erol, “Fergānî”, DİA, XII, s. 381.
283	 Hilmî, age., s. 95
284	 Hilmî,, age., s. 100; Müntehâ, (İbrâhim Keyyâlî’nin takdîmi), s. 5
285	 Meşârik, s. 12; ayrıca bkz. Kılıç, M. Erol, “Fergānî”, DİA, XII, s. 379
286	 Sâlikin, amelî olarak yapması gereken işler üzerine, Farsça muhtasar bir eserdir. Nüshaları: Süley-

mâniye Ktp., Ayasofya, nr. 2373; Cârullah Efendi, nr. 1106; Bursa Eski Yazma ve Basma Eserler 
Ktp., Orhan Gāzi, nr. 97/1437.

287	 Bursalı Mehmed Tâhir, Osmanlı Müellifleri, III, (haz. İsmâil Özen), İstanbul: Meral Yayınevi, 
1975, s. 47-48. 

288	 Dîvân nüshaları, İbnü’l-Fârız’ın kızından torunu Şeyh Ali tarafından derlenen nüshalar ve Şeyh 
Ali’den önce derlenen nüshalar olmak üzere ikiye ayrılır. Şeyh Ali’den önceki nüshalarda 15 kasîde 
yer alırken, Şeyh Ali’nin derlediği nüshada 25 kasîde ye almaktadır. İbnü’l-Fârız araştırmacıları, 
Şeyh Ali’nin derlediği Dîvân nüshasında İbnü’l-Fârız’a âit olmayan beyitlerin bulunduğunu iddia 
etmektedirler. “Chester Beatty Collection of Arabic Manuscripts-Dublin (Chester Beatty Arapça 
Yazma Eser Koleksiyonu) içerisinde, 691-701/1292-1302 târihli yazma, Şeyh Ali’nin düzenlediği 
nüshanın yazımından yaklaşık kırk yıl öncesine âittir. İbnü’l-Fârız Dîvânı’nın bu nüshasını dile 
getiren ilk kişi, İngiliz oryantalist Arthur John Arberry (ö.1973)’ dir”.  Daha teferruatlı bilgiler için 
bkz. Giuseppe Scattolin, “A Critical Edition of Ibn al-Fārid’s Diwān: Reading a Sufi Text”, Institut 
Français d’archéologie Orientale, Cahier des Annales Islamologiques, 27- 2006, s. 217-231.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 58 |

Fergānî’nin Tâiyye şerhi nüshalarının dünyânın farklı kütüphânelerinde yer 
alması, Tâiyye’nin bu ilk şerhine olan alâkanın geniş bir coğrafyaya yayıldığının 
önemli delîlidir. 

Fergānî Şerhi Nüshaları

1- Hindistan Kütüphânesi’nde 814 numarada kayıtlıdır. 386 varak ve 21 
satırdır.289 

2- Şam Zâhiriyye Kütüphânesi’nde 14119 numarada Müntehâ’l-medârik ve 
müştehâ lübbi külli kâmil ve ârif ve sâlik / Şerh Tâiyye İbn Fârız ismiyle kayıtlıdır. 
İstinsah târihi h. 900-1000 olarak belirtilmiştir. Müstensih belirtilmemiştir. Tek 
cilt, 148 varak, 15 satır olan bu nüsha, Fergānî şerhinin sâdece mukaddimesidir. 

3- İngiltere Kütüphânesinde (British Library) ise üç nüsha bulunmaktadır. 
Şerh el-Kasîdetü et-Tâiyye İbn Fârız, isimli nüshalar MSS No: BIJ133, Ref. 
L814, fishe no: 29234-41; MSS No:: ISL2542, Ref.E1811, fiche No: 45700-06; 
MSS No: ADD9687/10, Ref. AC861/10, fishe no: 41073-74.290 

4- Süleymâniye Kütüphânesi291, Ayasofya, 1944 numarada Meşârikü’d-
derâri’z-züher fî keşfi hakāikı nazmi’d-dürer ismiyle kayıtlı nüsha 1b-323b 
varak, 15 satır, ta‘lik ve Farsça bir eserdir. İstinsah târihi ve müstensih isminin 
yer almadığı bu nüshada Tâiyye beyitleri kırmızı mürekkeple yazılmıştır. Eser, 
sehven Hadîs konu başlığı ile kaydedilmiştir

5- Sül., Esad Efendi, 1511 numarada Meşârikü’d-derâri’z-züher fî keşfi 
hakāiki nazmi’d-dürer ismiyle kayıtlı nüsha 1b- 202b varak, 25 satır, nesih ve 
Farsça’dır. Müstensihi, Ali b. Yâkūb olan nüshanın istinsah târihi h. 678’dir. 

6- Sül., Ayasofya, 4076 numarada Meşârikü’d-derâri’z-züher fî keşfi hakāikı 
nazmi’d-dürer ismiyle kayıtlı nüsha 1b- 249b varak, 21 satır, nesih ve Farsça bir 
eserdir. Müstensih, Abdurrahmân b. Muhammed b. Ömer’dir. 20 Ramazan h. 
688 târihinde istinsah edilen bu nüsha, sehven Hadîs başlığı altında zikredilmiş 
eserler arasındadır.

7- Sül., Hz. Hâlid, 177 numarada Kasîde-i Tâiyye Şerhi olarak kayıtlı olan bu 
nüsha, 1b- 397b varak, 19 satırdan oluşur. İstinsah târihini h. 714 olduğunu tesbît 
ettiğimiz nüsha, Tebriz şehrinde, 20 Zilkāde Çarşamba gününde tamamlanmıştır. 
Müstensih, eserin müellif hattından istinsah edildiği bilgisini özellikle belirtir. 
(bkz. vr. 397b) Eser, Tâiyye’nin Farsça şerhidir.  

289	 Otto Loth, A Catalogue of the Arabic Manuscripts in the Library of the India Office, London: Prin-
ted by Order of the Secretary of State for India in Council, 1877, s. 236-237.

290	 Subject-Guide to The Arabic Manuscripts in The British Library, Compiled by Peter Stocks, Edited 
by Colin F. Baker, The British Library, London, 2001, s. 306.

291	 Süleymâniye Kütüphânesi’ni kısaca Sül. olarak isimlendireceğiz.



| 59 |

Zeliha Öner

8- Sül., Hekimoğlu, 463 numarada Müntehâ’l-medârik –şerhü’l-kasîdeti 
tâiyye- şeklinde kayıtlı nüsha, 1b-141a varak, nesih ve Arapçadır. İstinsah târihi h. 
718’dir. Bu nüshada, Fergānî’nin Tâiyye şerhi mukaddimesi yer almamaktadır.

9- Sül., Ayasofya, 1907 numarada Meşârikü’d-derâri’z-züher fî keşfi hakāiki 
nazmi’d-dürer ismiyle kayıtlı nüsha 1b- 158a varak 31 satır, ta‘lik ve Farsça bir 
eserdir. Târih kaydı ve müstensih ismine rastlanmayan bu nüsha da sehven Hadîs 
konu başlığı altında kayıtlıdır.

10- Sül., Ayasofya, 1908 numarada Meşârikü’d-derâri’z-züher fî keşfi hakāiki 
nazmi’d-dürer ismiyle kayıtlı nüsha 1b- 279b varak, 23 satır, ta‘lik ve Farsça’dır.

11- Sül., Cârullah, 1107 numarada Müntehâ’l-medârik ismiyle kayıtlı nüsha 
2b-325b varak 23 satır, nesih ve Arapça bir eserdir. İstinsah târihi, 25 cemâziyel 
evvel 741’dir. 

12- Sül., Cârullah, 1746/1 numarada Müntehâ’l–medârik ve müştehâ 
lübbi külli kâmil ve ârif ismiyle kayıtlı nüsha 1b- 184b varak, 33 satır, ta‘lik ve 
Arapça’dır. 

13- Sül., Esad Efendi, 1771/3 numarada Mukaddimetü şerh-i Tâiyye ismiyle 
kayıtlı kısım 4b-6b varak 21 satır, ta‘lik ve Farsça olan şerh, bir risâle mecmuasının 
içinde yer almaktadır. Şerhin mukaddimesinden bir kısımdır. 

14- Sül., Esad Efendi, 3781/7 numarada Şerhu kasîdeti’t-tâiyye işeklinde 
kayıtlı nüsha 137b-177a varak 20 satır, ta‘lik ve Farsça olarak, bir risâle mecmuası 
içinde yer almaktadır. Şerhin tamâmı değildir.

15- Sül., Hâlet Efendi, 236/1 numarada Müntehâ’l–medârik ve müşteha 
lübbi külli kâmil ve ârif ve sâlik ismiyle kayıtlı nüsha 1b-78b varak 19 satır, ta‘lik 
ve Arapça bir eserdir. Kāşânî’nin Menâzilü’s-sâirîn şerhi ile birlikte ciltlenen 
eserde, Fergānî’nin Tâiyye şerhi mukaddimesi yer almaktadır.

16- Sül., Kadızâde Mehmed, 273 numarada Müntehâ’l–medârik ve müşteha 
lübbi külli kâmil ismiyle kayıtlı nüsha 1b- 357b varak, 19 satır, ta‘lik ve Arapçadır. 
İstinsah târihi, 822 Şâbân’dır.

17- Sül., Reisülküttab, 1134/1 numarada Meşârikü’d-derâri’z-züher fî keşfi 
hakāikı nazmi’d-dürer ismiyle kayıtlı nüsha 1b-274a varak, 21 satır, ta‘lik ve 
Farsça’dır. Müstensihi, Şeyh Ahmed olan nüsha, h. 893 yılında istinsah edilmiştir. 

18- Sül., Lâleli, 1394 numarada Müntehâ’l-medârik ismiyle kayıtlı nüsha 
1b-330b varak, 25 satır, Arapça’dır. Müstensihi, Abdullah b. Abdülkādir olan 
eser, h. 911’de istinsah edilmiştir.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 60 |

19- Sül., Yeni Câmi, 707 numarada Şerhu kasîde-i tâiyye İbni’l-Fârız 
şeklinde kayıtlı eser 1b- 251a varak, 21 satır, nesih ve Farsça’dır. Eser, Zilkāde 
ayının sonunda h. 911 yılında istinsah edilmiştir.

20- Sül., Râgıb Paşa, 672 numarada Müntehâ’l–medârik ve müşteha lübbi 
külli kâmil ve ârif ismiyle kayıtlı eser 1b-204b varak, 29 satır, Arapça’dır. 
Müstensihi, Abdülkādir b. Abdülaziz b. Amr b. El-Mekkî el-Şâfiî olan eser, 
Recep ayında h. 933 yılında istinsah edilmiştir.

21- Sül., M. Ârif - M. Murâd, 59/1 numarada Mukaddimetü Müntehâ’l-
medârik ismiyle kayıtlı nüsha 1b-61a varak, 21 satır, ta‘lik ve Arapça bir eserdir. 
Müstensihi,  Muhammed el-Vardârî olan eser, Mekke’de h. 947 yılında istinsah 
edilmiştir. Sâdece mukaddime yer alır.

22- Sül., Pertev Paşa, 606/3 numarada Şerh-i kasîde-i tâiyye ismiyle kayıtlı 
eser, 18b-40a varak, 21 satır, ta‘lik ve Farsça’dır. Müstensihi,  Abdullah b. 
Muhammed olan nüsha, h. 1063 yılında istinsah edilmiştir. Eserin mukaddime 
kısmı bu nüshada yer almaktadır. 

23- Sül., Yeni Câmi, 706-001 numarada, Müntehâ’l–medârik ve müşteha 
lübbi külli kâmil ve ârif ismiyle kayıtlı eser 1b-131a varak 33 satır, nesih ve 
Arapça bir eserdir. Eser, Kāşânî’nin Menâzil şerhi ile birlikte ciltlenmiştir. Eseri 
incelediğimizde, Kāşânî’nin Tâiyye şerhi olduğu tespit edilmiştir. Eser yanlış 
kaydedilmiştir. Kütüphâne görevlilerine bu konuda bilgi verilmiştir.

***

İncelediğimiz nüshalar arasında istinsah târihini tespit ettiğimiz on iki yazma 
eserin en eski târihlisi, h. 678’dir. Diğerleri sırasıyla h. 688, 714, 718,741, 
822, 893, 911, 911, 933, 947, 1063’tür. Süleymâniye Kütüphânesi, Hz. Hâlid 
177 numaralı nüshanın müstensihi, eseri müellif hattından istinsah ettiğini 
belirtmektedir. Fergānî’nin Tâiyye şerhi üzerine yapılacak ilmî bir tahkîk 
çalışması için, bu nüsha oldukça önem taşımaktadır. Öyle ki, neşredilen Fergānî 
şerhinde bu nüsha kullanılmamıştır. 

2. Tilimsânî (ö. 690/1291) Şerhi

Afîfüddin Tilimsânî, 610/1231 yılında Cezâyir’in Tilimsân şehrinde 
doğmuştur. Bir süre Tilimsân’daki tasavvufî çevrelerden ders aldıktan sonra, bir 
mürşid arayışıyla Konya’ya gitmiş ve Sadreddîn-i Konevî’nin ders halkasına 
dâhil olmuştur. Ardından, Konevî’nin 643/1245–1246 yılında gerçekleştirdiği 
Kāhire yolculuğuna katılarak Saîdü’s-süadâ Hankāhı’nın baş şeyhi Şemseddin 
el-Eykî ile tanışmıştır.292 Tilimsânî, Nifferî (ö. 366/976), Herevî (ö. 481/1089), 

292	 Semih Ceyhan, “Tilimsânî”, DİA, XLII, s. 163-164; Câmî, Evliyâ Menkıbeleri [Nefahâtü’l-üns], s. 



| 61 |

Zeliha Öner

İbn Sînâ (ö. 428/1037), İbnü’l-Fârız (ö. 632 / 1235) ve İbn Arabî (ö. 638/1240) 
eserleri üzerine yazdığı şerhlerle tanınmış ve temâyüz etmiştir. 

Abdülgani en-Nâblusî’nin İbnü’l-Fârız Dîvân’ı şerhinde sık sık alıntılar 
yaptığı Tilimsânî’nin Dîvân’ı, en meşhur eseridir. Bunun dışında bilinen diğer 
eserleri şunlardır; Şerhu Mevâkıfi’n-Nifferî293, Şerhu Menâzili’s-sâirin294, Şerhu 
Ayniyyeti İbn Sînâ295 (el-Keşf ve’l-beyân fî ma‘rifeti ilmi’l-insân)296, Şerhu’t-
Tâiyye, Şerhu Fusûsi’l-hikem297, Şerhu Esmâ’illâhi’l-hüsnâ298 ve Risâle fî ilmi’l-
arûz299.

Tilimsânî, İbnü’l-Fârız’ın bâzı kimselerce tekfir edilmesi ve hulûl ile itham 
edilmesi gibi sebeplerle Tâiyye kasîdesini şerhetmeye başladığını, şerhin 
mukaddimesinde belirtmiştir. Tilimsânî’nin şerhinde yer alan ıstılâh ve ibârelerin 
anlaşılmasında anahtar görevi gören bu kısa mukaddime, Tilimsânî’nin tasavvufî 
görüşlerini ihtivâ eden muhtasar bir metindir. Şerh, ekseriyetle Fergânî’nin 
Müntehâ’l-medârik şerhinin hülâsâsı şeklinde addedilir. Nitekim Tilimsânî, 
şerhinin mukaddimesinde Fergānî’nin iki ciltlik Tâiyye şerhine atıfta bulunur 
ve Fergānî şerhinin anlaşılmasını kolaylaştırmak ve ondan anladığını aktarmak 
istediğini ifâde eder. Ve şerhinin “hülâsâ” olduğunu kendisi belirtir.

Tilimsânî’nin Tâiyye şerhi, Süleymâniye kütüphânesi, Cârullah, 1723 
numarada Şerhu’t-Tâiyye fi’t-tasavvuf300 ismiyle kayıtlı olsa da yaptığımız 
incelemelerde ilk 7 sayfasında “Cem‘ ve Tefrika”, “Zât ve Sıfat” bahsinin 
Farsça olarak yer aldığı görülmektedir. Bu 7 varaktan sonra Kāşânî’nin Keşfü’l-
vücûhi’l-gur li-meânî nazmi’d-dür isimli Tâiyye şerhi başlar. Nüshanın ilk 
varağında, eserin Tilimsânî şerhi olduğu belirtilse de akabinde Kāşânî’nin Tâiyye 
şerhinin yer aldığı kısım ile ilk varaklardaki yazı stili ve kâğıt türünün farklı 
olması, nüsha varaklarının dağılmış olduğunu bu yaprakların birbirine sonradan 
eklenmiş olduğunu göstermektedir. Kāşânî şerhinin tamâmının yer aldığı bu 
nüshanın ilk varağı incelenerek kütüphâne kayıtlarına Tilimsânî’nin Tâiyye 

747-749; Abdürraûf el-Münâvî, el-Kevâkibü’d-dürriyye, (thk. Abdülhamîd Sâlih Hamdân), Kāhire: 
el-Mektebetü’l-Ezheriyye, II, tsz., s. 79-96.

293	 Şerhu Mevâkıfi’n-Nifferî, neşr. Cemâl el-Mezkûrî, Kāhire, 2000; neşr. Âsım İbrâhim el-Keyyâlî, 
Beyrût, 2007. 

294	 Tilimsânî, Şerhu Menâzili’s-sâirin, (nşr. Abdülhâfiz Mansûr), I-II, Tunus, 1989.
295	 Şam Zâhiriyye Ktp., nr. 6648; Dârü’l-kütübi’l-Mısriyye, nr. 2410. 
296	 Yûsuf Zeydân, “Afîfüddin et-Tilimsânî –hayâtuhû ve müellefâtuhû–”, Dîvânu Afîfeddin et-Tilim-

sânî, Kāhire: Dâru’ş-şürûk, 2008, s. 11-39.
297	 Süleymâniye Kütüphânesi, Şehid Ali Paşa, nr. 1248, vr. 1b-151b; Yahyâ Efendi, nr. 2654, vr. 1a-75b.
298	 Süleymâniye Ktp., Lâleli, nr. 1557, vr. 1-67; Dokuz Eylül Üniversitesi İlâhiyat Fak. Ktp., nr. 11342. 

Eser, Türkçe’ye çevirilmiştir. Bkz. Afifüddin Süleyman b. Ali b. Abdullah Tilimsânî, Esmâü’l-hüs-
nâ, (çev. Selahaddin Alpay), İstanbul: İnsan Yayınları, 1996.

299	 Berlin Ktp., nr. 7128.
300	 Nüsha, 7 varak+ 1b-274b, 17 satır nesih ve Arapça bir eserdir.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 62 |

şerhi olarak kaydedilmiştir. Dolayısıyla Süleymâniye Kütüphânesi kayıtlarında 
Tilimsânî şerhi olarak kayıtlı görünen nüshanın gerçekte sadece ilk birkaç varağı 
Tilimsânî’ye âittir. Tilimsânî şerhinin ulaşabildiğimiz tek nüshası, Kāhire’dedir. 
Dârü’l-kutubi’l-Mısriyye, Tasavvuf-Talât bölümünde, 1328 numada kayıtlı 
olan nüsha 34 varaktır. İstinsah târihi, 701/1302 olan nüshanın müstensihi Ali 
b. Abdurrahmân el-Medenî’dir. Nüsha, G. Scattolin ve Mustafa Abdüssemî‘ 
Selâme tarafından tahkîk edilmiştir.301

3. Kāşânî (ö. 736/1335) 302 Şerhi

Îran’da, Kum ile Isfahan arasında yer alan Kāşân şehrinden olduğu bilinen 
Kāşânî’nin hayâtı hakkında az miktardaki mâlûmâtı Alâüddevle Simnânî ile 
vahdet-i vücûd konusundaki mektuplaşmalarından öğreniyoruz. Abdurrahmân 
Câmî Nefehâtü’l-Üns isimli eserinde Kāşâni hakkında bilgi verirken bu 
mektupları aktarır.303 Kāşânî’nin Tâiyye şerhi, Fergānî’nin şerhinde olduğu gibi 
vahdet-i vücûd mektebine has husûsiyyetleri aktarma bakımından yüksek bir 
anlatım gücüne sâhiptir. Kāşânî’nin te’lif ve şerhleri, farklı yaklaşımların ortaya 
çıkmasını sağlaması sebebiyle, kendinden sonraki tasavvufî muhitlerde özellikle 
benimsenmiştir.

Kāşânî’yi İbn Arabî’nin eserleri ile tanıştıran ve Fusûsu’l-Hikem ile ilgili 
meseleler hakkında bilgi veren kişi, Sühreverdiyye tarîkatına mensup, Nûreddin 
Natanzî’dir (ö. 699/1299-1300). Pek çok kaynakta, Kāşânî’nin de Sühreverdî 
silsilesine bağlı bir şeyh olduğu belirtilmiştir.304 Fahreddîn-i Irâkî, İbn Arabî’nin 
tasavvuf anlayışını şiirle yayarken; Kāşânî, Sadreddîn-i Konevî gibi ilmî ve 
felsefî bir dil kullanmayı tercih etmiştir. Ancak İbn Arabî’yi tâkip etmekle 
birlikte, kendine has bir hikmet anlayışı ortaya koymayı başarmıştır.305 Kāşânî, 
Herevî’nin Menâzil ve İbn Arabî’nin Fusûs’unu şerhetmiştir. Sûfî müfessirdir, 
özellikle tasavvuf ıstılâhlarına dâir yazdığı üç ayrı eserle de tasavvufî 

301	 İbnü’l-Fârız, Tâiyye (Afifüddin Tilimsânî Şerhiyle birlikte), nşr. Giuseppe Scattolin-Mustafa Ab-
düssemî‘ Selâme, Kāhire: Dârü’l-kütübi ve’l-vesâiki’l-kavmiyye, 2016.

302	 Kāşânî (اقلاشاين ) ve Kâşânî ( اكلاشاين) şeklindeki yazım sebepleri için bkz. Abdurrahim Alkış, (Dok-
tora Tezi), s. 36-38.

303	 Süleyman Uludağ, “Kāşânî, Abdürrezzâk” , DİA, XXV, s. 5; Alkış, s. 37-39.
304	 Natanzî’den başka, Mevlânâ ile görüşen ve Konevî’nin derslerine katılan Kutbuddin Şîrâzî’nin 

babası Ziyâüddin Ebu’l-Hasan (ö. 648/1250-1251), Fusûs dersleri verdiği tahmin edilen Mevlânâ 
Nûreddin Eberkûhî ve meşhur sûfîlerden Meşrabu’l-Ervâh sâhibi Ruzbehân Baklî (ö. 680/1282), 
Natanzî’nin de şeyhi olan Şeyh Zahîrüddin Büzgüş (ö. 714/1314-1315), hadîs alanında mühim 
çalışmaları bulunan Mevlânâ Asîlüddin (ö. 685/1286-1287), Alâüddevle Simnânî’nin şeyhi ve Nec-
meddin Kübrâ’nın halîfesi olan İsferâinî (ö. 717/1317-1318) gibi büyük âlim ve sûfîlerden istifâde 
etmiş, ömrünün yaklaşık elli senesini tasavvufla ve ehliyle iç içe geçirmiştir. Bkz. Abdürrahim 
Alkış, Abdürrezzâk Kāşânî ve Şerhu Fusûsi’l-Hikem Adlı Eserinin Tahkîk ve Tahlîli (Basılmamış 
Doktora Tezi), İstanbul 2008, s. 40-46.

305	 Süleyman Uludağ, “Kāşânî, Abdürrezzâk”, DİA, XXV, s. 5



| 63 |

Zeliha Öner

terminolojiye büyük katkı sağlamıştır.306 Kāşânî Letâifu’l-a’lâm isimli eserinde 
sülûke âit ıstılâhatda, özellikle İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye beyitlerini müracaat 
noktası kabûl etmiş ve onun beyitleri ile kavramları açıklamıştır.307 Her ne kadar 
Tâiyye şerhinin Abdürrezzâk el-Kāşânî’ye âit olmadığı, İzzeddin el-Kâşî’ye âit 
olduğu iddia edilse de,308 elimizdeki şerh Kāşânî’ye âittir. İzzeddin el-Kâşî’nin 
Tâiyye beyitlerini Farsçaya çevirdiği bilinmektedir.309 

Fergānî ve Tilimsânî gibi Kāşânî de Tâiyye şerhinin mukaddimesinde 
vahdet-i vücûd meselesine dâir bilgiler vermektedir. Mukaddime yer verilen 
bilgiler iki kısım ve her iki kısımda da beş fasıldan oluşmaktadır: 

Birinci Kısım: Mârifet 

1. Fasıl: Zât, sıfât, esmâ ve fiillerin bilinmesi; 

2. Fasıl: Âvâlim’in (âlem-i gayb-melekût-ceberrût-şehâdetin…) küllî bir 
şekilde bilinmesi.

3. Fasıl: ruh, nefs ve bu ikisinden doğanın bilinmesi.

4. Fasıl: İnsân ve onun hilâfetinin bilinmesi.

5. Fasıl: nübüvvet ve velâyetin bilinmesi.

306	 Hayâtı ve eserleri hakkında geniş bilgi için bkz. Abdürrahim Alkış, “Abdürrezzak Kāşânî ve Şerhu 
Fusûsi’l-hikem Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili”, (Basılmamış Doktora Tezi), Marmara Ünv. SBE, 
2008, s. 34-78.

307	 Bkz. Kāşânî, Abdurrezzâk, Letâifu’l-a’lâm fî işâreti ehli’l-ilhâm, (nşr. Saîd Abdulfettâh),  3. basım, 
Mısır, 2008, s. 1.C, s. 157 (Tâiyye, 631. Beyit), 161-162 ( 572, 578, 719, 720, 721. Beyitler), 187 
(704 ve 705.beyitler), 211-212 (681 ve 490. Beyitler), 223 (189, 190, 191, 192. Beyitler), 250 (441. 
Beyit), 266 (94. Beyit), s.293 ( 360. Beyit), 320 (539. Beyit), 367 (749. Beyit), 370 (579. Beyit), 
371 (587. Beyit), 372 (586. Beyit), 373 (600. Beyit), 382  ( 594. Beyit), 422 (389. Beyit), 436 (639. 
Beyit), 473 (99. Beyit), 488 (547. Beyit), 2.C., s. 26 (Tâiyye, 197, 199. Beyitler), 30 (93. Beyit), 50 
(589. Beyit), 56 (578. Beyit), 67 (95. Beyit), 68 (189. Beyit), 85 ( 388 ve 389. Beyitler), 125 (638. 
Beyit), 169 (639 ve 599. Beyitler), 170 ( 355. Beyit), 188  ( 483. Beyit), 193 (99. Beyit), 257 (251. 
Beyit), 258 (252. Beyit), 259 (640 ve 642. Beyitler), 273 (352. Beyit), 282 (483. Beyit), 285 (500.
beyit), 315 ve 316 (Tâiyye’nin 70, 71,72, 73, 74, 75, 76. beyitleridir.), 343 (102. Beyit), 354 (742. 
Beyit), 380 (638. Beyit), s.407 (Tâiyye 356. Beyit). Ayrıca  Letâifu’l-a’lâm’ın Kāşânî’ye âidiyeti ve 
müellifi meçhul tercümesi hakkında bkz. Ercan Alkan, “Letâifu’l-i’lâm fî işâreti ehli’l-ilhâm adlı 
Tasavvuf Terimleri Sözlüğü ve Mütercimi Meçhul Tercümesi”, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), 
MÜ. SBE, 2002.

308	 Celâleddin Hümâî, bu baskılarda müellif adının Abdürrezzâk el-Kâşânî şeklinde verilmesinin yan-
lış olduğunu belirterek eserin gerçekte İzzeddin el-Kâşî tarafından kaleme alındığını söyler. Bkz. 
“Neşredenin girişi”, İzzeddin el-Kâşî, Misbâhu’l-hidâye, nşr. Celâleddin Hümâî, Tahran, hş. 1367.

309	 Kâşî’nin Tâiyye beyitlerini Farsçaya çevirdiğine dâir ifâdeler şu şekildedir: “Eserde, tasavvufun 
temel konuları hakkında özlü bilgiler veren bir giriş bölümünden sonra beyitler tek tek ele alınıp 
Farsça’ya çevrilmiş ve şerhleri yapılmıştır. Kâşî, et-Tâiyye’nin diğer şerhlerinin etkisinde kalma-
mak için bu şerhlere başvurmamaya çalıştığını, eseri tamamıyla kendi tasavvuf anlayışına göre 
şerhettiğini özellikle belirtir.”  Bkz. Erhan Yetik, “İzzeddin el-Kâşî”, DİA, XXIII, s. 555.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 64 |

İkinci Kısım 

1. Fasıl: Muhabbet.

2. Fasıl: Sekr.

3. Fasıl: el-vecd ve el-vücûd hakkında.

4. Fasıl: Cem ve tefrika.

5. Fasıl: Tevhîd hakkındadır.

Keşfü’l-vücûhi’l-gurr li-meâni nazmi’d-dür isimli Kāşânî şerhi, Raşîd b. 
Gālib ed-Dahdah’ın Kāhire, Matbaatü’l-Hayriyye’de 1310 yılında neşredilen 
Şerh Dîvân İbnü’l-Fârız kitabının hâmişinde yâni sayfa kenarlarında yer 
almaktadır. Eser, 2005 yılında müstakil olarak da neşredilmiştir.310

Tâiyye şerhi dışında Kāşânî’nin diğer eserleri şunlardır: 1- Te’vîlâtü’l-
Kur’ân,311 2- Istılâhatü’s-sûfiyye, 3- Reşhu’z-zülâl fî Şerhi elfâzi’l-mütedâvile 
beyne erbâbi’l-ezvâk ve ahvâl, 4- Letâifü’l-i‘lâm fî işârâti’l-ilhâm,312 5- Şerhu 
Menâzili’s-sâirîn,313 6- Şerhu Fusûsi’l-Hikem314, 7- Tuhfetü’l-ihvân fî hasâisi’l-
fityân…315

Kāşânî Şerhi Nüshaları

1- Süleymâniye Kütüphânesi, Damat İbrâhim, 977 numarada Keşfü’l-
vücûhi’l-gurr li-meâni nazmi’d-dür şeklinde kayıtlı eser 1b- 159b varak, 23 satır, 
nesih ve Arapça bir eserdir. Müstensih ismi ve istinsah târihi bulunmamaktadır.

2- Sül., Beyazıd, 3732 numarada Keşfü’l-vücûhi’l-gurr li-meâni nazmi’d-
dür şeklinde kayıtlı eser, 197 varak, nesih ve Arapçadır. Eser ismi, Kāşânî’nin 
Tâiyye şerhi olan nüshanın müelllif ismi, Kayserî olarak kayıtlıdır.  

310	 Kemâleddin Abdürrezzak b. Ahmed Kāşânî, Keşfü’l-vücûhi’l-gur li-meâni nazmi’d-dür = Şerhu 
Tâiyyeti İbn Fâriz, (tahkik: Ahmed Ferîd el-Mezyedî), Beyrut : Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye , 2005. (1 
cilt 279 sayfa.)

311	 Eser Türkçe’ye tercüme edilmiştir. Bkz. Kemâleddin Abdürrezzak b. Ahmed Kāşânî, Te’vilat-ı Ka-
şaniyye: Kur’ân-ı Kerim’in Öz Tefsîri, (trc. Ali Rızâ Doksanyedi, yay.haz. M. Vehbi Güloğlu), 
Ankara: Kadıoğlu Matbaası, 1988 (3 Cilt). 

312	 Eser Türkçe’ye tercüme edilmiştir. Bkz. Abdürrezzak Kaşani, Tasavvuf Sözlüğü, (çev. Ekrem De-
mirli), İstanbul: İz Yayıncılık, 2004.

313	 Kemâleddin Abdürrezzâk el-Kâşânî, Şerhu Menâzili’s-sâirîn, (thk. Muhsin Bîdârfer), Tahran: İn-
tişârât-ı Bîdâr, 1994.

314	 Kāşânî’nin Fusûs şerhinin tahkîki için Bkz. Abdürrahim Alkış, (Basılmamış Doktora Tezi), 2008. 
Diğer neşirler için bkz. Kemâleddin Abdürrezzak b. Ahmed el-Kāşâni, Şerhu Fusûsi’l-Hikem, Kā-
hire: [y.y.], 1309; Kemâleddin Abdürrezzak b. Ahmed el-Kāşâni, Şerhu Fusûsi’l-Hikem, Kāhire: 
el-Matbaatü’l-Meymeniyye, 1321; 

315	 Kāşânî’nin eserleri hakkında tafsîlâtlı bilgi için bkz. Alkış, s. 79-113.



| 65 |

Zeliha Öner

3- Sül., Beyazıd, 3426 numarada Keşfü’l-vücûhi’l-gurr li-meâni nazmi’d-dür 
şeklinde kayıtlı eser, 215 varak, nesih ve Arapçadır. Kāşânî’nin Tâiyye şerhi olan 
nüshanın müelllif ismi, Kayserî olarak kayıtlıdır.  

4- Sül., Beyazıd, 3444 numarada Keşfü’l-vücûhi’l-gurr li-meâni nazmi’d-dür 
şeklinde kayıtlı eser 145b-174b varak, nesih ve Arapça’dır. Kāşânî’nin Tâiyye 
şerhi ismiyle kayıtlı nüshanın müelllif ismi, Kayserî olarak kayıtlıdır.  

5- Sül., Şehîd Ali Paşa, 1225 numarada kayıtlı 1b- 192a varak olan eser, 
İzzeddin Mahmûd Kāşânî ismi ile kayıtlıdır. 

6- Sül., Hâşim Paşa, 30 numarada Ta‘likāt alâ İbn Fârıd ismiyle kayıtlı 
nüsha 17 varaktır. Müstensihi, Molla Bey olan nüshanın, istinsah târihi h. 
1307’dir. Eser Kāşânî’nin eseri olarak kayıtlı olsa da ona âit değildir. Farsça 
olan eserin başlangıcında “der şehr-i Antalya” (vr. 1b) ibâresi bulunmaktadır. 
Bu eser, Antalya’da İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye kasîdesini Farsça olarak okuttuğunu 
bildiğimiz316 Kemâleddin Buruglivî’ye âit ta‘likat veya ihtisar bir metin olabilir. 

7- Sül., Beyazıd, 3731 numarada Keşfü’l-vücûhi’l-gurr li-meâni nazmi’d-
dürr şeklinde kayıtlı eser 111 varak, nesih ve Arapçadır. Eser ismi, Kāşânî’nin 
Tâiyye şerhi olan nüsha, müelllif ismi Kayserî olarak kayıtlıdır.  

8- Viyana Kütüphânesi’nde Abdürrezzâk Kāşânî’nin Keşfü’l-vücûhi’l-gurr 
li-meânî nazmi’d-dürr ismiyle 474 numarada kayıtlı bir nüshası bulunmaktadır.317

9- İngiltere Kütüphânesi’nde (The British Library) Mahmûd İbn Ali el-
Kāşânî adına, Keşf el-vücûhi’l-gurr li-meânî nazm ad-durr fî şerhi el-kasîde et-
tâiyye ismiyle kayıtlı nüshanın istinsah târihi: 15. yüzyıl, yazma eser no: OR 
14199, fiş no: 30096-99.

-------------------,------------, (18. yüzyıl), yazma eser no: ADD 19545, fiş no: 
30175-77.318

10- Zâhiriyye Kütüphânesi (Dımaşk), Keşfü’l- vücûhi’l-gurr li-meânî nazm 
ed-dürr / Şerh Tâiyye İbni’l-Fârız fi’t-tasavvuf isimli eser, 7 numarada kayıtlıdır. 
İstinsah târihi h. 1262’dir. Müstensih belirtilmemiştir. 218 varak, 21 satırdır.

316	 M. Erol Kılıç, DİA’nın “Fergānî” maddesinde şu bilgilere yer verir: “723 (1323) yılında Antalya’da 
bir medresede Farsça olarak Tâiyye şerhi okutan Kemâleddin Burugluvî yazdığı şerhte Fergānî’nin 
dîbâcesini özetlemiştir (Süleymaniye Ktp., Veliyyüddin Efendi, nr. 1819, vr. 115b-128b).” Bkz. M. 
Erol Kılıç, “Fergānî, Saîdüddin”, DİA, XII, s. 381.

317	 Gustav Leberecht Flügel, Die Arabischen Persischen und Türkischen Handschriften der Kaiserli-
ch-Königlichen Hofbibliothek zu Wien, Erster Band [I], Wien, 1865, s. 463-464.

318	 Subject-Guide to The Arabic Manuscripts in The British Library, Compiled by Peter Stocks, Edited 
by Colin F. Baker, The British Library, London, 2001, s. 312.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 66 |

4. Dâvûd Kayserî (ö. 751/1350) Şerhi

Osmanlı ilim hayâtında son derece önemli bir yere sâhip olmasına rağmen, 
klasik tezkire ve tercüme eserlerinde Dâvûd Kayserî hakkında oldukça sınırlı 
bilgi bulunmaktadır. Kayserî, eserlerinde kendi adını Dâvûd b. Mahmûd b. 
Muhammed er-Rûmî el-Kayserî319 olarak kaydeder. 1258-1262 yılları arasında 
doğduğu tahmin edilen Dâvûd Kayserî,320 İbn Arabî mektebinin en dikkat çekici 
tâkipçilerinden biridir. İbnü’l-Fârız’ın kasîdelerine dâir şerhlerini ise Kāhire 
ziyareti sonrasında kaleme almıştır.

Dâvûd Kayserî’nin Mısır’a gelişi, İbnü’l-Fârız’ın vefâtından yaklaşık kırk-
kırk beş yıl kadar sonrasına tekābül eder. Tebriz’e gittiği yıllarda, kendisinden, 
bu büyük sûfî şâirin iki kasîdesini şerh etmesinin talep edilmesi, onun İbnü’l-
Fârız geleneğini yakından tanıdığının işâreti sayılabilir. Böylelikle müellifin 
tasavvuf düşüncesinin, Mevlânâ ve İbn Arabî’den sonraki üçüncü ayağı 
tamamlanmıştır. Kayserî’nin, Tâiyye ve Hamriyye kasîdelerine vahdet-i vücûd 
ekseninde yazdığı ve İbnü’l-Fârız’a yöneltilen ithamların haksızlığını ispat eden 
şerhler te’lîf ederken; aynı zamanda bu te’lifler, müellifin tahkik gücünü, ilminin 
derinliğini, ilâhî aşka dâir derin sezgisini ve güçlü edebî zevkinin yetkinliğini 
ortaya koymaktadır.321

Kayserî, kendi ifâdesine göre, bir müddet, tevhîdin sırlarını araştıran, riyâzet, 
terk ve tecrîd yoluyla seyr u sülûkte ilerlemiş bir grubun meclisinde bulunur. 
Bu kimseler, Tâiyye Kasîdesi’ni onun huzurunda okur ve tashîh ederler. Ancak, 
Kayserî, bu okumalar esnâsında faydalanabileceği bir Tâiyye şerhi bulamaz. Her 
ne kadar kasîdenin çeşitli şerhleri mevcut olsa da, müellifin kalbine, bu şerhlerde 
rastlamadığı mânâlar doğar. Bu sebeple kendisi de bir şerh yazmaya karar verir ve 
bu şerh için bir mukaddime kaleme alır.322 Kayserî, mukaddimesinde üç maksad 
belirler ve her birini üç fasıl ile açıklar. Mukaddimenin başında tasavvuf ilminin 
tanımı, konusu, meseleleri, ilkeleri ve sûfî muhakkiklere ait bazı ıstılahlar yer 
alır. Ardından üç maksad şu şekilde düzenlenmiştir: 

319	 Dâvûd Kayserî, Mukaddimât, er-Resâil içinde (haz. Mehmet Bayrakdar), Kayseri Büyükşehir Bele-
diyesi Kültür Yayınları, Kayseri 1997, s. 25; Risâle fî İlmi’t-Tasavuf, er-Resâil içinde, s. 107; Risâle 
fî Ma‘rifeti Mahabbet’l-Hakîka, er-Resâil içinde, s. 137; Esâsu’l-Vahdâniyye ve Mebne’l-Ferdâniy-
ye, er-Resâil içinde, s. 149; Nihâyetü’l-Beyân fî Dirâyeti’z-Zamân, er-Resâil içinde, s. 163; Tahkîku 
Mâi’l-Hayât ve Keşfü Esrâri’z-Zulumât, ,er-Resâil içinde, s. 181. [Şerefeddin Davud b. Mahmûd b. 
Muhammed Davud-i Kayseri, Tasavvuf İlmine Giriş, (çev. Muhammed Bedirhan), İstanbul: Nefes 
Yayınları, 2013]

320	 Tafsîlatlı bilgiler için bkz. Sema Özdemir İmamoğlu, “Dâvûd Kayserî’de Varlık, Bilgi ve İnsân”, 
Marmara Üniversitesi, (doktora tezi), 2011. [Sema Özdemir, Davud Kayseri’de Varlık Bilgi ve İn-
san, İstanbul: Nefes yay., 2014].

321	 Sema Özdemir, Davud Kayseri’de Varlık Bilgi ve İnsan, İstanbul: Nefes yay., 2014, s. 35.
322	 Sema Özdemir, age, s. 63.



| 67 |

Zeliha Öner

Birinci maksad: 1- Vücûd-ı İlâhî, isimler ve sıfatlar; 2- Varlığın tenezzül 
mertebeleri ve hazarât-ı hamse; 3-Misâl âlemi. 

İkinci maksad: 1- Nübüvvet; 2- Velâyet; 3- Velâyet mertebesini kazanma 
yolları. 

Üçüncü maksad: 1- Cem‘ ve netîceleri; 2- Tevhîd ve mertebeleri; 3- Hilâfet 
ve hatmü’l-hilâfe gibi meselelere yer verilmiştir. 

Kayserî’nin Tâiyye şerhi mukaddimesi, çeşitli nüshalarda farklı başlıklarla 
çoğaltılmıştır. Risâle fî İlmi’t-Tasavvuf başlığıyla Mehmet Bayrakdar’ın 
hazırladığı er-Resâil, et-Tevhîd ve’n-Nübüvve ve’l-Velâye başlığıyla ve 
Aştiyânî’nin yayımladığı Resâil-i Kayserî içinde yer almaktadır. Ayrıca Aştiyânî 
bu risâleye bir de şerh yazmış ve Şerhu Risâle-i Kayserî adıyla Resâil-i Kayserî 
içinde yayınlamıştır.323 Mukaddime, M. Bedirhan tarafından Türkçe’ye tercüme 
edilmiştir.324 

Dâvûd Kayserî eserini, ‘vezirlik semâ‘sının güneşi’ ve ‘Gıyâsü’l-Mille 
ve’d-Dîn’ diye övdüğü, fakat ismini vermediği bir kimseye ithâf etmiştir. 
Şerh, mukaddimesinden ayrı olarak, iki kez yayınlanmıştır. Bunlardan biri, 
Ahmed Ferîd el-Mezyedî tarafından müstakil olarak hazırlanmıştır.325 Diğeri 
ise Abdurrahmân Câmî’nin Tâiyye tercümesiyle birlikte Sâdık Hûrşâ tarafından 
neşredilmiştir.326 Kayserî şerhinin mukaddimesi Risâle fî ilmi’t-tasavvuf327 ve 
Teceretü’l-yakîn fî ilmi’t-tasavvuf328 isimleri ile müstakil nüshalar olarak 
çoğaltılmıştır. Viyana Kütüphânesi’nde, 473 numarada Şerhu nazmi’s-sülûk 
ismiyle kayıtlıdır.329 İskenderiye Kütüphânesi, Tasavvuf/3659 numarada kayıtlı 
nüsha 167 varaktır.

Mukaddime ve Tâiyye beyitleri şerhinin bir arada bulunduğu nüshalar 
olduğu gibi, mukaddimenin yer almadığı veya sâdece Tâiyye beyitleri şerhinin 

323	 Bkz. Seyyid Celâleddin Aştiyânî, Şerhu Risâle-i Kayserî, Resâil-i Kayserî içinde (haz. Seyyid Celâ-
leddin Aştiyânî), Müessese-i Yejûheşî-i Hikmet ve Felsefe-i Îran, Tahran 1381.

324	 Dâvûd Kayserî, Tasavvuf İlmine Giriş, (çev. M. Bedirhan), İstanbul: Nefes, 2013, s. 17-176.
325	 Bkz. Dâvûd el-Kayserî, Şerhu’l-Kayserî alâ Tâiyyeti İbni’l-Fârız (haz. Ahmed Ferîd el-Mezîdî), 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrût 2004.
326	 Bkz. Tâiyye-i Abdurrahmân Câmî: Tercüme-i Tâiyye-i İbn Fâriz, ve, Şerhu Mahmûd Kayserî ber 

Tâiyyeti İbn Fârız, (thk. Sâdık Hûrşâ), Defter-i Neşr-i Mîrâs-ı Mektûb, Tahran 1997.
327	 Süleymâniye Ktp., Ayasofya, nr. 1898/1. Kayserî’nin Tâiyye şerhi Mukaddimesi Mehmet Bayraktar 

tarafından tahkikli bir şekilde neşredildi. Bkz. Kayserî’nin Tâiyye mukaddimesi hakkında kavram-
sal bir okuma için Denis Gril, “Tâiyyetü’l-kübrâ Şerhinin Mukaddimesine Göre Dâvûd el-Kayserî 
ile İbn Arabî” (çev. Ahmet Zeki Ünel) –tebliğin orijinal adı, “Entre Dawud al-Qaysari et Ibn Arabi 
d’après I’introduction du commentaire de la Tâ’iyyat al-kubrâ”-, Uluslararası Davud el-Kayserî 
Sempozyumu, Kayseri Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, Ankara, 1998, s. 43-49 ve 51-58.

328	 C. Brockelmann, GAL, Supl. II, s. 323.  
329	 Gustav Leberecht Flügel, Die Arabischen Persischen und Türkischen Handschriften der Kaiserli-

ch-Königlichen Hofbibliothek zu Wien, Erster Band [I], Wien, 1865, s. 462.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 68 |

müstakil bir risâle olarak yer aldığı nühalar da mevcuttur. Eserin müellif hattı, 
Süleymâniye Kütüphânesi, Hamîdiye 652 numarada yer almaktadır. 

Nâblusî, İbnü’l-Fârız Dîvân’ı şerhinde Kayserî’nin Tâiyye şerhinden 
bâzı alıntılarda bulunur.330 Yaptığımız araştırmalarda ayrıca, müellifi meçhul 
bir Türkçe Tâiyye şerhi tespit edilmiştir. Bu şerhte şârih, Dâvûd Kayserî’nin 
Tâiyye şerhinden istifâde etmiş ve ismini zikrederek iktibaslarda bulunmuştur. 
Süleymâniye Kütüphânesi, Mihrişah Sultan bölümü, 221 numarada yer alan ve 
müellif nüshası olduğu anlaşılan şerh, 1b- 333a varaktır. Nüshanın ilk 29 varağında 
(1b-29a) vahdet-i vücûd, seyr u sülûk ve İbnü’l-Fârız’ın hayâtı hakkında genel bir 
mâlumat içeren kapsamlı bir “mukaddime” bulunmaktadır.

Kayserî Şerhinin Nüshaları

1- Sül., Ayasofya, 1898/1 numarada Risâle fî ıstılâhâti’l-meşâyih min 
evveli Tâiyye İbni’l-Fârız ismiyle kayıtlı nüsha 1b-26a varak, 15 satır, ta‘lik ve 
Arapça bir eserdir. İstinsah târihi h. 878 olan bu nüsha, Kayserî’nin Tâiyye şerhi 
mukaddimesidir. 

2- Sül., Hamîdiye, 652 numarada Şerhu’t-tâiyye ismiyle kayıtlı nüsha 
1b-161a varak, 25 satır, nesih ve Arapça bir nüshadır. İstinsah târihi h. 979 olan 
bu nüshada Kayserî’nin Tâiyye ve Hamriyye şerhi yer almaktadır. Müellif hattı 
olduğu ilk varakta ifâde edilmiştir.

3- Sül., Hekimoğlu, 462 numarada Şerhu’l-kasîdet-i Tâiyye ismiyle kayıtlı 
eser 1b-185a varak, 17 satır ve ta‘lik bir eserdir. İstinsah târihi, rabîü’l-âhir 
ayı başları, h. 999 senesidir. Müstensihi, Muhammed b. Yûsuf el-Mustârî’dir. 
Mukaddime’nin yer almadığı bu nüsha, doğrudan Tâiyye beyitleri şerhi ile 
başlamıştır.

4- Sül., Bağdatlı Vehbi, 702/1 numarada Şerhu’t-Tâiyye İbni’l-Fârız ismiyle 
kayıtlı nüsha 1b-191a varak, 27 satır ve nesihtir.. H. 1033 târihli nüshanın 
hamişinde Ankaravî’nin kendi hattiyle Tâiyye şerhi müsveddesi yer almaktadır. 

5- Sül., Denizli, 386 numarada Şerhu’l-kasîdeti’t-tâiyye ismiyle kayıtlı nüsha 
1b-203b varak, 19 satır ve nesihtir. Müstensihi, Derviş Süleyman olan nüsha, 
recep ayı sonunda h. 1037 yılında tamamlanmıştır. 

6- Sül., Hacı Mahmûd Efendi, 3436/1 numarada Mukaddimetu şerhi’t-tâiyye 
ismiyle kayıtlı nüsha 1b-13b varak, 21 satır ve ta‘lik bir nüshadır. 

7- Sül., Hâlet Efendi, 304/3 numarada Şerhü’t-tâiyyeti’l-fâriziyye şeklinde 
kayıtlı nüsha 105b-150b varak, 19 satır ve ta‘lik bir nüshadır. Mecmuâ içerisinde 

330	 Nâblusî, Tâiyye’nin 20, 73, 80,  289, 335 ve 695. beyitleri şerhinde Kayserî’nin Tâiyye şerhine 
atıfda bulunur.



| 69 |

Zeliha Öner

yer alan şerh, Tâiyye’nin ilk 151 beyitinin şerhi yer almaktadır. Eksik bir 
nüshadır. 

8- Sül., Hâlet Efendi, 762/20 numarada Şerhü’t-tâiyye li İbni’l-Fârız şeklinde 
kayıtlı 355b-367a varak, 21 satır ve ta‘lik bir nüshadır. Sâdece mukaddime kısmı 
yer alır. 

9- Sül., Hamîdiye, 1441/3 numarada Keşfu vücuhi’l-gurr li meâni’d-dürr –
Şerh-i tâiyye- ismiyle kayıtlı nüsha 110b-126b varak, 21 satır ve ta‘lik bir eserdir. 
Eser, Kāşânî’nin Tâiyye şerhi ismi ile kaydedilmiştir. Ancak bu kayıt sehven 
yapılmıştır. Kayserî’nin Tâiyye şerhi mukaddimesidir.

10- Sül., Lâleli, 1385/3 numarada Mukaddimetü şerhi’t-tâiyye ismiyle kayıtlı 
eser 66b-80a varak, 21 satır ve ta‘lik bir eserdir. 

11- Sül., Lâleli, 357/3 numarada Mukaddimetü şerhi’t-tâiyye ismiyle kayıtlı 
eser 92b-100a (1b-20a) varak, 21 satır ve ta‘likdir. İstinsah târihi belirlenemeyen 
nüshanın müstensihi, Muhammed Mûsâ’dır. 

12- Sül. Lâleli, 1395/2 numarada Mukaddimetü şerhi’t-Tâiyye ismiyle kayıtlı 
eser 11b-88a varak, 25 satır ve ta‘lik bir eserdir. Mukaddime ve Tâiyye beyitlerinin 
şerhi yer alır. 757 beyit şerhedilmiştir. 

13- Sül., Serez, 2602 numarada Şerhu’t-Tâiyyeti’l-kübrâ İbni’l-Fârız ismiyle 
kayıtlı eser 2b-107a varak, 27 satır ve istinsah târihi h. 858 olan nüshada, 
Mukaddime ve şerh birlikte yer alır. 

14- Sül., Veliyüddin Efendi, 2102 numarada Şerhu Kasîdeti’t-Tâiyye li-İbn 
Fârız ismiyle kayıtlı eser 165 varak ve ta‘lik bir nüshadır. İstinsah târihi h. 
1018’dir.

15- Sül., Veliyüddin Efendi, 2103 numarada Şerhu Kasîdetü’t-tâiyye li İbn 
Fârız ismiyle kayıtlı eser 160 varak ve ta‘lik bir nüshadır. İstinsah Târihi h. 
971’dir.

16- Sül., Veliyüddin Efendi, 2104 numarada Şerhu Kasîdetü’t-tâiyye li İbn 
Fârız ismiyle kayıtlı eser 167 varak ve nesta‘lik bir nüshadır. 

17- Sül., Nûruosmaniye, 2521/2 numarada Şerhu Tâiyye İbni’l-Fârız ismiyle 
kayıtlı eser 16b-98a varak ve ta‘lik bir nüshadır. Mukaddime ve beyit şerhleri yer 
alır. Eksik bir nüshadır.

18- Sül., Nûruosmaniye, 2424 numarada Şerhu’t-Tâiyye ismiyle kayıtlı 
eser 1b-169b varak ve nesih bir nüshadır. Eserin istinsah târihi, h. 1068 senesi, 
cemâziye’l-âhirin 30’u olan Çarşamba günüdür. Mukaddime ve şerh birlikte yer 
alır.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 70 |

19- Sül., Hacı Selim Ağa, 500 numarada Şerhu’t-Tâiyye li-İbni’l-Fârız 
ismiyle kayıtlı eser, 1b-208a varak, 23 satır ve nesih bir nüshadır. İstinsah târihi, 
h. 988’dir. Müstensih ismi bulunmamaktadır. Mukaddime ve şerh birlikte yer 
alır. 

20- Sül., Hacı Ahmed Paşa bölümünde, 130 numarada Şerhu’l-Kasîde-i 
Tâiyye ismiyle kayıtlı eser, 1b-157b varak, 19 satır ve nesih bir nüshadır. 
Müstensihi, Abdülkādir Ahmed olarak kaydedilen eserin istinsah târihi, h. 983 
senesinin muharrem ayında tamamlanmıştır. Mukaddime ve şerh birlikte yer alır.

21- Hüdâi Efendi bölümünde, 431 numarada Şerhu Kasîdeti İbni’l-Fârız 
ismiyle kayıtlı eser, 1b- 143b varak, 19 satır ve nesih bir nüshadır. Mukaddime ve 
şerh birlikte yer alır.

22- Zâhiriyye Kütüphânesi, 17081T(ت ) numarada Şerhu’t-Tâiyyeti’l-
kübrâ li-İbni’l-Fârız / Şerhu’d-dürri’l-kâşif an ebkâri arâisi’l-meânî ismiyle 
kayıtlı nüshanın istinsah târihi h. 755, müstensihi Ebû’l-Rızâ b. Ali Hasan el-
Hüseynî’dir. 

23- Zâhiriyye, Şerhu’l-Kasîdeti’l-Hamriyye li-İbni’l-Fârız ismiyle 
3T(ت)16740 numarada kayıtlı nüshanın istinsah târihi ve müstensihi, 
belirtilmemiştir.

24- Zâhiriyye, Şerhu’l-Kasîdeti’l-Hamriyye li-İbni’l-Fârız ismiyle 
4T(ت)11194 numarada kayıtlı nüsha, h. 991 târihlidir. Müstensih ise Şemseddin 
b. Muhammed b. Yûsûf eş-Şâfiî’dir.

25- Zâhiriyye, Şerhu Hamriyye İbni’l-Fârız ismiyle 12T(ت ) 5894 numarada 
kayıtlı nüsha h. 1000 târihlidir. Müstensih ismi yer almamaktadır. 23 varak, 19 
satırdır.

26- Zâhiriyye, Şerhu Hamriyye İbni’l-Fârız ismiyle 6T(ت) 10049 numarada 
kayıtlı nüshanın istinsah târihi ve müstensih ismi yer almamaktadır. 16 varak, 
15 satırdır.

27- Zâhiriyye, Şerhu Mukaddime İbn Fârız, 2T(ت) 107 numarada kayıtlı 
nüshanın istinsah târihi ve müstensih kaydı bulunmamaktadır. 22 görüntüden 
oluşmaktadır. 

5. Sâinüddin Ali İbn Muhammed et-Türke( ö. 835/1431) Şerhi

Sâinüddin Ali b. Muhammed et-Türke el-İsfahânî’nin h. 770 yılında doğduğu 
kaydedilmekle birlikte, hayâtı hakkında ayrıntılı bilgi bulunmamaktadır. İbn 
Arabî’nin Fusûsu’l-Hikem adlı eserine yazdığı şerh ile tanınan müellif,331 İbnü’l-

331	 Bu şerhin nüshaları için bkz. Sül., Nazif Paşa, nr. 541; Hacı Mahmûd Efendi, nr. 2226; Hacı Mah-
mûd Efendi, nr. 2369; Hâlet Efendi, nr. 265. 



| 71 |

Zeliha Öner

Fârız’ın et-Tâiyyetü’l-kübrâ (Nazmü’s-sülûk) kasîdesini de h. 814 senesinde 
önce Arapça sonra Farsça olarak şerhetmiştir. Fasça şerh, 2005 yılında Îran’da 
neşredilmiştir.332 Farsça metne göre daha muhtasar nitelikte olan Arapça şerh ise 
2012 yılında yine Îran’da neşredilmiştir.333 Arapça şerhin neşrinde, müellif hattı 
olduğu belirtilen ve Tahran’daki Şûrâ-yı İslâmî Meclisi Kütüphanesi’nde 10196 
numarada kayıtlı bulunan nüsha esas alınmıştır.

Tarafımızdan Süleymâniye Kütüphanesi’nde yapılan taramalarda, Tâiyye’nin 
gerek Arapça gerek Farsça şerhine ait herhangi bir nüshaya rastlanmamıştır.

6. Abdurrahmân-ı Câmî (ö. 898/1492)Şerhi

Nureddin Abdurrahmân b. Nizâmüddin Ahmed b. Muhammed el-Câmî, 23 
Şaban 817 târihinde Horasan’ın Câm şehrinin Harcird kasabasında doğmuştur. 
Daha çok Molla Câmî unvânıyla tanınmaktadır. Nakşibendî şeyhlerinden 
Sa’deddin-i Kaşgârî’ye intisâb etmiş, onun vefâtından sonra (860/ 1456) halefi 
Hâce Ubeydullah Ahrâr’a bağlanmıştır.334 

Câmî’nin eserleri oldukça geniş bir yelpazeye sahiptir. Bunlar arasında 
Dîvân335, Heft Evreng, Hadîsi Erbain, Risâle-i Terceme-i Kelimât-ı Kudsiyye, 
Risâle-i Sagîr der Mu’ammâ, Nefehâtü’1-üns336, Nakdü’n-nusus li’ şerhi 
Nakşi’l-Fusûs337, Şerhu Fusûsu’l-Hikem, Eşi’atü’l-Lema’ât; Levâ’ih338, Risâle-i 
Tehlîliyye, Sühânân-ı Hâce Parsâ, Risâle fi’l-vücûd, Serrişte-i Tarîk-i Hâcegân, 
Tefsîrü’l-Kur’ân, Risâle-i Şerh-i Hadîs, Risâle der Menâsikül-hac, Şevâhidü’n- 
nübüvve, Bahâristan339, el-Feva’idü’z-ziyâ’iyye Risâle der İlm-i Kāfiye340, 
Tecnîsü’l-luğat, Risâle-i Mûsikî, Kitâb-ı Şart, Risâle-i Münşe’at, Risâle-i Kübrâ 
der Muammâ, Risâle-i Mutavassıt der Muammâ, Risâle der Beyân-ı Kavâid-i 

332	 Sâinüddin Ali İbn Muhammed et-Türke el-Isfehânî, Şerhu nazmü’d-dürer: şerhu kasîde-i Tâiyye-i 
kübra İbn Fârız, (tashih ve tahkik: Ekrem Cûdî Ni’meti), Tahran: Merkez-i Neşr-i Miras-ı Mektub 
[Miras-ı Mektub], 1384 (2005).

333	 Sâinüddin Ali İbn et-Türke el-Isfehânî, Şerhü’t-Tâiyyeti’l-kübrâ, (tashih ve tahkik: Mecîd Hâdîzâ-
de), Tahran: Müessese-i pejuheş-i hikmet ve felsefe-i Îran,  hş. 1391 (2012).

334	 Ömer Okumuş, “Câmî, Abdurrahman”, DİA, VII, s. 94-99.
335	 Ebü’l-Berekat Nûreddin Abdurrahmân b. Ahmed b. Muhammed Câmî, Dîvân-ı Kâmil-i Câmî, yay. 

(nşr. Haşim Rızâ), Tahran: Çaphâne-i Pîrûz, 1922.
336	 İslâm mutasavvıflarının hayatlarına dâir bir eserdir. Lamiî Çelebi tarafından bâzı ilâvelerle tercüme 

edilmiştir. Bkz. Abdurrahmân Cami, Evliyâ Menkıbeleri: Nefahâtü’l-üns, (tercüme ve şerh Lâmii 
Çelebi, hazırlayanlar: Süleyman Uludağ, Mustafa Kara), İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2011.

337	 Abdurrahmân Câmi, Nakdü’n-nusûs fî şerhi Nakşi’l-fusûs, (nşr. William C. Chittick), 2. bs., Tah-
ran: Müessese-i Mutalaât ve Tahkîkât-ı Ferhengi, 1992.

338	 Abdurrahmân Câmî, Levaih, (tashih: Yann Richard), 2. bs., Tahran: İntişârât-ı Esâtîr, hş. 1383.
339	 Türkçe’ye tercüme edilmiştir. Bkz. Ebü’l-Berekat Nûreddin Abdurrahmân b. Ahmed b. Muham-

med Câmî, Baharistan,  (çev. M. Nûri Gencosman), Ankara: Maârif Vekâleti, 1945.
340	 Türkçe tecümesi için bkz. Câmî, Kāfiye şerhi el-fevâid ez-Ziyâiyye, (çev. Abdurrahmân Ercan El-

binsoy), İstanbul: Zaman yayıncılık, 1987.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 72 |

Muammâ, ed- Dürretü’l-fâhire, Şerh-i Mîmiyye-i Hamriyye-i Fâriziyye, Şerh-i 
Kasîde-i Tâiyye-i Fâriziyye, Risâle der Şerh-i Rubaiyyat, Risâle-i Şerh-i Beyti 
Hüsrev, Risâle-i Şerh-i Beyteyn-i Mesnevî-i Mevlevî, Risâle fi’l-’arûz, Risâle-i 
Fihrist.341

Abdurramân-ı Câmî (817-898/ 1414-1492)’nin kısaca Levâmi’ olarak 
bilinen eseri Levâmi’u envâri’l-keşf ve’ş-şühûd ‘alâ kulûbi erbâbi’z-zevk ve’l-
vücûd, İbnü’l-Fârız’ın Hamriyye kasîdesinin şerhidir. Câmî’nin 875/1470 
yılında Farsça olarak kaleme aldığı bu şerh, pek çok kez neşredilmiştir.342 
Eser üzerine 2010 yılında, William Chittick danışmanlığında Stony Brook 
Üniversitesi’nde Marlene Rene Du Bois tarafında ‘Abd al-Rahman Jami’s 
Lawami’: A Translation Study isimli doktora tezi hazırlanmıştır. 2011 yılında 
ise bu çalışma, aynı adla neşredilmiştir.343 Hamriyye şerhinin neşirleri ve Türkçe 
tercümeleri bulunmaktadır. Âsaf Hâlet Çelebi, Mollâ Câmî’nin Levâyih’in 
İsmâil Müfit Efendi (ö. 1802) tarafından Türkçe’ye tercüme edildiği bilgisini 
aktarır. Matbû olmadığı için hiçbir kütüphâde bu yazmayı görmediğini belirtir.344 
Hâlet Çelebi’nin bahsettiği bu tercümenin yazma nüshası Süleymâniye 
Kütüphânesi’nde bulunmaktadır.345

Câmî’nin Tâiyye şerhi olduğu iddia edilen Arapça bir nüsha Süleymâniye 
Ktp., Hacı Mahmûd Efendi, 3941/1 numarada Mukaddime Şerhu Tâiyye adıyla 
kayıtlıdır. Nüsha 19 varaktır (vr. 1b–19a). Ancak yaptığımız mukayeseli inceleme 
neticesinde, 1310’da Mısır’da basılan Raşîd b. Gālib ed-Dahdah neşrinin sayfa 
kenarında yer alan Kāşânî’nin Tâiyye şerhi mukaddimesi ile aynı olduğu, 
dolayısıyla bu nüshanın Câmî’ye değil, Kāşânî’ye ait olduğu anlaşılmaktadır.346 

341	 Bkz; Ömer Okumuş, “Câmî, Abdurrahmân”, DİA, C: VII, s. 97–99; Kâtip Çelebî, Keşfü’z-zünûn, 
İstanbul: Türk Vakfı Yurt Yayınları, 2007, s. 245, 287, 499, 696, 729, 785, 800, 830, 1247, 1252, 
1462, 1471, 1472, 1576, 1580, 1649. Câmî hakkında yapılan çalışmalar için bkz.; Ali Asgar Hik-
met, Câmî, Tahran: İntişârât-ı Tus, 1984 [Türkçe çevirisi için bkz. Ali Asgar Hikmet, Câmi: hayâtı 
ve eserleri, trc. M. Nuri Gencosman, Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı, 1991]; Âsaf Hâlet Çelebi, 
Molla Câmî: Hayâtı, Şahsiyeti, Eserlerinden Parçalar, İstanbul: Kanaat Kitabevi, tsz.; Ayrıca, 
Câmî için bkz. Necdet Tosun, Bahâeddin Nakşbend –Hayâtı, Görüşleri, Tarîkatı–, İstanbul: İnsan, 
2002, s. 135-145.

342	 Tespit ettiğimiz neşirler şunlardır: Ebü’l-Berekât Nûreddin Abdurrahmân b. Ahmed b. Muhammed 
Câmî Levâmî ve Levâyih, (nşr. Îrec-i Efşâr), Tahran, 1360 hş.; Levâyih-i Hakîkat, İstanbul: Artin 
Asabiyan Matbaası, 1309; Levâih, tashih: Yann Richard, 2. bs., Tahran: İntişârât-ı Esâtir, hş. 1383; 
Levâ’ihü’l-hak ve levâmiü’l-aşk, (çev.: Muhammed Alâeddin Mansûr), Kāhire: el-Meclisü’l-A’lâ 
li’s-Sekāfe, 2003.

343	 Marlene Rene DuBois, `Abd al-Rahman Jami’s “Lawami’”: A translation study, United Kingdom: 
UMI Dissertation Publishing, 2011. 

344	 Âsaf Hâlet Çelebi, Molla Câmî: Hayâtı, Şahsiyeti, Eserlerinden Parçalar, İstanbul: Kanaat Kitabe-
vi, tsz., s. 66.

345	 Sül., Mihrişah Sultan, nr. 206, Levâyih Tercemesi, (çev. İsmâil Müfid Efendi b. Ali el-İstanbûlî), 
tsz.; Tespit ettiğimiz diğer Türkçe tercüme için bkz. Beyazıd Devlet Kütüphânesi, Veliyüddin Efen-
di, nr. 3201, Tercüme-i Levayih, çev. Şemsi, [y.y.].

346	 Süleymâniye’de yer alan bu nüshayı krş. Şerh Dîvân İbni’l-Fârız, (haz. Ruşeyd . Gālib ed-Dahdah), 



| 73 |

Zeliha Öner

Câmî, Tâiyye’nin tamâmını şerhetmemiş ancak tamâmını Farsçaya tercüme 
etmiştir. Tâiyye tercümesi Dâvûd Kayserî şerhi ile birlikte neşredilmiştir. Bu 
neşrin girişinde, Molla Câmî’nin Tâiyye’den 76 beyiti şerhettiği belirtilir.347 
Neşrin ilk kısmında, Molla Câmî’nin Tâiyye beyitlerinin Farsça tercümesi yer 
alır. Câmî, İbnü’l-Fârız’ın “tâ” kāfiyeli bu kasîdesini Farsçaya da “tâ” kâfiye 
örgüsüyle tercüme etmiştir. Yânî, Arapça beyitlerin son harfi “tâ” ile bittiği gibi, 
Câmî’nin Farsça çevirdiği Tâiyye beyitleri de “tâ” harfi ile bitmektedir. 

Molla Câmî Şerhi Nüshaları

Tâiyye kasîdesi nüshaları üzerinde yaptığımız araştırmalarda, Leipzig 
Üniversitesi Kütüphânesi’nde yer alan ve Molla Câmî’ye nisbet edilen, Arapça 
nüsha dışında incelediğimiz diğer tüm nüshalar Farsçadır. Câmî’ye nisbet edilen 
tek Arapça Tâiyye şerhi nüshası şu şekildedir:

1- Leipzig Kütüphânesi, 539 numarada Sharḥ al-Tā’īyah al-kubrá al-
Fāriḍīyah ismi ile kayıtlıdır. Yazma eserin iç kapağında 134 beyit şerhi ifâdesi 
yer alırken, 110 beyit şerhi bulunmaktadır. Dolayısıyla nüsha eksiktir. Eser, 40 
varak, 17 satır nesih ve Arapça’dır. Molla Câmî’nin, Tâiyye beyitlerini Farsça 
şerhettiğini biliyoruz, ancak bu nüshadaki beyitler Arapça olarak şerhedilmiştir. 
Câmi’ye âidiyeti şüpheli olan bu nüshanın diğer Tâiyye şerhleri ile mukāyese 
edilmesi ve incelenmesi gerekmektedir. 

Farsça Nüshalar: 

1- Beyazıd Devlet Kütüphânesi, Veliyüddin Efendi, 1683 numarada kayıtlı 
yazma nüsha Şerhu Kasîde-i Tâiyye-i Fâriziyye ismiyle kayıtlıdır. Eser, 76b-91b 
varak ve Farsça’dır. 

2- Sül. Ktp., Fâtih, 4044/5 numarada, Şerh-i Tâiyye ismiyle kayıtlı nüsha, vr. 
294a-300a . 

3- Sül. Ktp., Hacı Mahmûd Efendi, 3242/7 numarada Tâiyye’nin Bâzı 
Beyitlerinin Şerhi ismiyle kayıtlı yazma, vr. 24b-39a .

4- Sül. Ktp., Hekimoğlu, 725/6 numarada Şerh-i Kasîde-i Tâiyye ismiyle 
kayıtlı yazma, vr. 398b-404a.

5- Sül. Ktp., Pertev Paşa, 642/9 numarada Şerh-i Kasîde-i Tâiyye ismiyle 
kayıtlı yazma, vr. 92b-99a.

6- Sül. Ktp., Şehid Ali Paşa, 2710/5 numarada Şerh-i Kasîde-i Tâiyye-i 
Fâriziyye ismiyle kayıtlı yazmanın istinsah târihi h. 979, vr. 43b-49a.

Kāhire: Matbaatü’l-Hayriyye, 1310, s. 2-46 (sayfa kenarlarında).
347	 Tâiyye-i Abdurrahmân Câmî: Tercüme-i Tâiyye-i İbn Fâriz, ve, Şerhu Mahmûd Kayserî ber Tâiy-

yeti İbn Fârız, (thk. Sâdık Hûrşâ), Defter-i Neşr-i Mîrâs-ı Mektûb, Tahran 1997, s. 19.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 74 |

7- Sül. Ktp., Yeni Câmi, 991/10 numarada Risâle-i Tâiyye-i Fâridıyye 
şeklinde kayıtlı yazmanın istinsah târihi h. 893, vr. 393a-399a. 

8- Sül., Nûruosmâniye, 4176M/9 numarada Şerh-i Kasîde-i Tâiyye-i 
Fâriziyye şeklinde kayıtlı yazma, vr. 519a-527b.

9- Sül., Nûruosmâniye., 4179M/13 numarada Şerhu’l-Kasîdeti’t- Tâiyye el-
Mevsûme bi-Nazmi’d-Dür şeklinde kayıtlı yazma, vr. 458b-464a. 

10- Sül., Râgıp Paşa Ktp., 1188/13 numarada Şerh-i Kasîde-i Tâiyye ismiyle 
kayıtlı nüshanın istinsah târihi h. 974, vr. 146b- 151b. 

11- Millet Ktp., Ali Emîri Farsi, 1028 numarada Şerh-i Kasîde-i Tâiyye 
şeklinde kayıtlı eser, vr. 70- 87. 

12- İngiltere Kütüphânesi’nde Abdurrahmân İbn Ahmed el-Câmî adına Şerh 
Kasîde Tâiyye Fârıziyye ismiyle kayıtlı yazma eser, no: IO ISL 1856/2a, fiş no: 
45842 numaralarda yer almaktadır. İstinsah târihi: 988/1580’dir.348

7. Ulvân el-Hamevî (ö. 936/1527) Şerhi

Ebû’l-Vefâ Alâüddin Ulvân Alî b. Atıyye b. el-Hasan el-Hamevî el-Hîtî, 

349 Ulvâniyye tarîkatının kurucusu ve şâfiî âlim olarak tanınmaktadır. Âilesi 
Bağdat civârında bulunan Fırat kıyısındaki Hît beldesindendir. Hamâ’da 
başladığı tahsîlini Halep ve Dımaşk’ta sürdürdü. Öğrenimini tamamladıktan 
sonra Hamâ’da halka Kur’an öğretmek ve halka vaaz vermekle meşgul olmuş; 
ancak Hamâ’ya gelen Şâzelî şeyhi Ali b. Meymûn el-Mağribî’nin tavsiyesi ile 
bu faaliyeti bırakarak, söz konusu şeyhe intisâb etmiş ve kendisini riyâzete 
vermiştir. Ulvân el-Hamevî 936/1530 senesinde Hamâ’da vefât etmiştir350 

Şârih, özellikle Şâfiî fıkhına dâir eseri351 ile tanınmaktadır. Ayrıca evliyâ 
menkıbeleri ile ahlâkî birtakım konuların îzâhına yer verdiği eseri352 de günümüze 
ulaşan ve neşredilen te’liflerindendir. 

Ulvân el-Hamevî, İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye kasîdesinin tamâmını şerhetmiştir. 
Süleymâniye ve İskenderiye kütüphanelerinde incelediğimiz nüshalar, 

348	 Subject-Guide to The Arabic Manuscripts in The British Library, Compiled by Peter Stocks, (Edi-
ted by Colin F. Baker), The British Library, London, 2001, s. 312.

349	 Muhammed Adnân Kaytaz, “eş-Şeyh Ulvân Ali bin Atıyye el-Hîtî: Hayâtühü’l-ilmiyye ve âsâ-
rühü”, et-Türâsü’l-Arabî, III, sayı: 10, Dımaşk, 1403/1983, s.135-154; Mecdî Mehmed Efendi, 
eş-Şekāiku’n-nu’mâniyye ve Zeyilleri: Hadâiku’ş-şakāik, I, (neşre hazırlayan: Abdülkādir Özcan), 
İstanbul: Çağrı Yayınları, 1989, s. 357.

350	 Ahmet Özel, “Ulvân el-Hamevî”, DİA, XLII, s. 138
351	 Bkz. Ulvân el-Hamevî, Takrîbü’l-fevâ’id ve teshîlü’l-makāsıd fî’l-fıkhi’ş-Şafii, (nşr. Ömer Hâlid 

ez-Zi’bî), [y.y., tsz.]
352	 Ulvân el-Hamevî, Nesemâtü’l-eshar fî menâkıbi ve keramati’l-evliyâi’l-ahyâr, (thk. Ahmed Ferid 

el-Mezyedî), Beyrût: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2001. 



| 75 |

Zeliha Öner

Hamevî’nin beyitlerin lafzî anlamını uzun uzadıya aktarmadan doğrudan şerhe 
geçtiğini göstermektedir. Hamevî, Dîvân Dîbâcesini özetlediği mukaddimesinde, 
şerhinin “Tâiyye’nin kilitlenmiş mânâlarını açan bir anahtar” olduğunu ifâde 
eder.353 Kelâmî-tasavvufî bir üslûba sâhip bu şerh, araştırmacıların dikkatini hâlâ 
yeterince çekmemiş olup kapsamlı bir incelemeyi beklemektedir. 

Kütüphâne kayıtlarında el-Mededü’l-fâid ve’l-keşfü’l-gāmid şerh Tâiyyeti 
Seyyid Ömer İbni’l-Fârid şeklinde kayıtlı bulunan Hamevî’nin Tâiyye şerhi 
henüz neşredilmemiştir. Kāhire’de h. 1308 ‘de neşredilen el-Mededü’l-fâid354 
Hamevî’nin Tâiyye şerhi değildir. Bu eser, Şeyh Ali’nin Dîvân Dîbâcesi’nin 
özeti ile Dîvân’daki kasîdelerin yer aldığı oldukça kısa bir metin olup sayfa 
kenarlarında kısa açıklamalara yer verilmiştir. Eser 1311 ve 1318 yıllarında 
tekrar neşredilmiş olmakla birlikte, Tâiyye’nin tam şerhini içermemektedir.

Ulvân el-Hamevî Şerhi Nüshaları 

1- Süleymâniye Kütüphânesi, Ayasofya, 1906 numarada Şerhu Tâiyyeti 
İbni’l-Fârız ismiyle kayıtlı eser, 1b-237b varak 21 satır, ta‘lik ve Arapça’dır. 
İstinsah târihi, h. 976’dır. Müstensih, İbrâhim b. Seyyid Ali (lakabı: Muhammed 
el-Hanefî)’dir. Tâiyye’nin son beytinin şerhinden hemen sonra müstensih, 
müellif hattı olan nüshayı bulduğunu belirtir. (bkz. 237a)

2- Sül., Hasib Efendi, 277 numarada el-Mededü’l-fâid ve’l-keşfü’l-gāmid 
şerh Tâiyyeti Seyyid Ömer İbni’l-Fârid ismiyle kayıtlı nüsha, 1b-319a varak, 19 
satır, rik’a ve Arapça’dır. İstinsah târihi, h. 1212’dir. Müstensih, Muhammed 
Ebu’l-Hayr Efendi’dir. 

3- Sül., Râgıp Paşa, 667 numarada Şerh Tâiyye ismiyle kayıtlı eser, 1b-134b 
varak, 33 satır, nesih ve Arapça’dır. Müstensihi, Abdürrahim b. Muhammed’dir. 
İstinsah târihi görülememiştir. Şârih ismi, İbn Alvan Ömer el-Ferid el-Hamevî 
şeklinde kaydedilmiş olsa da, diğer Hamevî nüshaları ile kıyaslandığında bu 
eserin, Ali b. Atıyye b. Hasan el-Hamevî es-Sûfî Alvan’a âit Tâiyye şerhi olduğu 
görülür.

4- İstanbul Üniversitesi Kütüphânesi, AY, nr. 2992 ve nr. 4174’de kayıtlı 
nüshaları bulunmaktadır.355

5- Kāhire, Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye’de Edeb Tal‘at 4558 numarada el-
Mededü’l-Fâiz ve’l-kefşü’l-âriz fî şerh Tâiyyat Ibni’l-Fârız şeklinde yer 
almaktadır. 

353	 Sül., Hasib Efendi, nr. 277, vr. 2a.
354	 el-Mededü’l-fâiz an şerhi Dîvânı İbni’l-Fârız,  Mısır: Matbaatü’l-Bârûniyye, 1308. 
355	 Ahmet Özel, “Ulvân el-Hamevî”, DİA, XLII, s. 139.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 76 |

6- Zâhiriyye Kütüphânesi, 2027/  م/ -numarada el-Mededü’l-fâiz ve’l م ش  
Keşfü’l-âriz / Şerhu Tâiyyeti İbni’l-Fârız ismiyle kayıtlıdır. İstinsah târihi h. 982, 
müstensihi ise Muhammed b. Cihâd-Şâh el-Ulvânî el-Hanefî el-Eyyûbî’dir. 

7- Kāhire Kütüphânesi, Kavala koleksiyonu, nr. 1813’de kayıtlı bir nüshası 
bulunmaktadır.356 

8. Muhammed el-’Alemî ( ö. 1038/1629) Şerhi

Muhammed b. Ömer el-Makdîsî ed-Dımaşkî el-‘Alemî (ö. 1038/1628-
1629)357 bilinen adıyla el-‘Alemî (Sa‘deddin) sûfî ve şâirdir. Tâiyye kasîdesini 
şerhetmiştir. Kudüs’te doğmuş, Dımaşk’te yaşamıştır. Hac yolcuğu sonrasında 
Kudüs’e dönmüş ve orada vefât etmiştir.358 El-Cevâhirü’l-mediyye alâ et-
Tâiyyeti’l-Kübrâ el-Fâriziyye isimli şerhin tek nüshası, Almanya’nın Leipzig 
Kütüphânesi’nde bulunmaktadır.359 

- Leipzig Ktp, 540 numarada kayıtlı yazma eserin müellifi, [Saîdüddin] 
Muhammed [b. Ömer b. Muhammed] el-‘Alemî şeklinde kayıtlıdır. el-
Cevâhirü’l-mâdiyye alâ’t-Tâiyyeti’l-Kübrâ el-Fârıziyye isimli yazma, 150 
varak, 21 satır, nesih ve Arapça’dır. Nüshanın istinsah târihi 1055/ 1645-1646, 
müstensihi ise Mahmûd es-Sâlimî el-Makdîsî el-Ensârî’dir. 

Nâblusî, İbnü’l-Fârız’ın Dîvân şerhine yazdığı kısa mukaddimede el-
‘Alîmî’nin şerhinden bahseder. Şârihin çocukları aracılığı ile kendisine ulaşan 

356	 Barbara Bruni,  La Biblioteca della Külliye di Kavála Descrizione del fondo locale e ricostituzione 
del patrimonio librario dell’istituto, Vol. II, İtalya: Firenze University Press, 2005, s. 626.

357	 “Muhammed b. Ömer el-‘Alemî (ö. 1038/1628) Suriye bölgesinde devrinin en tanınmış mutasav-
vıflarından biri idi. Oldukça büyük bir nüfuza sâhip olan Şeyh ‘Alemî’nin, hıristiyanlarca kutsal 
sayılan Zeytindağı’ndaki Makām-ı Urûc yakınlarında bir câmiî inşâ etmek istemesi, ortaya bâzı 
problemler çıkarmıştı. Şeyh ‘Alemî devrin Osmanlı şeyhülislamı Esad Efendi’nin desteğini sağla-
yarak tamamladığı câmiye (1025/1616), şeyhülislâmın hâtırasını yaşatmak düşüncesiyle Esâdiyye 
adını vermiş, vefât ettiğinde de buraya defnedilmiştir.” DİA maddesi, ‘Alemî ailesi hakkındadır. Bu 
âilede yetişen mutasavvıf ve âlim olarak Muhammed el-‘Alemî’nin ismi zikredilir. el-‘Alemî’nin, 
Tâiyye isimli bir eseri olduğu ifâde edilmektedir. Ancak Kehhâle, ‘Alemî’nin İbnü’l-Fârız’ın Tâiy-
ye kasîdesini şerhettiğini ifâde etmektedir. Bkz. Mehmet Şeker, “Alemî”, DİA, II, s. 366 krş. Ömer 
Rızâ Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifîn, III, Beyrût: Müessesetü’r-Risâle, 1993, s. 567. Süleymâniye 
Kütüphânesi’nde yaptığımız araştırmalar netîcesinde, Bağdatlı Vehbi bölümü, 2000-005 numarada, 
et-Tâiyye fi’t-Tasavvuf ismiyle kayıtlı el-‘Alemî’ye âit bir nüsha tespit ettik. Bu nüsha, 93b-104b va-
raktır. 11 varak olan bu nüsha, İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye kasîdesi değildir. Şeyh ‘Alemî’nin nazmettiği 
bu Tâiyye kasîdesi Mukaddime ve Hâtime dışında 12 bölümden oluşmaktadır. “Tâ” kāfiyesi ile 
nazm edilen bu eser, Rızk, Şeyh, Nefs ve Nefsin Ahkâmı, Hevâ ve Şeytanı Bilmek, Dünyâ ve Dün-
yânın Mârifeti, Kulların Halleri ve Değiştirdikleri Beldeler, Tarîkat Rükünlerinin Şartları, Tevbe, 
Şerîat-Tarîkat ve Hakîkat gibi seyr u sülûk ile ilgili meselelere dâir kısa bir risâledir. 

358	 Ömer Rızâ Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifîn, III, Beyrût: Müessesetü’r-Risâle, 1993, s. 567.
359	 el-‘Alemî’ye âit Tâiyye şerhinin tek nüshası, Almanya’nın Leipzig Kütüphânesinde bulunmakta-

dır. Bu bilginin yer aldığı Brockelmann’ın Târihu’l-edebi’l-Arabî eserinde İbnü’l-Fârız beyitlerini 
şerheden el-‘Alemî ismine sâhip iki kişinin eserleri kaydedilmiştir. Carl Brockelmann, Muhammed 
Fehmî Hicâzî, Târihu’l-edebi’l-Arabî, el-Kısmu’s-sâlis 5-6, Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Amme, Kāhi-
re, 1993, s. 78.



| 77 |

Zeliha Öner

şerh hakkında Nâblusî, Dîvân’daki latîf mânâları kendinde toplayan, ehl-i sülûk ve 
ehl-i irfân dışındakilere kapıları kilitleyen bir eser olduğunu söyler. Ancak, Tâiyye 
kasîdesi şerhinin bu eserde yer almadığını belirtir.360 Leipzig Kütüphânesi’nde 
bulunan nüsha elimizde bulunmaktadır. Bu nüsha, Tâiyye beyitlerinin şerhidir. 
Muhammed el-‘Alemî’nin Tâiyye şârihi olduğu bilinmektedir.361 Nâblusî’nin 
bahsettiği şerhin, Abdurrahmân b. Muhammed el-‘Alîmî (ö. h. 937)’ye âit Şerh 
Dîvân İbni’l-Fârız362 olması kuvvetle muhtemeldir. el-‘Alemî (ö. 1038/1628-
1629) ve el-‘Alîmî (ö. h. 937) arasındaki isim benzerliğinin, bu tür bir karışıklığa 
yol açtığı düşünülebilir.

Netîce îtibâriyle şunu söylemek mümkün; İbnü’l-Fârız beyitlerini şerheden 
el-‘Alemî ( العلمى ) ve el-‘Alîmî ( العليمى) ismine sâhip, iki şârih bulunmaktadır. 
Muhammed b. Ömer el-Makdîsî ed-Dımaşkî el-‘Alemî (ö. 1038/1628-1629) 
Tâiyye kasîdesini şerhetmiştir ve şerhin tek nüshası Leipzig’de bulunmaktadır. 
Diğer şârih ise Abdurrahmân b. Muhammed el-‘Alîmî (ö. 937/1530-1531)’dir. 
İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye kasîdesi dışındaki beyitlerini şerhetmiştir. Nâblusî’nin 
İbnü’l-Fârız Dîvân’ı şerhinde bahsettiği şârih, bu olmalıdır. 

9. İsmâîl Rusûhî Ankaravî ( ö. 1041/1631) Şerhi

XVI. yüzyılın ikinci yarısında Ankara’da doğan şârihin doğum târihi kesin 
olarak bilinmemektedir. Mesnevî’ye yazdığı şerhle meşhur olan ve “Hazret-i 
Şârih” olarak anılan Ankaravî, Herevî, İbn Arabî ve İbnü’l-Fârız gibi büyük 
mutasavvıfların eserlerini şerhetmiştir. Özellikle Mesnevî şerhi ve Mevleviliğe 
dâir eserlerinde otorite olarak kabul edilmektedir.363

360	 Abdülganî en-Nâblusî, Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız, (thk: Ebû’l-Fâzl İbrâhim), 
1972, s. 12; Th. Emil Homerin, “On the Battleground: Al-Nābulusî’s Encounters with a Poem by 
Ibn al-Fārid”, Journal of Arabic Literature, 38 (2007), s. 359. [Homerin’in bu makālesinde Nâb-
lusî’nin “Cîmiyye Kasîdesi” şerhinin, İngilizce tercümesi yer almaktadır. ]

361	 Ömer Rızâ Kehhâle’nin Mu‘cemü’l-müellifîn isimli eserinde yer alan “el-‘Alemî” künyesi ile kayıt-
lı Muhammed el-‘Alemî el-Makdîsî, Tâiyye şârihidir. Nâblusî bu zâtın ismini zikrettiği halde Tâiy-
ye kasîdesini şerhetmediğini söylemektedir. Bu durum, isimler arasında bir karışıklığın olduğunu 
göstermektedir. Öyle ki Muhammed el-‘Alîmî’ye âit İbnü’l-Fârız’ın Dîvân şerhi bulunmaktadır. Bu 
eserde Tâiyye kasîdesi şerhi yer almamaktadır. 

362	 Brockelmann, Yâiyye kasîdesi şerhlerini aktarırken de Abdurrahmân b. Muhammed el-‘Alîmî (ö. 
937/1530-1531)’nin ismini zikrederek bir nüshasının Berlin 7724 numarada kayıtlı bulunduğunu 
söyler. Abdurrahmân b. Muhammed el-‘Alîmî (ö. 937/1530-1531), Şerh Dîvân İbni’l-Fârız isimli 
eserin nüshaları, Mûsul 152, nr. 24 (Brockelmann, III, 75)  Bkz. Carl Brockelmann, Muhammed 
Fehmî Hicâzî, Târihu’l-edebi’l-Arabî, el-Kısmu’s-sâlis 5-6, Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Amme, Kāhi-
re, 1993, s. 75; Abdullah Muhammed Habeşî, Câmiü’ş-şürûh ve’l-havâşî: mu’cemun şâmilün li-es-
mâi’l-kütübi’l-meşrûha fî’t-türâsi’l-İslâmî ve beyâni şürûhihâ, II, Ebûzabî: el-Mecmaü’s-Sekāfî, 
2004, s. 923-924.

363	 Erhan Yetik, “Ankaravî, İsmâil Rusûhî,” DİA, III, s. 211-213; Ankaravî hakkında teferruatlı bilgi-
ler için bkz. Erhan Yetik, “İsmâil Ankaravî’nin Hayâtı Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri”, (Doktora 
Tezi), Marmara Üniversitesi,  1982. [Erhan Yetik, İsmâil-i Ankaravî: Hayâtı, Eserleri ve Tasavvufî 
Görüşleri, İstanbul: İşâret Yayınları, 1992.]



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 78 |

Ankaravî’nin, Mısır kadılığı yaptığı h. 1025 yılında Tâiyye kasîdesini 
şerhettiği iddia edilmektedir.364 Müellifin kendi hattıyla tashih ettiği nüsha, 
Süleymaniye Kütüphanesi Halet Efendi Koleksiyonu, nr. 220’de kayıtlıdır. 
Eserin tetimme kaydına göre şerh, 1025/1616 yılı Şaban ayının sonlarında 
Dârü’s-saltanat-ı Konstantiniyye’de, Hâric-i Galata’da yer alan İskenderpaşa 
Zâviyesi’nde tamamlanmıştır. 

Ankaravî, “bir ay yüzlü Arap güzeli olan Tâiyye kasîdesi”nin, Anadolu 
âşıklarına tanıtılması için bu şerhi yazdığını ifâde eder Ankaravî eserin 
mukaddimesinde bu kasîdeyi övmüş, eseri neden şerhettiğini açıklamıştır. 
Önceleri kendisini bu iş için kifâyetsiz görüp tereddüt ettiğini; ancak istihâreden 
sonra şerhetmeye başladığını belirtir. Sözü ne aşırı uzun ne de fazla kısa 
tutmayarak orta bir yol izlediğini, böylece bu mücevher değerindeki metni tertîp 
ederek eserine Makāsıdu’l-âliyye fî şerhi’t-Tâiyye adını verdiğini belirtir.365 

Eserin mukaddimesinde vücûd, esmâ ve sıfât, hazarât-ı hams, ıstılâhât, 
muhabbet-i İlâhî konularını içeren beş maksada yer verdikten sonra şerhe geçer. 
Her beyitte önce kelime anlamlarını “lugat” başlığıyla aktarır; ardından harflerin 
okunuş şekillerini belirten “i‘râb”, beyitin genel anlamını veren “mânâ” ve derin 
tasavvufî yorumları içeren “tahkîk” başlıkları altında incelemelerde bulunur. 
Bununla birlikte beyitlerin çoğunda “tahkîk” bölümüne yer vermediği görülür. 

Şârih, bu eserini 1025/1626 yılında Şa‘ban ayında İskender Paşa Zâviyesi’nde 
kaleme aldığını, “hâtime” kısmında ifâde etmektedir. Ankaravî’nin Tâiyye şerhi, 
Mehmet Demirci tarafından sâdeleştirilerek Osmanlı Tasavvuf Düşüncesi ismiyle 
yayınlanmıştır.366 Bu titiz çalışmada Demirci, kısa bir önsözle İbnu’l-Fârız ve 
Ankaravî’ye değinmiş, ardından şerhin sâdeleştirilmiş metnine yer vermiştir.367 

364	 Fergānî’nin Tâiyye şerhini tahkik eden Âsım İbrâhim el-Keyyâlî’nin “Takdim” yazısı, bkz. Mün-
tehâ’l Medârik, (thk. Âsım İbrâhim el-Keyyâlî), Beyrût: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 2007, s. 6. Ay-
rıca  Ankaravî’nin Kasîde-i Hamriyye şerhi üzerine Yüksek Lisans tezi hazırlamış olan. Mısırlı 
araştırmacı Bilal Abdülmaksûd, Tâiyye şerhinin Mısır kütüphânesi’nde (Dârü’l-kütübi’l-Mısriyye) 
bulunan –ki araştırmacı tasnîf no’sunu belirtmemektedir- bir nüshasına dayanarak şârihin, eserini 
Mısır’da kadı iken yazdığını ileri sürmektedir. Bkz. Belal Abdel-Maksoud, “İbnü’l-Fârız ve İsmâil 
Ankaravî’nin Kasîde-i hamriyye Şerhi”, İÜSBE, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), İstanbul 2000, 
s. 29.

365	 Ankaravî, Osmanlı Tasavvuf Düşüncesi: Makāsıd-ı âliyye fî şerhi’t-Tâiyye, (haz. Mehmet Demirci), 
-Şârihin Önsözü-, s. 23-24.

366	 Ankaravî, Osmanlı Tasavvuf Düşüncesi: Makāsıd-ı âliyye fî şerhi’t-Tâiyye, İstanbul 2007. Süley-
man Gökbulut tarafından tanıtılmıştır.[ Süleyman Gökbulut; “İsmâîl Rusûhî Ankaravî, Osmanlı 
Tasavvuf Düşüncesi (Makāsıd-ı Aliyye Fî Şerhi’t-Tâiyye), (haz. Mehmet Demirci), Vefâ Yayınları, 
İstanbul 2007”, Tasavvuf Dergisi, Sayı 22, 2008, s. 378-380]. 

367	 Ankaravî’nin Tâiyye şerhi, Semih Ceyhan ve Ahmet Tanyıldız’ın doktora tez çalışmalarında da 
kısaca değerlendirilmiştir Bkz. Semih Ceyhan, “İsmâil Ankaravî ve Mesnevî Şerhi”, (Basılma-
mış Doktora Tezi), Uludağ Üniversitesi, 2005, s. 214-221; Ahmet Tanyıldız, “İsmâîl Rusûhî-yi 
Ankaravî, Şerh-i Mesnevî (Mecmû’atu’l-Letâyif ve Matmûratu’l-Ma’ârif) Cilt I (İnceleme-Metin, 
Sözlük)”, (Basılmamış Doktora Tezi), Erciyes Üniversitesi, Kayseri, 2010, s. 24-25.



| 79 |

Zeliha Öner

İbnü’l-Fârız Tâiyye’sinin ilk Türkçe tercümesi sayılabilecek Ankaravî’nin 
Türkçe şerhinden sonra da Tâiyye beyitleri Türkçe’ye tercüme edilmiştir.368 
Süleymâniye Kütüphânesi’nde nüshası bulunan “Tâiyye tercemesi” ismiyle 
kayıtlı bu tercümeler şerh kategorisinde değerlendirilmelidir. Şârih ismi, nüsha 
girişinde yer almamakla berâber, hâtime kısmında Mustafa b. Murâd el-Yenişehrî 
ismi okunmaktadır. Tespit ettiğimiz diğer Türkçe tercüme/şerhler şunlardır; 

1- Sül, Mihrişah Sultan, nr. 221, vr. 333. Eser, Türkçe Tâiyye şerhidir. 
İstinsah târihi yer almayan nüsha müellif hattıdır. Müellif ismini tetimme 
kaydında Mustafa olarak okumaktayız. Eserde Kayserî’nin şerhine atıflar 
bulunmaktadır. Müellif ilk 29 varakta vahdet-i vücûd ve seyr u sülûke dâir genel 
mâlumatlar vermektedir. Yazma eserin son varağında, h. 1264’de Mihrişah 
Sultan Kütüphânesine vakfedildiği not edilmiştir. 

2- Manisa İl Halk Kütüphânesi, nr. 1663/4, vr. 46-85. Müstensih ismi 
Alaeddin Hac, istinsah târihi 953/1546 olarak kaydedilmiştir. 

Ankaravî, Hamriyye kasîdesine de bir şerh yazmıştır. Sahîh Ahmed Dede’nin 
naklettiğine göre 1040/1630 yılında yazdığı bu şerh369 Tâiyye şerhini beğenen 
dostları tarafından gelen talepler üzerine yazılmıştır.370 Ankaravî’nin Hamriyye 
kasîdesi şerhinin bir nüshası Viyana Kütüphânesinde 475 numarada kayıtlıdır.371

Ankaravî Şerhi Nüshaları

1- Sül., Bağdatlı Vehbi, 702/2 numarada Şerhu’t-Tâiyye li-İbni’l-Fârız ismiyle 
kayıtlı eser, 190 varak, 27 satır ve ta‘lik bir eserdir. İstinsah târihi, h. 1033 olarak 
belirtilmiştir. Şerhin ilk varağında, Dâvûd Kayserî şerhi kenarında Ankaravî’nin 
kendi hattiyle Tâiyye şerhi müsveddelerinin yer aldığı kaydedilmiştir. 17b’den 
îtibâren başlayan Ankaravî şerhi, sayfa kenarlarında yer alır.

368	 Eserin ulaştığımız tek nüshası, Süleymâniye Kütüphânesi, Nûruosmâniye, 3732 numarada yer al-
maktadır. 222 varak olan nüshada Mustafa b. Murâd el Yenişehrî ismini okumaktayız. Tercümeden 
evvel mütercim, İbnü’l-Fârız’ın hayâtı hakkında bilgiler vermektedir. Bu tercümede Tâiyye be-
yitleri Türkçe’ye aktarılırken şiir formunda aktarılmamış, kısaca şerhedilerek çevirilmiştir. Ferâğ 
kaydında, h. 1138 ramazan ayında tamamlandığı görülmektedir. 

369	 Sahih Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye-Mevlevîlerin Târihi, (haz. Cem Zorlu), İn-
san Yayınları, İstanbul, 2003, s. 298.

370	 Kasîde-yi Hamriyye ve edebiyâtımızdaki şerhleri/etkileri hakkında geniş bilgi için bkz. M. A. Yekta 
Saraç; “Kasîde-i Hamriyye ve Türk Edebiyâtına Tesirleri”, VII. Milletlerarası Türkoloji Kongresi, 
(8 - 12 Kasım) 1999; Süleyman Çaldak; “Câmî’nin Kasîde-yi Hamriyye Şerhi”, Ulusal Eski Türk 
Edebiyâtı Sempozyumu , Adıyaman Üniversitesi, 15-16 Mayıs 2009; Süleyman Deliktaş; Salâhad-
dîn-i Uşşâkî ve Kasîde-i Hamriyye Şerhi, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi, 
1990; Bilal Abdel-maksoud, “İbnu’l-Fârız ve İsmâil Ankaravî’nin Kasîde-i Hamriyye Şerhi”, (Ba-
sılmamış Yüksek Lisans Tezi), İstanbul Üniversitesi, 2000.

371	 Gustav Leberecht Flügel, Die Arabischen Persischen und Türkischen Handschriften der Kaiserli-
ch-Königlichen Hofbibliothek zu Wien, Erster Band [I], Wien, 1865, s. 464.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 80 |

2- Sül., Hacı Mahmûd Efendi, 3422 numarada el-Makāsıdü’l-Aliyye fî 
Şerhi’t-Tâiyye ismiyle kayıtlı eser, 1b-267b varak, 21 satır ve ta‘lik bir eserdir. 
İstinsah târihi, h. 1054 olarak kaydedilmiştir. Eksik bir nüshadır. 

3- Sül., Hacı Mahmûd Efendi, 3348 numarada el-Makāsıdü’l-Aliyye fî 
Şerhi’t-Tâiyye ismiyle kayıtlı eser, 1b- 79b varak, 19 satır ve ta‘lik bir eserdir.

4- Sül., Hâlet Efendi, 220 numarada el-Makāsıdü’l-Aliyye fî Şerhi’t-Tâiyye 
ismiyle kayıtlı eser, 1b-159b varak, 31 satır ve ta‘lik bir eserdir.. Şâbân ayı sonu 
1020 yılında Ankaravî’nin tashih ettiği belirtilmiştir. (bkz. 159b) Nüshanın ilk 
varağında, Ankaravî’nin kendi hattıyla te’lif ettiğine dâir bir not yer almaktadır.

5- Sül., Hâlet Efendi, 322 numarada el-Makāsıdü’l-Aliyye fî Şerhi’t-Tâiyye 
ismiyle kayıtlı eser, 200 varak, 21 satır ve ta‘lik bir eserdir. Müstensihi, Ârif 
Ahmed İbnü’ş-Şeyh Mustafa el-Peçuî şeklinde kaydedilen eserin istinsah târihi, 
10 Zilhicce h. 1103’tür. 

6- Sül., Hâlet Efendi, 221/1 numarada Şerhu’t-Tâiyye li-İbni’l-Fârız ismiyle 
kayıtlı eser, 1b-179b varaktır. İstinsah târihi ve müstensih isminin yer almadığı 
nüshanın 179b varağında şârihin eliyle nüshanın tamamlandığı not edilmiştir. 

7- Sül., Hamîdiye, 654 numarada el-Makāsıdü’l-Aliyye fî Şerhi’t-Tâiyye 
ismiyle kayıtlı eser, 271 varak olan nüshada Ankaravî’nin Hamriyye şerhi de 
yer almaktadır. İlk 1b-248a varak Tâiyye şerhi; 249b ‘den nüshanın son varağına 
kadar Hamriyye şerhi yer almaktadır.

8- Sül., Lala İsmâîl, 159 numarada Şerh-i Tâiyye İbn Fârid ismiyle kayıtlı 
eser, 1b-234a varaktır.

9- Sül., Nâfiz Paşa, 550 numarada el-Makāsıdü’l-Aliyye fî Şerhi’t-Tâiyye 
ismiyle kayıtlı eser, 1b-234a varaktır.

10- Sül., Nâfiz Paşa, 468/2 numarada Şerhu’l-Kasîdeti’t-Tâiyye li-İbni’l-
Fârız ismiyle kayıtlı eser, 317b-326b varak, nesih bir eserdir. İstinsah târihi, h. 
1189’dur. Nüshada, sâdece şerhin mukaddimesi bulunmaktadır. Tâiyye beyitleri 
şerhi yer almamaktadır.

11- Sül., Pertev Paşa, 276M numarada el-Makāsıdü’l-Aliyye fî Şerhi’t-Tâiyye 
ismiyle kayıtlı eser, 1b-178a varak, 25 satır ve nesihdir. İstinsah târihi, h. 1180, 
müstensihi ise Mustafa İbrâhim’dir. 

12- Beyazıd Kütüphânesi’nde, 3661 numarada el-Makāsıdü’l-Aliyye fî 
Şerhi’t-Tâiyye ismiyle kayıtlı eser, 219 varak ve ta‘likdir.

13- Sül., Nûruosmaniye, 4039/3 numarada el-Makāsıdü’l-Aliyye fî Şerhi’t-
Tâiyye ismiyle kayıtlı eser, 40a- 150a varak ve ta‘likdir. İstinsah târihi, h. 1043 
olan nüshanın müstensihi, Muhammed b. Ferhâd el-Bosnevî’dir. 



| 81 |

Zeliha Öner

10. İsmâîl Hakkı Bursevî (ö. 1137/1725) Şerhi

İsmâil Hakkı, XVIII. Yüzyılın en meşhur müellifleri arasında yer almaktadır. 
Rûhu’l-Beyân372 isimli işârî tefsîri, Dîvân373’ında yer alan şiirleri ve pek çok 
eser üzerine yaptığı şerhleri, tuhfe, vâridât, makālât, mektûbât türünde manzum 
ve mensûr çalışmalarıyla birlikte 100’ü aşkın eserin müellifi olması sebebiyle 
Osmanlı düşünce dünyasının en önemli sîmâlarından biridir. Hayatı hakkındaki 
en güvenilir bilgiler, büyük çoğunluğu günümüze ulaşan kendi eserlerinden elde 
edilmektedir. 

İsmâil Hakkı374, 1063/1653’375 de bugün Bulgaristan sınırları içinde yer alan 
Aydos kasabasında doğmuştur.376 1096/1685’de şeyhi Osman Fazlı Efendi’nin 
Bursa’daki halîfesi Sun‘ullah Efendi’nin vefâtı sorasında, onun yerine Bursa’ya 
halîfe olarak tâyin edilmiştir.377 Muhyiddin İbn Arabî’ye duyduğu sevgi 
sebebiyle 1129/1717’de Şam’a gitmiştir. A. Namlı’nın belirttiği üzere, Şam’da 
on kadar eser kaleme alan Bursevî’nin Abdülganî en-Nâblusî ile sigara içmenin 

372	 Arapça te’lif edilen bu tefsîr, 17 cilt olarak Türkçe’ye tercüme edilmiştir. Bkz. İsmâil Hakkı Bursevî, 
Rûhu’l beyan: Kur’ân meâli ve tefsîri = Rûhü’l-beyân fi tefsîri’l-Kur’ân, (redaksiyon H. Kamil 
Yılmaz...[ve öte.] ; tercüme: Ali Namlı, Mustafa Çiçekler), İstanbul: Erkam Yayınları, 2012. 17. c.

373	 Dîvân titiz bir çalışma ile günümüz okuyucusuna sunulmuştur. Bkz. İsmail Hakkı Bursevî, Dîvân, 
(haz. Murat Yurtsever), Bursa: Arasta Yayınları, 2000.

374	 İsmâil Hakkı Bursevî’yi konu alan ilk akademik çalışmanın sâhibi Mehmet Ali Ayni’dir. 1926 yılın-
da, Harward Üniversitesi’nde düzenlenen 6. Milletlerarası Felsefe Kongresi’nde “İsmâil Hakkı’ya 
Âit Kısa Bir Etüd” başlıklı bildiriyle katılan Mehmet Ali Ayni, Bursevî’yi uluslararası bilim dünyâ-
sına tanıtmıştır. Daha sonra “İsmâil Hakkı, Librairie Orientaliste” adlı eseri hazırlayarak Fransa’da 
yayınlamış ve eser daha sonra “Türk Azizleri, İsmâil Hakkı Bursalı ve Rûhü’l-Beyân Müellifi” 
adıyla Türkçe’ye çevrilmiştir. Bkz. Mehmet Ali Ayni, İsmâil Hakkı, Librairie Orientaliste, Paul 
Geuthner, Paris 1933; Mehmet Ali Ayni, Türk Azizleri, İsmâil Hakkı Bursalı ve Rûhü’l-Beyân Mü-
ellifi, Marifet Basımevi, İstanbul 1944. Sakıp Yıldız da Bursevî’nin Rûhü’l-Beyân tefsîri üzerine 
Sorbon Üniversitesi’nde 1972 yılında“L’Exégéte Turc İsmâil Hakkı Burusavî, Sa Vie, Ses Oeuvres 
et La Methode dans Son Tafsir, Rûhu’l-Beyân” adlı bir doktora tezi hazırlamış ve “Türk Müfessiri 
İsmâil Hakkı Bursevî’nin Hayâtı” isimli makāle ile Bursevî’nin eserlerinden yola çıkarak, hayâtı 
hakkında tafsilatlı bilgiler sunmuştur. Bkz. Sakıp Yıldız: “Türk Müfessiri İsmâil Hakkı Bursevî’nin 
Hayâtı”, İslâmî İlimler Fakültesi Dergisi, C. I, Erzurum 1976, s. 103-126. Bursevî hakkında yakın 
dönemde yapılan akademik çalışmalar için bkz. Murat Yurtsever, “Bursalı İsmâil Hakkı Dîvânı 
(İnceleme-Metin”), Uludağ Ü. SBE, (Doktora Tezi), Bursa 1990 [Murat Yurtsever: İsmâil Hakkı 
Bursevî Dîvân, Arasta Yayınları, Bursa 2000.]; Ali Namlı, İsmâil Hakkı Bursevî: Hayâtı, Eserleri 
ve Tarîkat Anlayışı, Marmara Üniversitesi, Doktora Tezi, 2001 [Ali Namlı, İsmâil Hakkı Bursevî 
Hayâtı, Eserleri, Tarîkat Anlayışı, İstanbul: İnsan Yayınları, 2001.] Yaşar Aydemir, “Bursalı İsmâil 
Hakkı’nın Eserlerinden Hareketle Şiir Görüşü ve Şiir Yazma Şekli”, Turkish Studies / Türkoloji 
Araştırmaları, Volume 2/3, Summer 2007, s. 106-121.

375	 İsmâil Hakkı Bursevî, Silsilenâme-i Celvetiyye, İstanbul: Haydar Paşa Hastanesi Matbaası, h. 1291, 
s.107.

376	 Bursevî, age., s.101; Ali Namlı, “İsmâil Hakkı Bursevî”, DİA; XXIII, s. 102.
377	 Ali Namlı, İsmâil Hakkı Bursevî Hayâtı, Eserleri, Tarîkat Anlayışı, İstanbul: İnsan Yay., 2001, s. 

49-50.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 82 |

câiz olup olmadığı tartışmaları sebebiyle aralarının açık olduğu anlaşılmaktadır.378 
Bursevî, 20 Temmuz 1725 târihinde 75 yaşında vefât etmiştir. 

Bursevî, 75 yıllık ömrüne — bir kısmı Arapça olmak üzere — sayıları henüz 
tam olarak tespit edilemeyen, 100’ü aşkın eser sığdırmıştır. Bu eserlerden 
yaklaşık 30’u şerh türündedir. Murat Yurtsever ve Ali Namlı, onun eserlerine 
dâir geniş tasnifler ortaya koymuşlardır.379 İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye kasîdesinin 
sâdece dört beyitini şerhetmiştir. Eserin, İbrâhim Sâfî el-Mudanyevî’ye hediye 
(tuhfe) olarak kaleme alındığı, nüshanın ilk varağının başında belirtilmektedir. 
Bu şerhin ulaşabildiğimiz nüshaları şu şekildedir:

Bursevî Şerhi Nüshaları

1- Süleymâniye Kütüphânesi, Mihrişah bölümünde 189/1 numarada 
Şerh-i Dîbâce-i Kasîde-î Fâriziyye ismiyle kayıtlı, 1b-20b varak, 19 satır, 
ta‘lik ve Türkçe’dir. Bursevî bu şerhi, Sâfi Mudanyevî’ye hediye etmek üzere 
hazırladığını (vr. 1b) belirtir. Nüshanın iç kapağında, “Hâfî Efendi hazretlerinin 
hatt-ı şerîfleridir” ifâdesi yer alır.

2- Süleymâniye Kütüphânesi, Hacı Mahmûd Efendi bölümünde, 2672/1 
numarada Şerhu Evâili Nazmi’s-sülûk l’İbn el-Fârıd şeklinde kayıtlı nüsha, 
1b-19a varak, 21 satır ve ta‘lik bir nüshadır. 

3- Süleymâniye Kütüphânesi, Hüdâi Efendi bölümünde, 466/2 numarada 
Şerh-i Kasîdeti’s-sülûk li-İbni’l-Fârız ismiyle kayıtlı nüsha, 69a-86a varak, 25 
satır ve nesih bir nüshadır. Müstensihi, Muhammed b. Ali (daha bilinen ismiyle 
Yağcızâde)’dir. İstinsah târihi 12 Zilkāde 1187’dir.

4- İstanbul Üniversitesi, Nâdir Eserler Kütüphânesi’nde, NEKTY T02136 
numarada Şerhu Nazmi’s-sülûk ismiyle, 107 varak şeklinde kayıtlı olsa da 107 
varak risâleler mecmuasıdır. Bursevî’’nin şerhettiği Tâiyye’nin ilk 4 beyiti, 
1b-23a varakları arasında yer almaktadır. Müstensihi Muhammed Şükrü, istinsah 
târihi ise h. 1292’dir. 

B. DİĞER ŞÂRİHLER

1) Ebû’l-Hasan Nûreddin Alî b. Yûnus b. el-Fârız, İbnü’l-Fârız’ın kardeşinin 
oğlu olarak zikredilen şârihin, el-Mededü’l-fâiz an Şerhi Dîvân İbni’l-Fâriz380 
ismiyle kaydedilen şerhi hakkında Brockelman, târih kaydı olmadan Kāhire’de 

378	 Ali Namlı, “İsmâil Hakkı Bursevî”, DİA; XXIII, s. 103.
379	 Yurtsever, age, s. 14-113; Namlı, age, s. 161-219
380	 Kütüphâne kayıtlarında bu eser, Ebû’l-Hasan Nûreddin Alî b. Yûnus b. el-Fârız ismi  ile kayıtlıdır. 

Bkz. Köprülü Ktp., Mehmed Âsım Bey, nr. 134. Eser, şârih ismi zikredilmeden neşredilmiştir. 
Bkz. el-Mededü’l-fâiz an şerhi Dîvânı İbni’l-Fârız, Ebü’l-Kāsım Şerefeddin Ömer b. Ali b. Mürşid 
İbnü’l-Fârız, Kāhire: Matbaatü’l-Bâruniyye), 1307.



| 83 |

Zeliha Öner

neşredildiği bilgisini verir. Ancak Kāhire’de neşredilen el-Mededü’l-fâiz an 
Şerhi Dîvân İbni’l-Fâriz nüshasını incelediğimizde Ebû’l-Hasan Nûreddin Alî 
b. Yûnus b. el-Fârız’a dâir herhangi bir kayıt bulunmamaktadır. Eserin, sayfa 
kenarlarında kısa açıklamalar yer almaktadır.381 Bu eserin Türkiye’de bulunan 
ve tespit ettiğimiz tek nüshası şu şekilde kayıtlıdır:

-Köprülü Kütüphânesi, Mehmed Âsım Bey bölümü 134 numarada kayıtlı 
eserin müellifi, Ebu’l-Hasan Nureddin Ebu’l-Hasan Ali b. Yunus b. el-Fârid 
şeklinde belirtilmiştir. Eser, el-Mededü’l-Faiz an şerhi Dîvâni Ömer İbni’l-
Fâriz ismiyle kayıtlıdır. 79 varak, 15 satır olan nüshanın istinsah ve müstensih 
kaydı bulunmamaktadır. Yazma eseri incelediğimizde, İbnü’l-Fârız’ın kızından 
torunu Şeyh Ali’nin Dîbâcesi giriş kısmında yer almaktadır. Müellif ismi olarak 
zikredilen Ebu’l-Hasan Nureddin Ebu’l-Hasan Ali b. Yunus b. el-Fârid ismi ve 
eser ismi olarak kayıtlı ibâre de yazma eserde yer almamaktadır. Eser, katalog 
kayıtlarında da mezkûr şekilde geçmektedir.382

2) Abdüllatîf b. Abdullah es-Suûdî (ö. H. 736)’ye âit olduğu rivâyet edilen 
el-Gaysü’l-ârız fî muâredetî İbni’l-Fârız ismiyle bir Dîvân şerhinin bulunduğu 
belirtilmiştir.383 Araştırmalarımızda böyle bir yazma eser kaydına rastlamadık.

3) Ebü’l-Meâlî Celâlüddin el-Hatîb Muhammed b. Abdirrahmân b. Ömer b. 
Ahmed el-Kazvînî eş-Şâfiî (ö. 739/1338) Arap belâgatı teorisyenidir. Kazvînî’nin 
kaynaklarda adı geçen eserleri arasında, Şerhu’t-Tâiyye li’bni’l-Fârız’ın yer 
aldığı belirtilmektedir.384 

4) Ebu Hafs Ömer bin İshak ibn-Ahmed el- Gaznevî: Müfessir ve fukahânın 
meşhurlarından olup tahsilini Hind ulemâsından olduğu için telif ettiği tefsir 
Sirâcu’l-Hindî ismiyle meşhurdur. Mısır Kâdı’l-kudât’ı Sirâcüddin Ebî Hafs 
Ömer b. İshâk el-Hindî’nin (ö. 773/1372) eserleri arasında Şerh-i Tâiye-i İbn-i 
Fâriz yer alır. Eser, Tâiyyetü’s-suğrâ şerhidir.385 Nâblusî, Tâiyye ve Hamriyye 
şârihlerinden i‘tikād bakımından kötü olan bâzı şerhlerin bulunduğunu 
belirttikten sonra, es-Sirâcü’l-Hindî ismini bunlar arasında zikreder.386

381	 Eserin ilk neşri için bkz. el-Mededü’l-Fa’iz An Şerh Dîvân Seydi Ömer b. el-Fârız, Mısır : [y.y.], 
1218; Diğer neşri için bkz.; el-Mededü’l-fâiz an şerhi Dîvânı İbni’l-Fârız, Mısır: Matbaatü’l-Bârû-
niyye 1307 (96 sayfa). 

382	 Eserin diğer nüshası Kıbrıs Selimiye Kütüphânesi’nde, 131 numarada, 95 varak olarak kayıtlıdır. 
Bkz.; Dünyâ Kütüphânelerinde Mevcut İslam Kültür Târihi ile İlgili Eserler, III, (haz. Ali Rızâ 
Karabulut ve Ahmet Turan Karabulut), Kayseri, tsz., s. 2221.

383	 Abdullah Muhammed Habeşî, Câmiü’ş-şürûh ve’l-havâşî: mu’cemun şâmilün li-esmâi’l-kütü-
bi’l-meşrûha fî’t-türâsi’l-İslâmî ve beyâni şürûhiha, II, Ebûzabî: el-Mecmaü’s-Sekāfî, 2004, s. 
923-924.

384	 İsmail Durmuş, “Hatîb Kazvînî”, DİA, XXV, s. 157.
385	 Ahmet Akgündüz, “Ömer b. İshak Gaznevî”, DİA, XIII, s. 487 vd.
386	 Keşf, 1972, s. 23.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 84 |

5) Îranlı şâir, Fütûhu’l-Haremeyn adlı eserin yazarı, Muhyi-i Lârî (ö. 
933/1526-27)’nin Tâiyye şârihi olduğu rivâyet edilir.387

6) Muhammed b. Takiyüddin b. Muhammed el-Züheyrî ed-Dımaşkî (ö. 
1076/1665)’nin el-Ezhârü’s-seniyye fi’l-kutbi’l-Fârıziyye isimli eser, İbnü’l-
Fârız Dîvân’ı üzerine yapılmış şerhler arasında zikredilmektedir. 388

7) Muhammed İbn Ebî Bekr b. el-Züheyrî eş-Şâfiî (1076/ 1665-1666) adına 
Leipzig Kütüphânesi 537 numarada, Zuhru’l-ezhârü’s-seniyye fî’l-kusûd el-
Fârıziyye (ve el-Zuhûr (ezhâr) es-seniyye fî’l-kusûd el-Fârıziyye) ismiyle kayıtlı 
yazma nüshada, kasîde beyitlerinin son harfine nisbetle, “et-Tâiyye es-suğrâ, 
Hâiyye, Râiyye, Mîmiyye, Hemziyye, Fâiyye, Kāfiyye, Râiyye” kasîdelerinin 
şerhi yer almaktadır. 149 varak olan nüshanın 120a-120b ve 121a-121b sayfalarında 
boşluk bulunmaktadır. Eser, 26 satır, nesih ve Arapça’dır. 

8) Muhammed Zeynelâbidîn (sıbtu’l-ârifi billah Şeyh Ali el-Marsafî olarak 
tanınır) (ö. 963/1555-1556), Mukaddimetü şerh-i Nazmi’s-sülûk ismiyle küçük 
bir risâle yazmıştır. Bu risâle, Süleymâniye’de Köprülü Ktp., Fâzıl Ahmed Paş, 
1593/13 numarada kayıtlıdır.389 105a-117a varak, 21 satır, nesih ve Arapça olan 
eser, Tâiyye kasîdesine genel bir giriş niteliği taşır. Kütüphâne kayıtlarında, 
Muhammed Muhammed Zeynelâbidîn’e âit İbnü’l-Fârız’ın Yâiyye Kasîdesi390 
ve Hamriyye Kasîdesi şerhi391 bulunmaktadır. Şârih, Tâiyye kasîdesini 
şerhetmemiştir. Brockelmann’ın Muhammed b. Muhammed el-Gamrî Sıbt 
el-Marsafî ( ö. 963/ 1556) şeklinde aktardığı şârihin eserini, el-Fethü’l-Mekkî 
el-Fâiz ismiyle zikreder. Nüshalarını ise şöyle aktarır: Berlin 7721-7722; 
İskenderiye 135, Edeb nr. 1; Kāhire 268/3.392 

387	 “Hayâtına dâir fazla bilgi yoktur. Nisbesinden Basra körfezindeki Lâr adasından olduğu anla-
şılmaktadır ve muhtemelen burada doğmuştur. Gençliğinde Şîraz’a giderek Celâleddin ed-Dev-
vânî’nin öğrencisi oldu. Bâzı kaynaklarda Devvânî’nin ondan ders aldığı belirtiliyorsa da bunun 
aksi söz konusu olmalıdır. Felsefe bilgisini İbnü’l-Fârız’in et-Tâiyyetü’l-kübrâ adlı kasîdesine yap-
tığı şerhte gösterdiği kaydedilir.” Bkz. Adnan Karaismâiloğlu, “Muhyî-i Lârî”, DİA, XXXI, s. 81. 

388	 C. Brockelmann, GAL, Supplementband I, Leiden: Brill, 1937, s. 463.
389	 el-Marsafî’nin Avrupa Kütüphânelerindeki nüshası için bkz. Giuseppe Scattolin, “Towards a Cri-

tical Edition of Ibn al-Fārid’s Diwān”, Annales Islamologiques, 35, Institut Français d’archéologie 
Orientale, (2001), p. 535.

390	 Süleymâniye Ktp., Serez bölümü, 1509 numarada Fethü’l-Mekki’il-Fâiz Şerh Yâiyye İbni’l-Fâriz 
şeklinde kayıtlı yazmanın müstensihi İbrâhim b. Muhammed’dir. Eser, 1b- 96a varak ve Arapça’dır. 
Tetimme kaydında müstensih, müellif hattından istinsah ettiğini belirtmektedir. (Bkz. 96a)

391	 Sıbtü Marsafî’nin bu eseri, Leipzig Ktp., 542 numarada Kitâbu’l-zücâc el-Billûriyye Şerh Kasîde-
ti’l-Hamriyye ismiyle kayıtlıdır. Yazma 21 varak, 23 satır, nesih ve Arapça’dır. 

392	 C. Brockelmann, Muhammed Fehmî Hicâzî, Târihu’l-edebi’l-Arabî, (Üçüncü Kısım: 5-6), Hey’e-
tü’l-Mısriyyetü’l-Amme, Kāhire, 1993, s. 80; C. Brockelmann, GAL, Supplementband I, Leiden: 
Brill, 1937, s. 463 ( 462-465).



| 85 |

Zeliha Öner

Dârü’l-kutubu’l-Mısriyye’de yer alan nüshalar şöyledir: 

-Edeb 1566, Muhammed b. Muhammed Sıbt el-Marsafî, Fethü’l-Mekkî el-
fâiz şerh Yâiyye İbni’l-Fârız; 

-Edeb 8764, el-Zücâcü’l-billûriyye fî şerh Kasîdeti’l-Hamriyye şeklinde 
kayıtlıdır.  

9) Abdurrahmân b. Muhammed el-‘Alîmî (ö. 937/1530-1531), Şerh Dîvân 
İbni’l-Fârız isimli eserin nüshaları, Mûsul 152, nr. 24 (Brockelmann, III, 
75)393 Brockelmann, Yâiyye kasîdesi şerhlerini aktarırken de Abdurrahmân b. 
Muhammed el-‘Alemî (ö. 937/1530-1531)’nin ismini zikreder. Bir nüshasının 
Berlin 7724 numarada kayıtlı bulunduğunu söyler.394 

10) Bûrînî (ö. 1024/1615) Şerhi Hasan b. Muhammed b. Muhammed b. El-
Hasan b. Ömer b. Abdurrahmân es-Safûrî, Dımaşk asıllıdır ve Bedreddin el-
Bûrînî lakabı ile meşhurdur. Tâiyye dışında, Dîvân’ın tamâmını şerhetmiştir. 
Bûrînî, “lugavî şerhler” kategorisinde en kuşatıcı İbnü’l-Fârız şârihidir. Dil 
bilimcilerin ilgisini çeken bu şerhin nüshalarına muhtelif kütüphânelerde 
rastlamak mümkündür. Bûrînî’nin şerhi, Nâblusî şerhi ile birlikte Raşîd b. Gālib 
ed-Dahdah tarafından neşredilmiştir.395

Bûrînî Şerhi Nüshaları:

-Süleymâniye Kütüphânesi, Ayasofya, 4074 numarada el-Bahru’l-fâiz fî 
şerhi Dîvâni İbni’l-Fârız ismiyle kayıtlı nüsha 1b-230a varaktır. 

- Sül., Esad Efendi, nr. 2785, vr. 1b-139b. Eksik bir nüshadır. 

- Sül., H. Hüsnü Paşa, nr. 988, Şerh-i Dîvân İbni’l-Fârız ismiyle kayıtlı nüsha, 
vr. 1b-217b. İstinsah târihi h. 1074, müstensihi, Ahmed b. Hasan’dır. 

- Sül., Kılıçali Paşa, nr. 803, vr. 1b-224a, müstensihi Ali b. Muhammed Kudsî 
olan nüshanın istinsah târihi h. 1092’dir. 

- Sül., Lâleli, nr. 1818, vr. 1b-224a, müstensihi Muhammed b. Pîr Ahmed olan 
nüshanın istinsah târihi, h. 1090’dır.

- Sül., Lâleli, nr. 1396, et-Tâiyyetü’s-sugra beyitlerinin yer aldığı bu nüsha 
eksik bir nüshadır. 

393	 Carl Brockelmann, Muhammed Fehmî Hicâzî, Târihu’l-edebi’l-Arabî, (el-Kısmu’s-sâlis 5-6), 
Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Amme, Kāhire, 1993, s. 75; Abdullah Muhammed Habeşî, Câmiü’ş-şürûh 
ve’l-havâşî: mu’cemun şamilün li-esmai’l-kütübi’l-meşruha fî’t-türasi’l-İslâmî ve beyâni şüruhiha, 
II, Ebûzabî: el-Mecmaü’s-Sekāfî, 2004, s. 923-924.

394	 Carl Brockelmann, Muhammed Fehmî Hicâzî, Târihu’l-edebi’l-Arabî, el-Kısmu’s-sâlis 5-6, Kāhi-
re: Hey’etü’l-Mısriyyeti’l-Amme, 1993, s. 80.

395	 Bkz.  Şerhu Dîvâni İbni’l-Fârız, Kāhire: el-Matbaatü’l-Ezheriyye, h. 1320



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 86 |

- Sül., Reîsülküttap, nr. 951, vr. 1b-406a, müstensihi, Yûsuf b. Ebu’l-Feth olan 
nüshanın istinsah târihi, h. 1022.

- Sül., Reîsülküttap, nr. 829, vr. 1b-315b, müstensihi, Muhyiddin es-Saltî olan 
nüshanın istinsah târihi, h. 1089.

- Sül., Serez, nr. 2601, vr. 1b-119a, müstensihi Ahmed b. Ali b. Ahmed olan 
nüshanın istinsah târihi, h. 1037.

- Sül., Yeni Câmî, nr. 969, vr. 1b-272b, müstensih ismi yer almayan nüshanın 
istinsah târihi, h. 1040.

- Sül., Nûruosmâniye, nr. 3970, vr. 1b-332b .

- Sül., Nûruosmâniye, nr. 3971, vr. 1b-419a.

- Sül., Köprülü Ktp., Fâzıl Ahmet Paşa, nr. 735M, vr, 1a-324b, müstensih 
isminin yer almadığı nüshanın istinsah târihi, h. 1010. 

- Sül., Köprülü Ktp., Fâzıl Ahmet Paşa, nr. 1257, vr. 98, müstensihi 
Muhammed b. Ebü’s-Safa  olan nüshanın istinsah târihi h. 1056.

- Berlin Kütüphânesi’nde İbnü’l-Fârız Dîvân’ı şerhinin bir nüshası 7718 
numarada kayıtlıdır. 

- İngiltere Kütüphânesi’nde Şerh ed-Dâliyye li-İbni’l-Fârız isimli nüsha OR 
9199/3, fiş no: 44280 numarada kayıtlıdır. İstinsah târihi, 1000/1592’dir. 

------------------Şerh Dîvân İbni’l-Fârız isimli yazma OR 3700, fiş no:29692-
97 numarada kayıtlıdır. İstinsah târihi, 1061/1651’dir.

------------------Şerh Dîvân İbni’l-Fârız isimli yazma OR 9414, fiş no: 29990-
02 numarada kayıtlıdır. İstinsah târihi, 1262/1848’dir. 

-----------------Şerh et-Tâiyyeti’l-sugrâ isimli yazma OR 9199, fiş no: 44280 
numarada kayıtlıdır. İstinsahtârihi, 1000/1592’dir.

- Zâhiriyye Kütüphânesi (Dımaşk), 7551 numarada el-Bahrü’l-Fâiz fî şerhi 
Dîvân İbni’l-Fâriz ismiyle kayıtlı nüshanın istinsah târihi h. 1046, müstensihi, 
Abdurrahmân b. Muhammed b. El-Keyyâl’dir. 

- Zâhiriyye, 1509 numarada el-Bahrü’l-Fâiz fî şerhi Dîvân İbni’l-Fâriz 
ismiyle kayıtlı nüshanın istinsah târihi h. 1051, müstensihi ise, Ramazân b. 
Mûsâ el-Atîfî’dir.

- Zâhiriyye, 17379 numarada el-Bahrü’l-Fâiz fî şerhi Dîvân İbni’l-Fâriz 
ismiyle kayıtlı nüshanın istinsah târihi h. 1064, müstensihi, Hüseyin el-
Hamevî’dir. 



| 87 |

Zeliha Öner

- Zâhiriyye, 16728 numarada el-Bahrü’l-Fâiz fî şerhi Dîvân İbni’l-Fâriz 
ismiyle kayıtlı nüshanın istinsah târihi h. 1089, müstensihi, Muhammed b. Ali 
el-Trâblusî’dir. 

- Zâhiriyye, 14484 numarada el-Bahrü’l-Fâiz fî şerhi Dîvân İbni’l-Fâriz 
ismiyle kayıtlı nüshanın istinsah târihi h. 1094, müstensihi, Hasan b. Abdullah 
el-Hanefî er-Rifâî el-Kādirî’dir. 

- Zâhiriyye, 7622 numarada el-Bahrü’l-Fâiz fî şerhi Dîvân İbni’l-Fâriz 
ismiyle kayıtlı nüshanın istinsah târihi h. 1141, müstensihi, Ahmed b. Osman 
el-Hamevî’dir.

- Zâhiriyye, 4261 numarada Şerhu Tâiyyeti İbni’l-Fârız es-sugrâ ismiyle 
kayıtlı nüshanın istinsah târihi h. 1002, müstensihi, Hasan b. Muhammed el-
Bûrînî’dir. 48 varak, 19 satırdan oluşan nüsha müellif hattıdır. 

- Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye (Kāhire), Teymûr-Şiir bölümünde 489 numarada 
kayıtlı nüsha 60 varaktır. İstinsah târihi, h. 1081’dir. 

- Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye, Teymûr-Şiir bölümünde 361 numarada kayıtlı 
nüsha 160 varaktır. İstinsah târihi ve müstensih ismi kaydedilmemiştir. 

- Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye, Teymûr-Şiir bölümünde 676 numarada kayıtlı 
nüsha 310 varaktır. İstinsah târihi h. 1105, müstensih, Muhyiddin-ed-Dımaşkî’dir. 

11) Abdullah Bosnevî (ö. 1054/1644)’nin396 eserlerinden olan Kurratü 
Ayni’ş-şühûd ve mir’âtü Arâyisi Me’âmi’l-Gaybi ve’l-cûd isimli te’lif, literatürde 
İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye şerhi olarak bilinmektedir. Abdullah Kartal, yüksek lisans 

396	 “İkinci dönem Melâmîler’i olarak bilinen Bayrâmî Melâmîleri’nin önde gelen temsilcilerinden 
biri olan Abdullah Bosnevî, Şeyh Abdülmecid Halvetîden de istifâde etti. Daha sonra Mısır’a, 
oradan da hacca gitti. İlmî ve tasavvufî konulara hâkimiyeti sâyesinde bir taraftan tasavvuf dü-
şüncenin, öte yandan Melâmîliğin bu bölgelerde tanınıp yayılmasında etkili oldu. Hac dönüşü bir 
müddet Şam’da kalarak burada Muhyiddin İbn Arabî’nin kabri yanında münzevî bir hayat sürdü. 
Daha sonra Konya’ya geldi. Konya’da vefât etti ve Sadreddîn-i Konevî’nin yanına defnedildi. 
Abdullah Bosnevî’nin tasavvufî düşünce açısından en önemli özelliği, Fusûsu’l-hikem’i tercüme 
ve şerhetmiş olmasıdır” Daha fazla bilgi için bkz. Mustafa Kara, “Abdullah Bosnevî”, DİA, I, s. 
87; M. Tâhir. “Abdullah Bosnevî”, Sebîlürreşad, sy. 137 (Rebîülevvel 1326), s. 104-105; Abdül-
bâki Gölpınarlı. Melâmîlik ve Melâmîler, İstanbul, 1931, s. 79; Brockelmann, GAL Suppl, II, s. 
793; Bosnevî hakkındaki ilk uluslararası sempozyum, 24-25 Mayıs 2013’de Bosna’da yapılmıştır. 
“Uluslararası 1. Abdullah Bosnavî Sempozyumu” ismi ile gerçekleşen bu sempozyum bildirileri 
henüz basılmamıştır.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 88 |

tezinde397 ve kaleme aldığı makālede398 bu eseri İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye şerhi 
olarak takdîm etmektedir.399 Ancak yazma nüshalarını incelediğimizde, eserin 
ilk varağında “İbn Arabî’nin Tâiyye kasîdesi şerhidir” ifâdesi görülmektedir. 
Şerhedilen beyitleri incelediğimizde de İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye kasîdesi 
beyitlerinin bu eserde yer almadığını, kesin bir şekilde ifâde edebiliriz. Nitekim, 
2010 yılında Beyrût’da yayınlanan neşri de aynı şekilde, Abdullah Bosnevî’nin 
İbn Arabî’nin Tâiyye kasîdesine yazdığı şerh olduğunu göstermektedir.400 

Tespit ettiğimiz nüshalar şunlardır:

- Süleymâniye Kütüphânesi, Şehit Ali Paşa bölümü, 1226 numarada Kurratü 
Ayni’ş-şühûd ve mir’âtü Arâyisi Me’âni’l-Gaybi ve’l-cûd ismiyle kayıtlı yazma, 
1b-141b varak, 29 satır, nesih ve Arapça’dır. İstinsah târihi Şevval ayı sonu, h. 
1099 senesidir. Nüshanın ilk varağında “Bu, Şeyhü’l-Ekber’in Tâiyye Şerhidir” 
ifâdesi yer almaktadır.

- Sül., Âşir Efendi, 161 numarada Kurratü Ayni’ş-şühûd ve mir’âtü Arâyisi 
Me’âni’l-Gaybi ve’l-cûd ismiyle kayıtlı Arapça yazma, 1b-181a varak, 25 satırdır. 
İstinsah târihi, Rabiülevvel ayı başları h. 1053 senesidir. 

397	 Abdullah Kartal, Bosnevî’nin mezkur eseri için “Bosnevî, en hacimli eserlerinden birisi olan ve İb-
nü’l-Fârız’ın Tâiyye kasîdesini yanlışlık1a İbn Arabî’ye atfettigi bu eserde İbn Arabî’nin en önemli 
eseri ve Fusûs’un şiirdeki kardeşi olduğunu ifâde ederek Üstâdına duydugu sevgi sebebiyle kal-
bine şerhetme arzusunun doğduğunu ve bunun üzerine şerhettigini söyler.” Bkz. Abdullah Kartal, 
“Abdullah Bosnevî’nin Merâtib-i Vucûd ile İlgili Bir Risalesi”, (Yüksek Lisans Tezi), Marmara 
Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 1996, s. 14. Kartal, eserin dokuz bölümden oluştuğunu 
belirttikten sonra Bosnevî’nin “İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye kasîdesini genişçe şerhederek vahdet-i vücû-
dun nesirdeki en mükemmel eseri Fusûs’un şarihi ünvânının yanında nazımdaki en iyi şiiri Tâiyye 
kasîdesinin şârihi unvânını almayı da hak etmiştir.” Bkz. aynı tez çalışması, s. 15.

398	 Abdullah Kartal, “Bursa’da Bosnalı Bir Melâmî Abdullah Bosnevî Hayâtı, Eserleri ve Bir Kasî-
desi”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 1994, cilt: VI, sayı: 6, s. 297-311 [Kartal, 
Bosnevî’nin İbnü’l-Fârız ile olan irtibâtını şu cümlelerle özetler: “Bosnevî, düşüncesinin derinlik 
ve özgünlüğünü sanat ve edebiyat ile birleştirerek kâmil bir sûfînin düşünce dünyâsını yansıtması 
bakımından büyük bir önem taşımaktadır. Şerhettiği İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye Kasîdesi için “Fusûs’un 
şiirde kardeşidir” diyerek önem atfettiği bu esere belki bir nazîre olarak Fusûs şerhinin sonuna aynı 
konuları ihtivâ eden bir kasîde yazmıştır. Böylece hem Fusûs, hem İbnü’l-Fârız’ın kasîdesini şer-
hedip hem de bu konuları manzum olarak ele almakla İbn Arabî ve İbnü’lFârız’ı kendi kimliğinde 
cemetmeyi amaçlamış olabilir.”] bkz. Abdullah Kartal, “Bursa’da Bosnalı Bir Melâmî Abdullah 
Bosnevî Hayâtı, Eserleri ve Bir Kasîdesi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1994, 
cilt: VI, sayı: 6, s. 311; Bu makāle referans alınarak, yüksek lisans ve doktora tezlerinde yanlış bilgi 
tekrâr edilmiştir. Misal olarak Bkz. Semih Ceyhan, “İsmâil Ankaravî ve Mesnevî Şerhi” , (Basılma-
mış Doktora Tezi), Uludağ Üniversitesi, 2005, s. 216. 

399	 İbn Arabî’nin “tâ” kāfiyeli beyitlerini şerheden Abdullah Bosnevî’nin bu eserini, “İbnü’l-Fârız’ın 
Tâiyye Şerhi” olarak takdim eden diğer akademik çalışmalar için bkz. Mâlik Bankır, “Te’lif ve 
Tercüme Bir Eser: Şerh-i Cezîre-i Mesnevî”, A.Ü. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi (Prof.
Dr. Şinâsi Tekin Özel Sayısı), sayı 27, Erzurum, 2005, s. 157; 

400	 Abdullah Bosnevî, Kurretü ayni’ş-şühûd ve mirât arâisi meâni gaybi ve’l-vücûd ( Şerhü’t-Tâiyyeti 
li’ş-Şeyhi’l-Ekber Muhyiddin İbni’l-Arabî), (thk. Ahmed Ferîd el-Mezyedî), Beyrût: Dâru’l-kutu-
bi’l-ilmiyye, 2010 (480 sayfa).



| 89 |

Zeliha Öner

- Sül., Râgıp Paşa, 706 numarada Kurratü Ayni’ş-şühûd ve mir’âtü Arâyisi 
Me’âni’l-Gaybi ve’l-cûd ismiyle kayıtlı eserin müellifi Kayserî olarak kaydedilse 
de diğer Bosnevî nüshaları ile kıyasladığımızda, İbn Arabî’nin Tâiyye şerhi 
olduğu görülür. İstinsah târihi h. 1031’dir. 

- Beyazıd Devlet Ktp., Veliyüddin Efendi, 1708 numarada Kurratü Ayni’ş-
şühûd ve mir’âtü Arâyisi Me’âmi’l-Gaybi ve’l-cûd ismiyle kayıtlı yazmanın 
istinsah târihi h. 1031’dir. 240 varaktır.

12) Kemâl Paşazâde Şemseddin Ahmed b. Süleyman (873-940/1468-1543)401 

Hamriyye402 kasîdesi şârihidir. Şerhin nüshaları şunlardır:

-	 Zâhiriyye Kütüphânesi, 45T (ت) ( ف م/م/)53 numarada kayıtlı nüsha, İbnü’l-
Fârız’ın Hamriyye Kasîdesi’nin şerhidir. İstinsah târihi ve müstensih ismi 
kaydedilmemiştir. Nüsha, mikrofilm şeklindedir. 

-	 Zâhiriyye Kütüphânesi, 23(ت)13538 numaralı nüsha, Hamriyye şerhidir. 
İstinsah târihi ve müstensih ismi kaydedilmemiştir.

-	 Zâhiriyye Kütüphânesi, 1(ت)14469 numarada kayıtlı nüsha, Hamriyye 
şerhidir. 19 varak, 17 satır’dır. İstinsah târihinin belirtilmediği nüshanın 
müstensihi, Ahmed b. Muhamed’dir. 

-	 Zâhiriyye Kütüphânesi, 654/(م/ ش  -numarada kayıtlı nüsha Şerhu’l (م 
kasîdeti’l-Hamriyye li-İbni’l-Fârız ismiyle kayıtlıdır. İstinsah târihi ve 
müstensih ismi kaydedilmemiştir.

-	 Dâru’l-kutubu’l-Mısriyye, Teymûr Arabi Tasavvuf bölümünde, 80 
numarada kayıtlı eser, 43 varak, 18 satırdan oluşan yazma h. 1034 
târihlidir. 

-	 İskenderiye Kütüphânesi, 462 numarada Şerhu’l-kasîdeti’l-
Hamriyye ismiyle kayıtlı nüshanın istinsah târihi ve müstensih kaydı 
bulunmamaktadır. Eser, mecmûa içerisinde 27b-39b arasında bulur. 

13) İdrîs-i Bitlîsî403 (861-926/ 1457-1520) Kasîde-i Hamriyye Şerhi’ni 
Osmanlı sarayında gördüğü iyiliklere teşekkür olarak, mukaddimesinde yirmi 

401	 Mahmut Kaya, “İbn Kemâl’in düşünce târihimizdeki yeri ve varlık anlayışı”, Türk Târihinde ve 
Kültüründe Tokat Sempozyumu, Ankara 1987, s. 598. Kemâl paşazâde’nin verdiği fetvânın ge-
niş bir değerlendirmesi için bkz. Hüseyin Atay, “İlmî bir tenkit örneği olarak İbn Kemâlpaşa’nın 
Muhyiddin b. Arabî hakkındaki fetvası”, Şeyhülislâm İbn Kemâl Sempozyumu, Ankara 1989, s. 
263-277.

402	 İbn Kemâl Ahmed Şemseddin Kemâlpaşazâde, Şerhu Hamriyyeti İbni’l-Fârız li-İbn Kemâl Paşa 
el-Hanefî, (thk. İdrîs Makbûl Kasûrî), İrbid: Alemü’l-Kütübi’l-Hadîs, 2011; Himmet Konur, 
“Kemâl Paşa-zâde’nin Kasîde-i Hamriyye şerhi: edisyon kritik ve tahlil”, (Basılmamış Yüksek 
Lisans Tezi), Dokuz Eylül Üniversitesi, 1992. 

403	 İdrîs-i Bitlisî hakkında bilgi için bkz.; Mehmet Bayrakdar, Bitlisli İdris, Ankara, 1991, s. 1-30; 
Abdülkadir Özcan, “İdrîs-i Bitlisî”, DİA, XXI, s. 485-488; Hicâbî Kırlangıç, İdrîs-i Bidlisî Selim 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 90 |

beyitlik bir mesnevî ile methettiği Şehzâde Ahmed (1466-1513)’e takdîm etmek 
üzere 909/1503 yılında Farsça olarak kaleme almıştır. İdrîs-i Bitlîsî aynı zamanda 
Fusûs şârihidir.404 Bitlîsî’nin Hamriyye şerhinin iki nüshası mukāyese edilerek, 
muhtevâsı hakkında bilgiler verilmiştir.405 Bu şerhin iki nüshası şunlardır:

- Süleymâniye Kütüphânesi, Ayasofya bölümü, 4092/1 numarada kayıtlı olup, 
1b-82a varak, 11 satır nesih ve Farsça olan eser, Kitâb-ı Şerh-i Kasîde-i Hamriyye 
der Tasavvuf ismiyle kayıtlıdır. Müellif ismi Molla Câmî olarak kaydedilse de 
eser, İdrîs-i Bitlîsî’ye âittir.

- Millet Kütüphânesi, Ali Emîrî, Farsça 134 numarada, Şerh-i Kasîde-i 
Hamriyye ismiyle kayıtlıdır. 68 varak, 11 satırdan oluşmaktadır. 

14) Alî b. Şihâbüddin Hasan b. Muhammed el-Hemedânî (714-786/ 1314-
1385), Meşâribü’l-ezvâk ismiyle Hamriyye kasîdesini Farsça olarak şerhetmiştir. 
İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Hamriyye’sinden otuz iki beytin şerhi olan bu risâleyi 
Muhammed Riyâz (Ferheng-i Îrân-zemîn, XX [Tahran 1353 hş./1974], s. 266-
315) ve Muhammed Hâcevî (Tahran 1362 hş.) yayımlamışlardır.406 Türkiye 
Kütüphânelerin’de bulunan nüshaları şunlardır:

- Süleymâniye Kütüphânesi, Ayasofya, 2873/5 numarada kayıtlı bulunan 
eser Meşâribü’l-Ezvâk ismiyle kayıtlıdır. 324a-341a varaktır.

- Sül., Ayasofya, 2073 numarada kayıtlıdır. 1b- 58a varaktır. Eser, diğer 
nüshalardan farklı olarak Meşârikü’l-ezvâk ismi ile kaydedilmiştir. 

- Sül., Esad Efendi, 3676/21 numarada kayıtlıdır. İstinsah târihi 1013/1605 
olan yazma, 130a-139a varaktır.

- Sül., Fâtih, 791/2 numarada kayıtlı yazma , 45b-82b varaktır.

- Sül., Lala İsmâil, 167/1 numarada kayıtlı, 1b-29b varak olan nüshanın 
müstensihi, Muhammed Emin Kadı’dır. İstinsah târihi h. 1040’dır.

- Sül., Lâleli bölümünde, 3745/10 numarada kayıtlı nüsha, 131b-146b varaktır.

- Sül., Reşid Efendi, 1461M/9 numarada kayıtlı eser, 110b-115b varaktır

Şah-nâme, Ankara, 2001, s. 5-15; Orhan Başaran, “İdrîs-i Bitlîsî’nin Heşt Bihişt’inin Hâtime’si 
(Metin-İnceleme-Çeviri)”, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi, Erzurum, 2000, s. 
10-25; Orhan Başran, “İdrîs-i Bitlisî Hakkında Bâzı Yeni Bilgiler”, Akademik Araştırmalar Dergisi, 
sy. 14, (2002), İstanbul, s. 201-208.

404	 Sül., Şehid Ali Paşa, nr. 1437, 88 vr.
405	 Bitlisî’nin Hamriyye şerhinin iki farklı nüshasının mukāyese edildiği makāle için bkz.; Orhan Ba-

şaran, “İdrîs-i Bitlisî’nin Şerh-i Kasîde-i Hamriyye’si ve İki Yazma Nüshası”, Nüsha: Şarkiyat 
Araştırmaları Dergisi, IV, sayı: 12, 2004, s. 7-15. 

406	 Tahsin Yazıcı, “Emîr-i Kebîr Hemedânî”, DİA, XVII, s. 187.



| 91 |

Zeliha Öner

- Süleymâniye Ktp, Şehid Ali Paşa bölümü, 2794/18 numarada kayıtlı eser, 
392b-409a varaktır.

- Burdur İl Halk Kütüphânesi’nde, 1870-04 numarada eser, 98a-105b, 23 satır, 
ta‘lik bir yazmadır.

15) Celâleddîn-i Suyûtî (911/1505), İbnü’l-Fârız’ın Yâiyye kasîdesini 
şerhetmiştir. Nâblusî, İbnü’l-Fârız Dîvân’ı mukaddimesinde bu eserden 
bahseder.407 Eser, neşredilmişir.408

- Zâhiriyye Kütüphânesi, 6863ت  numarada el-Barkü’l-Vâmid fî şerhi Yâiyye 
İbni’l-Fâriz ismiyle kayıtlı nüshanın istinsah târihi, müstensihi, belirtilmemiştir. 

- Zâhiriyye Kütüphânesi, 5557 numarada el-Barkü’l-Vâmid fî şerhi Yâiyye 
İbni’l-Fâriz ismiyle kayıtlı nüshanın istinsah târihi h. 1163, müstensihi, Ahmed 
el-Hûtilî [اوحلتلي] el-Mâlikî’dir. 

- Zâhiriyye Kütüphânesi, 9634ت  numarada el-Barkü’l-Vâmid fî şerhi Yâiyye 
İbni’l-Fâriz ismiyle kayıtlı nüshanın istinsah târihi, müstensihi, belirtilmemiştir.

- Zâhiriyye Kütüphânesi, 175896ت numarada el-Barkü’l-Vâmid fî şerhi 
Yâiyye İbni’l-Fâriz ismiyle kayıtlı nüshanın istinsah târihi, belirtilmeyen 
nüshanın müstensihi, Şemseddin Muhammed b. Muhammed el-Meydânî eş-
Şâfiî’dir.

- Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye (Kāhire), 881 Şiir-Teymûr Arabî’de el-Barkü’l-
Vâmid fî şerhi Yâiyye İbni’l-Fâriz ismiyle kayıtlı nüsha, 19 varak, 25 satırdır. 
İstinsah târihi h. 1084; müstensih Muhammed b. Ahmed b. Ebî Abbas el-Harîsî 
eş-Şâfiî’dir.

- Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye (Kāhire), 80 Tasavvuf-Teymûr Arabî’de 
kayıtlı nüsha, 43 varak, 18 satırdır. İstinsah târihi h. 1034; müstensih ismi 
kaydedilmemiştir.

- Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye (Kāhire), 224 Edeb Arabî’de kayıtlı nüsha, 27 
varak, 21 satırdır. İstinsah târihi ve müstensih ismi kaydedilmemiştir.

- Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye (Kāhire), 1566 Edeb Arabî’de kayıtlı nüsha, 108 
varak, 23 satırdır. İstinsah târihi ve müstensih ismi kaydedilmemiştir.

***

407	 Nâblusî, age, Zâhiriyye: 8285, vr.4a (Mukaddime)
408	 Celâleddin Suyûtî, el-Barku’l-vâmid fî şerhi Yâiyyeti İbni’l-Fârid, (thk. Hişâm el-Şuveykî ve Gui-

seppe Scattolin), Kāhire: Dâru’l-kutub ve’l-vesâik, 2011. 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 92 |

Katalog kayıtlarında Tâiyye’nin anonim şerhleri de zikredilmiştir.409 Ayrıca, 
kütüphâne kayıtlarında tespit ettiğimiz, ancak meşhur olmayan İbnü’l-Fârız 
şârihleri de bulunmaktadır.410 

Osmanlı döneminde yaşayan önemli şahsiyetlerin tercüme-i hâline yer 
veren eserleri incelediğimizde, İbnü’l-Fârız kasîdelerinin ezberlenmesi ve 
bilinmesinin bir meziyet olduğu görülmektedir. Yahyâ Çelebî İbn Emîn 
Hamza Nûreddin Bey’in İbnü’l-Fârız kasîdelerinde mâhir olduğu411 bilgisinin 
zikredilmesi, bu minval üzeredir. Öyle ki, şâirler İbnü’l-Fârız’dan esinlenerek 
beyitler nazmetmişlerdir. Misal olarak İbrâhim Gülşenî (940/1533), İbnü’l-
Fârız’a âit et-Ta’iyyetü’l-Kübrâ’nın etkisi altında yazdığı şiirlerinden oluşan 
5000 beyitlik Arapça Dîvân’a sâhiptir. Bu Dîvân’ın tek nüshası Ankara’da Dil 
ve Târih-Coğrafya Fakültesi Kütüphanesi’ndedir.412 Ayrıca, Ankaravî, Kāşânî, 
Kayserî, Bursevî gibi pek çok sûfî, te’lif ettikleri diğer eserlerinde de İbnü’l-
Fârız beyitlerinin istişhâdı ile îzahlarda bulunmuşlardır.413 

409	 Misal olarak bkz. Philip K. Hitti, Nabih Amin Fâris, Butrus Abd-al-Mâlik, Descriptive Catalog of 
the Garrett Collection of Arabic Manuscripts in the Princeton University Library, V, Princeton: 
Princeton University, 1938, s. 20, 59.

410	 Kütüphâne kayıtlarında tespit edebildiğimiz nüshalar şu şekildedir: 
	 * Zâhiriyye Kütüphânesi, (ت)7757 numarada, Şerhu’l-minhati’l-âriziyye ala’l-elgāzi’l-fâriziyye 

/ Şerhu’l-elgāzi İbni’l-Fârız ismiyle kayıtlı eserin müellifi, Hüseyin b. Abdullah el-Memlûk (ö. 
1034/1625)’tür. 85 varaktan oluşan şerhin istinsah târihi, h. 1051, müstensihi ise Necmeddin b. 
Yahyâ el-Fardî el-Halebî’dir. 

	 * Zâhiriyye Kütüphânesinde,( ت) 18940 numarada, Mukaddime li-tab‘-ı Dîvân İbni’l-Fârız ismi ile 
kayıtlı nüshanın müellifi, Akīl b. Ahmed el-Zuveytînî’dir. İstinsah târihi ve müstensih ismi belirtil-
memiştir. 

	 * Süleymâniye Kütüphânesi, Reîsülküttab bölümü, 470 numarada Muhammed b. İshak adına, Şerh 
Kasîde Tâiyye İbn Fârız ismiyle kayıtlı nüsha Farsça bir şerh olarak kaydedilmiştir. 

	 * Süleymâniye Ktp., Yahyâ Tevfik bölümü, 1613 numarada Sa’deddin Saîd b. Muhammed b. Ah-
med el-Karabâğî adına Şerh-i Kasîde-i Tâiyye ismiyle, Farsça bir şerh kaydedilmiştir. 

	 * Zâhiriyye Kütüphânesi’nde müellifi, Muhammed Şâkir b. Muhammed Şâkir (1371/1951) olan ve 
Şerhu Beyt İbni’l-Fârız fî’l-visâl ismiyle kayıtlı yazma nüsha 18395ت numarada kayıtlıdır. Müelli-
fin kendi hattı olan bu nüshanın istinsah târihi, h. 1354’tür. 4 varak (11-14), 17 satır ve arapça olan 
eser, müellif hattı ile te’lif edilmiş bir risâlede yer almaktadır.

411	 Mecdî Mehmed Efendi, eş-Şekāiku’n-nu’mâniyye ve Zeyilleri: Hadâiku’ş-şakāik, I, (nşr. Abdülka-
dir Özcan), İstanbul: Çağrı Yayınları, 1989, s. 517.

412	 Nihat Azamat, “İbrâhim Gülşenî”, DİA, XXI, 304; İbrâhim Gülşenî’nin hayâtı eserleri ve tarîkatı 
hakkında kapsamlı bilgiler için bkz. Himmet Konur, İbrâhim Gülşenî Hayâtı, Eserleri, Tarîkatı, 
İstanbul: İnsan yay., 2000; Mehmet Akay, “İbrâhim Gülşenî’nin Dîvânı Metin-Dil Hususiyetle-
ri-Sözlük”, (Basılmamış Doktora Tezi), Selçuk Üniversitesi, Konya, 1996, Muhsin Macit, “Osman-
lı Kültür ve Sanatında İbrâhim Gülşenî’nin İşlevi”, Bilig: Türk Dünyâsı Sosyal Bilimler Dergisi, 
Kış 2012, Sayı 60, s. 193-214.

413	 Ankaravî, seyr u sülûk üzerine te’lif ettiği, eserinin üçüncü bölümünde de Herevî’nin Menâzi-
lü’s-sâirîn eserini şerhettiği Minhâcü’l-fukarâ isimli kitabında İbnü’l-Fârız beyitlerini aktararak 
îzahlarda bulunur. Bkz. İsmâil Rusûhî Ankaravî, Minhacü’l-fukara: Mevlevî Âdâb ve Erkânı Ta-
savvuf Istılâhları, (yay. haz. Sâfî Arpaguş), İstanbul: Vefa Yayınları, 2008; Kāşânî’nin tasavvuf 
literatürünün en önemli eserlerinden olan, Letâifu’l-a’lâm eserinde altmışın üstünde Tâiyye beyiti 
yer almaktadır. Ayrıca İbnü’l-Fârız Dîvân’ının diğer kasîdelerinden de beyitler bulunmaktadır. Bkz. 
Kāşânî, Abdurrezzâk, Letâifu’l-a’lâm fî işâreti ehli’l-ilhâm, (Dirâse ve takrîr: Saîd Abdulfettâh),  3. 



| 93 |

Zeliha Öner

İbnü’l-Fârız Dîvân’ı, Fusûsu’l-Hikem gibi okutulmuş, icâzetler verilmiştir. 
Şeyh Muhammed Nûru’l-Arabî’den Tibyân müellifi Harîrî-zâde414 İbn Arabî’nin 
Fusûsu’l-Hikem ve Risâletü’l-Ehadiyye adlı eserleriyle, İbnü’l-Fârız’ın et-
Tâiyyetü’l-kübâ’sını okumuş, ardından hilâfet icâzeti almıştır.415 

Nâblusî, İbnü’l-Fârız Dîvânı’na yazdığı şerhin mukaddimesinde, İslâm 
memleketlerinin farklı beldelerinde Dîvân’da yer alan beyitlerin bayramlarda 
ve bâzı günlerde okunmak üzere bestelendiğini, bunu dinleyen insanların her 
birinin kendi idrak ve anlayış düzeyine göre bir şeyler aldığını belirtir.416

C. ABDÜLGANÎ en-NÂBLUSÎ (Ö. 1143/1731) ŞERHİ

1. Nâblusî’nin Hayâtı

Nâblusî’nin yaşadığı asırda Osmanlı toprakları otuz iki eyâlete ayrılmıştı. 
Stratejik öneme hâiz dört eyâletten oluşan Şam bölgesinin merkezi olan Şam 
şehri, siyâsî ve ticârî gelişmelerin de kavşağında yer almaktaydı.417 Kutsal 
topraklar, Mekke ve Medîne, arasında mecbûri bir geçit olması sebebiyle bu 
bölge, Osmanlı İmparatorluğu’nun tamâmıyla aynı kaderi paylaşmakta ve aynı 
hâdiselere tanıklık etmekteydi. Bu yeni konjoktür içerisinde Şâm (Şâm-ı Şerif), 
kutsal bir şehir statüsüne de kavuşmuştur.418 Abdülganî en-Nâblusî, siyâsî ve 
kültürel bakımdan hareketliliğini sürdüren bu coğrafyada yaşamış ve eserlerini 
burada te’lif etmiştir.

basım, Mısır, 2008, s. 1.C, s. 157 (Tâiyye, 631. Beyit), 161-162 ( 572, 578, 719, 720, 721. Beyitler), 
187 (704 ve 705.beyitler), 211-212 (681 ve 490. Beyitler), 223 (189, 190, 191, 192. Beyitler), 250 
(441. Beyit), 266 (94. Beyit), s.293 ( 360. Beyit), 320 (539. Beyit), 367 (749. Beyit), 370 (579. 
Beyit), 371 (587. Beyit), 372 (586. Beyit), 373 (600. Beyit), 382  ( 594. Beyit), 422 (389. Beyit), 
436 (639. Beyit), 473 (99. Beyit), 488 (547. Beyit), 2.C., s. 26 (Tâiyye, 197, 199. Beyitler), 30 (93. 
Beyit), 50 (589. Beyit), 56 (578. Beyit), 67 (95. Beyit), 68 (189. Beyit), 85 ( 388 ve 389. Beyitler), 
125 (638. Beyit), 169 (639 ve 599. Beyitler), 170 ( 355. Beyit), 188  ( 483. Beyit), 193 (99. Beyit), 
257 (251. Beyit), 258 (252. Beyit), 259 (640 ve 642. Beyitler), 273 (352. Beyit), 282 (483. Beyit), 
285 (500.beyit), 315 ve 316 (Tâiyye’nin 70, 71, 72, 73, 74, 75, 76. beyitleridir.), 343 (102. Beyit), 
354 (742. Beyit), 380 (638. Beyit), s.407 (Tâiyye 356. Beyit). 

414	 Harîrî-zâde’nin hayâtı ve eserleri hakkında daha fazla bilgi için bkz. Bursalı Mehmed Tâhir, Os-
manlı Müellifleri, İstanbul, 1333, I, s. 155-157; a.mlf. Kibâr-ı Meşâyıhdan On İki Zâtın Terâcim-i 
Ahvâli, İstanbul, 1316, s. 52-53; Hüseyin Vassâf, Sefîne-i Evliyâ-yı Ebrâr, Süleymâniye Ktp., Yaz-
ma Bağışlar, no: 2305-2309, III, s. 84-85; Yakup Çiçek, Harîrîzâde Mehmed Kemâleddin: Hayâtı, 
Eserleri ve Tibyânu Vesâili’l-hakāik fî beyâni selâsili’t-tarâik Muhtevâsı-Kaynakları, (Öğretim 
Üyeliği Tezi), Marmara Ünv. İlâhiyat Fak., İstanbul, 1982; a. mlf., “Harîrîzâde”, DİA, XVI, s. 192-
193.

415	 Bkz., Osman Türer, “Harîrî-zâde’nin, Sülûkün Mertebelerine Dâir Bir Risâlesi: Feyzu’l-Muğnî 
Min Sırri Hadîsi Men Talebenî”, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 2009, cilt: IX, 
sayı: 23, “İbn Arabî” özel sayısı - II, s. 38.

416	 Bkz., Nâblusî, -Mukaddime- Dîvân İbnü’l-Fârız içinde, (thk. Abdülhālik Mahmûd), s. 5.
417	 Bekri Aladdin, Bir Çağın Öncüsü Abdülganî Nâblusî Hayâtı ve Fikirleri, (çev. Veysel Uysal), İstan-

bul: İnsan yayınları, 1995, s. 9-10. 
418	 Aladdin, age, s.55-56.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 94 |

Nâblusî, el-Havzu’l-mevrûd fî ziyâreti’ş-Şeyh Yûsuf ve Şeyh Mahmûd isimli 
kısa risâlesinde doğum târihi hakkında bilgi verir. Buna göre 4 Zilhicce 1050’de 
(17 Mart 1641) Dımaşk’ta dünyâya gelmiştir.419 Ancak kendinden sonraki 
biyografik kaynakların büyük bir kısmında, 5 Zilhicce 1050 yılı onun doğum 
târihi olarak zikredilmektedir.420 İsmi ve künyesi, kendi eserinde şu şekilde yer 
almaktadır: 

Abdulganî b. İsmâîl b. Abdulganî b. İsmaîl b. Ahmed b. İbrâhim b. İsmaîl b. 
İbrâhim b. Abdullah b. Muhammed b. Abdurrahmân b. İbrâhim b. Abdurrahmân 
b. İbrâhim b. Sa’dullah b. Cemâ‘a el-Makdisî en-Nâblusî eş-Şâmî ed-Dımaşkî421. 

Ailesi, Filistin topraklarında yer alan Nâblus bölgesinden Dımaşk’a göç etmiş 
olması sebebiyle, “Nâbluslu” anlamına gelen, Nâblusî nisbesiyle tanınmıştır.422 
İlmî geleneğe sâhip bir âilenin içerisinde yetişen Nâblusî, devrinin en önde 
gelen âlimlerden dersler almış, Muhyiddin İbn Arabî, İbn Seb’în ve Afîfüddin 
et-Tilimsânî gibi şahsiyetlerin eserlerini okumuş ve henüz yirmili yaşlarda iken 
Emeviye Câmii’nde ders vermeye başlamıştır.423

Hâtıralarını anlattığı yerlerde Nâblusî, babasının terbiyesi altında 5 yaşında 
Kurân hâfızı, 12 yaşında da İbnü’l-Fârız Dîvân’ını okuduğunu aktarır.424 Gençlik 

419	 Alî Ma‘bed Faraglî, Abdülganî en-Nâblusî: Hayâtuhu, Ârâuhu, Kāhire: Mektebetü’l-îmân, 2005, s. 
52.

420	 Bakri Aladdin, Abdalgani an-Nabulusi (1143/1731): Oeuvre, vie et doctrine,  PhD dissertation, 
Paris: Universite de Paris I, 2 vols., s. 74; Murâdî, Muhammed Halîl b. Ali, Silkü’d-dürer fî a’yâ-
ni’l-Karni Sânî Aşer, III, Beyrût; Dârü İbn Hazm, 3. Basım, 1988, s. 30-31; Ahmet Özel, “Nâblusî, 
Abdülganî b. İsmâil”, DİA, XXXII,  s. 268; E. J. Brill’s First Encyclopaedia of Islam: 1913-1936 
A-Baba Beg, (edt. M. Th. Houtsma, T. W. Arnold, R. Basset, R. Hartmann), Volume I, Leiden: E. J. 
Brill, 1987, s. 37-38.

421	 Abdülganî en-Nâblusî, Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız, Zâhiriyye Ktp., Nu: 8285, 
vr. 2a.

422	 Nâblusî’nin atalarının geldiği yere yaptığı yolculuk hakkında yazdığı risâle için bkz. Abdülganî 
b. İsmâîl en-Nâblusî,  el-Hadaretü’l-ünsiyye fî’r-rihleti’l-kudsiyye, Kudüs: Dâiretü’l-evkāf el-İs-
lâmiyye kısmu ihyâ et-türâsü’l-İslâmiyye, 1994; Mustafa Murad Debbag, Bilâdunâ Filistîn: 
fî’d-diyârü’n-Nâblusiyye I,  2. C., 2. Kısım, Amman: Matbuatu Rabıtati’l-Câmiiyyin, 1975, 152-
157; Burada Elizabeth Sirriyyah’ın makālesini de zikretmek gerekir: Elizabeth Sirriyyah, “The 
Journeys of ‘Abn al-Ghanî al-Nābulusî in Palestine (1101/1690 and 1105/1693)”, Journal of Se-
mitic Studies, XXIV, Manchester, 1979, s.55; Elizabeth Sirriyeh, “The Mystical Journeys of ‘Abn 
al-Ghani al-Nābulusî”, Die Welt des Islams, XXV, Leiden, 1985, s. 84-96.

423	 Ahmet Özel, “Nâblusî, Abdülganî b. İsmâil”, DİA, XXXII,  s. 268; Alî Ma‘bed Faraglî, Abdülganî 
en-Nâblusî: Hayâtuhu, Ârâuhu, Kāhire: Mektebetü’l-îmân, 2005, s. 54-55.

424	 Nâblusî’nin hayâtı hakkındaki çalışmalar için bkz.; Muhammed Mutîh el-Hâfız, “Abdülganî 
en-Nâblusî: Dirâse fî Hayâtihi ve A‘mâlihi ve Ahvâlihi”, et-Turâsü’l-Arabî, III (sayı10), Dımaşk, 
1983, s. 155-166; Nâblusî’nin hayâtını anlatan, torunu Muhammed Kemâleddin El-Gazzî (1173-
1214/ 1760-1799)’nin eseri, el-Verdü’l-ünsâ ve’l-vâridü’l-kudsî fî tercemeti’l-ârifi billâh Abdülganî 
en-Nâblusî,  (thk. Samer Akkach) isimli eser şu şekilde neşredilmiştir:  Samer Akkach, Intimate In-
vocations: Al-Ghazz’s Biography of ‘Abd Al-Ghan Al-Nâbulus (1641-1731), Leiden: Boston Brill, 
2012; Muhammed Muti’ el-Hafız, Nizar Abaza, Ulemau Dımaşk ve a’yanuha fi’l-karni’s-salis aşer 
el-hicri, I, Beyrût: Dârü’l-Fikri’l-Muasır, 1991, s. 79-84; Salâhaddin el-Müneccid, el-Muerrihûn 
ed-Dımaşkiyyûn fî’l-ahdi’l-Osmânî ve Âsâruhum el-Mahtûtat, Beyrût: Dâru’l-kitâbi’l-cedîd, 1964, 



| 95 |

Zeliha Öner

yıllarında hadîs ve fıkıh eğitimi almıştır.425 Nakşîbendi426 ve Kādirî tarîkatına 
intisâb eden Nâblusî’nin kırklı yaşlarında Emevî Câmii yakınında geçirdiği 
ve yedi yıl süren inzivâ hayâtı, seyr u sülûkünün tamamlanması olarak 
değerlendirilmektedir.

Nâblusî’nin kendi hayâtından bahsettiği tek metin, Mahmûd Üsküdârî -Azîz 
Mahmûd Hüdâyî- (ö. 1038/1628)’nin Tecelliyât şerhidir.427 Nâblusî, Hüdâyî’nin 
Üsküdâr’daki türbesini de ziyâret etmiştir.428 Nâblusî aynı seyahati esnâsında (bu 
seyahat 1664’te yapılmıştır) Konya’da bulunan Mevlânâ Celâleddin türbesini 
ziyâret etmiş, 1088/1677’de de onun ünlü eseri Mesnevî’nin mukaddimesini 
şerhetmiştir. 429

Seyahatlerinden bahsettiği eserler, dönemin sosyolojisini resmetmesi 
bakımından dikkat çekicidir.430 Nâblusî’nin mektuplaşmaları ise fikrî gelişimini 
ve dönüşümünü tâkip edebilmemiz açısından önemli kaynaklar arasında yer 
alır.431 1075/1664’de İstanbul’a yolculuk yapan Nâblusî, resmî bir görev almak 
istemiştir. Osmanlı İmparatorluğunun içinde bulunduğu iktisâdî-siyâsî bunalım 
ve XVII. asrın ikinci yarısında Şam’da yaşanan kuraklık sebebiyle, bir devlet 
görevi elde etme gāyesi ile Şam’dan İstanbul’a yapılan bu tür yolculukların 
sayısı artmıştır.432 Nâblusî, İstanbul’a yolculuğu sırasında Hamâ’da Kādirî şeyhi 
Abdürrezzâk b. Şerefeddin el-Geylânî’ye intisap etmiş; h. 1087’de Ebû Saîd 
el-Belhî433’den Nakşibendiyye hırkası giymiştir. Nâblusî, h. XIII. asrın mânevî 

s.61; Ebü’l-Fazl Muhammed Halil b. Ali b. Muhammed Muradi, Silkü’d-dürer fî a’yâni’s-sânî aşer, 
Bulak: Matbaatü’l-Miriyyeti’l-Amire, 1301/1883.

425	 Nâblusî’nin okuduğu dersler ve hocaları için bk. Muhammed Ahmed Matar Câsim ed-Düleymî,  
“Mukaddime”, Abdülganî b. İsmail b. Abdülganî ed-Dımaşkî en-Nâblusî, el-Cevherü’l-küllî Şerhu  
‘Umdeti’l-musallî (nşr. M. A. Matar Câsim ed-Düleymî), Beyrut 2007 içinde, s. 35-43.

426	 Bkz. Hamid Algar, “The Naqshbandī Order: A Preliminary Survey of Its History and Significance”, 
Studia Islamica, No. 44 (1976), s. 123-152.

427	 Bakri Aladdin, ‘Abdalġanī an-Nābulusī (1143/1731) Oeuvre, Vie et Doctrine, (Direction: P. Thil-
let), Volume I, Paris, 1985, s. 136.

428	 Lemaâtü’l-barki’n-necdî,  Şam Zâhiriye, 9874, varak, 2a.
429	 Bakri Aladdin, ‘Abdalġanī an-Nābulusī (1143/1731) Oeuvre, s. 200-201.
430	 Lübnan’a yaptığı ziyâretler için bkz. Heribert Busse, Die Reise des ‘Abd al-Gani an-Nabulusi dur-

ch den Libanon, Beirut: Orient-Institut, Würzburg: Ergon in Kommission, 2003.
431	 Vesā’ilü’l-Taḥkīk ve Resā’ilü’l-Tevfīk isimli eserin tahkîki olan ve Nâblusî’nin yaklaşık yarım asır 

süren mektuplaşmalarından, yetmişi aşkın mektubun bir araya getirilmesiyle hazırlanan çalışma 
için bkz. Abdülgani en-Nâblusî, Mürâselâtü’n-Nâblusî vesâili’t-tahkik ve resâili’t-tevfik, (dirâse 
ve tahkîk: Bekri Aladdin), Dımaşk: Daru Nineva, 2010; [Aladdin’in tahkîkinde esas aldığı nüs-
halar: Zâhiriyye, Kāhire, Vatikan],  aynı eserin tahkîki Samer Akkach tarafından da yapılmıştır. 
Bkz. Samer Akkach, Letters of a Sufi Scholar: The Correspondence of ‘Abd al-Ghanī al- Nābulusī 
(1641–1731), Leiden: Brill, 2010. xxiv + 134 (English), xv + 378 (Arabic) [Akkach’ın tahkîkinde 
esas aldığı nüshalar: Princeton, Zâhiriyya, Vatican].

432	 Bekri Aladdin, Bir Çağın Öncüsü Abdülganî Nâblusî Hayâtı ve Fikirleri, (çev. Veysel Uysal), İstan-
bul: İnsan yayınları, 1995, 103-105.

433	 Tâiyye şerhinde “şeyhimiz” olarak takdîm ettiği Nakşibendiyye tarîkatı şeyhi Ebû Saîd el-Belhî’nin 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 96 |

hayâtının en karakteristik şahsiyetlerinden biri kabul edilmesine ve tasavvufî 
konularda büyük bir otorite sayılmasına rağmen, klasik anlamda bir tarîkat şeyhi 
değildir. 434

Tasavvufî kişiliğinin yanı sıra fakih, mütekellim435, müfessir, şâir ve şârih 
kimlikleriyle öne çıkan Nâblusî, yaklaşık üç yüz eseriyle436 düşünce târihinde 
temâyüz etmiş bir şahsiyettir. Eserleri arasında astronomi, coğrafya, mûsikî ve 
tıp gibi alanlara dâir çalışmalar da bulunmaktadır.437 Ayrıca ziraat üzerine kaleme 
aldığı Âlem el-Melâha fî ilmi’l-fellâha438 adlı bir eseri de vardır.439 

Osmanlı entelektüel hayâtının te’siriyle Nâblusî, çeşitli risâleler kaleme 
almıştır. Osmanlı târihinde “Kadızâdeliler Hareketi” olarak isimlendirilen dînî-
siyâsî oluşum, Kadızâde Mehmed İbn Mustafa (ö. 1045/1635) ve talebeleri 

Hz. Ebûbekir’e dayanan silsilesini bir eserinde yer verdiğini belirten Nâblusî, bu eserini Miftâ-
hü’l-maiyye fî tarîkî’l-Nakşibendiyye olarak zikretmektedir. Bkz. Zâhiriyye, 8285, Tâiyye Şerhi, 
vr. 99b (22. Beyit şerhi), Nâblusî’nin bu eseri 2008’de Kāhire’de neşredilmiş, 1872’de Türkçeye 
tercüme edilmiştir. Bkz. Miftâhü’l-maiyye fî düsturi’t-tarîkati’n-Nakşibendiyye, (tahkik Cude Mu-
hammed Ebü’l-Yezid el-Mehdi, Muhammed Abdülkādir Nassar), Kāhire: Darü’l-Cûdiyye, 2008; 
Tercüme-i miftâhu’l-maiyye fî tarîkati’n-nakşibendiyye, (trc. Osman Bahri), İstanbul: Basîret Mat-
baası, 1289/1872.

434	 Ahmet Özel, “Nâblusî, Abdülganî b. İsmâil”, DİA, XXXII, s. 268.
435	 Kelâmî görüşleri için bkz. Ahmet Kamil Cihan, Abdulganî Nâblusî’nin Hayâtı ve Kelâmî Görüşle-

ri, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yüksek Lisans Tezi), Kayseri, 1988.
436	 Eserlerinin yer aldığı risâle için bkz. Mu’allafât Abd al-Ghani al-Nabulusi, A list of works by Abd 

al-Ghani al-Nabulusi (d. 1143/1731). Cf. GAL, II, 345ff and S II 473ff. –The list is different from 
the one published by G. Flugel in Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 16, p. 
664-669. Source: http://ricasdb.ioc.u-tokyo.ac.jp To: www.al-mostafa.com [erişim: 25 Ekim 2013]; 
Nâblusî’nin 49 eserinin zikredildiği neşr için bkz.; Züheyr Halil Berkvi, Abdülganî en-Nâblusî ve 
tasavvufuhu, Amman: Matbaatü’t-tâc, 2003, s. 104-130; Nâblusî’nin 280 eserinin zikredildiği dok-
tora tezi için bkz.; Bakri Aladdin, “’Abdalgani an-Nabulusi (1143/1731): Oeuvre, vie et doctrine”,  
Ph.D dissertation, Paris: Universite de Paris I, 2 vols; Nâblusî’nin 157 eserinin zikredildiği neşr için 
bkz.; Alî Ma‘bed Faraglî, Abdülganî en-Nâblusî: Hayâtuhu, Ârâuhu, Kāhire: Mektebetü’l-îmân, 
2005, s. 83-133; yazma nüshaların yer aldığı bir katalog için bkz. Ali Rızâ Karabulut, Mu’ce-
mü’l-mahtutat el-mevcude fî mektebât İstanbul ve Anadolu: İstanbul ve Anadolu Kütüphânelerinde 
Mevcut El Yazması Eserler Ansiklopedisi, II, [y.y., tsz.] s. 812-814; Bekri Aladdin, “el-Masrad 
an nakdî bi-esmâ müellefât eş-Şeyh ‘Abdülganî en-Nâblusî”, Mecelletü Mecmâ el-Lugā Arabiyye 
bi-Dımaşk, 59, Dımaşk, 1984, sayı I, s. 97-115, sayı II, s. 334-388; Carl Brockelmann,“Abdül-
ganî”, MEB. İ.A., I, s. 66-67; W.A.S. Khalidi, “Abd al-Ghani”, EI2, I, s. 60; Barbara Rosenow von 
Schlegell, Sufism in the Ottoman Arab world: Shaykh ‘Abd al-Ghani al- Nabulusi (d. 1143/1731), 
(Doktora Tezi), University of California, Berkeley, 1997.

437	 Ekmeleddin İhsanoğlu ve diğerleri, Osmanlı Tıbbî Bilimler Literatürü Târihi = History of the li-
terature of medical sciences during the Ottoman period, I, İstanbul: İslâm Târih, Sanat ve Kültür 
Araştırma Merkezi, 2008, s. 348.

438	 Eser, on bâb, bir hâtime üzere mürettebtir. Toprağı işlemek, sulamak, ağaç dikmek, çiçek ekmek ve 
tohum türleri gibi konulara yer verir. Bkz. Abdülganî en-Nâblusî, Âlem el-Melâha fî ilmi’l-fellâha, 
Beyrût: Dâru’l-afâki’l-cedîd, 1979. 

439	 Ekmeleddin İhsanoğlu, Ramazan Şeşen, M. Serdar Bekar; Osmanlı Tabiî ve Tatbîkî Bilimler Li-
teratürü Târihi = (History of the literature of natural and applied sciences during the Ottoman 
period), editör: Ekmeleddin İhsanoğlu, I, İstanbul: İslâm Târih, Sanat ve Kültür Araştırma Merkezi; 
Research Centre for Islamic History Art & Culture (IRCICA), 2006, s. 115.



| 97 |

Zeliha Öner

tarafından Mehmed Birgilî (ö. 981/1573)440’nin eser ve fikirleri esas alınarak 
şekillenmiş, halk ve bâzı devlet erkânı üzerinde etkili olmuştur. Bu hareketin 
mensupları fukahâ (fakihler) olarak anılmıştır. Hareketin karşısında yer alan ve 
“Sivâsîler” diye tanınan muhâlif kanat ise, adını Şems-i Sivâsî’nin İstanbuldaki 
halîfesi Sivas’lı Abdulmecîd Efendi’den almıştır.441 Kadızâdeliler, XVII. 
yüzyılın sonlarına kadar Osmanlı merkezinde en etkili dînî-siyâsî hareketlerden 
biri olmuştur. Nâblusî, Kadızâdelilerin mûsikî ve semâ‘ konularındaki selefî 
yorumlarına karşı, semâ‘ı müdâfaa etmek için Îzâh ed-delâlât fî semâ‘ el-âlât 
isimli eserini kaleme almıştır.442 

Yaşadığı dönemde fukahânın siyâsî otoriteyle olan sıkı ilişkilerinden 
rahatsızlık duyan Nâblusî, bunun bir sonucu olarak, şöhret elde etmek için fıkıh 
tahsîli yapan yeni bir fakih zümresinin ortaya çıktığını belirtir. Tütün ve kahve 
konusundaki tutucu yaklaşım sebebiyle bir asırdan beri birbiriyle çelişen fetvâlar 
veren fukahâyı misal göstererek, ortaya çıkan bu yeni fukahâ gürûhunu eleştirir. 

443 Birtakım iftirâlara mâruz kalan Nâblusî, yedi yıl süren riyâzet hayâtından 
sonra evliyâ kabirlerini ziyâret ettiği uzun yolculuklara çıkar. 1105/1693 yılında 
bir Cuma günü, Kāhire’de bulunan Karâfe bölgesindeki kabirleri ziyâret etmiş; 
berâberindekilerle birlikte Ömer İbnü’l-Fârız’ın kabrini de ziyâret ederek duâlar 
okumuştur.444 Nitekim İbnü’l-Fârız’ın Dîvân isimli eserini bu yolculuklardan 

440	 Birgilû, Birgili, Mehmed Çelebi yâhut İmâm Birgivî diye tanınan Mehmed Birgivî, Osmanlı-Türk 
ilim hayâtı için önem arzeden talebeler yetiştirmiştir. Bu talebeler arasında, özellikle, oğlu Fazlul-
lah Efendi (ö. 1622-1623), Akşehirli Hocazâde Abdünnâsır Efendi (ö. 1582), Avlamışlı Muslihid-
din Efendi ve Kadızâde Mehmed Efendi (ö. 1635-1636) zikredilebilir. Birgili, oldukça ilgi gören 
eseri el-Tarîkat el-Muhammediyye’yi ilgi üzerine Arapça’ya da çevirmiştir. Abdulganî en-Nâbulsî 
(öl. 1731) el-Hadîkat el-nediyye Şerh el-tarîkat el-Muhammediyye ismiyle bu eseri şerhetmiştir. 
Eser, XVI. yüzyıl boyunca Osmanlı düşünce ve siyâsî hayâtında önemli bir yeri olan Kadızâdeliler 
hareketinin de el kitabı olmuştur. Birgili hakkında yapılan bir çalışma için bkz.; Hüseyin Nihal At-
sız, İstanbul Kütüphânelerine Göre Birgili Mehmed Efendi Bibliyografyası, İstanbul: Süleymâniye 
Kütüphânesi, 1966. Birgivî’nin hayâtı için şu eserleri zikredebiliriz: Ahmet Turan Arslan, İmam 
Birgivi: Hayâtı Eserleri ve Arapça Tedrîsâtındaki Yeri, İstanbul 1992; Emrullah Yüksel, “Birgi-
vî”, DİA, VI, s. 191-194; Bursalı Mehmed Tâhir, Osmanlı Müellifleri, İstanbul: Matbaa-i Âmi-
re, 1333/1887, I, s. 253-256; Şükran Fazlıoğlu, “İzhâr el-esrâr li-el-Birgivî, Dirâset ve tahkik”, 
(yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Ammân, 1995; Kuşadalı Ahmed Efendi, Tercüme-i Evrâd-i 
Birgiviyye, Süleymaniye Ktp. Düğümlü Baba, nr.449 vr.148a-149b; Muhammed Birgili, al-Tarîkat 
el-Muhammediyye, Kāhire, 1960.

441	 Abdülmecid Sivâsî hakkında yapılan çalışmalar için bkz.; Cengiz Gündoğdu, “Abdulmecîd-i Si-
vâsî, Hayâtı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri”, (Doktora Tezi), Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Erzurum , 1997.[ Cengiz Gündoğdu, Bir Türk mutasavvıfı Abdülmecid Sivasi (971/1563-
1049/1639) : Hayâtı Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri, Ankara: Kültür Bakanlığı, 2000].

442	 Kadızâdeler hareketi ve Nâblusî’nin bu hareket hakkındaki görüşleri için bkz. Von Schlegell, “Su-
fism in the Ottoman Arab World”, s. 80-95.

443	 Aladdin, age, s. 106-112; Nâblusî’nin ulemâ sınıfı ile olan ilişkisini özetleyen bir makāleyi burada 
zikretmek gerekir: Steve Tamari, “The ‘alim as Public Intellectual: ‘Abd al-Ghani al-Nabulusi as a 
Scholar-Activist”, Journal of the Muhyiddin Ibn-’Arabi Society, Volume: 48, 2010, s. 121-140.

444	 en-Nâblusî, el-Hakîka el-Mecâz fî Rıhle ilâ Bilâdi’l-Şâm ve Mısr ve’l-Hicâz, (thk. Ahmed Abdül-
mecîd Harîdî), Kāhire: el-Hey’e’l-Mısriyye el-Âmme li’l-kitâb, 1982, s. 195-198; Th. Emil Home-



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 98 |

sonra şerhetmeyi tamamlamıştır. Dîvân şerhini (Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerh 
Dîvân İbni’l-Fârız) h. 1123 yılında yâni, 73 yaşında iken tamamlamıştır.

2. İbnü’l-Fârız Şârihi Olarak Nâblusî

Abdülganî en-Nâblusî, İbnü’l-Fârız Dîvân’ının tamâmını şerheden tek 
şârihtir. İbnü’l-Fârız Dîvân’ı kasîdeleri umûmiyetle üç şekilde şerhedilmiştir:

1-	 et-Tâiyyetü’l-Kübrâ kasîdesini şerhetmekle iktifâ eden şârihler (Fergānî, 
Tilimsânî, Kāşânî gibi),

2-	  Hem Tâiyye dem de Hamriyye kasîdelerini şerhedenler (Dâvûd Kayserî, 
Ankaravî gibi),

3-	  Tâiyye dışında Dîvân’da yer alan muhtelif kasîdeleri şerhedenler 
(Celâleddin Suyûtî, ) 

Nâblusî, İbnü’l-Fârız Dîvân’ı Şerhinin mukaddimesinde, istifâde ettiği 
Tâiyye şerhlerini zikrederken, öncelikle Şeyh Hasan el-Bûrînî’nin şerhi dışında 
ibâreleri mükemmel bir şekilde açıklayan başka bir şerh görmediğini belirtir. 
Ona göre, “et-Tâiyyetü’l-kübrâ kasîdesini ve Dîvân dîbâcesini şerhetmeyen 
şârih, edebî nükteleri ve vezinleri îzâh etmiş ancak irfan ehlinin kelâmındaki 
maksadı, Rabbânî işâretleri, ilâhî mânâları gözardı etmiştir.”445 Eserinin 
girişinde, Bûrînî şerhini bu şekilde değerlendiren Nâblusî’den yaklaşık 150 
yıl sonra Raşîd b. Gālib ed-Dahdah tarafından hazırlanan İbnü’l-Fârız Dîvân’ı 
şerhinde ise Dîvân’ın en önemli lugavî şârihi olarak Bûrînî, en önemli sûfî şârihi 
olarak da Nâblusî kabul edilmiş; Tâiyye dışındaki kasîde şerhleri muhtasar bir 
metin hâlinde neşredilmiştir.446

Nâblusî’nin mukaddimesinde zikrettiği diğer Dîvân şerhi, Şeyh el-‘Alemi 
olarak zikrettiği, şârihe âittir. Dîvân’da yer alan bâzı kasîdelerin şerhini içeren 
bu eser, müellifin çocukları aracılığıyla Nâblusî’ye ulaşmıştır. Dîbâce ve 
Tâiyye şerhi yer almayan eserin, irfan ve işâret dili ile şerhedildiğine dikkat 

rin, From Arab Poet to Muslim Saint: Ibn al-Fârid His Verse and His Shrine, Columbia: University 
of South Carolina Press, 1994, s. 82-83; Th. Emil Homerin, “On the Battleground: Al-Nābulusî’s 
Encounters with a Poem by Ibn al-Fārid”, Journal of Arabic Literature, 38 (2007), s. 353 vd..

445	 Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız, Nâblusî, Zâhiriyye Kütüphânesi, Aclûnî nüshası, 
vr. 2a-2b ;[ Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız, (thk. Muhammed Ebu’l-Fazl İbrâhim), 
Mısır, 1972, s. 5-6.

446	 ed-Dahdah, Nâblusî şerhinden alıntıladığı metnin sonuna “nûn” [ ن ] harfi koyarak Bûrînî şerhinden 
ayırır. Nâblusî şerhinin özetlenerek aktarıldığı bu çalışmanın, tam mânâsıyla Nâblusî şerhini yan-
sıttığını düşünmüyoruz. Bu çalışmanın ilk baskısı, 1853 yılında Marsilya’da gerçekleşmiştir. Bkz. 
Ruşeyd b. Gālib ed-Dahdah, Şerhu Dîvâni İbni’l-Fârız, Marsilya, 1853; Eserin diğer baskıları için 
bkz. Şerhu Dîvâni İbni’l-Fârız, Kāhire: el-Matbaatü’l-Kasteliyye, h. 1279; Şerhu Dîvâni İbni’l-Fâ-
rız, Kāhire: el-Matbaatü’l-Ezheriyye, h. 1320. Pek çok baskısı yapılan bu metnin son neşri 2003 
yılında Beyrût’da Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye tarafından gerçekleştirilmiştir.



| 99 |

Zeliha Öner

çekmektedir.447 Eser hakkındaki bilgileri Brockhelman aktarmaktadır. Tek 
nüshası bulunan bu yazma eserin müellifi, Muhammed b. Amr el-‘Alemî (ö. 
1038/1628-1629)’dir. Eser, Almanya’nın Leipzig kentindeki kütüphânede 540 
numarada kayıtlı bulunmaktadır.  448Ancak bu nüshaya ulaştığımızda, eserin 
sâdece Tâiyye şerhi olduğu görülmüştür. Nâblusî’nin bahsettiği şerhin ise, 
Abdurrahmân b. Muhammed el-‘Alîmî (ö. H. 937)’ye âit Şerh Dîvân İbni’l-
Fârız449 olması muhtemeldir. 

Nâblusî, Tâiyye kasîdesini şerhederken gördüğü diğer şerhleri de yer yer 
zikreder. Bunu sistematik bir liste hâlinde değil, şerhettiği beyit veya ibârelerin 
arasında zaman zaman atıflarda bulunarak yapar. Fergānî’nin Tâiyye şerhinin iki 
cilt olduğunu, ancak şerhin çok az bir kısmı dışında tamâmını görmediğini belirtir. 
Kāşânî, Kayserî ve Ulvân b. Atıyye el-Hamevî şerhleri, Nâblusî’nin aktardığı 
diğer isimlerdir.450 Nâblusî, Tâiyye’nin 564. beyit şerhinde, Fergānî’nin 5. beyit 
şerhinden yaklaşık bir sayfalık kısmı aynen nakletmiştir. Buradan anlaşıldığı 
kadarıyla Nâblusî, Fergānî şerhinin özellikle ilk kısımlarına ulaşabilmiştir.451

Şerhettiği eserin kendisine kimler aracılığıyla ulaştığına dâir verdiği bilgi, 
onun “icâzet silsilesi”dir. Nâblusî, Dîvân şerhi mukaddimesi’nde icâzetini 
okuyucuya şu şekilde takdîm eder: “Bu mübârek Dîvân’ın bize ulaşmasını 
doğrulayan, İbnü’l-Fârız’ın kasâid, müellefât ve merviyyâtından sâbit olanların 
hepsini bize aktaran, şeyhimiz, imâm allâme, el-umdetü’l-fehhâme, babam Şeyh 
İsmâil b. Abdilğanî b. İsmâîl meşhur ismiyle İbnü’n-Nâblusî’dir. O da imâm 
allâme Ebî Abbas Ahmed b. Muhammed el-Makkârî et-Tilimsânî el-Mâlikî452’den 
bu bilgileri almıştır. O da altmış sene Tilimsân müftülüğü yapmış olan amcası, 
imamların senedi, Ebî Osman Saîd b. Ahmed el-Makkarî’den, o da Sukeyn olarak 

447	 Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız, Nâblusî, Zâhiriyye Kütüphânesi, Aclûnî nüshası, 
vr. 3b-4a.

448	 Carl Brockelmann, Muhammed Fehmî Hicâzî, Târihu’l-edebi’l-Arabî, (el-Kısmu’s-sâlis 5-6), Kā-
hire: Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Amme, 1993, s. 78.

449	 Brockelmann, Yâiyye kasîdesi şerhlerini aktarırken de Abdurrahmân b. Muhammed el-‘Alîmî (ö. 
937/1530-1531)’nin ismini zikrederek, bir nüshasının Berlin 7724 numarada kayıtlı bulunduğunu 
söyler. Abdurrahmân b. Muhammed el-‘Alîmî (ö. 937/1530-1531), Şerh Dîvân İbni’l-Fârız isimli 
eserin nüshaları, Mûsul 152, nr. 24 (Brockelmann, III, 75)  Bkz. Carl Brockelmann, Muhammed 
Fehmî Hicâzî, Târîhu’l-edebi’l-Arabî, (el-Kısmu’s-sâlis 5-6), s. 75; Abdullah Muhammed Habeşî, 
Câmiü’ş-şürûh ve’l-havâşî: mu’cemun şâmilün li-esmâi’l-kütübi’l-meşrûha fî’t-türâsi’l-İslâmî ve 
beyâni şürûhiha, II, Ebûzabî: el-Mecmaü’s-Sekāfî, 2004, s. 923-924.

450	 Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerh Dîvân İbni’l-Fârız, (thk. Ebûl-Fazl İbrâhim), Mısır, 1972, s. 59.
451	 Fergānî, Müntehâ’l-medârik fî şerhi Tâiyyeti İbni’l-Fârız, (thk. Âsım İbrâhim el-Keyyâlî), Beyrût: 

Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 2007, 157-158 krş., Abdülganî en-Nâblusî, Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi 
Dîvân İbni’l-Fârız, Zâhiriyye Ktp., Nu: 8285, vr. 244b.

452	 el-Makkârî, 1578’de Tilimsan’da doğdu. 1618’de Karaviyyin Camii’nde imamlık yaptı. Bir süre 
Mısır’da yaşadı. 1620’de Hicaz’a gitti. Dımaşk ve Kudüs ziyaretinden sonra Kāhire’ye döndü ve 
kısa süre sonra 1632( 1041)’de vefât etti. Bkz. Mehmet Özdemir, “Makkarî, Ahmed b. Muham-
med”, DİA, XXVII, s. 445-446.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 100 |

bilinen Ebî Yezîd Abdürrahmân b. Aliyy-ibn Ahmed el-‘Âsımî’den, -galiba- 
ona rivâyet eden de babası Şeyhü’l-İslâm Bedrüddin Muhammed el-Ğazzî el-
‘Âmirî, Sukeyn’dir. O da Şeyhü’l-İslâm el-Kâdı Zekeriyyâ el-Ensârî’den, o da 
Şeyhü’l-İslâm el-Hâfız Şehâbiddin Ahmed b. Aliyy-ibn Hacer el-Askıllânî el-
Kenânî’den, o da Hâfız Ebi’l-Ferec Abdirrahmân b. Ahmed el-Gazzî ve Ebî Ali 
Ahmed b. Muhammed el-Fâzıl’dan, o ikisi de Ebî en-Nûr Yûnus b. İbrâhim ed-
Debûsî’den, o da Hâfız Zekiyiddin Abdilazîm b. Abdilkavî el-Münzirî’den, o da 
Dîvân’ı nazmeden, âşıkların sultânı, Şerefiddin Ebî Hafs, bilinen ismiyle İbni’l-
Fârız’dan almıştır.”453

Nâblusî, Tâiyye beyitlerinde geçen hemen her kelimeyi istisnâsız şerh eder 
ve çoğu zaman kelimenin sözlük mânâsını aktarmakla yetinir. Tâiyye’de yer 
alan kelimelerin îzahlarında Kāmûsu’l-muhît, es-Sıhah ve Misbâh gibi lügatlere 
başvurur;  ayrıca el-Ezherî, Ebû Zeyd, İbn Fâris, İbn Kuteybe, Zemahşerî, 
İbnü’l-Enbârî, İbn Hişâm (Muğnî) ve Râgıp el-Isfehânî (Müfredât) gibi dil 
âlimlerinden nakiller yapar. Tasavvufî terminoloji için ise özellikle Kāşânî’nin 
Istılâhât-ı Sûfiyye adlı eserini zikreder. Nâblusî, ıstılâhî mânâlardan ziyâde, 
lugavî mânâları esas alarak Tâiyye kelimelerini şerh etme yolunu tercih eder. 

Abdülganî en-Nâblusî’nin şerhinde birincil kaynak, şüphesiz İbn Arabî’nin 
eserleridir. İbnü’l-Fârız Dîvânı şerhinde, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye başta olmak 
üzere,onun birçok eserinden alıntılar görmek mümkündür. Dîvân’ın ilk beyiti,

مُُنِْْعِمًًا عََرِّ�جِْْ عََلََى كُُثْـبََْانِِ طََيْْ سََائِقََِ الَأَظْْعََانِِ يََطْْوِيِ البِدََيِ طََيْْ
“Ey nîmetler ihsân ederek develeri süren, çölleri süratle kateden! Yönünü 

Tay kabîlesinin kum tepelerine çevir.” (Yâiyye: 1) 

Beytin son kelimesi olan “Tay” (طي ) ismini Nâblusî, İbn Arabî’nin mensûp 
olduğu “Tay” kabîlesi ile ilişkilendirir. İbn Arabî (ö. 1240)’den yaklaşık beş 
yıl önce vefât eden İbnü’l-Fârız’ın (ö. 1235) beyitlerinde İbn Arabî’nin izlerini 
araması Nâblusî’nin İbn Arabî’ye olan bağlılığını göstermesi bakımından dikkat 
çekicidir.454 Nicholson, Studies in Islamic Mysticism’de İbn Arabî’nin İbnü’l-
Fârız’ın üstâdı olduğuna dâir bu îzahın zorlama bir yorum olduğunu ileri sürer.455 
Son dönem şârihlerinden Ali Salâhaddin Yiğitoğlu ise bu beyiti şerhederken, İbn 
Arabî için İbnü’l-Fârız’ın “üstâz ve şeyhi bulunan” 456 ifâdesini kullanmaktadır. 

453	 Nâblusî’nin Girişi, Keşf, s. 13
454	 Abdülganî en-Nâblusî, Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız, Zâhiriyye Ktp., Nu: 8285, 

vr. 37b.
455	 Nicholson, Studies, 1921, s. 164.
456	 Bkz. el-Menhelu’l-fâiz fi tercemeti Dîvânı ibni’l-Farız, Millî Kütüphâne, Adnan Ötüken İl Halk 

Ktp., no: 1088, s. 2.



| 101 |

Zeliha Öner

Yâiyye kasîdesinin bu ilk beyiti başlı başına bir makāle konusu olabilecek 
niteliktedir.

Nâblusî’nin teori düzeyinde en çok rağbet ettiği kişi İbn Arabî’dir. Şerhin 
birçok yerinde başta Fusûsu’l- Hikem ve el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye olmak 
üzere çeşitli eserlerinden doğrudan veya dolaylı biçimde istifâde etmiştir. Bu 
yararlanma biçimi bâzen açık alıntılarla, bâzen de fikir düzeyinde atıflarla 
gerçekleşir. Nâblusî Tâiyye kasîdesi şerhinde, sûfî hallerin şiirsel ifâdelerini 
açıklarken, İbn Arabî’nin nazarî tasavvufun felsefî boyutunu önceleyen üslûbunu 
benimsemiştir.457 İbn Arabî’ye doktrin düzeyindeki bu sıkı bağlılığı, “İbnü’l-
Fârız’dan ziyâde İbn Arabî’nin görüşlerine yer verdiği”458 kanaatini doğurmuştur. 
Nicholson, İbnü’l-Fârız’ın vahdet-i vücûd doktrinine bağlılığı husûsunda şunları 
söyler: şârihler umûmiyetle İbn Arabî terminolojinini kullanmış olsalar da, 
İbnü’l-Fârız bu doktrini bilinçli bir şekilde kabûl etmemiştir.459 İbnü’l-Fârız’ın 
bu doktrini bilinçli olarak benimseyip benimsemediği kesin olmamakla birlikte, 
İbn Arabî ve İbnü’l-Fârız’ın “vahdet”e dâir tecrübelerinin paralel bir düzlemde 
seyrettiği söylenebilir. 

Nâblusî Tâiyye şerhinde öncelikle beyitlerde yer alan her bir kelimeyi 
dilbilimsel açıdan açıklar ve böylece okuyucuyu tasavvufî mânâyı anlamaya 
hazırlar. Beyitlerde yer alan kelimelerin lügatteki anlamlarını aktardıktan sonra 
“kemâ fî kāmûs” diyerek Firûzabâdî (ö. 817/1415)’nin Kāmûsu’l-muhît460’inden 
doğrudan alıntılarda bulunur. Nâblusî’nin sıklıkla alıntılarda bulunduğu diğer 
sözlük “kemâ fî misbâh” ifâdesiyle atıfta bulunduğu Feyyûmî (ö. 770/1368)’nin 
Misbâhü’l-münîr461 ve “kemâ fî sıhah” ifâdesiyle doğrudan aktarımlarda 
bulunduğu Cevherî (ö. 400/1009)’nin Sıhâh462’ıdır. 

Nâblusî’nin Dîvân’ı şerhetmeye ne zaman başladığını kesin olarak 
bilemiyoruz; ancak şerhi h. 1123 senesinde tamamladığını, tarih düşürme 
yöntemiyle söylediği şu beyitlerden anlıyoruz:

ولانب افلارض ادليوان لما              كحى عدقا نظيما جوهريا

عتين بشهحر هذا الى ان             تكامل ارم حق اغلاريضا

457	 G. Scattolin, “Al-Farghānī’s Commentary on Ibn al-Fāriḍ’s Mystical Poem al-Tā’iyyat al-kubrā”, 
in MIDEO 21 (1993), 332. 

458	 Nicholson, Studies, s. 184. 
459	 Nicholson, age, s. 193-194. 
460	 Firûzabâdî, el-Kāmusu’l-muhît, Mısır: Matbaatü’s-Saade, 4 cilt, 1913/1332.
461	 Ebü’l-Abbas Ahmed b. Muhammed b. Ali el-Hamevi Feyyumi, el-Misbahü’l-münir: mu’cemu Ara-

bi Arabi, Beyrût: Mektebetu Lübnan, 1987.
462	 Ebû Nasr İsmâil b. Hammad Cevherî, es-Sıhah tâcü’l-luga ve sıhâhi’l-Arabiyye, (thk. Ahmed Ab-

dülgafur Attâr), 4. bs., Beyrût: Dârü’l-İlm li’l-Melâyin, 6 cilt, 1990. 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 102 |

Nâblusî, Tâiyye kasîdesi şerhinde en az iki farklı Tâiyye nüshasından 
yararlanmıştır. Zira birçok beyitte kelimelerin iki farklı yazılışına ve bunlara 
bağlı farklı anlamlara yer verdiğini görmekteyiz.463

3. et-Tâiyyetü’l-Kübrâ Şerhinde Zikrettiği Eserler

a. Kendi Eserleri 

Nâblusî, Tâiyye şerhinde sık sık kendi Dîvân464ından beyitler nakleder. 
Dîvân’ı dışında zikrettiği eserleri şunlardır: 

- el-Hadîkatü’n-nediye Şerhu’t-tarîkati’l-Muhammediyye465,

 -Miftâhu’l-maiyya fî tarîki’n-nakşibendiyye466 

-el-Vücûdü’l-Hak ve’l-Hitâbü’l-Sıdk467 

-et-Tahrîrü’l-Hâvî alâ tefsîri’l-Beyzâvî468 

-Hamrü’l Hân ve rennetü’l-elhân fî şerhi risâleti Şeyh Arslân469 

-Îzâhü’d-Delâlât fî Semâ‘i’l-âlât 470

b. İbn Arabî Eserleri

Nâblusî, Tâiyye Şerhi ’nin birçok yerinde İbn Arabî’nin eserlerine atıflarda 
bulunmuştur. Bununla birlikte yapmış olduğu bâzı atıflarda eser ismini açıkça 
belirtmemiş; onun yerine “İbn Arabî’nin dediği gibi” ifâdesiyle yetinmiştir. 
Şerhte ismi açıkça geçen eserlerden bâzıları şunlardır:

- Tercümânü’l-eşvâk şerhi: el-Zehâir ve’l-A‘lâk471,

- İnşâü’d-devâir ve’l-cedâvil472,

- Tecelliyâtü’l-İlâhiyye473,

463	 Nâblusî, Tâiyye’nin 32. Beyitini şerhederken beyitte yer alan  بخظوة kelimesinin başka bir nüshada 
 .şeklinde yer aldığını belirterek her iki kelimenin lügatteki anlamlarını aktarır. Ayrıca 45 ve 51 حبضرة 
beyit şerhinde müracaat ettiği ikinci nüshaya atıfta bulunur. Bkz. Zâhiriyye, vr. 101a, 103a, 104a-b, 

464	 Zâhiriyye: 8285, vr. 139b (211. Beyit şerhi); vr. 148a (246. Beyit şerhi); 230b (512. Beyit şerhi); vr. 
248a (574. Beyit şerhi).

465	 Zâhiriyye: 8285, vr. 5b (Dîbâce şerhi)
466	 Zâhiriyye: 8285, vr. 99b (22. Beyit şerhi)
467	 , Zâhiriyye: 8285, vr. 122b , 139b (138, 211. beyit şerhi)
468	 Vr. 280b (732. beyit şerhi)
469	 Vr. 151b (267. beyit şerhi)
470	 Vr. 206a (434. beyit şerhi) 
471	 Vr. 3b (Mukaddime)
472	 (Dibâce şerhinde) bkz. Keşf, 1972, s. 116.
473	 Vr. 107b (69. beyit şerhi)



| 103 |

Zeliha Öner

- el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye 474,

- Fusûsu’l-Hikem475,

- Şerhü’l-Vesâye el-Yûsufiyye476,

- Şucûnü’l-meşcûn477,

- Tercümânü’l-Eşvâk478 

c. Diğer Eserler ve Müellifler

Nâblusî’nin başvurduğu kaynaklar, oldukça geniş bir literatürü kapsamaktadır. 
Tasavvuf, edebiyat, lugat, tefsîr, hadîs ve kelâm gibi pek çok alana ait eserlerden 
istifâde ettiği gibi, yer yer sûfî meclislerinde dinlediği rivâyetleri de aktarır.

Tâiyye şerhinde tespit ettiğimiz başlıca müellifler ve eserleri şu şekildedir: 
Kuşeyrî, Risâle (270.beyit şerhi); Şihâbüddin Ömer İbn Muhammed es-
Sühreverdî, Keşfü’l-fedâih479 (593. Beyit şerhi); Abdullah el-Ensârî el-Herevî, 
Menâzilü’s-sâirîn (724. beyit şerhi); Ebû’l-Hasan el-Şâzelî, Şühûdü’l-taksîr 
da’vâ te’sîr (78. beyit şerhi); Dâvûd el-Kayserî, et-Tâiyyetü’l-kübrâ Şerhi 
(20. Beyit şerhi); Kāşânî, Istılâhâtü’s-sûfiyye (287 ve 676. beyit şerhleri); 
Abdülkerîm el-Cîlî, İnsân-ı Kâmil (287. beyit şerhi); İbrâhim el-Kürdî, Şerhu’t-
Tuhfeti’l-mürsele (285. beyit şerhi); Abdülkerîm el-Cîlî, Merâtibu’l-vücûd (419. 
beyit şerhi); Atâullah el-İskenderî, Letâifü’l-minen (288, 593. beyit şerhleri); 
Abdurrahîm el-Münâvî Tabakātü’l-evliyâ (449. beyit şerhi); Kadı Beyzâvî‘nin 
Tefsîr’i -İsrâ sûresi- (269. beyit şerhi); İbn Hişâm Mugni’l-lebîb (295. beyit şerhi); 
Necmeddin el-Gaytî, İbtihâc bi’l-İsrâ ve’l-mîrâc (312. beyit şerhi); Necmü’l-
Gazzî, et-Tevhîd (Keşf, 1972, s. 37); Ali el-Vefâ el-Elhân ve’l-evzân (434. 
beyit şerhi); Sübkî Tabakât (Keşf s. 105); Buhârî‘nin Sahîh’i (285, 721. beyit 
şerhi); Cemâleddin Muhammed Ebu’l-Vehhâb el-Şâzelî el-Tûnusî, Kavânînu 
Hükmü’l-eşrâf ilâ kâfeti’s-sûfiyye fî cemiî’l-âfâk (288. beyit şerhi); Kastallânî el-
Mevâhibü’l-ledüniyye (434. beyit şerhi); Abdülhâk İbn Sebîn Vesâyâ (449. beyit 
şerhi); Abdülvehhâb Şa’râvî Ahlâk (599. beyit şerhi); Fahr Râzî Tefsir (605. beyit 
şerhi); Necmeddin Muhammed b. Mahmûd el-İzzî Kitâbü’l-kevâkibi’s-sâireti fî 
terâcimi a‘yân (Dîbâce şerhinde); Celâleddin Muhammed ed-Devvânî Risâletü 

474	 Vr. 134b, 152b, 252a, 258a (192, 269, 593, 617. beyit şerhi)
475	 Vr. 202a (419. beyit şerhi)
476	 Vr. 146b, 168a, 174a, 210b, 214a (239, 300, 313, 446, 457. beyit şerhleri)
477	 Vr. 109b, 205a, 206a, 210a, 210b (76, 430, 434, 445, 446. beyit şerhleri)
478	 Vr. 233a-b, (523. beyit şerhi )
479	 Ebû Hafs Şihabüddin Ömer b. Muhammed es-Sühreverdî, Keşfü’l-fedâihü’l-Yûnâniyye ve reş-

fü’n-nesâihi’l-îmâniyye = Reşfü’n-nesâihi’l-îmâniyye ve keşfü’l-fedâyihü’l-Yûnâniyye, (tahkik 
Âişe Yûsuf Mennâî), Kāhire: Darü’s-Selam, 1999.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 104 |

halkü’l-a’mâl (396. beyit şerhi); Hüseyin İbn Mansûr el-Hallâc –öğrencilerine 
gönderdiği bâzı risâleler-(186. beyit şerhi); Arslan ed-Dımaşkî en-Nâs teehhün 
ani’l-Hak bi’l-Akl (523, 676. beyit şerhi); Suyûtî İnâretü’l-hülk fî imkâni 
rü’yeti’n-Nebî ve’l-Mülk [نإارة احللك في كمإان رؤية ايبنل والملك ] (642. beyit şerhi) ve 
Suyûtî’nin Câmiu’s-sağîr eserinden sıklıkla hadîs nakleden Nâblusî, Suyûtî’nin 
İbnü’l-Fârız’ın Yâiyye kasîdesi şerhi hakkında bir bilgi vermemektedir. 

Nâblusî, İbnü’l-Fârız beyitlerini şerhederken sûfîler arasında anonim/
meşhur beyitlere yer verdiği gibi, sûfî ve şâirlerin kasîdelerinden beyitler de 
nakleder. Nâblusî’nin kendi beyitlerinden sonra en çok İbn Arabî ve Afîfüddin 
et-Tilimsânî beyitlerine yer verdiği görülür. İbn Arabî’nin Tercümânü’l-eşvâk’da 
ye alan beyitlere (523. beyit şerhi), Şücûnü’l-mescûn’da yer alan bâzı beyitlere 
(430, .445. beyit şerhi) ve diğer İbn Arabî beyitlerine yer verir. Bkz. 19, 83, 
162, 168, 192, 205, 207, 226, 307, 311, 312, 352, 369, 389, 403, 432, 449, 520, 
554, 749, 758. beyit şerhleri. Afîfüddin et-Tilimsânî beyitleri ise Tâiyye’nin 
75, 118, 192, 208, 217, 271, 311, 384, 393, 402, 406, 415, 453, 463, 467, 511, 
533, 547, 562, 568, 578, 579, 584. beyit şerhlerinde yer alır. Nâblusî, Eb’u 
Medyen’in kasîdelerinden beyitler (277, 434. beyit şerhi); Muhammed b. Saîd 
el-Bûsîrî’nin Kasîde-i Bürde’si (Keşf, 1972, s. 76); Cîlî’nin Kasîde-i Ayniyye’si 
(279. beyit şerhi); Ebû Sîrî (Bûsîrî)’nin Mîmiyye kasîdesi (29. beyit şerhinde); 
Mütenebbî’nin beyitleri (29. beyit şerhi); Sirâceddin Ali b. Osman el-Ûşî el-
Fergānî Bed’ül-emâli (8. beyit şerhi), Abdülkādir el-Geylânî’nin bâzı beyitleri 
(171. beyit şerhi); Ebû Abdurrahmân es-Sülemî’nin beyitleri (84. beyit şerhi) ve 
diğer bâzı beyitleri de  nakleder. 

Nâblusî’nin sâdece ismen zikrettiği düşünürler ise tespit edebildiğimiz 
kadarıyla şunlardır; Arslan ed-Dımaşkî (49, 302. beyit şerhi); Abdülhâdî el-
Sevdâ el-Yemenî  (171. beyit şerhi); Ebû’l-Abbâs el-Mursî (288. beyit şerhi); 
Ahmed er-Rifâî (419. beyit şerhi); Ebû’l-Hasan eş-Şâzelî (484. beyit şerhi); 
Ebî Yezîd el-Bistâmî (318. beyit şerhi); Necmeddin b. İsrâil (396. beyit şerhi); 
Şihâbüddin Ahmed b. Abdülgaffâr ( 396. beyit şerhi); Taberânî (Keşf, 1972, 
s.32); İbnü’l-Hâcib (356. beyit şerhi); Cürcânî (356. beyit şerhi); Ebû Zeyd es-
Serûcî (658. beyit şerhi); Kādı Beyzâvî (269, 308, 499. beyit şerhi); Kādı Iyâz 
(312. beyit şerhi); Ebû Hasan el-E‘şârî (312. beyit şerhi); Şihâbüddin es-Sünbülî 
(76. beyit şerhi), Şerefüddin İsmâil el-Cebertî (287 .beyit şerhi), Ahmed el-
Kaşâşî el-Medenî (270. beyit şerhi ); Zemahşerî (730. beyit şerhi), Ezherî (761. 
beyit şerhi).



| 105 |

Zeliha Öner

4. Eserin Üslûbu

Nâblusî, Tâiyye beyitlerini tek tek şerheder ve şârihlere atıflarda bulunmak 
suretiyle bâzı beyitleri tekrar ele alır.480 Her beyit şerhinde, beyitteki kelimeleri 
tek tek aktararak öncelikle sözlük anlamlarını okuyucuya sunmuştur. Genellikle 
gramer ve sözlük bilgisini önceleyen Nâblusî, farklı şerhlerde gördüğü lafzî 
farklılıklara az da olsa yer verir. Bu hususta özellikle Kayserî’nin şerhine 
atıflarda bulunur.481

Nâblusî’nin Tâiyye beyitleri şerhinde temel aldığı üç sözlük aracılığıyla 
cinaslı kelimeleri sözlük anlamlarıyla doğrudan aktardığı görülür. Bu sözlüklere 
“Kāmus”, “Sıhah” ve “Misbah” şeklinde atıfta bulunur. Bâzı Tâiyye beyitlerinde 
ise yalnızca  sözlükteki îzâhatı aktarmakla yetinir. Nâblusî’nin Tâiyye Şerhi’nde 
dikkatimizi çeken bir diğer husus; Nâblusî’nin, Tâiyye beyitleri boyunca İbnü’l-
Fârız’ın temâs ettiği tasavvufî kavram ve konuları, henüz ilgili beyitler gelmeden 
haber vermesi ve konu bitiminde de özetlemesi sûretiyle okuyucuya farkındalık 
sağlamasıdır. Nâblusî, Tâiyye Şerhi’nde tasavvufî ıstılâh ve kavramlar başta 
olmak üzere seyr u sülûk basamakları ile ilgili olarak verdiği tanımlamaları belli 
bir tertibe bağlı kalmadan okuyucuya sunmaktadır. Onun tasavvufî kavram ve 
konuları üç tarzda açıkladığı görülür: Nâblusî, beyitlerde geçen kimi tasavvufî 
kavramları, sûfilerin konu ile ilgili sözlerini vermek sûretiyle açıklama yoluna 
gitmiştir. Bu tür açıklamalarında sözün bulunduğu eseri zikretmeyerek; 
“Şeyhimiz, Ebû Sâlih Abdülkādir el-Geylânî’nin dediği gibi...”, “Şeyhü’l-Ekber 
buyurmuşlardır.., “Şeyhimiz Ebû Saîd el-Belhî buyurmuştur ki..” şeklindeki 
girişlerle doğrudan sûfinin ismini vererek cümleye geçmiştir. Bununla birlikte 
“bâzılarının dediği gibi [بعضمه  denildiği gibi...”, “Muhakkiklerden“ ,”[وقكل 
büyükler der ki [المنيققح نم  الأكارب   şâirin dediği gibi”  şeklinde yaptığı“ ,”[قال 
girişlerle de meçhûl kimselerden cümleler aktarır. 

Nâblusî’nin şerhte yer verdiği manzum eserler, tasavvufî kavram ve konuları 
pekiştirmek ve mânâya işâret etmek içindir. Aynı zamanda şâir olan Nâblusînin 
oldukça geniş şiir literatürüne sâhip olduğu anlaşılmaktadır. 

5. Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerh Dîvân İbni’l-Fârız Nüshaları

Muhtelif kütüphânlerde Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerh Dîvân İbni’l-Fârız 
nüshaları bulunmaktadır. 

1-	 Zâhiriye Ktp., nr. 8285. İstinsah târihi, h. 1130, müstensihi Alî el-Aclûnî 
ed-Dımaşkî’dir. Nâblusî’nin h. 1123’de te’lif ettiği İbnü’l-Fârız Dîvânı şerhinin 

480	 Nâblusî, Fergānî’nin Tâiyye’nin 5. Beyit şerhini doğrudan aktarır. Bkz. Zâhiriye nüshası, vr. 244b.
481	 Nâblusî, Tâiyye şârihlerine atıflarda bulunur. Kayserî en çok atıfta bulunduğu şârihtir. Zâhiriye 

nüshası, vr. 99a, 108b, 111a, 164b, 180b, 273b.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 106 |

Dımaşk’da bulunan en eski nüshasıdır. Nâblusî uzmanı Dr. Bekri Aladdin ile 
nüshanın hâmişinde yazılı bulunan notları incelediğimizde; Nâblusî’nin, talebesi 
ed-Dakdakci ile mukābelede bulunduğunu tespit ettik. Müellif hattı elimizde 
bulunmadığından, müellifin üzerinde mukābelede bulunduğu bu nüshayı 
çalışmamızda esas aldık. 

2-	 Mısır Millî Kütüphânesi (Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye)482 Edeb Talât 
bölümünde, 4673 numarada Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız 
ismiyle kayıtlı eser, ulaşabildiğimiz en eski nüshadır. Nâblusî, İbnü’l-Fârız 
Dîvânı şerhini h. 1123 yılında tamamlamıştır. Bu nüsha ise, h. 1126 târihlidir. 
Sâdece 3 yıl sonra istinsah edilen bu nüsha tek cilt, 539 varak, 31 satırdır. 
Müstensih, Muhammed b. Abdüllatîf el-Hanbeli’dir. Nüsha, tâdîlât görmüştür. 
Mikrofilmden kopyasını aldığımız bu nüshanın kırmızı mürekkeble yazılı 
kısımları okunamadığından ve bâzı sayfalarında mürekkep lekeleri metnin 
okunmasına engel teşkîl edecek düzeyde bulunması sebebiyle çalışmamızda bu 
nüshayı kullanmadık.

3-	 Süleymâniye Ktp., Hâlet Efendi, nr. 314, 1b-373a varak, 37 satırdan 
müteşekkildir. Müstensihi Abdullah el-Fitâlî olan nüshanın istinsah târihi h. 
1200’dür. 

4-	 Sül., Lâleli, nr. 1400/2, 31-475 varaktır. Nüshanın ilk 30 varaklık 
kısmında Tâiyye beyitleri yer alır. Tâiyye beyitlerinin yer aldığı sayfaların 
kenarlarında beyitler şerhedilmiştir. Ancak bu şerhler müsvedde şeklindedir. 
Nâblusî’nin İbnü’l-Fârız Dîvânı şerhinden ayrı bir risâle gibi görünmektedir. 
Nr. 1400/1’de yer alan bu notların sonunda Muhammed b. İbrâhim ismini 
okumaktayız. İstinsah târihi ise h. 1160’dır. 31b-475b varakları arasında 
Nâblusî’nin şerhi yer almaktadır. Müstensihi, Abdülkādir b. Ömer el-Hamevî 
olan nüshanın istinsah târihi, h. 1154’tür.

5-	 Sül., Mihrişah Sultan, nr. 226, 1b-471b varak, 37 satırdır. H. 1139 târihli 
nüshanın müstensihi, Abdülkādir İbn Muhammed el-Atîyfî’dir. 

6-	 Sül., Lala İsmâîl, nr. 162/1 Şerhu Dîvân-i Ömer İbni’l-Fâriz ismiyle 
kayıtlı olsa da, sâdece Hamriyye Kasîdesi şerhidir. Nüsha, 1b-40b varak, 31 
satırdan oluşmaktadır.

482	 Kāhire’de bulunan “Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye” olarak bilinen, Mısır’ın Millî kütüphânesi’nde yer 
alan tasavvufî yazmaların kaynakları üzerine Denis Grill’in Fransızca makālesi, yazma eserler hak-
kında tanımlayıcı bilgiler vermesi bakımından dikkate değerdir. Bkz. Denis Gril, “Sources ma-
nuscrites de l’histoire du soufīsme à Dār al-Kutub: un premier bilan”, Annales Islamologiques, 28 
(1994), s. 97-185.



| 107 |

Zeliha Öner

7-	 Sül., H. Hüsnü Paşa, nr. 658/1 ve 658/2, iki ciltten oluşan nüshanın ilk 
cildi 1b-290a varak, ikinci cildi ise 1b-252b varak, 33 satırdan müteşekkildir. H. 
1289 târihli nüshanın müstensihi, Selim el-Hamevî’dir. 

8-	 Zâhiriye Kütüphânesi, nr. 16856. İstinsah târihi ve müstensih ismi 
kaydedilmemiştir. 182 varak, 31 satırdır. 

9-	 Zâhiriye Ktp., nr. 16722. İstinsah târihi, h. 1247’dir. Müstensihi ise 
Ömer b. Ahmed el-Mertînî’dir. İki cilt olan nüsha, 255 varak 31 satırdır. 

10-	 Zâhiriye Ktp., nr. 5237. İstinsah târihi h. 1154, müstensihi ise Alî el-
Aclûnî’dir. 415 varak 44 satırdır. 

11-	 Zâhiriye Ktp., Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız isimli 
nüsha iki cilttir. Nr. 5568 (1. Cilt) -5569(2. Cilt ). 1.cildin istinsah târihi h. 1283, 
2. Cildin istinsah târihi h. 1284 olan bu nüshanın müstensihi belirtilmemiştir. İki 
cilt olan nüshanın, ilk cildi 462 varak, ikinci cildi 350 varak, 28 satırdır.

12-	 Zâhiriye Ktp., nr. 4907 ve 4908 numarada kayıtlıdır. H. 1277 târihli 
nüshanın müstensihi, Abdülmecîd b. Muhammed b. Muhammed el-Hānî’dir. İki 
cilt olan nüshanın ilk cildi 430, ikinci cildi 450 varak, 21 satırdır. 

13-	 Zâhiriye Ktp., nr. 8667. İstinsah târihi h. 1275, müstensihi ise 
Abdürrezzâk el-Baytâr’dır. Tek cilt olan nüsha, 356 varak, 27 satırdır. 

14-	 Zâhiriye Ktp., nr. 17137. İstinsah târihi, h. 1172, müstensihi 
Abdurrahmân b. El-Hâc Kāsım’dır. Nüsha 334 varak, 27 satırdır.

15-	 Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye, Şi’r Teymûr Arabî bölümünde, 353 numarada 
Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız ismiyle kayıtlı eser, 360 varak, 
45 satır şeklinde istinsah edilmiştir. Tek cilt olan nüshada beyitler kırmızı 
mürekkeple yazılmıştır. Yazma eser oldukça iyi durumdadır. H. 1155 târihli 
nüshanın müstensihi İsmâîl b. Hâlife el-Hamevî’dir. Yazma eserin ilk sayfasında 
“Vakfu Ahmed b. İsmâîl İbn Muhammed Teymûr bi-Mısr h. 1320” ifâdesi yer 
almaktadır. 

16-	 Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye, Edeb Talât bölümünde, 4806 numarada Şerh 
Külliyât Dîvân el-Ârif billâh Teâla eş-Şeyh bin Fârız el-Ustâz eş-Şeyh Abdülganî 
en-Nâblusî es-Sâlihî ismiyle kayıtlı eser, tek ciltten oluşmaktadır. 455 varak, 31 
satırdan oluşan yazmanın müstensihi Abdülkādir İbn el-Hâc Halîl el-Baytar’dır. 
Bu nüsha 26 Şevval 1158 târihlidir. Hâmişinde bâzı beyit şerhleri sonradan 
eklenmiş görünmektedir. (Misal 444.varak) 

17-	 Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye, Edeb Arabî bölümünde, 1275 numarada 
Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız ismiyle kayıtlı eser, 2 cilt 
hâlinde, 709 varak, 25 satır şeklindedir. Dîbâce kelimeleri ve beyitler kırmızı, 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 108 |

şerh ise siyah mürekkeple yazılmıştır. H. 1271 târihinde istinsah edilen nüshanın 
müstensihi, Muhammed Sâlih Muhammed Emîn el-İslâmbûlî’dir. 

18-	 Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye, Edeb Arabî bölümünde, 1417 numarada 
Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız ismiyle kayıtlı eser, 2 cilt 
hâlinde, 677 varak, 23 satır şeklindedir. Müstensih, İbnü’l-Fârız Dîvân’ı 
Dîbâce’sine ve Dîbâce’nin Nâblusî tarafından yapılan şerhine yer vermemiştir. 
Şerhedilen kelimeler kırmızı mürekkeple yazılmış ancak beyitlere müstakil 
olarak yer verilmemiş, sâdece beyitlerin kelime kelime şerhlerine yer verilmiştir. 
Müstensih, Muhammed b. Mûsâ’dır. İkinci cildin sonunda istinsah târihi, h. 1272 
olarak görülmektedir. İç kapakta ise “Bu kitap Tûbî isimli şahıstan 9 Eylül 1897 
yılında satın alınarak kütüphâneye eklenmiştir” kaydı yer alır. Nüsha kapağında 
Hidiv Kütüphânesi kolleksiyonuna âit olduğu anlaşılmaktadır. Şerh, okunaklı ve 
iyi durumdadır. 

19-	 Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye, Edeb Talât bölümünde, 4805 numarada 
Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız ismiyle kayıtlı eser, 3 cilt 
hâlindedir. Birinci cilt Dîbâce şerhi ile başlayıp et-Tâiyyetü’s-suğrâ şerhi ile 
sona ermektedir.  167 varak 25 satırdan oluşan yazmanın müstensihi, Hasan 
b. Ahmed Sâlih’tir. İstinsah târihini ise 27 Şevval 1305 Cuma günü şeklinde 
kaydedilmiştir.

İkinci cildi, doğrudan et-Tâiyyetü’l-kübrâ ile başayan nüshanın tamâmı 
mezkûr kasîdenin 761 beyitinin şerhini ihtivâ etmektedir. 249 varak 25 satırdan 
oluşan nüshanın beyitleri, kırmızı mürekkeple ve harekeli şekilde yazılmıştır.

Üçüncü cilt, Dîvân’ın geri kalan kasîdelerinin şerhidir. 312 varak 25 satırdan 
oluşan nüshanın müstensihi Hasan b. Ahmed Sâlih’tir. Bu nüshanın, Cumartesi 
günü Şevval ayından on gün önce 1306 yılında istinsah edildiği kaydedilmiştir. 

20-	 Paris Millî Kütüphânesi’nde, Kašf as-sirr al-gāmid fī šarh Dīwān Ibn 
al-Fārid, Abd al-Gani b. Ismâ‘il an-Nābulusī, 3159- 3162-I2, 305 [Cmt. 4]; I, 
463 şeklinde kayıtlıdır.483

21-	 Chester Beatty Kütüphânesi’nde, 3118 numarada kayıtlıdır. Müstensih; 
Ahmed b. Ahmed; istinsah târihi, h. 1157 (1744) ve 356 varaktır.484

22-	 Vatikan Kütüphânesi’nde, 1569 numarada kayıtlı nüshanın istinsah 
târihi h. 1181, müstensihi ise Seyyid Mustafa İbn es-Seyyid Abdüsselâm el-
Harîrî’dir. İki cilt olan yazma 573 varak, 27 satırdır.485

483	 Georges Vajda, Index General des Manuscrits Arabes Musulmans de la Bibliotheque Nationale de 
Paris,  Paris: Centre National De La Recherche Scientifique, 1953, s. 422.

484	 Arthur J. Arberry, The Chester Beatty Library A Handlist of The Arabic Manuscripts, Volume I, 
MSS. 3001 to 3250, London, 1955, s.47-48.

485	 Giorgio Levi Della Vida, Secondo Elenco Dei Manoscritti Arabi Islamici Della Biblioteca Vatica-
na, Citta Del Vaticano: Biblioteca Apostolica Vaticana, 1965, s. 34-35.



| 109 |

Zeliha Öner

23-	 Berlin Kütüphânesi’nde 7720 numarada kayıtlı nüshanın eksik kısımları 
bulunmaktadır. Bu nüshada, 595 beyitin şerhi yer almaktadır.486

24-	 Kudüs Kütüphânesi’nde, 855 numarada kayıtlıdır. İstinsah târihi h. 
1185’dir. Nüshanın mikrofilmi, İskenderiye Kütüphânesi’nde bulunmaktadır.

25-	 British Kütühânesi’nde kayıtlı bulunan nüshalar,487 İskenderiye 
Kütüphânesi’nde mikrofilm olarak bulunmaktadır. İncelediğimiz nüshalar 
şunlardır: 

Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız, 1. Cilt, (istinsah târihi: 
17.yüzyıl), yazma eser no: ADD 19911, fiş no: 30178-86.

------------------------------------------------, 2.Cilt, (istinsah târihi: 1154/1742), 
yazma eser no: ADD 19912, fiş no: 30187-99.

------------------------------------------, 1. Cilt, ( istinsah târihi: 1200/1806), 
yazma eser no: ADD 7564, fiş no: 30398-408.

--------------------------------------------, 2. Cilt, (istinsah târihi: 1181/1768), 
yazma eser no: ADD 7565, fiş no:40582-92.

26-	 Râşid Efendi Kütüphânesi (Kayseri), 1302 numarada kayıtlı bulunan 
Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız isimli nüshanın istinsah târihi 
h. 1156, müstensihi Ahmed b. Abdülmu’tî el-Halîlî’dir. 473 varak, 35 satırdır.488 
Nâblusî’nin Hamriyye489 ve Cîmiyye Kasîdesi şerhi490 müstakil bir nüsha 
şeklinde kaydedilmiştir.

27-	 İskenderiye Kütüphânesi (Mısır), Tasavvuf/10740 numarada kayıtlı 
yazma nüsha 184 varaktır. 

--------------297.4 numarada, kayıtlı yazmanın istinsah târihi h. 1253, 
müstensihi ise Mustafa ez-Zeveytinî’dir. 1b-417a varaktır. 

486	 Bkz. Wilhelm Ahlwardt, Die Handschriften-Verzeichnisse der Königlichen Bibliothek zu Berlin: 
Verzeichniss der Arabischen Handschriften, VII, Berlin, 1895, s. 14.

487	 Subject-Guide to The Arabic Manuscripts in The British Library, Compiled by Peter Stocks, Edited 
by Colin F. Baker, The British Library, London, 2001, s.316.

488	 Kayseri Râşid Efendi Kütüphânesi’ndeki Yazmalar Kataloğu, (haz. Ali Rızâ Karabulut), Kayseri, 
1982, s. 405.

489	 Şerhu’l-Kasîdeti’l-Hamriyye, nr. 611/1, 1b-27b varak, 29 satırdır. Müstensihinin İbrâhim Efendi ol-
duğu nüshanın istinsah târihi h. 1133’tür. Eser, Hamriyye’nin 32 beyitinin şerhidir. Bkz. Kayseri 
Râşid Efendi Kütüphânesi’ndeki Yazmalar Kataloğu, (haz. Ali Rızâ Karabulut), Kayseri, 1982, s. 
623. Ayrıca Hamriyye Kasîdesi’nin diğer nüshalarda bulumayan 7 beyitinin şerhi olduğu belirti-
len bir yazma eser dikkat çekmektedir: Lem’atü’n-nûri’l-nûziyye, şerhu’l-ebyâti’s-seb’ati’z-zâide 
mine’l-Hamriyyeti’l-Fârıziyye, nr. 611/4, 56a-60a varak, 29 satır olan eserin müstensihi İbrâhim 
Efendi, istinsah târihi ise h. 1133’tür. Bkz. Bkz. Kayseri Râşid Efendi Kütüphânesi’ndeki Yazmalar 
Kataloğu, Kayseri, 1982, s. 417.

490	 Şerhu’l-Kasîdeti’l-Cîmiyye, nr. 611/2, 27-52 varaktır.  Bkz. Kayseri Râşid Efendi Kütüphânesi’nde-
ki Yazmalar Kataloğu, Kayseri, 1982, s. 622.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 110 |

***

İbnü’l-Fârız Dîvânı’nın tamâmını şerheden Nâblusî’nin Keşfü’s-sırril-
gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız isimli eseri, 2017 yılında Dâr Ninavâ (Şam) 
tarafından dört cilt hâlinde neşredilmiş olmakla birlikte, bu baskı ilmî anlamda 
tam bir tahkîk hüviyeti taşımamaktadır. Neşir, metnin okunaklı bir biçimde 
yeniden tesbiti ve kısmen tashîhi niteliğindedir.491 Nâblusî şerhi üzerine yapılan 
ilk çalışma, Raşîd b. Gālib tarafından hazırlanmış olup 1853’te Marsilya’da 
basılmış; Bûrînî ve Nâblusî’nin Tâiyye dışındaki muhtasar şerhlerine yer veren 
bu metin ilmî bir tahkîk niteliği taşımamaktadır. Söz konusu çalışma daha sonra 
Şerhu Dîvâni İbni’l-Fârız adıyla defalarca tekrar yayımlanmıştır.492

Mısır’da, Muhammed Ebu’l-Fazl İbrâhim tarafından hazırlanan ve 1972 
yılında Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız ismiyle neşredilen 
eser, Dîvân’ın dört kasîdesinin şerhini ihtivâ eder: “yâiyye”, “zâliyye”, “et-
tâiyyetü’l-sugra” “hemziyye”. Ebu’l-Fazl, çalışmasının girişinde et-Tâiyyetü’l-
kübrâ kasîdesi şerhinin çok uzun olduğunu, bu sebeble müstakil bir cilt 
olarak neşretmeyi planladığını belirtmiştir.493 Bu neşir, Dâru’l-kutub’da 1275 
numarada kayıtlı bulunan yazma494 ile Raşîd b. Gālib tarafından hazırlanan ve 
Bulak matbaasında basılan nüsha esas alınarak hazırlanmıştır. Çalışma, modern 
anlamda bir tahkîk değildir. Neşirde “asıl” olarak kabûl edilen nüsha, h. 1271 
târihli nüsha, son derece okunaklıdır. Muhtemelen bu nedenle tercih edilmiştir. 
Buna karşılık Keşfü’s-sırri’l-gāmız’ın bilinen en eski nüshası h. 1126 târihli olup 
aynı kütüphânede yer almaktadır.495

1988’de neşredilmiş es-Sûfiyye fî şi‘ri İbni’l-Farız isimli eser,496 Raşîd 
b. Gālib’in hazırladığı eserde yer alan muhtasar Nâblusî şerhinin497 müstakil 

491	 Nâblusî, Abdülganî b. İsmâil, Keşfü’s-sırril-ğâmız fî şerhi Dîvân İbnü’l-Fârız, thk. Hâlid ez-Zer‘î, 
sun. Bekrî Alâeddîn. 4 cilt. Şam: Dâr Ninavâ li’d-Dirâsât ve’n-Neşr ve’t-Tevzî‘, 2017.

492	 Süleymâniye Kütüphânesi, Hacı Mahmûd Efendi,  3285 numarada, Şerhu Dîvân İbni’l Fârız is-
miyle kayıtlı eser, h. 1306 yılında Mısır’da basılan nüshadır. Ali Emîrî Arabî bölümünde, 3208 
numarada Şerhu Dîvân İbn Fârid ismiyle kayıtlı nüsha, 188+211 sayfa, h. 1306 Mısır, Dâru’t-tâc 
baskılıdır.

493	 -Ebûl Fazl İbrâhim’in girişi-, Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız, (thk. Ebu’l-Fazl 
İbrâhim), Mısır, 1972, s. 6. [Ebû’l-Fazl İbrâhim, Kāhire Üniversitesi Dâru’l-ulûm Fakültesi hocala-
rındandı. 2013 Nisan ayında Kāhire Üniversitesi, Dâru’l-Ulûm Fakültesi’nde Ebûl-Fazl İbrâhim’in 
mesâi arkadaşlığı yapmış Dr. Hasan eş-Şâfiî ile bu neşir hakkında görüştük. Dr. Şâfiî, Ebû’l-Fazl 
İbrâhim’in Mısır’dan ayrılarak Kuveyt’e yerleştiğini, neşirden de haberdâr olmadığını belirtmiştir.]

494	 Yazma, 2 cilt hâlinde, 709 varak, 25 satırdır. İstinsah târihi, h. 1271’dir. Müstensihi, Muhammed b. 
Sâlih el-İslâmbûlî’dir. 

495	 Nâblusî, şerhini h. 1123 yılında tamamlamıştır. 
496	 Bkz. Abdülganî en-Nâblusî, es-Sûfiyye fî şi’ri İbni’l-Fârız, (thk. Hâmid Abbûd), [y.y.] Matbaatu 

Zeyd b. Sâbit, 1988. 
497	 ed-Dahdah, Nâblusî şerhini özetleyerek alıntıladığını neşrettiği çalışmasının başında belirtir. Nâblusî 

şerhinden alıntıladığı paragrafların sonuna (ن) harfi koyarak, Bûrînî şerhinden ayırt etmeyi sağlamış-
tır. Bkz. Rüşeyd b. Galib, Şerhu Dîvâni İbni’l-Fârız, Kāhire: el-Matbaatü’l-Hayriyye, 1310, s. 2.



| 111 |

Zeliha Öner

olarak yeniden basılmış şeklidir. Hâmid Abbûd, Raşîd b. Gālib’in hazırladığı 
Şerhu Dîvâni İbni’l-Fârız’da Bûrînî ve Nâblusî şerhlerinin bir arada basıldığını, 
ancak kendilerinin müstakil bir Nâblusî şerhi için bu eseri hazırladıklarını eserin 
girişinde belirtmektedir.498

D. NÂBLUSÎ’DEN SONRA İBNÜ’L-FÂRIZ ŞÂRİHLERİ

1) Mustafa b. Kemâleddin b. Ali es-Sıddiki el-Halveti Bekrî (1162/1749 ): 
Halvetiye tarîkatının Bekriye şubesi kurucusudur ve Abdülganî en-Nâblusî’nin 
himâyesinde yetişmiştir.499 İngiltere Kütüphânesi’nde Şerh et-Tâiyye İbn el-
Fârız isimli eser, Mustafa İbn Kemâleddin el-Bekrî es-Sıddıkî ismiyle kayıtlıdır. 
Eserin istinsah târihi, 1163/1750’dir. Yazma eser no: OR 3196/1, Fiş no: 29792.500 

2) İbn Sûde (ö. 1209/1795)501: Mâliki fakihi ve muhaddis olan müellif, 
İbnü’l-Fârız’ın lugazlarını [hece vezniyle düzenlenmiş olan manzum bilmece] 
Şerh alâ elgāzi İbni’l-Fârız ismiyle şerhetmiştir.502

3) Abdullah Salâhaddîn-i Uşşakî (ö. 1197/1783)503: Şiirlerindeki mahlası 
ile “Salâhî”’nin, Kasîde-i Hamriyye üzerine bir şerhi bulunmaktadır. Kırk bir 
beyit olan Kasîde-i Hamriyye’nin otuz üç beyti Salâhî tarafından şerhedilmiştir. 
Müellif, erbâb-ı hakîkat beyninde meşhur olan mezkûr kasîdenin birçok şârih 
tarafından şerhedildiğini ve kendisinin de Mollâ Câmî’nin şerhinden istifâde 
ettiğini ve Câmî’nin rubâîlerini naklettiğini ifâde etmektedir. 504

498	 Abdülganî en-Nâblusî, es-Sûfiyye fî şi’ri İbni’l-Fârız, (thk. Hâmid Abbûd), [y.y.] Matbaatu Zeyd b. 
Sâbit, 1988, -Hâmid Abbûd’un takdîmi-, s. 6.

499	 Bkz. Ali İhsan Yurd, Kutbiddin Mustafa Kemâlüddin el’Bekrî-Sıddıkî (1162/1749 ) Hayâtı ve Eser-
leri, İstanbul, 1967;  Ramazan Muslu, Mustafa Kemâleddin Bekrî ve Tasavvufî Görüşleri, İstanbul: 
Erkam yay., 2005.

500	 Subject-Guide to The Arabic Manuscripts in The British Library, Compiled by Peter Stocks, Edited 
by Colin F. Baker, The British Library, London, 2001, s. 304.

501	 “1111 (1700) yılında Fas’ta dünyâya geldi. Bâzı kaynaklarda 1128’de (1716) doğduğu da kayde-
dilmektedir... İbn Sûde 29 Zilhicce 1209 (17 Temmuz 1795) târihinde Fas’ta vefât etti ve Havmetü 
Zukākı’l-Hacer’de evinin karşısındaki zâviyesine defnedildi.  Tefsir, hadîs, fıkıh, tasavvuf, kelâm, 
mantık ve usul ilimlerini çok iyi bilen İbn Sûde Fas’ın yetiştirdiği en büyük âlimlerden biridir. Dö-
neminde Mağrib’de kendisinden doğrudan ya da öğrencileri vasıtasıyla faydalanmayan hiçbir âlim 
bulunmadığı söylenir.” Tafsîlatlı bilgiler için bkz.; Şükrü Özen, “İbn Sûde”, DİA, XX, s. 359. 

502	 Şükrü Özen, “İbn Sûde”, DİA, XX, s. 361. 
503	 “Uzun yıllar İstanbul’da Cemâleddin Uşşâkî’nin sohbetine devam etmiştir. 1750 târihinde şeyhi ve 

kayınpederi Cemâleddin Uşşâkî’nin vefâtı üzerine aynı dergâhta postnişîn olmuştur. 1764 senesine 
kadar bu dergâhta bu târihten îtibâren de Tâhir Ağa Tekkesi’nde şeyhlik makāmında bulunmuştur. 
1782’de seksen yaşlarında iken vefât eden Salâhî’nin kabri, uzun yıllar şeyhlik yaptığı Tâhir Ağa 
Tekkesi’ne defnedilmiştir.” Bkz.; Bursalı, Osmanlı Müellifleri, İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1333/ 
1887, I, s. 104-107; Hüseyin Vassaf, Sefine-i Evliyâ, s. 429-444; Mehmed Süreyyâ, Sicill-i Osmânî, 
44; Semih Ceyhan, “Salâhî Efendi”, DİA, XXXVI, s. 17-19.

504	 Salâhaddîn-i Uşşakî üzerine yapılan çalışmalar için bkz. M. A. Yektâ Saraç, “Salâhaddin Uşşâkî’nin 
Belâgat ile İlgili Eseri ve Bu Eserdeki Edebî Terimler”, İ.Ü. Türk Dili ve Edebiyâtı Dergisi, XXXI 
(İstanbul, 2003); Mahmut Erol Kılıç, “A Bosnian Origin Ottoman Sûfî Abdullah Salâhaddin al-Us-



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 112 |

Süleymâniye Kütüphânesi’nde Bulunan Nüshalar: 

1- Nazîf Paşa bölümünde, 553 numarada kayıtlı olan nüsha, 31 varak, 19 
satırdır.

2- Hacı Mahmûd Efendi bölümünde, 2684 numarada kayıtlı nüsha, 131b-157b 

varaktır. Müstensihi Derviş Mustafa Sâkin, istinsah târihi ise belli değildir.

3- Hacı Mahmûd Efendi bölümünde, 3734 numarada kayıtlı nüsha, 71-96 
varaktır. Müstensih, Mustafa el-Kizbî, İstinsah târihi, 1277 (1861)’dir.

4- Tâhir Efendi bölümünde, 536 numarada kayıtlıdır. 27 varak, 20 satır 
Müstensih ve istinsah târihi belli değildir. Yazmanın son varaklarında (26b-27b ) 
Salâhî’nin terceme-i hâli yer almaktadır. 

5- Hâlet Efendi bölümünde, 730 numarada kayıtlıdır. 27a-52a varak, 21 satır, 
Ta‘lik, üstü ebrûlu meşin cilt içindedir. Müstensih, Derviş Mustafa Mevlevî’dir. 
İstinsah târihi belli değildir.

4) Ahmed b. Acîbe (ö. 1224/1809), İbnü’l-Fârız’ın Hamriyye kasîdesini 
şerhetmiştir. Bu şerh, neşredilmiştir.505

5) Emîn Hûrî’nin Cilâü’l-gāmız fî şerhi Dîvâni’l-Fârız506 isimli eseri, 
Bûrînî’nin şerhinin ihtisar edilmiş hâlidir. 

6) Ebû Abdillâh Muhammed Osmân b. Muhammed b. Abdillâh el-Mîrganî 
(ö. 1268/1852): Elliye yakın eser kaleme alan Mîrganî’nin, tasavvuf ve tarîkata 
dâir çok sayıda risâlesi bulunmaktadır. İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye kasîdesinin şerhi 
olan Hemziyyetü’l-ma‘rûfe ve es-Sırrü’z-zâhir ve’n-nûrü’l-bâhir isimli eseri, 
rivâyet edilen bu risâleler arasındadır.507 

7) Mesnevîhân ve Mevlevî şeyhi, Mehmed Esad Dede (1843-1911) 
Tâiyye’nin ilk beyitlerini şerhetmiştir.508

hshâqî (1705- 1782) and His Commentary on The Verses Attributed to Rûmî”, International Con-
ference on the Reconstruction of Isa Bey Tekia, 2-3 Şubat 2001, Sarejevo, Bosna-Hersek Cumhu-
riyeti; Mehmet Ergin, “Cemâleddin Uşşâkî’nin Hayâtı, Eserleri ve Dîvân’ının Edisyon Kritiği”, 
(Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Ankara Üniversitesi 1994; Mehmet Akkuş, Abdullah Salâhad-
din Uşşâkî (Salâhî)’nin Hayâtı ve Eserleri, Ankara, 1998; Resul Arıcı, “Salâhî’nin Tasavvufî Şiir 
Şerhleri”, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi, 2006.

505	 Bkz. Ahmed bin Acîbe, Kitâb Şerhü Salât el-Kutb b. Haşîş: Silsilât nûrâniyye ferîde, (Cemi‘ ve 
takdîm: el-Umrânî el-Hâlidî Abdüsselâm), Mağrib: Dârü’l-beyzâ, 1994, s. 104- 148.

506	 Emîn Hûrî, Cilâü’l-gāmız fî şerhi Dîvâni’l-Fârız, Kāhire: Mektebetü’l-âdâb, 1910.
507	 Adem Yerinde, “Muhammed Osman Mîrganî”, DİA, XXX, s. 154. 
508	 “Mesnevî’nin ilk 360 beytini (Mevlânâ Müzesi Ktp., nr. 5792, 5793) ve İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-

tü’t-tâiyye’sinin ilk beyitlerini, Ebû Saîd-i Ebü’l-Hayr’ın ve Abdurrahman-ı Câmî’nin bâzı rubâîle-
rini şerhetmiştir.” Bkz. Mustafa Tatcı-Cemâl Kurnaz, “Mehmed Esad Dede”, DİA, XXVIII, s. 470. 



| 113 |

Zeliha Öner

8) Kara Mustafa b. Abdullah Alâî (ö. H. 1304): Hamriyye kasîdesini  
Lemaâtü’l-barkiyye fî Şerhi Kasîdeti’l-Mîmîyye ismiyle şerhetmiştir. Türkçe 
olan şerh, h. 1310 yılında İstanbul’da neşredilmiştir. 

9) Mehmed Nâzım Paşa (ö. 1926): İbnü’l-Fârız’ın Yâiyye, Hamriyye ve Râiyye 
kasîdelerini tercüme ve şerh etmiştir.509 Nâzım Paşa’nın bu kasîdeleri seçip şerh 
ve tercüme etmesi, hikemî şiirlere olan alâkasını göstermesi bakımından kayda 
değerdir.510

10) İbnü’l-Fârız Dîvân’ını klasik üslûb ile şerheden son şârih, Ali Salâhaddin 
Yiğitoğlu (ö. 1939) 511’dur. İbnü’l-Fârız Dîvânı’nı Türkçeye de çeviren 
Yiğitoğlu’nun bu eseri henüz neşredilmemiştir. Fevziye Abdullah Tansel’in 
elinde bulunan el yazısı ile hâl tercemelerinde, Teftiş ve Muâyene Hey’eti 
Reisi Abdullah Hasīb, Hacı Zihnî Efendi’den faydalandığını, Kādıasker Es‘ad 
Efendi512’den de İbnü’l-Fârız kasîdelerini okuduğu kaydedilmiştir. Yiğitoğlu, 
Nâblusî şerhine bağlı kalarak İbnü’l-Fârız kasîdelerini tercüme ve şerhettiği 
bilgisini vermektedir.513 

509	 Mehmed Nâzım, İbn Fârız Hazretleri’nin Yâiyye Mîmiyye ve Râiyye kasîdelerinin şerhidir, Dersaâ-
det: Şems Matbaası, 1328/1912.

510	 Mehmed Nâzım hakkında geniş bilgiler için bkz. Fevziye Abdullah Tansel, Bir Mevlevî Nâşîr ve 
Şâiri Mehmed Nâzım Paşa-Basılı Eserleri ve Yazma Şiir Mecmuâsı-, Ankara Üniversitesi İlâhiyat 
Fakültesi Dergisi, 1966, C. 14, s. 155-174. Ayrıca Mehmed Nâzım hakkında bir yüksek lisans çalış-
ması bulunmaktadır. Bkz. Fatih Güllüce, Mehmed Nâzım Paşa’nın “İbn Fâriz Tercümesi ve Şerhi” 
–Metin ve İnceleme-, (Danışman: Süleyman Derin) Marmara Üniversitesi, SBE, 2008. 

511	 1877 yılında İstanbul’da dünyâya gelmiş, 31 Aralık 1939’da vefât etmiştir. Kabri Merkez Efendi 
Mezarlığı’ndadır. Hayâtı için bkz. Tansel, Fevziye Abdullah, “ XX. Asır Edebiyâtı’nın Unutulma-
ması Gerekli Şâirlerden Ali Salâhaddin Yiğitoğlu (1877-1939)” İslâm İlimleri Enstitüsü Dergisi 
[Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi], sayı: 3, 1977, s. 265-282; ayrıca bkz.; İbnülemin Mahmûd 
Kemâl, Son Asır Türk Şâirleri, 3. Bs., III, İstanbul, 1988, s. 1639-1641.

512	 F. Abdullah Tansel, Kādīasker Es‘ad Efendi denilmekle kimin kasdedildiğini anlamadığını. Ancak 
Sahhâflar Şeyhi diye anılan Kādīasker, Vak‘a-nüvis Es‘ad Efendi, Salâhî (Ali Salâhaddin Yiğitoğ-
lu)’nin doğumundan yirmi yıl kadar önce vefât ettiğini (bkz. Bursalı Tâhir, Osmanlı Müellifleri, II, 
İstanbul, 1343, s. 24 vd.) belirttikten sonra Tansel, İbnü’l-Emin Mahmûd Kemâl İnal’ın Es‘at Efen-
di’den hiç bahsetmediğini; S. Nüzhet Ergun ise “Sudûr’dan ve Meclis-i Maârif âzâsından Es‘ad 
Efendi, olduğunu kaydettiğini belirterek bu zât hakkında şimdilik kesin bir şey belirtemeyeceğini 
söyler. Bkz. Fevziye Abdullah Tansel, “ XX. Asır Edebiyâtı’nın Unutulmaması Gerekli Şâirlerden 
Ali Salâhaddin Yiğitoğlu (1877-1939)” İslâm İlimleri Enstitüsü Dergisi [Ankara Üniversitesi İlahi-
yat Fakültesi], sayı: 3, 1977, s. 266 (1. Dipnot).

513	 İbnülemin Mahmûd Kemâl İnal’ın isteği üzerine yazdığı terceme-i hâlinde diyor ki: “ … Mehâsini 
ahlâk nâmında matbû bir eserim vardır.  Çaryârı güzîn ile on iki tarîkat pîrânının, Üveysülkarânî, 
İmâmı Âzam ve Şeyhi Ekber’in mehâmid ve medâyihini mutazammın  صالخإلا ةضور  (İhlâsın 
Ravzâsı)  isimli manzum bir eser yazdım, münâsib bir zamanda tabetdireceğim. Şurada burada 
intişar eden eş‘ârımdan maada külliyatı eş‘ârım da henüz tabedilemedi. Bunun bir kısmı “Aşkın 
sesi” nâmıyla tab‘olundu. 1936’da İbnü’l-Fârız Dîvân’ını –Şârih Abdülḡani Nâblusî’ye tâbi olarak- 
terceme ve şerhettim.” Bkz. İbnülemin Mahmûd Kemâl, Son Asır Türk Şâirleri, 3. bs. III, İstanbul, 
1988, s. 1639; Fevziye Abdullah Tansel, “ XX. Asır Edebiyâtı’nın Unutulmaması Gerekli Şâirler-
den Ali Salâhaddin Yiğitoğlu (1877-1939)” İslâm İlimleri Enstitüsü Dergisi [Ankara Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi], sayı: 3, 1977, s. 266.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 114 |

Tansel, makālesinde Yiğitoğlu’nun Arapça’dan dilimize çevirdiği eserlerinin 
sayısı küçümsenemeyecek ölçüde çok olduğunu belirttikten sonra bunların 
isimlerini listelemiştir.514 

Klasik mânâda son şârih olan Yiğitoğlu (ö. 1939)’nun Fusûsu’l-Hikem ve 
Mesnevî şârihi Ahmed Avni Konuk (ö. 1938) ile muâsır olduğunu da burada 
zikretmek gerekir.

514	 1-Fusûsu’l-hikem tercemesi, 16 defter (Maârif Vekâleti Neşriyât Müdürlüğü satın almıştır, nu. 
82/4040, 13 Nisan 1944’de) 

	 2- El-Menhelu’l-fâ’izu fî tercemeti Dîvâni İbni’l-Fârizu (2 Defter)
	 3- Nuhbetu’l-emsâl ( 1 Defter) 
	 4- Et-Tedbîrâtu’l-ilâhiyye fî ıslâhi’l-memleketi’l-insâniyye ( 1 Defter)
	 5- Kitâbu inşâ’u’d-devâ’ir li’ş-Şeyh Muhyi’d-Dîn ‘Arabî (1 Defter)
	 6- Kitâbu akleti’l-müstevfiz ( 1 Defter)
	 7- Tehzîbü’ş-şiyem fî nazmi’l-hikem
	 8- Şerhu esmâi’l-hüsnâ, Muhammed Bahâed-Dîn’in eserinden çevrilmiştir.
	 Bkz. Fevziye Abdullah Tansel, “ XX. Asır Edebiyâtı’nın Unutulmaması Gerekli Şâirlerden Ali 

Salâhaddin Yiğitoğlu (1877-1939)” İslâm İlimleri Enstitüsü Dergisi [Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi], sayı: 3, 1977, s. 281.



| 115 |

BÖLÜM 3

Nâblusî’nin Şerhi Bağlamında Seyr u Sülûk

I. SEYR U SÜLÛK HAKKINDA

A. Kavramsal Çerçeve

İnsanın “insan” olma sürecini, “seyr u sülûk” olarak tanımlamak mümkündür. 
Arapça’da “gitmek ve girmek” anlamına gelen “seyr u sülûk”, tasavvufî 
terminolojide umûmiyetle “seyr” 515  ve “sülûk”516 olarak iki ayrı başlık altında 
zikredilmiştir. “Seyr” kavramı “sefer” ile birlikte ele alınarak,  “sefer ila’llah” 
(belli bir sınırı olan seyr) ve “sefer fi’llah” ( belli bir sınırı olmayan, nâmütenâhi 
seyr) olarak isimlendirilmektedir.517 Sülûk ise insanın dünya ve yer (câh) 
sevgisi, hased, kibir, cimrilik, yalan gıybet, hırs gibi zemmedilen ahlâklardan 
arınarak ilim, hayâ, rızâ, adâlet, gibi övülen ahlâk ile ahlâklanmasıdır.518 Ayrıca 
sülûk, “bir yola girmek, o yolda yürümek; bir şeyin başka bir şeyin içine nüfûz 

515	 Bkz. Muhammed Ali Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâti’l-fünûn, (haz. Refîk el-Acem, Ali Dahruc vd.), 
Beyrut: Mektebetu Lübnân, 1996, I, s. 996-998; Seyyid Cafer Seccâdî, Tasavvuf ve İrfân Terimleri 
Sözlüğü, (çev. Hakkı Uygur), İstanbul: Ensar, 2007, s. 416; Zafer Erginli (ed.), Metinlerle Tasavvuf 
Terimleri Sözlüğü, Trabzon: Kalem, 2005, s. 899; Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 
İstanbul, 1991, s. 427-428; Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, İstanbul: 
Anka, 2004, s. 564;

516	 Bkz. Keşşâfu ıstılâhâti’l-fünûn, I, s. 969-970; Seyyid Cafer Seccâdî, age, s. 432-433; Metinlerle 
Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Trabzon, 2005, s. 942-945; Ethem Cebecioğlu, age, s. 587

517	 Keşşâfu ıstılâhâti’l-fünûn, I, s. 996;
518	 Keşşâfu ıstılâhâti’l-fünûn, I, s. 969; Abdürrezzâk el-Kāşânî, Mûcemü’l-mustalahât ve’l-işârâtü’s-sû-

fiyye: Letâifü’l-A‘lâm fî işârâti ehli’l-ilhâm, (thk. Saîd Abdülfettâh), II, 3. Baskı, Kāhire: el-Hey’e-
tü’l-Mısriyye, 2008,s. 26 [ Tasavvuf Sözlüğü, (çev. E. Demirli), s. 304]; 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 116 |

etmesi, katılması, intikal etmesi”519 anlamlarına gelir. Kāşânî sülûkü, “hal ve fiil 
bakımından Rabb’e yakınlığın sırlarında terakkîdir” şeklinde tanımlamaktadır.520 

Sülûk kelimesi, ilk dönem tasavvuf klasiklerinde dînî hayatla ilgili bütün 
fiilleri kapsayan geniş bir kullanıma sâhipken XII. yüzyılda tarîkatların ortaya 
çıkmasından sonra daha çok “Hakk’a ulaşma yolunda belli tasavvufî âdâb ve 
erkânın uygulanması” anlamını kazanmıştır. Yol anlamına gelen ve terminolojide 
benzer çağrışımlara sâhip olan tarîk ve tarîkat kavramlarından daha kapsamlıdır. 
Kavram, bir tasavvuf terimi olarak ilk defa Abdülkerîm el-Kuşeyrî’nin Tertîbü’s-
sülûk adlı eserinde rastlanmaktadır. Sülûk, tarîkatlar sonrası dönemde genellikle 
aynı anlama gelen seyr kelimesiyle birlikte seyr u sülûk şeklinde kullanılmıştır.521 

 “Sâir”, “sâlik”, “ehl-i sülûk” ve “müsâfir” gibi isimlerle de sıfatlanan “yolcu”, 
nefsindeki kötü huylardan arındığı ve iyi huylar edindiği ölçüde bu yolculukta 
kemâle yaklaşır. Seyr u sülûkün gāyesi, sâlikin kişisel arzu ve isteklerini yok 
edip tam anlamıyla kendisini ilâhî irâdenin hâkimiyeti altına sokması, bu sûretle 
diğer insanlara rehberlik yapmasına imkân veren kâmil insan mertebesine 
yükselmesidir. Bir mürîdin seyr u sülûkünü tamamlaması bu ehliyeti kazanması 
anlamına gelir.522 Seyr u sülûk, sâlikin vuslata ermede cehâletten ilme, nefsindeki 
kötü ve çirkin huylardan güzel ahlâka, kendi varlığından Hakk’ın mutlak 
varlığına doğru hareket etmesidir.523 

Tâlib, “taleb eden, isteyen” demektir. Istılâhta Hakk’ı arayana ve sülûk 
yapmak isteyene “tâlib” denir. Irâkî’ye göre bir kısım tâlib sevgiden dolayı, bir 
kısmı ise abdiyet ve ma’bûdiyet ilişkisi ile bunu yapar.524 Nâblusî, “sâdık tâlib”e, 
feyz ve ilhâm yoluyla vârid olan ilâhî mânâları, dâvet makāmında bulunmadığı 
için, konuşmayıp saklamasını [متك] hatırlatır.525 Mürîd, lügatte “irâde ve talep 
eden, irâde sâhibi, isteyen” gibi anlamlara sâhiptir.526 Tâlip ve sâlik sıfatı ile 
“tâlip mürîd” ve “sâlik mürîd” şeklinde kullanılır. Sâlik,527 mârifet yolunda 

519	 Râgıb el-Isfehânî, el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân, (thk. Muhammed Seyyid Geylânî), Beyrût: Dâ-
rü’l-mârife, tsz., s. 239.

520	 Abdürrezzâk el-Kāşânî, age, (thk. Saîd Abdülfettâh), II, s. 26; Kāşânî, “sülûk” kavramını açıkladık-
tan sonra Tâiyye’nin 197 ve 199. beyitlerini aktarır.

521	 Süleyman Uludağ, “Sülûk”, DİA, XXXVIII, s. 127.
522	 Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, İstanbul, 1991, s. 427-428.
523	 H. Kâmil Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, s. 183; Muhammed b. A’la b. Ali el-Farukî 

Tehânevî, Keşşâfu Istılâhati’l-Fünûn, Beyrût: Dâru Sadr,  tsz. c. II, s. 686; Mehmet Ali Aynî, Ta-
savvuf Târihi, s. 104- 105.

524	 Fahreddîn-i Irâkî, Istılâhât-ı Ehl-i Tasavvuf, (çev. Nurettin Bayburtlugil), Marmara Üniversitesi 
İlâhiyât Fakültesi Dergisi, sayı: III, (Ayrı Basım), İstanbul 1985, s. 347.

525	 Abdülganî en-Nâblusî, Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız, Zâhiriyye Ktp., Nu: 8285, 
vr. 134b. 

526	 İlhan Ayverdi, Misalli Büyük Türkçe Sözlük, II, İstanbûl: Kubbealtı, 2006, s. 2224.
527	 Kāşânî sâliki; Allâh’a giden yolda mürîdle müntehî (vâsıl-eren) arasındaki kişi şeklinde târif etmiş-



| 117 |

Zeliha Öner

mesâfe katedene denir. Mübtedî ile müntehî arasındaki mertebededir. 528Nâblusî 
Tâiyye şerhinde mürîdi, sâdık sıfatıyla “sâdık mürîd”, sülûk etmesi sıfâtıyla 
“sâlik mürîd”, talep eden olması sıfatıyla “tâlip mürîd” şeklinde isimlendirir. 
Nâblusî sâliki “Aklın hükümleriyle değil, ilâhî irâdenin hükmüyle Allah yolunda 
sülûk eden”529 kişi olarak tanımlamış, “tâlib” ve “mürîd” kavramlarından çok 
“sâlik” ibâresini kullanmayı tercih etmiştir. Nâblusî sâlik için, “ebrâr sâlikler”, 
“sâlih sâlik”,530 “vâsıl sâlik”531, “vâsıl ârif”532 gibi hitâb ifâdeleri kullanır.533 
Tâiyye beyitlerinde yer alan “delîl” ile kasdedilen gerçek mürşid-i kâmildir.534 
Nâblusî mürşid-i kâmili, “muhakkik mürşid” ve “kâmil mürşid”535 kavramları 
ile tanımlar. 

Âlem-i şehâdette (cisimler âleminde) bulunan insanın ilâhî isimlerde ve 
rabbânî sıfatlarda olan seyri, aslî vatana rücû etme gāyesi, “sey u sülûk” olarak 
tasavvur edilebilir. “Vahdet-i vücûd” hakkındaki bilgilerin “seyr u sülûk” ile 
tamamlaması, “muhakkik sûfî” olarak isimlendirilen bir sûfîler topluluğu 
oluşturmuştur. Dâvûd Kayserî, Tâiyye şerhi mukaddimesinde İbnü’l-Fârız’ı “el-
vâsıl el-muhakkik es-sûfî” olarak nitelendirir.536 Ehl-i sülûkün tek bir isim altında 
değerlendirilemeyeceğini belirten mutasavvıflar, tarîkate mensup kişileri; tâlib, 
mürîd, sâlik, vâsıl olmak üzere dört derece altında tasnîf etmişlerdir.537 Nâblusî, 
konuyla ilgili beyitlerin muhâtabını sâdece “mürîd” veya “sâlik” lafzıyla tahdîd 

tir ki bu târiften hareketle sâlik; makāmlarda yükseldiği halde mârifet makāmına ermemiş kimsedir. 
Sâlikin mertebesi ârifin altında ve mürîdin üzerindedir. Sûfiler, makāmları ilmiyle degil, ameliyle 
aşan kimselere “sâlik” adını verirler; böylelikle sâlik için bilmek görmek hâline gelir. Bkz. Abdür-
rezzâk el-Kāşânî, Mûcemü’l-mustalahât ve’l-işârâtü’s-sûfiyye: Letâifü’l-A‘lâm fî işârâti ehli’l-il-
hâm, (thk. Saîd Abdülfettâh), II, 3. Baskı, Kāhire: el-Hey’etü’l-Mısriyye, 2007 s. 7-8.

528	 Süleyman Uludağ, “Sülûk”, DİA, XXXVIII, s. 127.
529	 Zâhiriye, vr. 121a.
530	 Zâhiriye, vr. 155b.
531	 Zâhiriye, vr. 171b.
532	 Zâhiriye, vr. 288a.
533	 Menâzil mukaddimesinde sülûk edenler, “mürîd” ve “murâd” olarak ifâde edilir. Herevî, tasavvu-

fun inceliklerine ilişkin farklı mertebelere erişenleri nitelerken havf ve recâ arasında amel edenleri 
mürîd, tefrikadan cem’e ulaşanları veya ulaştırılanları murâd diye anar ve bu ikisi dışında kalan 
kuru iddia sâhibi fitneye düşmüş kimseler şeklinde bahseder. Bkz. Menâzilüs-sâirîn, s. 4 [(çev: A. 
Tek), s. 72].

534	 Zâhiriye, vr. 98b.
535	 Zâhiriye, vr. 209a.
536	 Süleymâniye Ktp, Hamîdiye, 652, vr 2a.
537	 Cebecioğlu, age., s.625; Kara, Tasavvuf ve Tarîkatlar Târihi, s.182.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 118 |

etmeyip, “tâlip mürîd”538, “sâlik mürîd”539, “sâdık mürîd”540, “vâsıl sâlik”541, 
“vâsıl ârif”542 ibârelerini kullanmaktadır. 

Sûfîlerin ilmini diğerlerinden ayıran en önemli husus, elde edilen bilginin 
tahakkuk edilmesi ve ettirilmesidir. Bunun için sûfî, seyr u sülûke girer ve 
ilâhî ilimleri aklın verileriyle, bilmenin ötesine geçerek tüm varlığıyla tecrübe 
eder.543 Aklî bilgi böylece “tahkîkî bilgi”ye dönüşür. Konevî, muhakkik sûfi 
ile bu dereceye ulaşamamış âlim arasındaki farkı bilkuvve olanın bilfiil hâle 
gelmesi ile açıklar. Çünkü muhakkik, eşyâyı kesin bir ilimle bilir ve başkalarının 
aksine, bunun ispâtına muttali olur.544 Nâblusî, ilâhî mârifet yolunda mürîdin 
yapması gereken en önemli şeyi şu şekilde özetler: “el-Vücûdü’l-Hakk’ın 
tahkîkine yönelerek hissî, aklî ve hayâlî sûretler elbisesinden tecerrüd edinceye 
kadar O’nu müşâhede edip; ezelî ve ebedî olarak, nasılsa o hâle gelmesidir.”545 
Mârifeti tahakkuk mertebebesine göre farklı şekilde isimlendirme, tedrîcî bir 
isimlendirmedir. 

B. Seyr u Sülûk Mertebeleri 

Sûfîler, vahye dayanarak seyr u sülûkü üç merhale ile ifâde ederler. Buna göre 
hakîkate vâsıl olma süreci; ilme’l-yakîn (ta‘alluk), ayne’l-yakîn (tahalluk) ve 
hakka’l-yakîn (tahakkuk) ile ifâde edilmiştir. Bu tasnîf, Tekâsür sûresi âyetlerine 
mâtuftur. Mezkûr üç kavram ile ifâde edilmeye çalışılan şey, ateşin tanımını 
bilmeye, ateşi görmeye ve ateşte yanıp tükenmeye benzetilebilir. Şüphesiz 
ateş tarafından yanıp yok edilen kişi nihâî anlamda ateşin ne olduğunu bilir.546 
Tasavvufî mânâda yakîn547, her türlü şüphenin ortadan kaldıracak şekilde kalpte 

538	 Zâhiriye, vr. 201a (419. Beyit). 
539	 Zâhiriye, vr. 209a (444. Beyit).
540	 Zâhiriye, vr. 128b (167. Beyit), 166a (295. Beyit), 201b (419. Beyit).
541	 Zâhiriye, vr. 171b (307. Beyit).
542	 Zâhiriye, vr. 288a (758. Beyit).
543	 Tasavvufî bir kavram şeklinde “tecrübe” ibâresi sıklıkla kullanılsa da, klasik sûfî literatürde bir 

ıstılâh olarak yer almaması sebebiyle bu kelimeye mesâfeli yaklaşımlar görmek mümkündür. Ke-
limenin yaygın kullanımı sebebiyle çalışmamızda, “doğrudan, vâsıtasız kavrayışı” “tecrübe” keli-
mesiyle ifâde edeceğiz. “Tecrübe” kavramına dâir farklı yaklaşımlar için bkz. Veysel Uysal, “Dînî 
Tecrübe ve Din Psikolojisindeki Yeri”, İslâmî Sosyal Bilimler Dergisi, 1995, cilt: III, sayı: 4, s. 
69-87; Ramazan Ertürk, Sûfi Tecrübenin Epistemolojisi; Çağdaş Bir Yaklaşım, Ankara: Fecr Yayı-
nevi, 2004; Antoine Vergote, Din, İnanç ve İnançsızlık, (çev. Veysel Uysal), İstanbul: İFAV, 1999, 
s. 105-112.

544	 Konevî, Fâtiha Sûresi Tefsîri, (çev. Ekrem Demirli), İz Yayıncılık, İstanbul 2007, s. 96.
545	 Abdülganî en-Nâblusî, el-Vücûdü’l-Hak ve’l-hitâbü’s-sıdk, (thk. Bekri Aladdin), Dımaşk: el-Mâhe-

dü’l-İlmî el-Fransî, 1995, s. 9. [Nablusî, Gerçek Varlık, (çev. E. Demirli,) 2. Baskı, İstanbul: İz yay., 
2009, s. 18].

546	 Seyyid Hüseyin Nasr, Bilgi ve Kutsal, (çev. Yusuf Yazar), İstanbul: İz Yay., 2001, s. 338.
547	 “Şeksiz şüphesiz îmân etmektir. Ma’lûm ola ki, yakîn dedikleri, ilmin nefs-i insânda istikrârından ibâ-

rettir. Ya’nî, ilm râsih olmadıkça ona yakîn denilmez...” Bkz.  Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil, s. 1265-1267.



| 119 |

Zeliha Öner

oluşan kat‘i, zarûri ilâhî bir bilgi olarak tanımlanmıştır.548 Cüneyd-i Bağdâdî 
yakîni “değişmeyen, bozulmayan, başkalaşmayan bir ilmin kalpte karar kılması” 
olarak tanımlar.549 Yakînin keşfî vehbî mi kesbî mi olduğu husûsunda ihtilaf 
edilmiştir. İbn Kayyım Medâricü’s-sâlikîn’de yakînin sebebleri îtibâriyle kesbî, 
zâtı îtibâriyle vehbî olduğu kanaatindedir.550 Yakînin usûldeki aslı, keşf yoluyla 
hakîkatlere vâkıf olmaktır.551 Nablusî yakînin vehbî olduğu kanaatindedir. 
Yakîn mertebelerinde seferin gāyesi, enbiyâ ve rasullerin ilimleri için, verâset 
makāmında mukarrabîn veya sâlikler arasında ilâhî tecellîlerin hakîkatini ve 
tevhîdin sırlarını yaymakla Allah’a dâvette bulunmaktır.552 

İbnü’l-Fârız, yakînin üç merhalesini aktardığı beyitte, hakîkat îtibâriyle tüm 
seyirlerin hakka’l-yakîne olduğunu şu şekilde ifâde etmektedir:

إِِلَىى حََقِِّ�هِِ حََيْْثُُ الحَقِقََيِةُُ ِرِحْْلََتِيي أُُسََافِرُُِ عََنْْ عِِلْْمِِ اليََقِِينِِ ِلِعََيِْْنِهِِ
“İlme’l-yakînden yola çıkar, ayne’l-yakîne varırım; seferim hakîkat îtibâriyle 

hakka’l yakînedir”  (Tâiyye: 514. beyit) 

Nâblusî’ye göre “seyr u sülûk”, nefsin mertebeleri arasında bir intikāl ve 
sefer hâlidir. Buna göre, “ilme’l-yakîn” şüphe ve tereddüd bulunmayan kesin 
bilgidir. Bu, kitap, sünnet ve ümmetin icmâsından elde edilen bilgidir. Nâblusî, 
“nefs”i Rabb’in görünen tecellîlerinden bir tecellî, şuûnâtından bir şe’n (yaratma) 
olarak tanımladıktan sonra, “ilme’l-yakîn” makāmında tahakkuk etmeden veya 
tahakkuk ettirmeden, “aynel yakîn” makāmına intikāl eden kimsenin olmadığını 
ifâde eder. Hak Teâla’nın dediği gibi ََََمََّلَتََرَََوُُهَنَّا عََيْْن   كََلّاا لَوَ تَعَلَمَُُنََو عِِلْْمََ ايَلقَِِني لَتََرَََوَُُنَّ اجََلحِِمي ثُ
 Gerçekten kesin olarak bilseniz, andolsun cehennemi görürdünüz! Sonra“ ايَلقَِِني
elbette onu, ayne’l-yakîn (çıplak gözle) göreceksiniz.” (et-Tekâsür: 102/5-7) 
“Ayne’l-yakîn” perdesiz müşâhede iken, “hakka’l-yakîn” O’nda fânî olana kadar 
yok olmaktır. Nâblusî, hakîkate olan yolculuğun iki yönü bulunduğunu belirtir: 
Birincisi O’na yönelmek, diğeri ise O’nun dışındaki her şeyden yüz çevirmektir.553 
Fergānî, وهو معمك “O sizinle berâberdir” (el-Hadîd: 57/4) âyeti ile yakînin Allah 
Teâla olduğunu, bunun da “hakka’l-yakîn” olarak isimlendirildiğini ifâde 
etmektedir.554 Hücvîrî, “ilme’l-yakîn”i ilâhî emirlerin hükümleri ve dünyevî 

548	 A. Tek, Tasavvufî Mertebeler, s. 180.
549	 Kuşeyrî, s. 290 [s. 264.]; İbn Kayyım, Medâric, II, s. 324.
550	 İbn Kayyim el-Cevziyye, Medâricu’s-sâlikîn –Kur’ânî Tasavvufun Esasları– II, (çev. A. Ataç vd.), 

İstanbul: İnsan, 1990, s. 324. 
551	 Kāşânî, “Elf Makām”, Menâzilü’s-sâirîn içinde, (çev. Abdurrezzak Tek), Bursa, 2008, s. 275.
552	 Zâhiriye, vr. 178a.
553	 Nâblusî, age, Zâhiriyye: 8285, vr. 231a-b.
554	 Fergānî, Müntehâ’l-medârik, (thk. Âsım İbrâhim el-Keyyâlî), II, Beyrût: Dârü’l-kutubi’l-ilmiyye, 

2007, s. 90-91.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 120 |

muâmeleler ilmi; “ayne’l-yakîn”i dünyâdan ayrılma vaktinde can çekişme 
hâli; “hakka’l-yakîn”i ise cennette rü’yetin keşfi ve oradaki hallerin keyfiyetini 
görme ilmi olarak tanımlar.555 Herevî’ye göre ise “ilme’l-yakîn”, akıl yürüterek 
delîl yoluyla sonuca varmak (istidlâl); “ayne’l-yakîn” doğrudan anlamak 
(istidrâk); “hakka’l-yakîn” hakîkat[e ermek]tir.556 “Tevhîd”in “yakîn” ile olan 
kavramsal ilişkisini Cüneyd-i Bağdâdî, âlimlerden birine, “tevhîd nedir?” diye 
sorulduğunda, “yakîndir” diye cevap vermesi ve soru sâhibinin, peki “yakîn 
nedir?” diye sorduğunda ise: “Yakîn, yaratıkların hareket ve sükûnu, tek olan, 
şerîki bulunmayan Azîz ve Celîl olan Allah’ın fiilidir, diye bilmendir. Böyle 
yaptın mı O’nu tevhîd ettin, demektir” 557 cevâbı ile açıklar. Kelâbâzî (412/990) 
de Cüneyd’in “yakîn, şüphenin ortadan kalkmasıdır” dediğini aktarır.558 Herevî, 
havâssın ilk adımı olarak ifâde ettiği yakîni bütün derecelerin nihâyeti kabul 
etmektedir. Havâs için sülûklerinin başlangıcında bir makām yokur. Onlar seyr 
u sülûklerine “yakîn”de başlarlar.559

Mutasavvıflar, sâlikin seyrini “seyr-ilallâh”, “seyr-fillâh”, “seyr-maaallâh” 
ve “seyr-anillâh” olmak üzere dört mertebede sınıflandırmışlardır.560 Sâlikin söz 
konusu seyr mertebeleri arasındaki seyrinin iki yolla mümkün olduğunu belirten 
sûfîler, bu iki vâsıtayı “tezkiye-i nesf” ve “tasfiye-i rûh” olarak isimlendirmiş 
ve tarîkatleri bu yöntem farklılığından dolayı, tezkiye-i nefs üzere seyr u sülûkü 
esas alan tarîkatler ve kalp tasfiyesi üzerine yoğunlaşan tarîkatler olmak üzere 
ikiye ayırmışlardır.561 İbn Arabî ekolünden Dâvûd Kayserî, sâlik için başlangıçta 

555	 Hücvîrî, age, (çev. S. Uludağ), 1982, s. 533.
556	 M. Nedim Tan, “Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf Târihindeki Yeri ve Sad Meydân’ı”, (Yayım-

lanmamış Doktora Tezi), Marmara Ünv., SBE, 2013, s. 251. Krş. Herevî, Menâzil, s. 108.
557	 Kuşeyrî, Risâle, s. 43 [87].
558	 Kelâbâzî, s. 156.
559	 Herevî, Menâzil, s. 108; İbn Kayyım, Medâric, s. 326; Tek, Tasavvufî Mertebeler, s. 181.
560	 “1. Seyr İlallâh: Kendi vücûdundan, hakîkî vücûda, yâni ufk-ı mübîne (ulûhiyet makāmına) seyr 

demektir. Sâlik, sülûkün dört mertebesinden ilkini oluşturan bu mertebede zikrederek Allâh’a urûc 
(yükselme) yoluyla hareket eder. 2. Seyr  fillâh: Arapça, “Allâh’da seyr” demektir. Mânevî yolcu-
luğun dört makāmından ikincisidir. Bu mertebeye sefer-i sânî (cem’), “bekā billâh”, vâhidiyet ve 
cezbe makāmı da denmiştir. Allâh’ın sıfatlarıyla muttasıf, isimleriyle mütehakkık olmak, ufuk-ı 
a’lâya ulaşmak, seyr-i fillâh’ı tanımlar. Bu seferin nihâyetinde, sâlike vücûh-ı âlemden perdelerin 
kalkıp, ilm-i ledünnînin keşfolunduğu kaydedilir.  3. Seyr maâllâh: “Allah ile seyr” demektir. “Se-
fer-i sâlis”, “fark ba’de’l-cem”, “makām-ı kābe kavseyn”, “ mertebe-i ayne’l-cem” isimleri ile de 
tanımlanan bu mertebe seyr u sülûkün üçüncü basamağıdır. Bu mertebede ikilik kalkar. Zâhir bâtın 
ikiliğinden kurtularak velîliğin sonuna ulaşmak diye yorumlanır. 4. Seyr anillâh: “Allah’dan seyr” 
demektir. “Telvîn ba’de’l-temkîn”, “Bekā ba’de’l-fenâ”, “sahv ba’de’s- sekr” isimleri ile de anılan 
bu seyr, Hak’tan halka terbiye ve irşâd için dönüşü ifâde etme mertebesi olup vahdetten kesrete 
doğrudur.  Bu makām dâvet ve irşâd makāmını tahsîl için olup enbiyâ, kâmilân ve kutbu’l-aktâb 
mertebesine ulaşan kimseler için bir vâsıtadır. İlk iki seyr ile velîlik makāmına, son ikisi ile şeyhlik 
makāmı ve yetkisine kavuşulur.” Bkz. Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 
İstanbul, 2004, s. 564-565; Mustafa Kara, Metinlerle Osmanlılarda Tasavvuf ve Tarîkatler, İstan-
bul: Sır yay., 2004, s.164; Selçuk Eraydın, Tasavvuf ve Tarîkatler, İstanbul: İFAV, 1994, s.318.

561	 Hasan Kâmil Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatler, İstanbul, 2013, s. 233-236.



| 121 |

Zeliha Öner

gerekli olan ilk şeyin intibâh ve yakaza olduğunu belirttikten sonra, sülûkü nefis 
makāmından fânî olma yâni fiillerde fenâ hâli;  sıfatlarda fânî olmak anlamındaki 
kalbî fenâ ve yolculuğun son aşaması olan rûhânî fenâya ulaşmak562  şeklinde üç 
mertebede açıklamaktadır. 

A. Avni Konuk, seyrin üç mertebedeki tasnîfini şu şekilde aktarır: “Birisi 
mülkî, diğeri melekûtî ve üçüncüsü zâtîdir. “Seyr-i mülkî”, âlem-i halktaki seyr 
ve “seyr-i melekûtî” dahi âlem-i emrdeki seyrdir. Seyr-i mülkînin terakkîsi nişân-ı 
zâhirî ile bilinir. Seyr-i melekûtînin terakkîsi dahi zevkan ve irfânen anlaşılır. 
“Seyr-i zâtî”ye gelince, burada fenâ-yı küllî olduğu için âlem-i isneyniyyete 
mahsûs olan kelâm ve ifâde munkatı‘dır; ve bu makām makām-ı ittihaddır. 
Makām-ı tevhîdin fevkındedir. Zîrâ makām-ı tevhîdde, sâlik-i muvahhidin 
vücûdu olduğu için, ikilik vardır ve ondan bahsetmek mümkindir. Makām-ı 
ittihadda ise sâlikin vücûdu mahvdir; ve makām-ı ittihad, ba‘zı anlayışı kısa 
olanların anladıkları gibi “hulûl” değildir.563 Seyr-i zâtî, “ittihad makāmı”dır ve 
İbnü’l-Fârız’ın nazmettiği beyitlerin ekserî bu makamdandır. Kayserî, ittihâdın 
iki ayrı noktanın bir araya gelmesi gibi tasavvur edilmemesi gerektiğini belirtir.564 
Çünkü zâhir ehli, “ittihâd”ı “hulûl” vehmetmiştir. İbnü’l-Fârız beyitlerindeki 
ittihâd bahsi, müstakil olarak ileride ele alınacaktır.

Tasavvuf ehli, seyr u sülûkü anlatırken kendi tecrübe ve ilmî çıkarımlarından 
yola çıkarak farklı sınıflandırmalar ve rakamlar telaffuz etmişlerdir. Fakat şu 
noktayı belirtmek yerinde olacaktır, “tasavvuf ehli arasında aynı “makām”, 
“mertebe” ve “hâl” içinde bulunanlar birbirlerinin görüş, ilhâm ve keşfini tasdîk 
ve kabûl etmişlerdir.”565 Öyle ki, seyr u sülûkü iki kademden ibâret görenler 
olduğu gibi 1000 makām566 ile de anlatmışlardır.567 Üç bine kadar çıkan bu türlü 

562	 Dâvûd Kayserî, Tahkîku Mâi’l-Hayât ve Keşfü Esrâri’z-Zulumât, er-Resâil içinde, (haz. Mehmet 
Bayrakdar), Kayseri Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, Kayseri 1997, s. 189-190.

563	 Ahmet Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, (haz. Mustafa Tahralı, Selçuk Eraydın vd.), IX, s. 278.
564	 Kayserî, Şerhü Tâiyye, (thk. Ahmed Ferîd el-Mezyedî), s. 74-75.
565	 Mustafa Tahralı, “İbn Arabî’de Bir Hadîs-i Kudsî’nin Yorumu”, İbn Arabî, Nurlar Hazînesi, İstan-

bul: İz Yayıncılık, 2004,  s. 14.
566	 Ebû Bekir Kettânî, “Kul ve Hak arasında nûr ve zulmetten bin makām vardır” buyurmaktadır. 

Ankaravî ise bu bin makāmın zikrettiği yüz makāmın fürûu olduğunu belirtir. Bkz. Ankaravî, Min-
hâcü’l-fukarâ, s. 252-253; Herevî, Menâzilü’s-sâirîn, (çev. A. Tek), s. 70.

567	 Seyr u sülûkün mertebe bakımından sayıca fazla anlatıldığı eserler arasında Rûzbihân Baklî’nin 
Meşrebü’l-Ervâh’da aktardığı 1001 makām, en yaygın olanıdır. Bkz. Ebû Muhammed Sadreddin 
Rûzbihân b. Ebi Nasr Baklî, Meşrebü’l-ervah, (thk. Nazif Muharrem Hoca), İstanbul: İstanbul Üni-
versitesi Edebiyat Fakültesi, 1974. Ayrıca İbnü’l-Fârız ile muâsır Necmeddin-i Dâye, farsça te’lif 
ettiği eseri Mirsâdü’l-ibâd’da mürîdliğin şartlarını, sıfatlarını ve edeplerini 20 mertebede açıklar. 
Ebû Said Ebu’l-Hayr, Hayyam, Senâî, Firdevsî, Gazzâlî, Aynü’l-Kudat Hemadânî, Cemâleddin 
İsfehânî gibi Fars şâir ve mutasavvıfların beyitlerinin yer aldığı eserde 20 mertebe sırasıyla: 1- 
Tevbe; 2- Zühd; 3- Tecrîd; 4- Akîde; 5- Takvâ; 6- Sabır; 7- Mücâhede; 8- Cesâret; 9- Cömertlik; 
10- Fütüvvet; 11- Doğruluk; 12- İlim; 13- Niyâz; 14-Ayyârlık; 15- Melâmet; 16- Akıl; 17- Edeb; 
18- Güzel ahlâk; 19- Teslîm; 20- Tefvîz’dir. Bkz. Necmeddin-i Dâye, Sûfilerin Seyri: Mirsâdu’l-İ-



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 122 |

tertipler, sûfînin yaşadığı mânevî dönüşümün kavramsal muhtevâsını ifâde etse 
de, hakîkate vâsıl olmanın sayısız mertebelerine ve sûfînin hakîkat karşısındaki 
edilgenliğine bağlı olarak nihâî bir sınıflandırmaya gidilememiştir. Belli bir sayı 
ve tertîbe bağlı tasnifler, didaktik ve sembolik bir değer taşısa da, mutlak bir 
sınırlandırma içermediğini belirtmek gerekir. 

İbn Arabî, sâlikin “mânen bir ibâdet menzilinden başka bir ibâdet menziline; 
sûret îtibâriyle de Allâh’a yaklaşmak için farz kılınmış bir meşrû amelden başka 
bir meşrû amele, bir makāmdan başka bir makāma, bir isimden başka bir isme, 
bir tecellîden başka bir tecellîye, bir nefsten başka bir nefse intikāl”568 ile seyr u 
sülûkün “sayısız” basamaklarının bulunduğunu belirtir. Bu ifâdelerden, Sonsuz 
olana sayısız basamaklarla vâsıl olunduğu istihraç edilebilir. İbnü’l-Fârız, seyr u 
sülûkün basamaklarını tahdîd etmemiş; İbn Arabî gibi, sayısız isimler arasında 
bir seyir olarak görmüştür. Burada şunu belirtmekte yarar var, seyr u sülûk bir 
noktadan bir noktaya doğru giden doğrusal bir hareket (seyr-i müstatîl) değildir. 
Bu şekilde tasavvur edilmemesi için Fusûsu’l-Hikem’de bu husûsa dikkat 
çekilmiştir. A. Konuk bu husûsu şu şekilde şerhetmektedir: “Tarîk-i müstatîl 
sâhibi, Hakk’ı kendi nefsinden uzakta tahayyül eder. Nefsinden başlayarak 
Hak Teâla’ya giden mesâfeyi bir yol olarak vehmeder. İşte bu şekildeki seyir 
ile Hak’tan uzak olur. Çünkü daha başlangıçta iken Hakk’ı terketmiştir. Onun 
sülûkü o hayâlde nihâyet bulur. Hâlbuki seyr-i müstedîr (dâiresel hareket) sâhibi 
için, seyrinin başlangıcı ve nihâyeti yoktur. Bu seyr, Allah’tan Allah’adır ve 
Allah’dadır.”569 Nitekim İbnü’l-Fârız, bu durumu zıt kavramlar ile şu beyitte 
ifâde etmektedir:

وََوُُدِِّ�يََ صََدِّ�يِ وََانِْتِهََائِيََِ بََدْْأََتِيي اَبِيي تَـبَََاعُُدِيِ فَـوَََصْْيََِلِ قََطِْْعِي وََاقْْتِرَ�

“Kavuşmam ayrılmam, yakınlaşmam uzaklaşmamdır, sevgim yüz çevirmem, 
nihâyetim ise bidâyetimdir”(Tâiyye: 322)

Beyitteki tezatlı ifâdelerin “vücûd”da “ayniyet” ve “gayriyet” gibi birbirine 
zıt iki idrak farkından ileri geldiği düşünülebilir. Rab ve abd arasındaki ayniyet 
ve gayriyet “lügavî” değil “ıstılâhî”dir. “Nûr ve zulmet lügat îtibâriyle ve 
maddeten birbirine zıttır. Bu ikisi aynı anda ve aynı mahalde ictimâ edemezler. 
Fakat istiâre yolu ile “gölge”ye zulmet (karanlık) denilebilir, ıstılah ve kabul 
îtibâriyle bu mümkündür. Bu takdirde zulmet olarak kabul edilen “gölge”nin 
“nûr” ile aynı zaman ve aynı mekânda birarada mevcut olduğunu söyleyebiliriz... 

bâd Mine’l-Mebde İle’l-Me’ad, (çev. Hakkı Uygur), İstanbul: İlk Harf yay., 2013, s. 231-237. 
568	 İbn Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, IV, Beyrût, 1999, s. 15 [(çev. E. Demirli), VIII, s. 337-338]; 

Suâd Hakîm, İbn Arabî Sözlüğü, (çev. E. Demirli), İstanbul, 2004,  s.546-548.  
569	 Ahmed Avni Konuk, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, (haz. M. Tahralı-S. Eraydın), I, 4. Basım, 

İstanbul: İFAV, 2005, s. 300.



| 123 |

Zeliha Öner

“İki zıd ictimâ edemez” sözü maddî ve lügavî mânâdaki zıtlık için geçerlidir.”570 
İbnü’l-Fârız’ın bu zıt ifâdeleri, “hâl”, “zevk” ve “müşâhede” ile açıklanabilir. 
İsneyniyet (ikilik) gerektiren “kavuşma, sevgi, bidâyet” kavramlarını zıtları ile 
birlikte zikrederek, var zannettiği kendi nisbî varlığını nefyeder.

Sülûkü iki kısım olarak mütâlaada bulunanlar, “seyr ilâllâh” ve “seyr fillâh” 
olarak ifâde etmişlerdir. Allah’a olan seyr yâni “seyr ilallâh”, ki yukarıda da 
ifâde edildiği gibi bu, bir noktadan bir noktaya ulaşmak değildir. “Seyr ilallâh”, 
seyr u sülûk edenin geçeceği sayısız mertebeyi ifâde etmektedir. “Seyr fillâh” ise 
nihâyeti olmayan seyrdir ve tavsîf edilemez. 

“Allah’a giden yollar, mahlûkatın nesefi sayısıncadır” [الطرق لإى الله عدد فنأاس 
 ifâdesi tasavvuf ehli arasında çok meşhurdur. Lâkin, tarîk-i aşkdan 571[الخلائق
daha yakın bir yol yoktur.572 Aslında yol birdir, fakat her adım yolun sonuna 
ulaşmaya vesîle olduğu için, her adımda bir yol alma ve ilerleme söz konusudur. 
Her nefes Allah’a giden bir yol olduğundan bu yolda sebât edenler, yolcunun her 
adımda yol katetmesi gibi, her nefes alıp verdikçe yol alır.573 Mahlûkātın nefesi 
adedince olan yolları üç ana grupta toplayan Necmeddîn-i Kübrâ, tüm yolların 
bu üç gruptan birinde yer aldığını ifâde ederek şu şekilde sınıflandırır:

-	 Tarîk-i Ahyâr: İbâdet ve amel-i sâlih sâhiplerinin yolu. Bu yola giren 
sâlikler, oruç, namaz, hac ve Kur’ân okumak gibi zâhirî ibâdetleri çokca 
yaparlar. Bu yol ve usûlle, uzun bir dönemden sonra rûhunu olgunlaştırıp 
Hakk’a ulaşanlar azın azıdır.

-	 Tarîk-i Ebrâr: Mücâhede ve riyâzet sâhiplerinin yoludur. İyi 
huylar edinmek, nefsi tezkiye ve kalbi tasfiye etmek, gönül âlemini 
berraklaştırmak ve iç dünyânın îmâr ve ihyâsı için gayret gösteren 
kimselerdir. Bu yol ile Hakk’a ulaşanlar –bir öncekine göre daha çok ise 
de- pek enderdir. 

-	 Tarîk-i Şuttâr: Aşk, cezbe ve muhabbet sâhiplerinin yoludur. Bu yola 
sülûk edenlerin daha başlangıçta ulaştıkları mertebe, diğerlerinin sülûk 
hayatlarının sonunda ulaştıkları mertebeden daha yüksektir. Bu mümtaz 

570	 Mustafa Tahralı, “ Fusûsu’l-Hikemde Tezadlı İfâdeler ve Vahdet-i Vücûd”, A. Avni Konuk, Fusû-
su’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, II, s. 12-15.

571	 Bu söz sûfîler arasında değişik şekillerde ifâde edilmiştir. Ebû Bekir Tamestânî (ö. 340/951) “Al-
lah’a ulaşan yollar mahlûkātın adedi kadardır” derken Ebû’l-Hasan Müzeyyin (ö. 328/939) ise bu 
yolların yıldızların sayısınca olduğunu söylemiştir. Bkz. Sülemî, Tabakâtü’s-sûfiyye, (nşr. Mustafa 
Abdülkādir Atâ), Beyrût: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1998, s. 352. 

572	 Ankaravî, Minhâc, s. 407.
573	 İsmâîl Hakkı Bursevî, Şerhü’l-usûli’l-aşere, İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1256, s. 3 [ Necmeddin 

Kübrâ, Tasavvufî Hayat, (haz. Mustafa Kara), İstanbul: Dergâh yay., 1980, s. 33.]



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 124 |

yol, irâdeye bağlı bir ölüm üzerine kurulmuştur. Nitekim hadîste şöyle 
buyurulmuştur: “Ölmeden önce ölünüz.”574

Necmeddîn-i Kübrâ, seyr u sülûkün temel prensiplerini on esasta topladığı 
el-Usûlü’l-aşere adlı eserinde bahsettiği “tarîk-i şuttâr”, âşıkların yoludur.575 
Mevlânâ576 ve sûfîlerin büyükleri tarîk-i şuttâr ehlindendir.577 “Âşıkların 
Sultânı” [العانيقش  olarak meşhur İbnü’l-Fârız, aşk ve muhabbet yolunu [سلطان 
et-Tâiyyetü’l-Kübrâ (Nazmü’s-sülûk) beyitleriyle tavsîf etmiştir. Nâblusî ise 
şerhettiği bu kasîdede muhabbet ve aşk yolunu [طريق المبحة والعشق ] “el-ışk ve’l-
mehabbe” [والمبحة ,578[العشق   “el-mehabbetü’l-ilâhiyye ve’l-ışkü’r-rabbâniyye  ” 
 şeklinde sıklıkla yer verir. Ayrıca “ilâhî aşk”580 ve 579[المبحة الإيهلة والعشق ابرلاينة ]
“ilâhî muhabbet” ifâdelerinin de aynı anlamda kullanır.  Nâblusî, “  ilâhî aşk” 
yerine “ilâhî muhabbet”581 ibâresini tercih etmektedir. 

Mevlânâ Celâleddin’nin “Peygamberimizin yolu aşktır. Biz aşkın tâbiiyiz, 
bizim rehberimiz aşkır”582 ifâdesi, İbnü’l-Fârız ve İbn Arabî’nin işâret ettiği 
mânâya delâlet etmektedir. Mesnevî’nin I. cildinde yer alan: “Bizim kavl ü fi’limiz 
seyr-i zâhirîdir. Seyr-i bâtın, âsumân üzeredir” (I-570b) beytinden hareketle 
seyr mertebelerini “seyr-i zâhirî” ve “seyr-i bâtınî” olarak ikiye ayırmıştır. 
“Seyr-i zâhirî” âzâ-yı zâhirînin seyri olarak açıklanırken, “seyr-i bâtın”ı rûh ve 
kalbin seyri mânâsına gelen âzâ-yı havâsın seyri olarak tanımlamaktadır. Seyr-i 
bâtın; âşıkların ilâhî âleme yapmış oldukları rûhânî bir seyr olup, elsiz, ayaksız 
kat edilmekte öte yandan zaman ve mekân boyutları ile kayıtlanamamaktadır.583 
Aşk ve muhabbet yolu olarak da ifâde edilen “seyr-i bâtınî” belirli bir tertîbe 
sâhip mertebelerin sûfîyi uzun yıllar süren seyr u sülûk hayâtının aksine 
“İlâhî Hakîkat”in dolaysız ve kısa yoldan -daha önce gidilmemiş bir yoldan- 
müşâhedesi olarak ifâde edilir. Buna misal olarak da, Nefehâtü’l-Üns’de rivâyet 
edilen “bilmedikleri yola rehbersiz girenler” seyr-i bâtınî veya tarîk-i şuttâr ehli 
olmalıdır. Bu bağlamda, Hüseyin Kassâb’ın aktardığı iki Türkmenin hikâyesine 

574	 İsmâîl Hakkı Bursevî, Şerhü’l-usûli’l-aşere, İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1256, s. 12-23 [ Necmeddin 
Kübrâ, Tasavvufî Hayat, (haz. Mustafa Kara), İstanbul: Dergâh yay., 1980, s. 38-46.]; Hadîs için 
bkz. Aclûnî, Keşfu’l-Hafâ, II, Beyrût, 1932, s. 402; A. Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, XII, s. 
523.

575	 Bkz. A. Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, X, s. 54.
576	 Mevlânâ’nın tarîki, “tarîk-i şuttar”dır. Bkz. A. Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, XI, s. 88.
577	 Bz. İmâm-ı Rabbânî, Mektûbât, (trc. H. Hilmi Işık), İstanbul: Hakîkat yay., 2008, s. 237-239. 
578	 Zâhiriyye, vr. 98b, 110b, 180b, 181b,183b, 232b.
579	 Zâhiriyye, vr. 103b, 187b, 192a.
580	 Zâhiriyye, vr. 165b, 179b, 199a.
581	 Zâhiriyye, vr. 95a, 95b, 96a, 97b, 98b, 103b, 105b, 106b, 110b, 111a, 115b, 122a, 127a, 132b, 133a, 133b, 

165b, 166b, 183a, 187b, 192a, 228b.
582	 Dîvân-ı Kebîr, II, s. 1270; Ankaravî, Minhâc, s. 25. 
583	 Şeyda Öztürk, age, s. 315-317.



| 125 |

Zeliha Öner

burada yer vermek, “bilinmeyen veya az gidilen yol”un tasavvur edilmesi 
için gereklidir: “Bir büyük kervanla yolda gidiyorduk. Ansızın iki Türkmen 
kervanlarının içinden çıktılar ve yolu olmayan bir yere doğru yürüdüler. Kendi 
kendime, herhalde bu iki Türkmen bilinen yoldan daha yakın bir yol biliyorlar 
dedim. Onların ardına düştüm. Kervanı bırakıp gittim. Bu şekilde akşama kadar 
yol aldım. Bir miktar daha gidince ansızın ay bulut içine girdi. Ortalık karardı. 
Ben yolumu kaybettim. Fakat gitmekten başka çârem yoktu. Gece yarısı olunca 
yine ay buluttan çıktı. O iki gencin izlerini bulup gittim. Sabah olunca bir dağ 
önüme çıktı. O iki Türkmen mertçe dağa basıp bir saatte tepesine vardılar. Ben 
de canımı dişime takıp, bâzen düşerek, bâzen durarak arkalarından gittim. 
Sonunda dağın üzerine çıktığımda güneş doğdu. Bir büyük ordugâh gördüm. Pek 
çok çadır kurulmuştu. O çadırların arasında bir büyük çadır gördüm. Bu çadır 
kimindir diye sordum. Sultânındır dediler. Sağ ayağımı üzengiden çıkardım. 
Kulağıma, Sultan çadırda yok. Binip ava gitmiştir şeklinde bir feryât geldi. Aklım 
başımdan gitti. Sol ayağım üzengide kalakaldı, sağ ayağım da açıkta durur, 
geri gelir diye Sultânı beklemekteyim.” Aynu’l-Kudât “O iki Türkmen’den biri 
Muhammed Mâşuk, diğeri de Emîr Ali Âbû’ydu” demiştir.”584  İmâm-ı Rabbânî585 
(ö. 1034/1624), Nefehâtü’l-Üns’de yer alan bu rivâyeti, Mektûbat’586ın iki 
yüzüncü mektûbu olan “Açıklanması istenen Nefahât’taki bâzı cümlelerin îzâhı” 
başlığı altında aktarır. İmâm-ı Rabbânî, kervân ile gidilen bu yoldan maksâdın, 
“sırası ve ayrıntısıyla bilinen on makāmın geçilmesi ve nefsin arındırılması” 
demek olduğunu ifâde etmekte ve “bu, kalbin saflaştırılmasından öncedir” 
diyerek, tarîkatlar döneminde on usûl üzere sülûk etmeye işâret etmektedir. “Bu 
yolda, önce nefs tezkiye edilir, temizlenir. Kalbin tasfiyesi bundan sonra olur. Bu 
yolda hidâyete kavuşmak için, bir rehbere inâbet587, yâni bağlanmak lâzımdır. 
“Gidilmemiş yol” ise, “cezbe ve muhabbet yolu”dur. Bu yolda, kalbin tasfiyesi, 

584	 Abdurrahmân Câmî, Evliyâ Menkıbeleri: Nefahâtü’l-üns, (tercüme ve şerh Lamii Çelebi), (haz. 
Süleyman Uludağ, Mustafa Kara), İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2011, s. 438.

585	 Hayâtı hakkında geniş bilgiler için bkz. Hamid Algar, “İmâm-ı Rabbânî”, DİA, XXII, s. 194-199; 
Ebu’l-A’lâ el-Mevdûdî, İmâm-ı Rabbânî ve İslâm, (çev. Hayreddin Karaman), Yağmur Yay., İstan-
bul 1968, s. 13-16; Ethem Cebecioğlu, İmâm-ı Rabbânî, Hareketi ve Tesirleri, Erkam Yay., İstanbul 
1999, s. 57-58.

586	 İmam-ı Rabbânî’nin mektuplarını gönderdiği muhâtaplarının sosyal konumları ve Mektûbâtını ya-
zış maksadıyla ilgili olarak bkz. J. G. J. ter Haar, “The Collected Letters of Shaykh Ahmad Sihrin-
dî”, Manuscripts of the Middle East, Leiden 1988, sayı: 3, s. 41-43.

587	 “İnâbet ibtidâ tevhîd ile olur ki zebân ile ikrâr ve dil ile ihlâsdır. Ve bunun fevkinde dahi inâbet 
vardır ki ârifler makāmıdır. Ve ol inâbet Hak ile halvette üns tutmaktır... Âşık ma’şûkta mahv ü 
mahk olduğu gibi, sen dahi Hak’ta müstehlek olasın. Şöyle ki vücûd ve sıfât-ı vücûdundan eser 
kalmaya. Bu cihetten dediler ki, inâbet ehl-i nihâyetin hâlidir ki fenâ-fillahtır...” Istılâhât-ı İnsân-ı 
Kâmil, s. 246; Kāmûs Tercümesi, I, 275. Kelimenin lugat ve ıstılâh bakımından kazandığı anlamlar 
için ayrıca bkz. Mevsûatu nadrati’n-naîm fî mekarimi’l-ahlâki’r-Resûli’l-kerîm I-XII (haz. Sâlih b. 
Abdullah b. Humeyd, Abdurrahman b. Muhammed b. Abdurrahman b. Mellûh), Cidde:Dârü’l-vesî-
le, 1999, II, 540-546; Müyesser Öncel, “Kur’ân’da İnâbe Kavramı”, (Basılmamış Yüksek Lisans 
Tezi), Marmara Ü. SBE, 2006, s. 7-35.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 126 |

parlatılması önce, nefsin tezkiyesi sonra olur. Seçilenlerin yoludur. Bir rehbere 
bağlanmak lâzım degildir. Sevilmişlerin ve istenilenlerin yoludur... Önceki 
“bilinen yol”dan yakındır” demektedir.  İmâm-ı Rabbânî, cezbe ve muhabbet 
yolu ile tarîk-i şuttâr ehline işâret etmiş görünmektedir. Nefâhât’ta yer alan 
rivâyetteki “dolunay”, “dağ”, “ordugâh” gibi kavramların işâret ettiği sembolik 
mânâları açıklayan İmâm-ı Rabbânî, tarîkat büyüklerinin de bu “gidilmeyen 
yolu” tercih ettiklerini belirtir.588 Özetlersek, “bilinen yol” bir mürşîdin 
gözetiminde belirli mertebelerde sülûk etmektir. “Bilinmeyen yol” ise mürşîd 
olmaksızın aşk, muhabbet ve cezbe ile sülûk etmektir. İbnü’l-Fârız, “ilâhî aşk 
yolu” olarak da bilinen “muhabbet ve cezbe” ile sülûk eden sûfilerdendir. 

Âşık, en kısa yoldan vâsıl olurken, zâhid ise ağır ağır seyr eder. Nitekim bu 
mahalle münâsîb beyitler Mesnevî’de buyurulmuştur: 

“Ârifin seyri her bir demde şâhın tahtınadır. Zâhidin seyri her ayda bir 
günlük yoldur.” (V, 2180.b)589

“Korkulu zâhid ayak ile koşar, âşıklar şimşekten ve havadan daha ziyâde 
uçucudur.” (V, 2192.b)

Mutasavvıflar ilk dönemlerden beri Allah’a akılla varılamayacağını, O’na 
vâsıl olmanın ancak sevgiyle olacağını savunmuşlardır. Mîracda zikredilen 
Cebrâil, aklı; refref, aşkı temsil etmektedir. Cebrâil Hz. Peygamber’i bir noktaya 
kadar götürebilmiş, daha ileri götürmesi mümkün olamamış ve onu refrefe 
teslîm etmiştir. “Mutasavvıflar da aşk ile mânevî mîrac yapılabileceğini söyler, 
kendilerinin böyle mîracları bulunduğunu anlatır ve buna “mîrâc-ı muhabbet” 
veya “mîrâc-ı aşk” adını verirler. İbnü’l-Fârız, et-Tâiyyetü’l-kübrâ kasîdesinde 
sevgi ve aşk esâsına dayanan, kendi rûhî ve mânevî mîrâcını gāyet edebî ve 
parlak bir üslûp ile tasvîr etmiş, aşk merdiveninde basamak basamak yükselerek 
nasıl mâşûkuna erdiğini ve onda fânî olduğunu anlatmıştır.”590  Bir “sevgi dini” 
 nden de bahseden İbn Arabî, dîninin de kıblesinin de sevgi olduğunu[دين ابحل]
ifâde etmiştir. Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî açıkça aşk dininden bahsederek 
aşktan başka din ve mezhep tanımadığını ifâde etmiştir... Bu inanç Yûnus Emre 
ve Niyâzî-i Mısrî gibi mutasavvıf Türk şâirleri tarafından da dile getirilmiştir. 

588	 İmâm-ı Rabbânî, Mektûbât, (trc. H. Hilmi Işık), İstanbul: Hakîkat yay., 2008, s. 237-239.
589	 “Ârif”den murâd âşıktır ve “şâhın tahtı”ndan murâd, vücûd-ı hakîkî-i Hakk’ın taayyün-i evvel 

mertebesidir ki mertebe-i vahdettir. Zîrâ âşıkın seyri rûhunun aşkındandır; ve zâhidin seyri ise ce-
hennem korkusundan ve cennet ümîdindendir. Elhâsıl ma’rifet sâhibi olan bir kimse bir teveccühte 
taayyün- i evvelden ve mertebe-i vahdetten ibâret olan şâh-ı hakîkînin tahtına kadar seyreder. Ve 
irfâna vâsıl olmamış ve fakat Hak yolunda zühdü ihtiyâr etmiş olan zâhid ise, gāyet batî bir seyr 
içinde olup yavaş yavaş tasfiye peydâ eder; ve bu kesâfetten azar azar safvet tarafına urûc eder.” 
Bkz. Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, X, s. 50.

590	 Süleyman Uludağ, “Aşk”, DİA, IV, s. 14.



| 127 |

Zeliha Öner

İnanç farkı gözetmeden yetmiş iki millete bir gözle bakmayı, herkesi aşk 
dergâhına dâvet etmeyi sağlayan, bu mânâdaki sevgi telakkîsidir.”591 

İbn Arabî’nin bütün fikirlerinin özeti sayılan temel eseri Fusûsu’l- Hikem’in 
şiirdeki kardeşi olarak vasfedilen ve ekseriyetle Fusûs şârihleri tarafından şerh 
edilen et-Tâiyyetü’l-kübrâ (Nazmü’s-sülûk)’nın ana konusu da “ilâhî aşk” [ابحل 
 طريق المّبّحة] ”tır. Nâblusî, şerhinde İbnü’l-Fârız’ın “aşk ve muhabbet tarîki’[الإيهل
 üzere olduğunu defâatle ifâde eder. İbnü’l-Fârız, Tâiyye’nin 83. beyitinde [ والعشق
mezhebini -gittiği yolu-  “hayret” kavramı ile ilişkilendirerek ifâde etmektedir: 

ْ تََكُُنْْ فِِكِيِ خََيْـرََْتِيي فَـوَََاحََيْـرََْتِيي نْْإ لَمْ� وََمََا احْْتَـرَْْتُُ حََتَّىى اخْْتَـرَْْتُُ حُُبِّ�ِكِيِ مََذْْهََبًًا
“Senin sevgini mezhep olarak seçene kadar mütereddid olmadım; Sevgini 

seçmezsem bu, hayretim(den)dir” (Tâiyye: 83)

Hakîki Mâşûkun sevgisini mezheb olarak seçmekte tereddüt etmediğini ifâde 
eden İbnü’l-Fârız, Mâşûkun azâmetinden dolayı “hayret” hâlinde sevgiyi tercih 
etmeyeceğini ifâde eder. Hayret, iki çeşittir. İlki, anlamamaktan kaynaklanan 
zemmedilen hayrettir (hayret-i mezmûme). İkincisi, Hakkîn azâmetinden 
kaynaklanan hayrettir (hayret-i memdûha).592 Muhabbet (sevgi) Tâiyye 
şerhlerinde mihverî bir kavramdır.593 Ancak “sevgi ve aşk” geçilmesi gereken 
merhalelerdir. Öyle ki bu beyitte makbûl olan hayretin, sevginin de fevkinde 
olduğuna işâret edilmektedir. Ancak, Nâblusî’ye göre her ne kadar seven-sevilen; 
âşık-mâşuk ikiliği [isneyniyyet] ârif-vâsıl için zemmedilse de, sâdık mürîd için 
zemmedilmez.594 Vasl ve fasl, iki eşit veya eşit olmayan arasında gerçekleşebilir. 
Hak Teâlâ, zıddı veya eşi olmaktan münezzehtir.595 

Nitekim sûfilere göre “âşık”, kendisinde Hakk’ın görüleceği bir aynadır. 
Âlemdeki aşkı ve buna duyulan iştiyâkı nazmeden mutasavvıf şâirler bu sebeple 
kendilerine şâir demek yerine, âşık demeyi tercih ederler.596 Âşık, Hakk’ın 
görüleceği bir ayna ise gāye, Hakk’ın müşâhedesi olmalıdır.

591	 Süleyman Uludağ, “Aşk”, DİA, IV, s. 13.
592	 Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil, s. 464.
593	 G. Scattolin, Tâiyye’deki odak kavramın “ben” olduğunu ifâde eder. Bkz. G. Scattolin, “A Critical 

Edition of Ibn al-Fārid’s Diwān: Reading a Sufi Text”, Institut Français d’archéologie Orientale, 
Cahier des Annales Islamologiques, 27- 2006, s. 221.

594	 Vr. 166b.
595	 İbn Arabî, Nefsini Bilen Rabbini Bilir, (çev. ve şerh: M. Es’ad Erbîlî; yay. haz. Ercan Alkan), (2. 

baskı) İstanbul: Hayy kitap, 2012, s. 72.
596	 Kılıç, Sûfî ve Şiir, s. 98-99.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 128 |

C. Haller ve Makāmlar 

Sûfî tecrübenin katmanları olarak telakkî edilebilecek hâl ve makāmların, 
belli kavramlar olmaktan ziyâde sûfî ıstılâhlar hâline dönüştüğü görülür.597 Hal, 
ân içinde değişebilen, -mücâhede, ibâdet ve riyâzet türünden olmayan- murâkabe, 
kurb, muhabbet, havf, recâ, şevk, üns, müşâhede ve yakîn gibi şeylerdir. Makām 
ise kulun, ibâdet, mücâhede, riyâzet, uzlet gibi konularda Hakk’ın huzûrunda 
bulunduğu mânevî yerdir.598 Hâl ve makām birbirlerine çok benzedikleri ve yer 
yer birbirine karıştıkları için yekdiğeri ile ayırt edilememiş, bir şey, birine hâl 
diğerine makām olarak gözükmüş ve öylece değerlendirilmiştir.599

Hâl ve makāmlar, tasavvuf erbâbının yaşadığı tecrübeleri mârifet ehli 
ile paylaşmak, ehil olmayanlardan uzak tutmak için ihdâs ettiği terimlerdir. 
Bu iki kavrama (hâl ve makām)600 yer veren ve farklı şekillerde tasnîf eden, 
aynı yüzyıl içerisinde te’lif edilmiş tasavvufî metinlerdeki yaklaşımlar dikkat 
çekicidir. Serrâc (ö. 378/988), Kelâbâzî (ö. 380/990), Ebû Tâlib el-Mekkî (ö. 
386/996), Ebû Abdurrahman es-Sülemî (ö. 412/1021), Herevî (ö. 481/1089), 
Hücvîrî (ö. 465/1072 [?]) gibi sûfî müellifler farklı tasnifler üzerinden konuyu 
anlatırlar. İbnü’l-Fârız (ö. 632/1235) öncesinde te’lif edilen bu eserlerde yer alan 
kavramların büyük çoğunluğu, Tâiyye kasîdesinde yer almaktadır. 

İbnü’l-Fârız öncesinde haller ve makāmların tertîbî bir şekilde sıralandığı 
görülür. Ebû Nasr es-Serrâc (ö. 378/988)601 tasavvuf ıstılâhlarını ele aldığı el-

597	 Tasavvuf ıstılâhlarının dönemlere göre nasıl genişlediğine ilişkin olarak şu özet değerlendirmeyi 
aktarmak gerekir: “Tasavvuf terimleri üzerine çalışmalar, İslam Medeniyeti’nin ilk zamanlarından 
îtibâren başlamış, günümüze kadar devam etmiştir. Başlangıçta zühd, verâ ve riyâzet ağırlıklı olan 
kavram ve terimlere, daha sonraki dönemlerde haller ve makāmlarla ilgili kavramlar ve terimler, 
sonraki aşamada fenâ-beka ve ilâhî aşkla ilgili kavramlar ve terimler, daha sonra da varlık dü-
şüncesiyle ilgili kavramlar ve terimler eklenmiştir.” Zafer Erginli, “Önsöz”, Metinlerle Tasavvuf 
Terimleri Sözlüğü, Trabzon, 2006, s. 5.

598	 Ali es-Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‘, (thk. Kâmil Mustafa el-Hindâvî), Beyrût: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 
2007, s. 40-41  [Serrâc Tûsî, el-Lüma‘: İslâm Tasavvufu, (çev. H. Kâmil Yılmaz), İstanbul: Altıno-
luk, 1996, s. 41-42]. Ayrıca sûfînin tecellîye hazır oluşu ve hakîkat tezâhürlerine göre bir tavra bü-
rünmesi hâl kavramı ile karşılık bulur. Hâl ve vakit arasında bir ayniyet görülmüştür. “Bu bağlamda 
ibnü’l-vakt [vaktin oğlu] terimiyle, vakit ve zamâna bağlanan insanın ilâhî tecellîler karşısındaki 
edilgenliği dile getirilir. Sûfîler ‘tecellîden yoksun vakit -ki hâl demektir- yoktur’ diyerek hallerin 
ve vakitlerin ‘doluluğuna’ dikkat çeker.” Bkz. Ekrem Demirli, İslâm Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, 
İstanbul: Kabalcı, 2010, s. 25.

599	 Sühreverdî, Avârifü’l-Maârif, s. 585.
600	 Hâl ve makāmın anlam alanları için bkz. Mustafa Râsim, Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil, s. 391-392; 

Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâtil-fünûn, I, s. 610-617 (hal); II, s. 1623-1624 (makām).
601	 Serrâc’ın hayâtı, eserleri ve görüşleri için bkz. Feridüddin Attâr, Tezkîretü’l-evliyâ, (Terc. Süley-

man Uludağ,) s. 672-673; es- Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‘, (thk. Abdulhalîm Mahmûd-T. Abdulbâkî 
Sürûr), “tahkîk edenler tarafından yazılan önsözden”, Kāhire, 1960, s. 6-14; es-Serrâc, el-Lüma‘ 
“İslâm Tasavvufu” (Terc. H. Kâmil Yılmaz), Altınoluk Yay., İst. 1417/1996, s. IX-XVI; Hücvîrî, 
Keşfü’l-mahcûb, Dâru’n-Nehdatü’l-Arabiyye, Beyrût, 1980, s. 567; Abdulhakim Yücel, “Klasikle-
rimiz, el-Lüma‘”, Tasavvuf, İlmî ve Akademik Araştırmalar Dergisi, Yıl: 1, Sayı: 3, Nisan 2000, s. 
185-195.



| 129 |

Zeliha Öner

Lüma‘ isimli eserinde, tevbe, vera‘, zühd, fakr, sabır, tevekkül ve rızâ kavramlarını 
yedi makām; murâkabe, kurb, muhabbet, havf, recâ, şevk, üns, itminân, müşâhede 
ve yakîn kavramlarını hâl olarak benimsemiştir.602 Kelabâzî (ö. 380/990)603, hâl 
ve makāmlardan bahsettiği et-Ta‘arruf li mezhebi ehli tasavvuf adlı eserinde, 
tevbe, zühd, sabır, fakr, tevâzu, havf, takvâ, ihlâs, şükür, tevekkül, rızâ, yakîn, 
zikir, üns gibi kavramları makām olarak isimlendirmiştir. Istılâhlar olarak ele 
aldığı diğer kavramların ekserîsi ise hallerden müteşekkildir.604 Ebû Tâlib el-
Mekkî (ö. 386/996)605’nin Kūtu’l-kulûb adlı eserinde çok sayıda makām ve hâl 
bulunmaktadır. Eserde bulunan belli başlı ıstılâhlar, muhâsebe, zikr, yakîn, tevbe, 
sabır, recâ, zühd, tevekkül, rızâ, muhabbet, sohbet, uzlet, tefekkür, vera‘, fakr, 
kanâat, şevk, havf, hüzn, hûşû, rağbet, sıdk, ihlâs, istikâmet, şükür, tevâzu, hulk, 
ihsân, teslîm, mücâhede, takvâ, ma’rifet, murâkabe ve hayâ gibi kavramlardır. 
Bu eserde, ekseriyeti haller ve makāmlardan oluşan kırka yakın kavram 
bulunmaktadır.606 Sülemî (ö. 412/1021), tevbe, sabır, şükür, rızâ, tevekkül gibi 
birçok makāmı, ma’rifet makāmının ilk basamakları olarak görür.607 Kuşeyrî (ö. 
465/1072), makāmlar ve haller konusunu geniş bir çerçevede ele almış özellikle 
kabz-bast, üns-heybet, cem-fark, fenâ-bekā, sahv-sekr, setr-tecelli ve mahv-
isbât gibi ikili tasniflerle meseleyi daha sistematik bir yapıya kavuşturmuştur.608 
Herevî (ö. 481/1089) Menâzil’in girişinde, Herat ehlinden bir grub sûfînin 
seyr u sülûk menzillerini, belli başlı noktalarına işâret edecek şekilde iyice 
açıklamasını ısrarla istemeleri sonucu te’lif ettiğini belirtir. Eserinde makām 
ve halleri yüz mertebede tasnîf etse de bu mertebelerde seyredenlerin (sâirîn) 
çok çeşitli olması sebebiyle hiçbir tasnîfin onları bir araya getiremeyeceğini 
ifâde eder.609 Netîce îtibâriyle, kul ve Rabbi arasında sayısı bini aşan makāmın 
bulunduğu, Ruzbihân Baklî (ö. 606/1209) gibi sûfîlerce ifâde edilse de Herevî, 
Sâd Meydan isimli eserinin hâtimesinde “insan ile Rabbi arasındaki bütün haller 

602	 Serrâc, el-Lüma‘ “İslâm Tasavvufu”, s. 43-52.
603	 Bkz. Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zünûn, I, 53, 1105, 1163; Fuat Sezgin, Târîhu’l-türâsi’l-arabî, (el-

Cüz’ü’r- Râbi’), I, Riyâd 1991, 173-175.
604	 Ebû Bekir Muhammed b. İshak el-Kelâbâzî, Doğuş Devrinde Tasavvuf: Taarruf, (haz. Süleyman 

Uludağ), İstanbul: Dergâh Yay., 3. Baskı,. 2013.
605	 Mekkî’nin hayâtı, eserleri ve görüşleri için bkz. Bilal Saklan, “Ebû Talib el- Mekkî”, DİA, X, 239; 

Ramazan Muslu, “Klasiklerimiz, Kūtü’l-kulûb”, Tasavvuf, İlmî ve Akademik Araştırmalar Dergisi, 
Yıl: 4, Sayı: 10, Ankara 2003, s. 349-375; Hüseyin Certel, “Ebû Tâlib el-Mekkî Tasavvufî Yaşayış”, 
(Basılmamış Doktora Tezi), AÜSBE, Erzurum, 1993.

606	 Ebû Talib Mekkî, Kūtu’l-kulûb, (thk. Abdulhâfız Fergalî), Kāhire: Matba’atü’l-Envâri’l-Muham-
mediye, 1975. 

607	 Ebû Abdurrahmân Sülemî, İslâm Tasavvufunun Ana İlkeleri: Sülemî’nin Risâleleri, (çev. Süleyman 
Ateş), Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi, 1981, s. 115-118.

608	 Bkz. Kuşeyrî, er-Risâle, (thk. A. El-Atâ),  s. 134-159 [(çev. S Uludağ), s. 151-176]
609	 Menâzil, s. 70-71.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 130 |

ve makāmların “muhabbet”te başlayıp bittiğini îmâ edecektir.”610 Klasik dönem 
mutasavvıfları, “hâlin vehbî makāmın ise kesbî olduğu”nu belirtseler de bu, hâl 
ve makām arasındaki mutlak bir durumu ifâde etmemektedir. Hâl ve makām, 
iç içe olan ve birinin tekmîli diğerine doğru bir terâkkîyi doğuran mertebeler 
olarak telakkî olunmuştur. Nitekim, İbnü’l-Fârız ile çağdaş olan Sühreverdi (ö. 
632/1234) Avârifü’l-meârif’te makamdaki kesbiliğin zâhir, vehbîliğin ise bâtın 
olduğunu; haldeki vehbîliğin zâhir kesbîliğin bâtın olduğunu ifâde etmektedir. 
Sühreverdî akabinde halleri, semâvî ve ulvî mevhibeler, makāmları ise bu 
mevhibelere giden ve götüren yollar olarak aktarır.611 Meseleyi toparlarsak, haller 
ve makāmlar sûfîlerin tecrübe ve kābiliyetlerine göre tasnîf ve tavsîf edilmiş, 
ancak sâlikin hakîkat karşısındaki edilgenliği sebebiyle nihâî bir sınıflandırmaya 
gidilememiştir.

Nâblusî’ye kadar kavramsal bir yapıyla birlikte dönüşüme de uğrayan hâl 
ve makāmların neredeyse tamâmı Tâiyye şerhinde yer almaktadır. Nâblusî, 
kendinden önceki tasniflerde yer alan şükür, sabır, vera‘, tevekkül, yakîn, 
zühd, ihlâs gibi pek çok makāmın bulunduğunu ifâde eder.612 Ancak bu hâl ve 
makāmların hepsini tek tek açıklama gereği duymaz. 

İbnü’l-Fârız, ilâhî hâkîkatleri keşf ve müşâhede sonrasında nazmettiği613 
et-Tâiyyetü’l-kübrâ kasîdesinden iktibasta bulunan müellifler veya şârihler, 
beyitlerde mündemiç yüksek irfânî mânâları ifâde etmişlerdir. Fakat İbnü’l-Fârız 
şârihleri, sûfî şâirin sülûkünü tavsîf ve tasnîf etmemiş, ekseriyetle Dîvân’da yer 
alan kasîdelerin dil bakımından anlaşılması için açıklamalarda bulunmuşlardır. 
İbn Arabî ekolü tâkipçilerinin şerhleri incelendiğinde, bu metinlerin sülûk ehlini 
irşâd gāyesiyle te’lif edilmiş bir üslûba sâhip olmadıkları görülecektir.

II. et-TÂİYYETÜ’L-KÜBRÂ ŞERHİNDE SEYR U SÜLÛK

Seyr u sülûkün muhtevâsını, haller ve makāmlar oluşturmaktadır. Nâblusî, 
Tâiyye şerhinde sülûk basamaklarını ifâde eden tasavvufî mertebeler hakkında 
bilgiler vermektedir. Söz konusu hâl veya makāmı, mutasavvıfların beyitleri ile 
açıklayan Nâblusî, Menâzilü’s-sâirin’de ifâde edilen mertebelerin tamâmına yer 
verir. Ancak, Tâiyye beyitlerinde bu mertebelerin tamâmı yer almamaktadır.614 

610	 M. Nedim Tan, “Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf Târihindeki Yeri ve Sad Meydân’ı”, (Yayım-
lanmamış Doktora Tezi), Marmara Ünv., SBE, 2013, s. 196; Abdurrezzak Tek, Tasavvufî Mertebe-
ler -Hâce Abdullah el-Ensârî el-Herevî Örneği-, Bursa: Emin yay., 2008, s. 23.

611	 Sühreverdî, Avârifü’l-meârif, Beyrût: Dârü’l-kitâbi’l-arabî, 1983, s. 470.[و ابسكل  ظره  المقامات  في    
المواهب،وفي الأوحال بطن ابسكل و ظرهت المواهب،فالأوحال وماهب علوية سماوية،و المقامات طهقرا]بطتن 

612	 Vr. 137b.
613	 İbnü’l-Fârız’ın Dîvân Dîbâcesin’de yer alan bilgilere göre sûfî şâir, gaybet hâli yaşadıktan sonra 

Tâiyye’den beyitler nazmetmiştir.
614	 Menâzil’de yer alan 100 mertebenin 72’si Tâiyye beyitlerinde yer almaktadır. Tâiyye’de yer alan 



| 131 |

Zeliha Öner

Tâiyye beyitlerinde sûfî şâirin sülûkünü, “fark”, “ittihad” ve “cem‘” 
merhaleleri olarak tasnîf etmek mümkün, ancak bu merhaleler durağan değildir. 
Yâni, Tâiyye beyitlerinde teselsülen yer almamaktadır. “Fark” merhalesi, sevgi 
merhalesidir. Bu merhalede sûfî şâir, Hakîkî Mâşuk’dan “tefrika” hâlindedir. Ve, 
O’na karşı sevgisini dile getirmektedir. “İttihâd” merhalesi, Hakîki Mâşuk ve 
kendisi arasındaki “vahdet” hâlidir. “Cem‘” merhalesinde ise sûfî şâir, vahdet 
hâlini bütün mevcûdat ile bir ve indimâc hâlinde vasfeder. Bu merhalede İbnü’l-
Fârız, sevgi (ابحل) ve özlem (اوهلى) ile konuşmaz. “Mutlak Ben” [َلاَأنََا] diliyle 
konuşur.615 İbnü’l-Fârız’ın sûfî şiirindeki rûhî tecrübe, “ben” [نأا] ve “Zât”ın 
“tefrika” hâlidir. 

İbnü’l-Fârız, kasîdesinin ilk 103 beyitinde “Hakîkî Mâşuk” (احََلقِِقِِيَيَّة  (امََلحْْبُوُبَةَ 
ile “dedim” [ُُقُلُْْت] ve “dedi ki” [َْْقَاَلَت] ile başlayan beyitler, âdetâ karşılıklı hitap 
görünümündedir. Kasîde’de ilâhî aşk sebebiyle çekilen acı, elem ve ıztıraplar dile 
getirilirken, Hakîkî Mâşûk’un dilinden sevginin şartları, âşıklara/sâliklere beyân 
edilir. İbnü’l-Fârız seyr u sülûkü, kendinden önceki sûfîler gibi kavramların 
tertîb edilmesi şeklinde, didaktik bir üslûp yerine, derûnî mânâ ve edebî âhenk 
ile kelimelere yeni hassalar kazandırmıştır.

İbnü’l-Fârız kasîdelerinde, Hallâc-ı Mansûr beyitlerinde olduğu gibi “ben” 
kavramı mihverî bir konuma sâhiptir. Tâiyye’nin 218. beyitinde “ikimiz 
arasındaki hitap ‘te’ (ُُتََ/تِِ-ت) si kaldırıldı”616 derken, “fark” hâlinin nihâyetinin, 
benliğin kalkması ile gerçekleşeceğine işâret etmektedir. Kasîdede, “el-ene” 
 değil; cem‘iyyet ifâde eden “ben”dir. Bu [نأا] ”ferdiyet ifâde eden “ben [الأنا ]
ifâdenin el-Hallâcı- Mansûr’un şiirlerinde görmek mümkündür. Bu bağlamda, 
Hallâc’dan sonra, hicrî 6-7. asırda “Mutlak Ben” lisânı ile beyitler nazmeden 
sûfî şâir, İbnü’l-Fârız’dır.617 Buradaki Mutlak ben “âşık”ın kendi sıfatları yerine 
“mâşûk” olan Hak Teâlâ’nın sıfatlarına bürünmesidir. Nitekim, Cüneyd’e 

72 mertebe şu şekildedir: Birinci bâb: Yakaza, Tevbe, İnâbe, Tezekkür, İ‘tisâm, Riyâzet, Semâ‘: 
İkinci bâb: Hüzn, Havf, İşfâk, İhbât, Zühd, Verâ, Recâ, Rağbet; Üçüncü bâb: Hürmet, İhlâs, Tehzîb, 
İstikāmet; Dördüncü bâb: Sabır, Rızâ, Şükür, Sıdk, Îsâr, Hulk, Tevâzu‘, Fütüvvet, İnbisât; Beşinci 
bâb: Kasd, Azm, İrâde, Yakîn, Üns, Zikir, Fakr, Gınâ, Murâd; Altıncı bâb: İhsân, İlim, Hikmet, 
Basîret, Firâset, İlhâm, Sekîne, Himmet; Yedinci bâb: Muhabbet, Gayret, Şevk, Vecd, Dehşet, Zevk; 
Sekizinci bâb: Lahz, Vakt, Sefâ, Sürûr, Sırr, Nefs, Gurbet, Gark, Gaybet; Dokuzuncu bâb: Hayât, 
Kabz, Bast, Sekr, Sahv, İttisâl; Onuncu bâb: Fenâ, Bekā, Vücûd, Tecrîd, Cem‘, Tevhîd.

615	 Bkz. Giuseppe Scattolin, Teemmülât fi’t-tasavvuf ve’l-hivârü’l-edyân, Kāhire: el-Hey’etü’l-Mısriy-
ye, 2013, s. 406.

616	

ءُُ المُخََُاطََبِِ بَـيْـنَـنَََا فَـقَََدْْ رُفُِِعََتْْ تَاا وََفِيي رَفَِْْعِهََا عنْْ فِرِْْقََِةِ الفََرْْقِِ فِْرِـعََْتِيي
	 “Aramızdaki muhâtab ‘te’si kaldırıldı, onun ref‘ hâli ehl-i tefrika fırkasından yükselmemdi” (218. 

Beyit)
617	 İbnü’l-Fârız beyitlerinde “el-ene” kavramı üzerinde çalışmada bulunan Abbâs Yûsuf el-Haddâd, 

İbnü’l-Fârız’ın Dîvân’ında 1600 beyit bulunduğunu ve bu beyitlerin 1114’ünde mütekellim zamîri-
nin kullanıldığını tespit etmiştir. Geniş îzahlar için bkz. Abbas Yûsuf el-Haddâd, el-ene fî’ş-şi‘ri’s-
sûfî İbni’l-Fârız numûzecen, Lazkiye: Dâru’l-hivâr, 2. Baskı, 2009, s. 202-203.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 132 |

muhabbetten sorulduğunda: “Muhibbin, kendi sıfatları yerine mahbûb olan 
Allah’ın sıfatlarına bürünmesidir” cevâbı hadîs-i kudsîde de işâret edilen: 
“Kulum beni sevdi mi onun görmesi ve işitmesi olurum” mânâsına uygundur. 
Âşığın, “Mâşuk”unun sıfatlarına bürünmesi Hallâc’ın en bilinen şu beyitleri ile 
ifâde edilir:618

نَ		نُُح رحوانِِ حََلَنَا بَدََنَا  أَنَا مََن أَهَوى وََمََن أَهَوى أَنَا

وََإِِذا أَصََبتَرهَُُ أَصََبتَرنَا 		ه� فَإَِذِا أَصََبتَرين أَصََبتَر

“Ben sevdiğim kişiyim, sevdiğim kişi de ben; Biz, bir bedene giren iki rûh 
gibiyiz. Beni gördüğünde onu görürsün; O’nu gördüğünde beni”

Sühreverdî’ye göre bu beyit ile ifâde edilen “Allah’ın ahlâkı ile ahlâklanın” 
hadîsinin hakîkatidir. Öyle ki Allah, muhabbet câzibesi ile rûhunu cezbettiği 
kimseye sıfatlarından ve ahlâkından bir hil’at giydirir.619 

Tâiyye’nin ilk şârihi Fergānî, şerhin mukaddimesinde “vahdet” ve “sülûk” 
hakkındaki görüşlerini dört asıl620 üzere özetlemiştir. Bu mukaddimede Fergānî, 
sülûkü üç bölüme ayırır: 1- Bidâyet (rücû seyri): Hayvânî tabiatın arzularından 
arınmaktır. “Bedenin tedbîr edilmesindeki seyr”in en önemli makāmları tevbe 
(bu makāmın içinde yakaza, inâbe ve muhâsebe bulunur), i‘tisâm (Hakk’ın esmâ 
ve sıfâtıyla makām-ı İslâm’da taalluk [تعّلّق], makām-ı îmanda tahalluk [تخّلّق] ve 
makām-ı ihsânda tahakkuk [تّقّحق]’tur. Tefekkür, tezekkür ve semâ‘ mertebelerini 
içerir), riyâzet (firâr, mücâhede bu kısımdan)dır. 2- Ebvâb: Zâhirden bâtına 
doğru seyr etmektir. Bu kısmın en önemli ilk üç makāmı zühd (recâ, rağbet 
ve tebettül mertebelerini içerir) vera‘ (kanâat ve takvâ mertebelerini içerir) 
ve hüzn (havf, işfâk, huşû ve ihbât mertebelerini içerir). 3- Muâmelât: Önceki 
iki kısım bu makāmlarla tahakkuk edilir. İhlâs (tehzîb ve istikāmet makāmını 
içerir), murâkabe ve tevfîz.621 Fergānî, Herevî’nin Menâzil’deki ilk üç bâbda 
yer alan mertebeleri aktarır ve: “Eğer sâlik bu üç kısımda yer alan dokuz 
mertebede nefsinden fenâ bulursa, onda (sâlikde) kesretin hükümleri örtülür ve 
vahdet zâhir olur”622 demekle bu üç mertebeyi esas kabul eder.  Fergānî, şerhin 
mukaddimesinde bu bilgilere yer verirken; Tâiyye beyitlerinden misaller vermez. 

618	 Sühreverdî, Avârifu’l-Maârif, s. 631.
619	 Sühreverdî, Avârifu’l-Maârif, s. 632.
620	 Arapça şerhin mukaddimesindeki dört asıl şu şekildedir: 
	 1.Asıl: Zât mertebesi, ilk taayyün ve ikinci taayyün, esmâ ve sıfât.
	 2.Asıl: Hazret-i Ceberrût: Âlem-i melekût ve Âlem-i ervâh.
	 3.Asıl: Âlem-i misal ve cisim mertebesi, Âdem’in meydana gelişi.
	 4.Asıl: İnsanın mertebeleri ve halleri, devirleri, seyr u sülûkün keyfiyeti.
621	 Fergānî, age, (thk. Âsım İbrâhim el-Keyyâlî), I, s. 127-128.
622	 Fergānî, age, I, s. 130



| 133 |

Zeliha Öner

Dîvân Dîbâce’si şerhinde Nâblusî, sülûkü “yay” metaforu ile açıklar. َدَنََا  ثَُمَّ 
أَدَْْنَىَ وْْأ  قَوَْْسََيْْنِِ  قَاَبََ  فَكَََانََ   .Sonra yaklaştı, dolayısıyla (ondan yana) sarkıverdi“ فَتََدَََلَّى 
Nitekim (aralarındaki mesâfe) iki yay kadar veya daha yakın oldu” (en-Necm; 
53/8-9) âyetinin Rabbe yakınlık miktârı olduğunu belirtir. İki yayın bir araya 
getirilmesiyle her bir yayda bulunan iki uç, -iki yayda bulunan dört farklı uç- ve 
iki telin mukāvemeti ile bir dâire şekli ortaya çıkarır. “Muhammedî dâire” olarak 
isimlendirdiği bu dört taraf  ُُوابَلاَطِِن واَظَّلاهِِرُُ  والآخِِرُُ  لُُّوّ  الأ  O; evel (başlangıcı“ هو 
olmayan ilk), âhir (sonu olmayan son), zâhir (her şeyde eseriyle belirgin) ve 
bâtın (hakîkati gizli tutulan)dır” (el-Hadîd; 57/3) âyetine binâen “evvel”, 
“âhir”, “zâhir” ve “bâtın” gibi dört sıfâtın Hak Teâla’da bir arada olmasına 
atıfta bulunarak îzâh eder.623 Nâblusî, “kābe kavseyn” âyetini kurbu’n-nevâfil 
(nâfilelerle yaklaşmak) hadîsi ile birlikte düşünür. “بُُ ّىّلإ باونلافل تحى  لا يَزَََالُُ عََبْْدِِي يَتََقَََرَّ
 هَبَّحأ, فإذا هتببحأ تنك سمعه اذِِّلّي يسمع هب, بوصره الذي يبصر هب, ويده ايتّلّ يبطش هبا, ورجلَهَ ايتل يمشى
 .Kulum bana nâfilelerle yaklaşmaya devam eder, nihâyet Ben onu severim“ ”هبا
Onu sevince de işitmesi, görmesi, tutması ve yürümesi olurum.”624 Buna göre, 
göz, kulak, el ve ayak tıpkı iki yayın dört ucu gibi “yakınlık” içindir.625 İbnü’l-
Fârız,  söz konusu kutsî hadîse atıfta bulunur.626 İbn Arabî, Fusûsu’l-Hikem ve 
el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’de pek çok kez bu hadîse yer vermiştir. Kelâbâzî, İbn 
Arabî ve Seyyid Şerîf Cürcânî “kurb, itâattir” demektedir.627 Yâni “attığın zaman 
sen atmadın, fakat Allah attı” (el-Enfâl: 8/17) hitâbı, kulun hakîkatte kendini fâil 
olarak görmemesine itâattır. Bu kurb

İbnü’l-Fârız, sülûk hâlinde his ve nefs arasındaki irtibâta değinerek sâlikin 
dikkatli olması için uyarır. Gaflet uykusundan uyanmasını tembihler. Tedrîsin, 
sülûk için gerekli olup olmadığı husûsuna açıklık getirir:

عََِنِ الدََّرْْسِِ مََا أَبَْْدََتْْ وََِبِحِْْيِ البََدِيِهََِةِ تَـنَـبَََّهْْ نَِلِـقَِْْلِ اسِِّلحِِ� نَّلِلِـفَْْسِِ رَاَغِبًًِا
“Hissin nefse naklettiği şeyler için uyanık ol! Vahy bedîhîdir, delîle, tedrîse 

ihtiyaç duymaz” (419.b)

623	 Nâblusî, age, Zâhiriyye: 8285, vr. 5a; Keşf, 1972, s. 17.
624	 İbn Arabî, Nûrlar Hazînesi, (çev. Mehmet Demirci), İstanbul: iz yay., 2004, s. 158-160; bkz. 

Buhârî, Rikāk, 38; Ahmed İbn Hanbel, Müsned, VI, İstanbul, 1982, s. 256. Ayrıca Mustafa Tahra-
lı’nın bu hadîs-i kudsî’nin tasavvufî referanslar ile kapsayıcı açıklamaları için bkz. Mustafa Tahralı, 
“İbn Arabî’de Bir Hadîs-i Kudsî’nin Yorumu”, İbn Arabî, Nurlar Hazînesi, s. 16-41.

625	 Nâblusî, age, Zâhiriyye: 8285, vr. 5a-b; Keşf, 1972, s. 18. Bursevî’nin kābe kavseyne dâir zikret-
tiklerini, onun lisânı ile burada aktarmak gerekir: “Ve mâ-sivâ ikidir ki, taayyünât-ı cismâniyye-i 
zulmâniyye ve taayyünât-ı rûhâniyye-i nûrâniyyedir. Ve bu iki mertebe kābe kavseynin zâhiridir. 
Ve bunun mâ-verâsında iki mertebe dahî vardır ki kābe kavseynin bâtınıdır. Ve ol iki mertebe ta-
ayyünât-ı esmâ-i celâliyye ve taayyünât-ı esmâ-i cemâliyyedir... Ve “iki dâire” dedikleri bunlardır 
ki, biri kurb-i nevâfil ve biri kurb-i ferâizdir. Ve bunlar urûcen olan dâirelerdir. Ve nunüzûlen dahî 
bunlardır, velâkin nüzûlün keyfiyyeti urûcun keyfiyyeti gibi değildir...” Bkz. İsmâil Hakkı Bursevî, 
Kitâbü’n-netîce, (haz. Ali Namlı-İmdat Yavaş), II, İstanbul: İnsan yay., 1997, s. 197.

626	 Tâiyye’nin 720-721. beyitlerinde İbnü’l-Fârız, “kurbu’n-nevâfil” hadîs-i kudsîsine yer verir.
627	 Kelâbâzi, Doğuş Devrinde Tasavvuf et-Taarruf, (çev. S. Uludağ), İstanbul, 1979, s. 159.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 134 |

Tedrîs yâni zâhirî öğretimle kayıtlı olan mânâların zıd bir delille nakzedilmesi 
mümkündür. Ancak keşf, ilham ve vahiy yoluyla idrâk edilene getirilen deliller, 
keşif sâhibinin şühûduna zarar vermez.628 Bu tedrîs yâni öğretim, ilme’l-
yakîn’dir. Nâblusî, bu tedrîs için Şeyh İsmâil el-Cebertî (ö. 806/1403)629’nin 
bâzı ihvân ve öğrencilerine ilham ve feyz için Muhyiddin İbn Arabî’nin 
kitaplarını tavsiye ettiğini şu şekilde aktarır: “Talebesi Şeyh’e; “Efendim, 
ilâhî feyz kapılarının açılması için gerekenin, çokça sabretmek olduğunu 
görüyorum.” Şeyh İsmâil ise talebesine şöyle der: “Sabretmek istersen eğer, 
Şeyhin bu kitaplarda zikrettikleri bunun içindir.” Ayrıca Şeyh Ahmed er-Rifaî, 
talebelerine “bu ilmi öğreniniz, çünkü zamânımızda Hakk’ın cezbeleri çok azdır” 
demektedir. Nâblusî’ye göre Ahmed er-Rifaî’nin “cezbeler” ile kasdettiği mânâ 
Hakk’a çekilenlerdir. “Meczûblar günümüzde azdır” demek de zamâne ehlinin 
Rahmânî nefhalara tâlib olmamasıdır.630 Şeyhinin talebelerine olan tavsiyesini 
aktardıktan sonra Nâblusî, hakîkat kitaplarından faydalanabilecek mürîdin sâhip 
olması gereken özellikleri ise şöyle sıralar: “Akıllı ve zekî olmak, anlayış sâhibi 
olmak, ayırt etme kābiliyetine ve güçlü bir îmâna sâhip olmak. Bu özelliklere 
sâhip olanlar, kitaplarımızda maksûd olunanı alabilirler”631 demekte ve şöyle 
devam etmektedir: “Muhakkiklere göre bu kitapları mütâlaa etmek, sâliklerin 
amellerinden daha değerlidir. Ehlullah meclisinde edeplenmek ise kitapları 
okumaktan daha değerlidir. Bununla berâber şeyhlere uymak gereklidir. Onları 
bulamadığında ise hakîkat kitaplarını okuyup, bunların gerekleriyle amel etmek 
gerekir. Böylece maksadına ulaşır ve mâbûdunun bilgisini elde edersin.”632 

Nâblusî,  sülûkün dört merhalede gerçekleştiğini ise şu şekilde ifâde eder:

1-	  Halktan (nefsten) Hakk’a; “fark” makāmı,

2-	  Hak’tan Hakk’a; “cem‘” makāmı,

3-	  Hak’tan halka; ikinci fark makāmı,

4-	  Halktan halka; cem‘ü’l-cem‘ makāmı.

Birinci sefer halktan Hakk’a “fenâ” ile; ikinci sefer Hak’tan Hakk’a 
“tahakkuk” ile; üçüncü sefer Hak’tan halka “esmâ ve sıfât mertebelerinde tenezzül 
ile”; dördüncü sefer halktan halka “kâmil mârifet” iledir. 633 Mânevî seferi dört 

628	 Ankaravî, s.303.
629	 Hayâtı için bkz. İrfan Gündüz, “Cebertî, İsmâil b. İbrâhim”, DİA, VII, s. 193.
630	 Vr. 200b-201a; Nâblusî, Şeyh Cebertî’nin talebelerine bu tavsiyesini başka eserlerinde de tekrarlar. 

Bkz. Abdülganî en-Nâblusî, el-Vücûdü’l-Hak, s. 172 vd. [Gerçek Varlık, (çev. Ekrem Demirli), s. 
210.]

631	 Nâblusî, vr. 201a

632	 Vr. 201b

633	 Zâhiriyye: 8285, vr. 139a (209. beyit şerhi); 177b-178a-b (326-330. beyit şerhleri).



| 135 |

Zeliha Öner

kısımda zikreden sûfîler, birinci seferi seyr-i ilallah olarak isimlendirirler ki 
bu, nefis mertebesinden vücûd-i hakîkî cânibine sefer etmektir. İkinci seferi 
seyr-i fillah olarak isimlendirirler ki bu, sıfâtullah ile muttasıf ve esmâullahla 
mütehakkık ve ahlâkullah ile mütehallik olmaktır. Beşerî sıfatları fânî ve 
muzmahîl bulmaktır. Sonra üçüncü sefer gelir ki bu seyr-i maallah şeklinde 
isimlendirilir. Her mertebede sâlikin Allah’la olan seyridir. Ve isneyniyyet 
(ikilik) şâibesinin külliyetle kalkması ve Hazret-i Ahadiyyete terakkî kılmasıdır. 
Bu mertebeye “ makām-ı kābe kavseyni ev ednâ” denir. Nihâyeti ise velâyettir. 
Ondan sonra dördüncü sefer gelir ki buna, seyr-i anillah derler. Vahdetten kesret 
tarafına olan seyirdir. Tâlibleri tekmîl, sâlikleri terbiye için bu sefere “bekā 
ba‘de’l-fenâ”, “sahv ba‘de’l mahv” ve “fark ba‘de’l-cem” derler. Hak’tan halka 
istikāmet ve adâlet ile olan bu seferin nihâyeti, vahdeti kesrette kesreti vahdette 
görmektir.634 Sûfîlerin “seyr-i ilallah” ve “seyr-i fillah” mertebeleri Nâblusî’de 
birinci sefere tekābül etmektedir. “Seyr-i maallah” ise Nâblusî’de ikinci sefer 
olan Hak’tan Hakk’a mertebesidir. Nâblusî’nin üçüncü seferi olan Hak’tan 
halk’a olan seyr ise “seyr-i anillah”tır. Nâblusî “halktan halka” olan sefer, kâmil 
mârifet iledir demektedir. Bu aslında “seyr-i anillah” ile ifâde edilen mertebeden 
sonradır. Yâni, tâlipleri tekmîl ve sâlikleri terbiye eden mürşîdin halktan halka 
olan seferinde, kesreti vahdette vahdeti kesrette müşâhede eder ve cem‘ü’l 
cem‘ makāmında bulunur. Nâblusî’nin bu dördüncü seferi, “seyr-i anillah”ın 
nihâyetinde hâsıl olan mertebedir. 

Tâiyye beyitlerinde, İbnü’l-Fârız’ın bu mertebeler arasındaki seyri tâkip 
edilebilir. Misal olarak Tâiyye’nin 153. beyiti cem‘ makāmına işâret emektedir:

لجَمَْْعِِ فِيي كُُلِِّ� سََجْْدََةِِ حََقِقََيِِتِهِِ بِاا دٌٌِجِ إِِلَىى دٌٌِحِ سََا ِكِلَاَنَاا مُُصََلٍٍّ� وََا
“İkimiz bir (vâhid) olarak namaz kılar, her secdede cem‘ ile hakîkate secde 

edeniz.” (Tâiyye: 153. beyit)

Nâblusî’nin yukarıdaki dört tasnifinde yer alan fark, cem‘, ikinci fark ve 
cem‘ü’l-cem‘ mertebeleri Tâiyye beyitlerinde teselsülen yer almamaktadır. 
Ancak dikkatli bir okuma ile bu mertebelerin tâkîbi mümkündür.

İbnü’l-Fârız araştırmacıları (Nicholson, Scattolin, Homerin gibi), Tâiyye 
beyitlerindeki zamirlere ve konulara göre kasîdeyi taksîm etmişlerdir. Bu 
taksimleri inceledikten sonra beyitleri şu şekilde sınıflandırmak mümkündür: 

1-	 Sûfî Şâirin Hakîkî Mâşûk’a İştiyâkı, (1-83)

2-	 Hakîkî Mâşûk’un Hitâbı, (84-102)

3-	 Aşktaki sadâkatin İfâdesi, (103-175)

634	 Ankaravî, Minhâc, s. 102.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 136 |

4-	 Sâlike Tavsiyeler, (175-285)

5-	 “Tevhîd” İlminde Yaşadığı Yüksek Haller, (286-333)

6-	 Zıt Hallerin Uyumu, ( 334-440)

7-	 “Ben”liğinin Varlıkta En Yüksek Kutup Olması (441-503)

8-	 İbnü’l-Fârız’ın Zâtında, Esmâ, Sıfât ve Efâlin Tek Hakîkat Olması (504- 
588)

9-	  Tayy-ı Zamân ve Tayy-ı Mekân (589-650)

10-	  Îzahlar ve Misaller  (651-731)

11-	  İnsanlık Târihinde Yer Alan Dinlerdeki “Tek Hakîkat” (732-761)

İbn Fârız, Tâiyye’sini Arap şiirindeki on altı bahirdan biri olan ve kasîde 
türünde sıkça kullanılan, “el-bahru’t-tavîl”  الطويل  .ile nazmetmiştir  ارحبل 
Kasîde’nin vezni şu şekildedir:  fe û lun, me fâ î lun, fe û lun, me fâ î lun. 

Nâblusî, kısa bir mukaddime ve uzunca şerhettiği Dîbâce’den sonra Dîvân’ı 
şerhetmeye başlamaktadır.

A. Sûfî Şâirin “Hakîkî Mâşûk”a İştiyâkı (1-83. Beyit)

1. İlâhî Aşk Şarabı 

Mutasavvıflar ilâhî aşkı, gaybet hâlini terkten sonra, herkesin anlayacağı bir 
tarzda anlatmak için birtakım benzetmeler yapmış ve duyular âleminden misaller 
vermişlerdir. Bunlardan en önemlileri kadın, pervâne-mum-ateş, gül-bülbül ve 
şarap gibi misallerdir. Mutasavvıflar konusu kadın ve beşerî aşk olan şarkı ve 
gazelleri ilâhî aşka uygulamıştır. “Bu sebeple konusu Allah aşkı olan gazel, 
kasîde ve mesnevîlerde dilberlerin yüz, göz, kaş, yanak, zülüf, gamze, boy, işve 
ve cilve gibi hoşa giden yanları, hâl ve hareketleri sembolik ve mecâzî anlatım 
unsurları olarak bol bol kullanılmıştır.”635 Şarabın (mey, bâde) insanı kendinden 
geçiren ve aklı baştan alan özelliği sebebiyle, aşktan bahseden sûfî şâirler kadeh, 
sâkî ve meyhâne gibi şarapla ilgili kavramlar üzerinden beyitlerini nazmetmiştir. 
İbnü’l-Fârız’ın şaraptan bahsettiği, Kasîde-i-Hamriyye, “Hamriyyât” literatürü 
içinde en çok şerhedilen kasîdedir. 

Mutasavvıfların şarap ve mey ile kasdettikleri, mârifetullah, tecellî-i Rabbânî 
ve aşkullahtır.636 Kuvvetli bir vâridin te’sîriyle his ve şuur hâlinden gaybet hâline 

635	 Süleyman Uludağ, “Aşk”, DİA, IV, s. 14.
636	 “Sûfîler zümresinden bir tâifeye göre Hak Teâlâ’ya âşık olmak câizdir ama Hak Teâlâ’dan aşk câiz 

değildir. Çünkü kulun sevgilisine ulaşmasına engel olan mâniler var ama Allah’ın kuluna sevdiği 
şeye vâsıl olması için bir mâni yoktur.” Bkz. Hücvîrî, age, s. 450.



| 137 |

Zeliha Öner

geçmek, şarâbın insan üzerindeki te’sîrine benzetilmiştir. Şarabı sunan (sâkî), velî 
veya Hak; meyhâne ise mânâ şarabıyla mest olunan meclislere benzetilmiştir.637 
Sûfîlerin bir kısmı “sevende sevgiden hâsıl olan sarhoşluğun bulunması şarttır. 
Böyle olmazsa onun sevgisi hakîkî değildir” demektedirler. Bu mânâda sevgi iki 
kısımda zikdedilir. Genel ve özel sevgi. Genel anlamdaki sevgi, emirleri yerine 
getirmek olarak açıklanmıştır. Özel mânâdaki sevgi ise, rûhun Hak Teâlâ’yı 
yakînen bilmesinden doğan bir zât sevgisidir. “Allah dilediğini kendine seçer” 
(eş-Şûra, 42; 13) âyeti, sevilenlerin seçilmesinin kesbî olmadığı açıkça ifâde 
etmiştir.638

Sûfîler, tâattaki halâvete, kerâmetteki lezzete ve ünsteki rahata şürb (içmek) 
adını vermişlerdir. Zevk (tatmak ) ise şürb gibi değildir. Şürb rahat olan 
hususlarda, zevk ise meşakkat ve rahatta olan hususlarda kullanılır.639 “Zevk 
ve şürb” kavramları ile tecellî meyvelerinden, keşif netîcelerinden ve vâridâtın 
te’sîri ile âniden gelen hallerden olmak üzere içlerine doğan hususları anlatırlar. 
Bunlardan ilkini zevk (tatma), sonrakini şürb (içme ), en sonrakini ise reyy 
(kanma) olarak ifâde ederler. Zevk sâhibi mütesâkir (yarı sarhoş); şürb sâhibi 
tam mesttir. Reyy sâhibi ise sahv hâlindedir.640 Sekr ve sahv hâli, “zevk ve şirb” 
hâlinden sonra gelir.641 

Tasavvuf târihinde h. 3-4. asırda Bâyezîd-i Bistâmî ( ö. 261/875) ve tâkipçileri 
“sekr” hâlini öncelemeleri; Cüneyd-i Bağdâdî (ö. 392/1002)642 ve tâkipçileri ise 
sahv hâlini üstün tutmaları ile temâyüz etmişlerdir. Sekr, “sahv” ve “mahv” 
kavramı ile birlikte tanımlanmıştır.643 Hücvîrî’ye göre, “sekr hâlinin kemâli, 

637	 Tasavvufî metinler arasında bu minvalde pek çok metin ile karşılaşmak mümkündür. Ken’an 
Rifâî’nin ilgili metni şu şekildedir: “Ermişler, bu şaraptan içebilmiş olanlardır. Onlar, içlerindeki 
aşk şarâbını, gün olur, söz kadehlerine koyar ve bu şaraptan içmeğe kābiliyetli olan, aşk ehli kim-
selere sunarlar. Erenlere yaklaşan aşka kābiliyetli bu insanların, kendilerine sunulan söz ve mânâ 
şarâbıyla mest olarak o içki sunan velînin meyhânesine, yâni dergâhına koşmaları bundandır.” Bkz. 
Rifâî, s. 5.

638	 Sühreverdî, Avârifu’l-Maârif, s. 627-628.
639	 Hücvîrî, s. 542-543.
640	 Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, (thk. Abdülkerîm el-Atâ), s. 148 vd. [(çev. S. Uludağ), s. 166.] 

Ayrıca, “zevk” ve “şirb” kavramı için bkz. Ebû Nasr Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‘, s. 317-318. [ (çev. 
H. Kâmil Yılmaz), s. 436]; İbnü’l-Fârız Tâiyye’de “zevk” kelimesini 423. beyitte, “şirb” kelimesini 
ise 2 ve 761. beyitlerde kullanır.

641	 Kuşeyrî, s. 148 [ s. 166.]
642	 Hayâtı ve görüşleri için bkz. Süleyman Ateş, “Cüneyd-i Bağdâdî”, DİA, VIII, s. 120-121; Süleyman 

Ateş, Cüneyd-i Bağdâdî: Hayâtı Eserleri ve Mektupları, İstanbul 1970.
643	 İsmâil Hakkı Bursevî’nin ilgili kavramları özetleyen anlatımıyla: “Sahv diye, akvây-ı vârid ile 

ba’de’l-gayba ihsâsa rücû’a derler. Ve sekr, vârid-i kavî sebebiyle gaybetten ibârettir. Ve mahv, ev-
sâf-ı âdeti ref’den ibârettir. Ba‘zılar dedi ki, illeti izâleden ibârettir. Ve ba‘zıları dahi dedi ki, mahv 
şol şeydir ki Hak onu setr eyleye.” Bkz. Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil, s. 695.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 138 |

sahvdır.”644 İbnü’l Arabî, “sûfîlerin sekr hâlinin tanımına “güçlü vâridi” dâhil 
ettikleri gibi sahvın da, güçlü bir vârid ile gerçekleştiğini belirttiklerini” aktarır.645

Nâblusî, ebrâr ve mukarrabînin içtiği şarâbı tasvîr ederken, “mukarrebler 
Hazerâtü’l-Gaybi’l-Hak’dan tesnîm içer; ebrârın şarâbı ise karışıktır”. Allah 
Teâlâ: “Ebrâr, kâfûr katılmış bir kadehten içerler” (el-İnsân, 76/5) buyurur. 
Mukarreblerin şarâbı olan “tesnîm”de karışım bulunmamaktadır. Ebrâr, 
tesnîm şarâbını saf olarak içemezler.646 Aşk şarâbını tadan sûfiler, sekr ve sahv 
kavramlarıyla bulundukları hâli şiir ile ifâde etmeye çalışmışlardır. İlâhî cemâli 
temâşa hâlindeki sekri anlatmak için şu beyitlerin okunduğu belirtilir: 

فصوحك نم فلظي هو اولصل كله    ركسوك نم حلظي يحيب لك الشبرا

“Hitâbımı dinlerken sahv hâlinde olman vuslatın ta kendisidir. Beni temâşâ 
ederken sekr hâline geçmen, sana (aşk) şarâbını mübah kılmakta.”647

Hakîkî Mâşûk’u tamâmen müennes kelimelerle tâzim eden İbnü’l-Fârız, 
kasîdenin ilk 6 beyitinde, “hakîkat şarâbı” ndan bahsetmektedir. Şarap, ilâhî 
mânâlardan kinâyedir.648 Nâblusî, kâse, kadeh, şarap, hân, sâkî, rakîb gibi “ilâhî 
aşk”ın sembollerinin yer aldığı beyitleri, âyet ve hadîsler bağlamında açıklar. 
İlk altı beyite göre, hakîkat şarabının sâkîsi Hak Teâlâ’dır. Şarap ise tecellî-i 
Rabbânîdir. 

ي مُحَ�َيََّا مََنْْ عََِنِ الحُسُِْْنِ جََلََِّتِ وَكَََأِْْسِ يَََّا الُحُبِِّ� رَاَحََةُُ مُُقْْلََتِيي سََقََتْْنِيي حُمَ�

“Gözümün eli (=yanak)649 aşkın alevli şarâbını içirdi; Kâsem ise güzellikleri 
aşan O’nun yüzüydü” (Tâiyye; 1)

 fiilinin fâili olsa da, ilâhî  سََقَتَْنِِْي ifâdesi her ne kadar [gözümün eli] رََاحََةُُ مُُقْْلَتَِِي
muhabbet şarâbının sâkîsi, Hak Teâlâ’dır: قسواهم رمهب رشابا طوهرا  “Rableri onlara 
tertemiz bir içecek içirecektir.” (el-İnsan: 76/21) Nâblusî, “sâkinin eli Hak’dır” 
diyerek bunu kurbu’n-nevâfil hadîsi ile bunu îzah eder.650 “Kullarımı bana 
en çok yaklaştıran şey, kendilerine farz kıldığım ve sevdiğim amelleri yerine 

644	 Hücvîrî, age., s. 297.
645	 el-Fütûhâtü’l- Mekkiyye, IV, s. 262 [ IX, s. 378.]
646	 Vr. 153b; 227a; Ayrıca bkz. Serrâc, Lüma‘, s. 76-77 [(çev. H. Kâmil Yılmaz), 2012, s. 88.].
647	 Kuşeyrî, s. 148 [ s. 165.]
648	 Vr. 203a; İlâhî aşk şarabı, âb-ı hayâta benzetilir. Bu şekilde şarapta bulunan kırmızılık (= ateş: aşk, 

harâret, iştiyak) ile sıvı oluş (= su: sükûn, teskin, vuslat) arasındaki tezâda işâret edilir. Bkz. Âmil 
Çelebioğlu, “Âb-ı Hayât”, DİA, I, s. 3. 

649	 Gözyaşların yanaklardan süzülmesi sebebiyle yanak, gözün eli [ َرََاحََةُُ امُُلقْْلَة] şeklinde teşbih edilmiş-
tir. 

650	 Vr. 95a; “Hakîkatte aşk, âşık, mâşuk O’dur ve hattâ mey-i aşkı âşıklara, Leylâlara ve Mecnûnlara 
sunan sâkî de O’dur.” Niyâzî-i Mısrî bu duruma işâreten şöyle buyurmuşlardır:

	 Kendi sunar dolu peymâneler âşıklara



| 139 |

Zeliha Öner

getirmeleridir. Kulum bana, ben kendisini sevinceye kadar nâfile ibâdetlerle 
yaklaşmaya devâm eder. Ben onu sevince, artık onun kendisiyle duyması, 
görmesi, tutması ve yürümesi olurum”651 Sâlikin eriştiği mertebede Rab, onun 
tutması olur ve ilâhî aşk şarâbını sâlike içirir. 

Nâblusî, “güzellikleri aşan” ifâdesini iki kavramla açıklar: Hüsn ve 
Cemâl. Cemâl’in cevher, hüsnün ise araz olduğunu belirtir,  ٍٍشََيْْء كُُّلَّ  أَحَْْسََنََ   اذِِّلَّي 
 Yarattığı her şeyi en güzel şekilde yaratan” (es-Secde: 32/7) âyetini delîl “ خََلَقََهَُُ
göstererek âlemdeki bütün güzellikleri “Cemâl”den bir eser bir iz olan, “hüsn” 
kavramı ile ilişkilendirir. Cemâl, vech-i ilâhîdir. هاللَّه وََجْْه  فَثََّمَّ  تُوََُوّلُّا   Nereye“ فَأََيَْْنَمَََا 
yönelseniz, Allah’ın vechi oradadır” (el-Bakara: 2/115), وََجْْهََه إِِالَّا  هََالِِكٌٌ  شََيْْءٍٍ     كُُّلُّ 
“O’nun vechi dışında her şey fânîdir” (el-Kasas: 28/88) âyetlerindeki “vech”, 
Zât’dır.652 Allah Teâlâ şöyle buyurmuştur: “Onun üzerindeki her şey fânîdir, 
sâdece Celâl ve ikram sâhibi Rabbinin vechi bâkîdir.” (er-Rahmân:55/ 26) 
Beyzâvî şöyle demektedir: “Rabbinin vechi, yâni O’nun zâtı bâkîdir. Mevcutların 
vecihleri tahlîl edilse ve incelense, Allah’ın vechi, yâni O’nun cihetini tâkip eden 
vecih dışında bütün mevcûtların fânî oldukları görülürdü.”653 Sahîh-i Buhârî’de 
Hz. Peygamber’den şöyle bir hadîs rivâyet edilir: “Arabın söylediği sözlerin 
en doğrusu şâir Lebîd654’in şu mısrâıdır: Dikkat ediniz, Allah’ın dışındaki her 
şey bâtıldır.”655 Nâbusî “el-Vücûd” kavramını açıklarken sıklıkla Lebîd’in bu 
beyitine atıfta bulunur.

Tâiyye beyitleri zaman zaman birbirini şerhetmektedir. “Cemâl” ve “hüsn” 
arasındaki bağı, sarih bir şekilde göstermesi bakımından 242. beyit buna misaldir:

مُُعََارٌٌ لََهُُ أََوْْ حُُسْْنُُ كُُلِِّ� مََيِلِحََِةِ اَ اَلِهَ� فََكُُلُُّ مََيِلِحٍٍ حُُسْْنُُهُُ ِمِنْْ جَمَ�

“Her güzelin güzelliği, O’nun Cemâl’inden ödünç alınmadır; beşerî 
letâfetlerin hepsi güzeldir”  (242. b)

	 Bir kez elinden nûş eden olur ebed mestânesi. 
	 Bkz. Pir Muhammed Nûr Arabî Hazretleri, Mısrî Niyâzî Dîvânı ve Şerhi, Ankara, 1974, .s. 291.
651	 İbn Arabî, Nurlar Hazînesi, s. 158-160;  Buhârî, “Rekāik”, 38.
652	 Zâhiriyye, vr. 95a-b.
653	 Abdülganî en-Nâblusî, el-Vücûdü’l-Hak, s.99 [Gerçek Varlık, (çev. Ekrem Demirli), s. 120. ]
654	 Ebû Akīl Lebîd b. Rebîa b. Mâlik b. Ca‘fer el-Âmirî el-Ca‘ferî (ö. 40 veya 41/660 veya 661), Câhi-

liye devrinde de yaşamış olan (muhadram) muallaka sâhibi şâir için İbn Sa‘d, İbn Kuteybe ve İbn 
Hallikân gibi müellifler Lebîd’in müslüman olduktan sonra şiir nazmetmediği kaydedilse de Hz. 
Peygamber, Lebîd’in, “İyi biliniz ki Allah’tan başka her şey bâtıldır, her nîmet de şüphesiz zevâle 
mahkûmdur” beytini takdir ederek, “Hiçbir şâirin ağzından bundan daha doğru bir söz çıkmadı” de-
miştir. Bkz. Süleyman Tülücü, “Lebîd b. Rebîa”, DİA, XXVII, s. 121-122; Abdurrahman Özdemir, 
Eski Arap Şiirinin Zirve İsimlerinden Biri: Lebîd b. Rabia el-Âmirî ve Dîvânı, Ankara: Araştırma 
yay., 2007.

655	 Vr. 95b, 157a, 171a, 275b, 280b, 284a; Buhârî, Menâkıbu’l-esrâr, 26; Hücvîrî, s. 550. 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 140 |

Cemâl ve hüsne dâir îzahları 241-253. beyitlerde misallerle açıklayan İbnü’l-
Fârız, dünyâdaki güzelliklerin Hak Teâlâ’nın cemâlinden ödünç alındığını ve 
her ödünç şeyin mutlaka ödünç alandan ödünç verene geri döneceğini belirtir.656 
“Cemâl”, aklî ve hissî sûretlerin tamâmından mücerred, gaybden kâinâtın 
sûretlerinde tecellîlerle zuhûr eden “el-Vücûdü’l-Hak”tan kinâyedir.657 Ekâbir-i 
evliyâ “cemâl”i iki kısımda anlatmışlardır: 1- Cemâl-i mutlak; 2- Cemâl-i 
mukayyed. Cemâl-i mutlak “min haysü hiye hiye” olması îtibâriyle vahdet-i 
zâtîdir. Mutlak cemâli ârif, fenâ-fi’llah ve bekā-bi’llâh hâlinde müşâhede eder. 
Cemâl-i mukayyed ise, “Hakîkî Mâşûk”un mazhâr ve tecellîlerle eşyâ aynasında, 
nûrların müşâhede edilmesidir.658 İbnü’l-Fârız, “fe” kāfiyeli kasîdesinde hüsnün 
tavsîfiyle cemâlin evsâfının hâsıl olamayacağını beyân buyurur:

ْ يُوُصََفِِ يَـفَْْنَىى الزََّمََانُُ وََفِيِهِِ مََا لَمْ� ُسِْْنِهِِ يِفِِصِهِِ بِحُ� وََعََلََى تَـفَََنُُِّنِ وََا

“Onun hüsnünü vasfedenler ne derece izhâr-ı fünûn ederlerse etsinler, zaman 
tükenir, yine evsâf-ı cemâlini hakkıyla edâ edememiş olurlar.” (Fâiyye, 43.b)659

Tâiyye’nin ilk beyitleri, ilâhî aşk şarâbı ve bunun te’sîrinde bulunan sâlikin 
hallerini tasvîr etmesi bakımından dikkat çekicidir.

َ نََشْْوََتِيي �لِيَو اَئِِلِِهََا لَاَ ِمِنْْ شَمُ� �شَمَ ي وََِمِنْْ لحَدَََقِِ اسْْتَـغَْْنَـيَْْتُُ عََنْْ قََدََِحِ وََبِاا
“Kadehimden yüz çevirdim, neşvem şaraptan değil onun şemâilinden, esmâ 

ve sıfâtındandır.” (3.b) 

بِهِمِْْ� تَمَّ�َ لِيي كََتِْْمِي الهَوَََى مََعََ شُُهْْرََتِيي فََِفِي حََانِِ سُُكْْرِيِ حََانََ شُُكْْرِيِ تِْفِِلِـيََْةٍٍ
“Hânda sarhoş olduğum vakit şükrettim; Şükrüm, birlikte sarhoş olduğum 

fetâdan şühûdumu gizlememem sebebiyledir” (4.b) 

Kâse, şarapla dolu kadehtir. “Kadehlerden yüz çevirdim” ifâdesi ile nefsânî 
olan her şeyden uzaklaşma beyân edilmektedir. Nâblusî, gözün en siyah kısmı olan 
gözbebeği anlamına gelen el-hadak [ َِِاحََلدَق] kelimesinin kâinattaki kötülüklerden 
kinâye olduğunu belirtir. “Hân” (meyhâne) ise ilâhî zikr meclisinden kinâyedir. 
Nâblusî, “han”da bulunan fütüvvet660 sâhibi kimselerin ise meşâyıh-ı ârifîn (ârif 

656	 Vr. 146a-149a.
657	 Zâhiriyye, vr. 105b.
658	 Mustafa Râsim Efendi, Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil,  (haz. İhsan Kara), (2. Baskı), İstanbul: İnsan, 

2013, s. 372.
659	 Dîvân, (thk. G. Scattolin), s. 180; Bedreddin el-Bûrini ve Abdulganî en-Nâblusî, Şerhu Dîvâni 

İbnil-Fârız, cem: Ruşeyd b. Gālib, Beyrut: Darul-kutubil-ilmiyye, 2003, I, 307. Tercüme, son dö-
nem sûfilerinden Ali Salâhaddin Yiğitoğlu’na (1877-1939) âittir. Bk. el-Menhelul-fâiz fi tercemeti 
Dîvânı İbnil-Fârız, Millî Kütüphâne, Adnan Ötuken İl Halk Ktp., no: 1088, s. 177.

660	 “Aslında fetâdandır. Şâb ve doru ma’nâsınadır ki Türkîde tâze yiğit demektir. Velâkin şâbda fütüvvet 



| 141 |

Zeliha Öner

şeyhler) olduğunu ifâde eder.661 Nâblusî’ye göre şükür, sabır, tevekkül ve zühd, 
“kalbî” amellerdendir.662 Nâblusî’nin “güzel senâ (övme) etmek” 663 şeklinde 
açıkladığı şükrün üç mânâsı bulunur: Nîmeti bilmek; nîmeti kabûl etmek; nîmeti 
övmek.664 Nâblusî beyitlerde yer alan “şükür” kavramını zühd, takva, verâ‘, sabır 
ve rızâ gibi kavramlarla irtibatlandırarak kendisinden önceki metinlerinde geçen 
vurgulara, kendi anlatımı içerisinde yer vermiştir. İbnü’l-Fârız, “kadehlerden yüz 
çevirdim” ifâdesi ile sülûkün başlangıcı olan “tevbe”ye işâret etmiş olmalıdır.

İbnü’l-Fârız’ın “birlikte sarhoş olduklarımdan hâlimi gizledim” ifâdesini 
açıklarken Nâblusî, sekr hâlinin galebesiyle aklın bulunduğu durumu şu şekilde 
ifâde eder: “Akıl, varlığın kendisine bağlı olduğu Hakk’ın varlığını müşâhede 
edip, kendisine, mâkūl ve mahsûs bütün eşyâya dâir iddiasından vazgeçerse, 
-şâyet müşâhedede sâdık ise- kendisinden habersiz kalır. Bu durumda şer‘î 
teklîf ve yükümlülükler düşer. Çünkü bu durumda akıl karmakarışık, düşünce 
darmadağın hâle gelmiş ve söz konusu hakîkat kendisine açılmıştır. İşte bu, 
cezbe ehlinin hâlidir.” Nâblusî, İbn Arabî’nin el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’nin 44. 
Bölümünden “bâbü’l-behâlîl”den bâzı bilgiler aktararak şöyle devam eder: 
“Allah Teâla şöyle buyurmaktadır: بِِسُُكََارََى هُُم  وََمََا  سُُكََارََى  اّنَّلاسََ   İnsanların“ وََتَرَََى 
sarhoş olduklarını görürsün, onlar ise sarhoş değillerdir” (el-Hacc: 22/2) 
Allah’ın bir topluluğu vardır ki onların akılları, Hakk’ın kendilerini Kitâbından 
ve Rasûlünün lisânı üzere şerîata göre sorumlu tuttuğu amelleri işlemekten 
perdelenmiştir.”665 

ْ يَـغَْْشََنِيي فِيي بََسِْْطِهََا قَـبَْْضُُ خََشْْيََِةِ وََلَمْ� وََلََمََّا انْـقََْضََى صََحْْوِيِ تَـقَََاضََيْْتُُ وََصْْلََهََا

“Ayıklığım (=sahv) son bulduğunda, O`nunla vuslatı talep ettim, O`na karşı 
gösterdiğim cesâretimde, korkunun (=haşyet) sıkıntısı (=kabz) bile yoktu” ( 5. b)

ve şecâat olup sehâ ve kerem dahi sehâvetten olmakla fütüvveti sehâ ve keremde isti’mâl eyledirler. 
Ve sehâ şecâatten olduğu budur ki mâl candandır. Pes her kim ki bezl-i mâla şecî’ ola, bezl-i câna dahi 
şecî’ olur. Sonra erbâb-ı hakîkat fütüvveti halkı kendi nefsi üzerine îsâr ve ihtiyârda isti’mâl eylediler. 
Gerek dünyâ ile îsâr olsun ve gerek âhiret ile îsâr olsun... ” Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil, s. 859. Fütüvvet 
kavramı, XIII. yüzyıldan itibaren içtimaî, iktisadî ve siyasî yapılanmaya dönüşmüş sosyal bir tavır 
olarak müslüman kültürde yer edinmiştir. Bu tür tezahürler için bkz. Abdülaziz Muhammed, el-Fütü-
vve fi’l-mefhûmi’l-İslâmî –Dirâse fî ahlâki’l-İslâmiyye–, İskenderiyye: Dârü’l-Vefâ, 1998; Abdülba-
ki Gölpınarlı, İslâm ve Türk İllerinde Fütüvvet Teşkilâtı, İstanbul Ticaret Odası Akademik Yayınlar, 
2011. Fütüvvete dâir ilk dönem eserler için bkz. Sülemî, Kitâbü’l-Fütüvve, (nşr. Süleyman Ateş), 
Ankara 1977; Herevî’nin Kitâbü’l-fütüvve isimli eseri üzerine Sezâî Küçük tarafından “Hâce Abdul-
lah el-Ensârî el-Herevî ve Kitâbü’l-Fütüvvesi” adıyla bir yüksek lisans tezi hazırlanmış (M.Ü. SBE, 
1993), Küçük, bu tezini daha sonra makāle olarak yayınlamıştır: “Abdullah Ensârî el-Herevî’nin Ta-
savvufî Fütüvvet Risâlesi: Kitâbü’l-Fütüvve”, Sakarya Ü. İFD, 2 (2000), s. 137-166.

661	 Zâhiriyye, vr. 95b-96a.
662	 Vr. 210b.
663	 Vr. 96a.
664	 Menâzil, s. 100.
665	 Nâblusî, el-Vücûdü’l-Hak, s. 178 [s. 216-217]



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 142 |

Nâblusî, sekr ve sahv hâlini, es-sekri’z-zâtî [الذاتي -ve es-sahvü’l [اركسل 
mîsâkî [ المثيايق   gibi iki kavram ile açıklar: “es-sahvü’l-mîsâkî”, “elest [الصوح 
bezmi”nde Rabbin “بلى قاولا  ما  فمهنإ  بلى«  قاولا  مكبرب  تسل   Ben“ (el-A’râf: 7/172) ”أ 
sizin Rabbiniz değil miyim?” diye rûhları kendine şâhit tutması, onların 
da: “Evet Rabbimizsin”, demeleridir.” Bu hitapda sahv hâlinde bulunanlar, 
“belâ”(belî=evet) dedikleri vakit sahv (farkında olma) hâlinde değil, “es-sekrü’z-
zâtî” hâlindedirler. İlâhî esmâ ve Rabbânî sıfâtın yayılması [رسيان] sonrasında 
hâsıl olan “es-sekrü’z-zâtî”, “es-sahvü’l-mîsâkî”den sonradır. Nâblusî, “sahv-ı 
esmâî” ve “sahv-ı sıfâtî”den sonra “es-sahvü’d-dünyevî”yi zikretmektedir.666 
İbnü’l-Fârız’ın sıklıkla kullandığı “ifâkat”667 kelimesini aşkın başlangıcı, sekr 
hâlinden önceki veya sonraki hâl, yâni sahv anlamında kullanır.668 Kabz, sahvı; 
bast ise sekri gerektirir.669 Kuşeyrî, sekrin gaybet hâlinden daha fazla ve kuvvetli 
bir hâl olduğunu düşünür. Çünkü sekr sâhibi sekr hâlinde tam ve mükemmel bir 
mertebede olmadığı zaman bast hâlinde bulunur.670 

2. Aşk Yolunda Çekilen Acılar ve Sevginin İfâdesi (7-83. Beyit)

Nâblusî’ye göre İbnü’l-Fârız’ın Tâiyye beyitlerinde sıklıkla yer verdiği 
“muhabbet”, daha önce de belirttiğimiz gibi sûfî şâirin tarîkatıdır. Muhabbet 
yolunda ilerleyen sâlik, İbnü’l-Fârız’ın beyitlerini tâkip ederek Hakîkî Mâşûk’a 
vâsıl olabilir. Muhabbet iki yönlüdür: َُُوََيُحُِِنَوّبُّه  O onları sever, onlar“  يُحُِِهُُّبُّمْْ 
da O’nu severler” (el-Mâide: 5/54)671 Kuşeyrî, “muhabbet, sevenin sıfatları 
ile mahvolması ve mahbûbu zâtı ile ispat etmesidir” demiştir. Âşık (muhib), 
kendisine âit bütün vasıflardan ziyâde mâşukta (mahbûb) helâk olma şeklinde 
vasfedilir. Âşık, Hakk’ın zâtını ispat ve kabûl eder.672 

Zât-ı mahbûbe’ye hitap, 7. beyit ile başlamaktadır. ُُفَقَُلُْْت (Dedim ki) ile başlayan 
beyit, 83. beyite kadar devam eder. 7-83. beyitlerde Hakîkî Mâşûk’a duyulan 
özlem ve iştiyâk ifâde edilir. İbnü’l-Fârız, 7-16. beyitlerde içinde bulunduğu 
aşk ve iştiyâk hâlinden doğan acılar ve peygamberlerin yaşadığı sıkıntılardan 
bahseder. Nûh tûfânı, İbrâhim peygamberin ateşi, Yâkūb’un iştiyâkı ve 
Eyyüb’ün elemlerini, muhabbet ve aşk yolunda yaşanan acılarla mukāyese eder. 
Buna göre, enbiyânın yaşadığı sıkıntılar, sonlu olan âlemdeki maddî elemlerdir. 
“İlâhî aşk” yolundaki elemler ise, Sonsuz olana karşı duyulan aşktır. Bu sebeple 
kutsaldır ve dünyevî elemlerden daha acı vericidir.

666	 Zâhiriyye, vr. 96a.
667	 İfâkat: “Hastalıktan kalkma, sağlığına kavuşma, iyileşme.” Bkz. İlhan Ayverdi, age, II, s. 1354. 
668	 Zâhiriyye, vr. 97b.
669	 Ankaravî, Minhâc, s.461. 
670	 Kuşeyrî, 147 [s. 164.]
671	 Zâhiriyye, vr. 107a.
672	 Hücvîrî, s. 451; Kuşeyrî, 482 [s. 405-406.]



| 143 |

Zeliha Öner

اَ لِيي نََظْْرََةََ المُتَـلَََفِّ�ِتِِ أََرَاَكِِ �بِهَ هََبِيي قَـبَْْلََ يُـفُْْنِيي الُحُبُُّ نِّيِمِ�ي بَقَيََّةًً
“Aşk, benden geri kalanımı yok etmeden önce müteleffit (yüz çeviren) bakışını 

hibe kıl” (8. beyit) 

Nâblusî, sufî şâirin Hakîkî Mâşûk’u görme talebini rü’yetin şartı ile 
açıklar. Görmenin şartı, gören ve görülenin bulunmasıdır. Şâyet gören, fenâ 
makāmındaysa görülen, gören ve görme kalmaz.673 Ankaravî, sûfî şâirin görme 
talebini bu âlemdeki görmeden ziyâde, akıl ve rûhun varlığıyla birlikte istîdât 
gözüne uygun görme olabileceğini düşünür.674 Sûfî şâir, “şâyet görmekle değilse 
bile” Mûsâ peygambere Hak Teâla’nın “تراين  hitâbına (beni göremezsin) ”نل 
karşılık, “işitmeme lütufta bulun” demektedir:

أََرَاَكِِ فََِمِنْْ قَـبَِْْلِي غََِلِيْرِ�ِيََ لََذََِّتِ وََمُُنِّي�ي عََلََى سَمْ�ِْعِي ِـبِ”لََنْْ” إِنِْْ مََنَـعَِْْتِ أََنْْ

“Eğer benim seni görmemi yasaklamışsan, “len terânî” demek sûretiyle 
senin hitâbını işitmeme lütufta bulun, zîrâ benden önce “len” kelimesi, Mûsâ’ya 
lezzet verdi” (9. beyit) 

Ehl-i sünnet, mükellefiyetler âlemi olan bu dünyâda sem‘ in basardan 
(duymanın görmeden) üstün olduğunu söylemişlerdir. Ayrıca bütün şer‘î 
hükümler de sem‘ yâni işitme üzerine binâ kılınmıştır. Bütün peygamberler önce 
insanlara hitâb etmiş ve Allah’ın kelâmını teblîğ etmişlerdir. Onları dinleyip îman 
etmişler ve sonra (göze hitâb eden) mûcizeler göstermişlerdir.675 Hak Teâla’yı 
sevmemizin ilkesi, görmek değil duymaktır. Amâ cevherindeyken Hakk’ın “ol” 
sözü ile sûretler meydana gelmiştir.676 Allah Teâla şöyle buyurur: “Bizim irâde 
ettiğimiz bir şeye sözümüz “ol” demektir, o da olur” (en-Nalh: 16/40) Yâni ol 
emrin yöneldiği bir şey meydâna gelir. Her şey bu sözle yok olur ve var olur. 
Bu îtibârla ol sözü bir te’sîr meydâna getirir ve bu nedenle Arapçada söz, yara 
anlamındaki “kelem”den türetilerek kelâm diye isimlendirilmiştir.677 Görmek 
ve işitmek, her ikisi de Rab Teâlâ’nın isim tecellîsi ile mümkündür. Nâblusî’ye 
göre, Hz. Mûsâ’nın Rabbini görme talebinde bulunması “Muhammedî 
makām”da bulunduğunu; İbnü’l-Fârız’ın Hz. Mûsâ gibi Rabbini işitme lezzetini 
tatma talebinde ise “Mûsevî mîrâs makāmı”nda bulunduğunu gösterir.678 Hak 
Teâla’nın Mûsâ’ya hitâbından sonra Mûsâ peygamberin kendinden geçmesi 

673	 Zâhiriyye, vr. 97a.
674	 Ankaravî, age., s. 62.
675	 Bkz. Hücvîrî, s. 544-545.
676	 el-Fütûhâtü’l- Mekkiyye, III, s. 496 [VIII, s. 195 vd. ]
677	 el-Fütûhâtü’l- Mekkiyye, VII, s. 103 [XV, s. 188]
678	 Zâhiriyye, vr. 97a-b.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 144 |

“sekr” hâli ve ilâhî sevgide istiğraktır.679 Beyitte geçen “ifâkat” kelimesi, sahv, 
yâni aşk hâlinin başlangıcında “sekr” hâlinden önceki “ilk ifâkat” (el-ifâkatü’l-
ûlâ) anlamındadır. Eğer âşık, ifâkat hâlinde ise aşkın acı ve elemlerini yaşar; 
eğer aşkta istiğrak hâlindeyse rûhânî lezzetlerle cismânî elemler hissetmez.680 
Nâblusî, “fenâ” olmadan mârifetin olamayacağını belirtir. “Mahv” ise Vücûdü’l-
Hak’da fenâ ve istiğraktır. İstiğrâk hâlinin zevâli ise “sahv” hâlidir.681 

Şâir yaşadığı hâli tasvîr ederken; “şâyet dağlara inseydi Sînâ dağları yerle bir 
olurdu” diyerek, aşk ve muhabbetdeki elem ve acılarını ifâde eder. 

اَ قَـبَْْلََ التََجََلِِّ�ي لََدُكََُِّتِ نََيِسِا �بِهَ رُُ  بََِلجِاالِِ وَكَََانََ طُُو وََلََوْْ أََنََّ مََا بِيي بِا

“Muhabbet yolunda meşakkat, dağlara inseydi muhakkak ki o dağlarla 
birlikte Tûr-ı Sînâ tecellîden önce parça parça olurdu.” (11. beyit)

İbnü’l-Fârız, bu beyitten sonra nebîlerin yaşadığı elem ve ıztıraplardan 
bahseder. Sonsuz olan Hakîkî Mâşuk yolundaki mânevî acılar, enbiyâ 
kıssalarındaki zorluklar ve maddî unsurlar ile kıyaslanır. Misal olarak, edebî 
eserlerde teşbih ve mübâlağa sanatında gönül Tûr dağına benzetilir. Hak 
Teâlâ’nın tecellîsi de orada vukū bulmuştur. Âşıkların gönlündeki ilâhî tecellîler 
buna müsâvî olarak görülür. Yûnus Emre (ö. 720/1320 [?]), “Aşkı olmayan 
gönül, misâl-i taşa benzer” demekle buna işâret etmiş olmalıdır. 

İbnü’l-Fârız, Mûsâ peygamberden sonra Nûh peygamberin tûfânından 
bahseder ve bu büyük tûfânı, aşk tarîkinde döktüğü gözyaşına benzetir. Aşk 
tarîkindeki hallerini, Hz. İbrâhim, Hz. Yâkūb ve Hz. Eyyüb peygamberlerin 
yaşadıkları ile kıyaslamaya şöyle devam eder:

وََيْإـقََْادُُ يرَِنِاَنِِ الخَِلِيِلِ كََلََوْْعََتِيي ي كََأََدْْمُُِعِي فََطُُفَواَنُُ نُوُحٍٍ عِِنْْدََ نَـوَِْْحِ

“Nûh’un tûfânı benim feryat ve figānla ağlamamın yanında gözyaşlarım 
gibidir. İbrâhim’in ateşinin tutuşturulması benim içimin yanması gibidir.” (13.
beyit)

وَكَُُلُُّ بََلَاَ يُّأوُبََ بَـعَْْضُُ بَِلِيََّتِيي َ مََا يَـعَْْقُُبُُو بََثََّ {أََقَـلَُُّهُُ} وََحُُزْْ�نِيَ
“Yâkūb’da görülen hüzün benim hüznümden daha azdır. Eyyûb’un çektiği 

belânın tamâmı bile benim belâmın sâdece bir kısmı sayılır.” (15.beyit)

679	 Zâhiriyye, vr. 97b.
680	 Zâhiriyye, vr. 97b.
681	 Vr. 140a.



| 145 |

Zeliha Öner

Tasavvufî şiirlerde Kur’ân’da yer alan peygamber kıssalarından esinlenerek 
nazmedilen şiirlere sıklıkla rastlanır. Bu şiirler, işârî tefsîre misal olması 
bakımından da önemlidir. Nâblusî, beyit şerhlerinde Kur’ânî referanslara ve işârî 
yâni sembolik mânâlarına kısaca yer verir.682 Şiir, mecaz veya metafor ilişkisi, 
Kur’ân tefsirlerine de te’sîr etmiştir.683 

Klasik kasîdelerde şâir, kervân ile yapılan yolculukları tasvîr eder.684 İbnü’l-
Fârız, kasîdesinin 17-29. beyitlerinde kervandan ve kervancıbaşı (delîl)ndan 
bahseder. Nâblusî, “delîl” ifâdesiyle gerçek mürşid-i kâmile işâret edildiğini 
ifâde eder.685 İbnü’l-Fârız, kendini kervandan ayrılıp hayattan ümîdini kesen 
bir kimseye benzetir ve 18. beyitte şöyle der: “Bedenime zarar veren elem ve 
hastalıklardan doğan âhımı, delîl işitseydi, kāfileden kopan kimsenin çektiği ezâ 
ve cefâyı hatırlardı.”686 

20 ve 29. beyitlerde “rakîb” (muhib ve mahbûb arasındaki halveti ifsâd eden)
in bütün hallerinden hâberdâr olduğundan ve sırlarını o râkibden gizlemesinden 
bahseden İbnü’l-Fârız, aşk ve muhabbet yolunda yaşadığı acılar sonucu bedenini 
saran elem ve ıztırapları şu şekilde tasvîr eder: “elbisenin insanları örtmesi gibi 
rûhumu örtmekte ve bu hâlimi görenler, ölünün elbiseleri arasına bir rûhun 
girdiğini görmekten başka bir şey müşâhede edemezler” (39. beyit)687 diyerek 
ifâde etmektedir. Sûfî şâir 39. beyit ile “ölmeden önce ölünüz”688 mertebesi ve ُُّيُدَُبَِّ�ر 

682	 Vr. 98a-b.
683	 İslâm düşüncesinde “Kur’an’da yer alan mecâzlar”,  önemli ölçüde kabul görse de bunu, bütünüyle 

reddedenlerin sayısı oldukça fazladır. Bkz. İsmail Durmuş, “Câhiliye Şiirinde ve Kur’an’da Teş-
bih”, (doktora tezi), Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir 1988. Ayrıca İslâm 
düşüncesinde şiirin din dili ile ilişkisine dâir kuşatıcı bir değerlendirme için bkz. Zeynep Gemuh-
luoğlu, “İslam Düşüncesine Özgü Bir Poetika’dan Söz Edilebilir mi?: İlk Dönem Kelâm ve Dil 
Âlimlerinde Din Dili- Mecaz/ Şiir- Mecaz İlişkisi Üzerine Bir İnceleme”, Marmara Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2009, sayı: 36/1, s. 109-134.

684	 “Arap şiirnin en mühim tarzı olan klasik kasîdenin iç yapısı, muhtevâ plânı, eski şâirin meşgul 
olduğu ana mevzularla sıkı sıkıya bağlı bulunup üç merhalelidir: Şiire, terkedilmiş bir konak yeri-
nin tasvîriyle başlayan şâir, birinci kısımda ayrılık ve hâtıra terimleriyle sevgilisinden ve aşkından 
bahseder. Nesîb denen bu kısım muhtemelen daha önceleri müstakil olarak nazmedilen hazin aşk 
neşîdelerinden alınmıştır. İkinci kısım, çölde geçen uzun, yorucu ve tehlikeli bir yolculuğun, bu es-
nâda şâirin bindiği devenin, rastladığı bir çöl hayvanının tasvîrini, nihâyet üçüncü kısım, kasîdeye 
hüviyetini veren asıl mevzûyu (meth, fahr vs.) ihtivâ eder.” Bkz. Nihad M. Çetin, Eski Arap Şiiri,  
İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, 1973, s. 72.

685	 Vr. 97b.
686	 Bkz. Ankaravî, age., s. 69. 
687	 Zâhiriyye, vr. 102a; Ankaravî, age., s. 79.
688	 Sülûkün gāyesi, sâlik ile gayb âlemi arasında bulunan perdelerin ilâhî keşiflerle kaldırılmasıdır. 

Mevt-i tabîi ile kalkan perdeler, mutasavvıflara göre “ölmeden önce ölmek” sûretiyle de mümkün-
dür. Bu yoldan perdenin açılmasına “keşf”, bu mertebeye erip gaybın esrârına vâkıf olana “mükâ-
şif” (ehl-i keşf, ehl-i mükâşefe) denir.” Bu ise “sülûk” iledir. Bkz. Azmi Bilgin, “Osmanlı Şiirinde 
“Ölmeden Önce Ölme” Temi”, Kubbealtı Akademi Mecmuası, sy. 142, yıl 36/2, İstanbul 2007, s. 
42-53; Esat Korkmaz, “Eren-Evliyâ Felsefesinde Ölmeden Evvel Ölmek ya da Yaşarken Diril-
mek”, 1. Uluslararası Türk Dünyâsı Eren ve Evliyâları Kongresi Bildirileri, (13-19 Ağustos 1998), 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 146 |

 Her işi tedbîr eder” (es-Secde: 32/5) âyeti mûcibince “mevt-i ihtiyârî” ile“  الأَمَْْرََ 
sâlikin, tedbîr eden nefsinde fenâ bulması gerektiğini belirtir.689 Muhyiddin İbn 
Arabî (ö. 1240), “mevt-i ihtiyârî” konusunu eserlerinin birçok yerinde ele almış, 
genel olarak ölümü irâdî (=ihtiyârî) ve ıztırârî olmak üzere ikiye ayırmıştır. İrâdî 
ölüm, Hak yolunda sülûk edenlerin, çok sıkı bir riyâzet ve mücâhede ile nefsânî 
sıfatlarını imhâ etmeleri için başvurdukları, isteğe bağlı ölümdür. “Ölmeden 
önce ölün” sözünden anlaşılması gereken de bu tür bir ölümdür. Mevt-i ihtiyârî 
ile sâlikin nazarında ne kendi vücûdu ne de âlemdeki kesretin vücûdu kalmaz. 
Nereye baksa bir olan Hak Teâla’nın ef‘âl (fiiller) ve sıfât tecellîlerini görür. 
Sülûkün nihâyetinde, irâdî ölüm zevkini tadarak bâkî olanın varlığında kendisini 
ifnâ etmiş olan sâlik, fenâdan sonra bekā bulur.690 Sûfîler için ölüm, tecellî ve 
mükâşefeden örtülü olmaktır.691

Nâblusî, mevt-i ihtiyâriden bahsederken vücûd ve adem hakkında îzahlarda 
bulunur. Bu îzahlar ile İbn Arabî mektebinin bu husustaki görüşlerini tekrâr 
eder. İbnü’l-Fârız’ın “rûhum bedenimden öncedir” ifâdesini Nâblusî şu hadîs 
ile açıklar: عام فلأبى  الاجساد   بقل  الأرواح  خلق  الله   Allah, ruhları cesetlerden iki“ ان 
bin yıl önce yarattı.” Nâblusî, cesedlerin oluş ve yok oluşlarının belli bir sürece 
tâbi olduğunu belirterek; mevt-i ihtiyârî ile rûhun bulunduğu hâl üzere, yâni 
cesetlerden önce var olduğu hâle dönmesi olarak aktarır.692 

بََِّحِِةِ وََيَـقَْْبُُحُُ غََيْـرُُْ العََجِْْزِ عِِنْْدََ الَأَ وََيَحْ�ْسُُنُُ إِِظْْهََارُُ التََّجََلُُّدِِ ِلِلْْدََِعِى

َشْْكََِتِ َعََايِدِ �لَأَ وََلََوْْ أََشْْكُُ مََا بِيي ِلِلْأَ� نَـعَُُنِيي شََكْْوََايََ حُُسْْنُُ تََصََبُّرِيِ� وََيَمْ�

“Düşmana tahammülün izhârı makbûl iken, dostların nezdinde aczden 
başkası çirkindir.” (43. b.) 

“Güzel sabrım beni şikâyet etmekten alıkoydu. Düşmanlarıma şikâyet 
etseydim onlar, bu şikâyetlerimi giderirlerdi.” ( 44. b.) 

Bu beyitlerle İbnü’l-Fârız, Hakîkî Mâşûk’a duyduğu sevgi ve iştiyak sebebiyle 
yaşadığı elem ve ıztırapları aktarmasının şikâyet veya sabırsızlık sebebiyle 
değil ferahlamak için olduğunu ifâde eder.693 Sabır, nefsin sabırsızlığına rağmen 
şikâyet etmekten alıkoymaktır. Muhabbet yolunun en güç olan mertebesi ve 
avamın en zor menzilidir. Sabrın üç mertebesi şu âyete istinâden aktarılır: “ Ey 

Ankara, 1998, s. 333-356; Süleyman Uludağ, “Keşf”, DİA, XXV, s. 315-317.
689	 Bkz. Zâhiriyye, vr., 102a.
690	 Ahmed Avni Konuk, Fususu’l-hikem Tercümesi ve Şerhi, II, s. 35.
691	 Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâti’l-fünûn, II, s. 1669.
692	 Bkz. Zâhiriyye, vr., 102b.
693	 Bkz. Zâhiriyye, vr., 102b.



| 147 |

Zeliha Öner

îmân edenler! Sabredin, sebat gösterin, hazırlıklı ve uyanık olun” (Âl-i İmrân: 
3/200)694 

Sûfî şâir 49. beyitte elem ve ıztırapların nîmet olduğunu asıl ıztırâbın, ıztırâbı 
verenden gāfil olmak olduğunu belirtir. Nâblusî ise ilâhî muhabbet ve Rabbânî 
aşk makāmında, nefsânî fenâ ve rûhânî bekānın gerekliliğini ifâde ederek, aşk ve 
muhabbet sebebiyle karşılaşılan belâlardan lezzet almak, yâni Hakîkî Mâşuk’dan 
gelen her şeyi nîmet saymak gerektiğini ifâde etmektir. َوََنَبَْْلُكُُومْْ بِِارِّّشَّل�ّ وََالْْخََيْْرِِ فِِتْنَْةًًَ وََإِِلَيَْْنَا 
 Bir imtihan olarak sizi şerle de hayırla da deneriz ve dönüşünüz mutlaka“ تُرُْْجََعُنََو
bizedir.” (el-Enbiyâ: 21/35) âyetinin ise zikredilenlerin tamâmını özetlediğini 
ifâde eder.695 Ebû Yâkûb Sûsî’nin “Hakîkî muhabbet, kulun Allah’tan gelen 
haz ve nîmeti düşünmemesi ve ona olan ihtiyaçlarını unutmasıdır” şeklindeki 
ifâdeleri bu mânâdadır. Nitekim, Hallâc- Mansur, “Hakîkî muhabbet kendi 
vasıflarını söküp atmak sûretiyle sevgiliyle berâber bulunmaktır” demiştir.696

İbnü’l-Fârız, aşk ve muhabbet yolundan gāfil kimseler için, vâşî (koğucu) ve 
lâhî (kötüleyici) ifâdelerine yer verir. Nâblusî kelimelerinin lügatteki mânâlarına 
yer verir ancak bu kimseler ile kasdedilen kimselere 390 ve 391. beyitlerde yer 
verir.697 Bu beyitlerde İbnü’l-Fârız, “vâşî” ve “lâhî” ile, iki düşmandan bahseder. 
“Kınayıcı ve gammazlayıcılar” olarak ifâde ettiği bu iki gürûh hakkında daha 
önce nefyedici ifâdeler kullanırken, daha sonra “Mâşuk”a olan muhabbetinden 
hâsıl olan bu iki kimseyi kendisine dost gibi görmeye başladığını ifâde eder: 

ي وََغََارََ فََلَاَمََنِيي َ اللَاَِّحِ أََحََبََّ�نِيَ َ الوََاشِِي فََجََارََ ِبِرِقْـبََْتِيي وََهََامََ �بِيَ
“Beni kötüleyen kimse (el-lâhî) beni sevdi, kıskandı ve kınadı; Beni 

gammazlayan (el-vâşî) O’nu kıskandığı için rakip gördü ve eziyet etti” (390. b)

لٌٌِصِ حََيْْثُُ رُُِّبِهََا ذَََا حََا فََشُُكْْرِيِ لِهَ� رُُا عِْْنِمََتِيي لٌٌِصِ والكُُلُُّ آثَا ذََِلِا وا

“Bende hâsıl olan ihsân sebebiyle bu kötüleyiciye (el-lâhi) şükrettim, bu 
gammazcı (el-vâşî) beni ihlâsla vâsıl eyledi, hepsi nîmetimin eseridir” (391. b) 

İlk kez 51. beyitte geçen “el-lâhî” ve “el-vâşî” kavramları hakkında Nâblusî, 
bu beyitleri şerhederken tanımlama yapar. Buna göre, “el-vâşî” ilmiyle amel 
eden muhlis bir âlimdir. Ancak, Rablerinin ve nefslerinin mârifetinden gāfil, 
rüsûm âlimlerindendir. Nâblusî “el-lâhî ise benim için, gaflet günlerinde 
câhillerin yol arkadaşıdır” demekte ve bu iki gürûhun ikiliğe inandıklarını, 

694	 Menâzil, s. 98.
695	 Vr. 103b-104a.
696	 Kuşeyrî, er- Risâle, s. 485 [ s. 408-409.]
697	 Vr. 104a.  



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 148 |

gerçek tevhîd [اديحوتل ايقيقحل] ile tahakkuk etmeyen gizli şirkle kāim olduklarını 
belirtir. Nâblusî rüsûm ehli olarak tanımladıkdan sonra “bu iki kısmın hakîkatleri 
bizim hakîkatimizden başkadır ancak hakîkat tektir” demektedir.698 Ankaravî, 
bu iki gürûh için bu beyitte “kınayıcı” ve “gammaz” demekle yetinir. 51. beyit 
şerhinde bu iki gürûh için üç farklı ihtimalden bahseder699 Buna göre, “lâhî”den 
murâdın şeytan, “vâşî”den murâdın ise melekler olduğunu belirtir. Bir diğer 
ihtimal, “lâhî”nin nefsi emmâre, “vâşî”nin nefs-i levvâme olabileceğine işâret 
eder. Son olarak “lâhî” ve “vâşî”den murâdın, kötüleyici zâhir ulemâsı ve temiz 
olmayan fakihler olabileceğini düşünür ve bu üç duruma göre açıklamalar yapar.700 
Fergānî ise bu iki kelimeyi sâdece dil bakımından açıklar. “Lâhî” kelimesinin 
aslının “lahut”[وحلت]tan geldiğini ve “ayıplama, kınama” mânâsında olduğunu 
belirtir. “Vâşî”, veşît (kötülemek çekiştirmek) masdarından gelir. Nemmâm 
(dedikoducu), vâşî olarak isimlendirilir. Mecâz olarak, dalâlette bulunan nefis 
için de kullanılır.701

59-61. beyitler aşk ve sevgi yolunda râhatın olmadığını te’kîd etmektedir.702 
Herkes bilmelidir ki, muhabbet ve aşka yönelip de sıkıntı ve belâ görmemek 
mümkün değildir. Râhatlık isteyen ve maddî hayâtın zevkleri peşinde olan 
kimsenin muhabbet ile ülfet etmesi imkânsızdır.703 Nitekim “muhabbetin evveli 
hetl (aldatma) [تخل], sonu katldir”704 denilmek sûretiyle, aşk yolunun çetin bir 
yol olduğu ifâde edilmiştir.

لمَاكَََاِرِهِِ حُُفََِّتِ وََجََنََّةُُ عََدْْنٍٍ بِا قٍٍِ وََأَيَْْنََ الصََّفََا هََيْـهََْاتََ ِمِنْْ عََيْْشِِ عََاشِ

“Sefâ (zevk ve eğlence) nerede (ne mümkün)? O,(zevk ve eğlence) âşıkların 
hayâtından çok uzaktır. Zîrâ Adn cenneti, hoşa gitmeyen şeylerle kuşatılmıştır.” 
( 61.b) 

Nâblusî, beyitte telmihte bulunulan hadîsi nakleder: “َّحُُتِِّفَّ الْْجََةُّنَُّ بِِالْْمََكََارِِهِِ ، وََحُُتِِّف 
 Cehennem, nefse hoş gelen şeylerle kuşatılmış; cennet ise, nefsin“  اّنَّلارُُ بِِاّشَّلهََوََاتِِ
istemediği şeylerle çepeçevre sarılmıştır.”705 Buna göre cennet, “Hakîkî Mâşuk” 
ile teşbih edilmiştir.706 Arifler indinde cennet ikidir: Biri cennet-i muacceledir ki 

698	 Vr. 191b.
699	 Ankaravî, s. 87, 289; 291.
700	 Ankaravî, age., s. 87-89. 
701	 Fergānî, age, I, s. 205.
702	 Bkz. 105b-106a.
703	 Ankaravî, age., s. 93.
704	 Kuşeyrî, er- Risâle, s. 485 [ s. 409.]
705	 Buhârî, Rikāk 28; Müslim, Cennet 1. Ayrıca bk. Ebû Dâvûd, Sünnet 22; Tirmizî, Cennet 21; Nesâî, 

Eymân 3.
706	 Vr. 106a.



| 149 |

Zeliha Öner

cennet-i kalbdir. Esmâ, sıfât ve zât tecellileri müştemildir. Mukarreblerin cenneti 
budur. Diğeri ise, cennet-i müecceledir. Cennet-i hissiyedir, zevk ve rahatlık ile 
müştemildir. Ebrârın cennetidir. Mukarrebler rü’yet-i ilâhî ile istihkâk olurken, 
ebrâr böyle değildir. Çünkü mukarrebler tezkiye-i nefs hasebiyle dünyâda 
perdesiz olmuşlardır. Ebrâr ise, dünyâdan mahcûb gittiği için rü’yet hâsıl olmaz. 
Nitekim, hadîste “Cennet ehlinden bir gurup insân vardır ki, Rab onlardan 
gizlenmez”.707 

Muhammedî şerîatın zâhiri, muâmelât, hüküm ve ibâdetler iken; bâtını ise 
zühd, takvâ, vera‘, tevekkül, sabır, şükürdür. Dünyâ sevgisi, şehvet, hırs, tûl-ı 
emel gibi zemmedilen ahlâkın terkidir.708 Nâblusî, Muhammedî şerîatın zâhirine 
ve bâtınına tâbi olmasını tavsiye ettiği sâlikin, zühd, takvâ, vera‘, tevekkül, 
sabır, şükür gibi mertebeleri de tahakkuk etmesini ve zemmedilen fiillerin terki 
ile terakkînin mümkün olabileceğini ifâde etmektedir. Sûfî şâir, Hakîkî Mâşûk 
dışında kalbine doğacak düşünceler ile kendini “aşk dîni”nden uzaklaşmış 
göreceğini şu şekilde belirtir:

عََلََى خََاِطِرِيِ سََهْْوًًا قََضََيْْتُُ ِبِرِدََِّتِيي وََِسِاكِِ إِِرَاَدََةٌٌ وََلََوْْ خََطََرََتْْ لِيي فِيي 

“Eğer gönlüme hatâ ile senden başkası gelecek olsa, kendimi dinden dönmüş 
sayarım.” (65.b)

Sûfî şâir, 67-76. beyitlerde, sevgisinde sâdık olduğuna dâir ahd eder. Nâblusî, 
İbn Arabî’nin et-Tecelliyâtü’l-İlâhiyye kitabından iktibasla, resûl, şeyh, vâris ve 
sultanlara karşı sözleşmenin “akit” olacağını belirtir. Rasûlün mâsûm, şeyhlerin 
ise mahfûz, korunmuş olduklarını belirtir. Ancak şeyh, şer’î hususlarda yetkin 
olmalıdır. Nâblusî, ahitleşmede sultanların hak ve bâtıl arasında mütereddid 
olmaları durumunda ahde îtimât edilmemesi gerektiğini ifâde etmektedir.709

İbnü’l-Fârız, nûrların kaynağı olarak Hakîkî Mâşûk’u görmektedir. O’nun 
ortaya çıkmasıyla büyün “ay”ların gizlendiğini ifâde ettiği 70. beyiti şerhederken 
Nâblusî, beyitte geçen َّتَِِر اسْْتَسَََ ابُلدُُرِِو  كُُلُُّ   O’nun parlaklığı sonucu bütün“ لِِبَهَْْجََتِِهََا 
aylar (bedir) gizlenir” (70. b.) ifâdesinde “bedirler”in, evliyâ ve âriflerden kinâye 
olduğunu belirtir. el-Vücûdü’l Hakîkî’nin inkışâfıyla “bedirler” adem-i aslîye 
dönerler. ُُكُُّلُّ شََيْْءٍٍ هََالِِكٌٌ إِِالَّا وََجْْهََه “O’nun vechinden başka her şey fânîdir” (el-Kasas: 
مََعَهَُُ .(28/88 أُنُْْزِِلََ  اذِِّلَّي  ارََوّنُّل   :Onunla indirilen nûra tâbi olanlar” (el-A’râf“ وََابَّتَّعَُوُا 
7/157) ve إَِِنَّا أَنَْْزََلْْنَاَ اوَْْتَّلرََاةََ فِِيهََا هُُدًىً وََنُرٌٌو “Tevrat’ı elbette biz indirdik; onda hidâyet ve 
nûr vardır” (el-Mâide: 5/44) ve ِِرَْْض ُ نُرُُو امََّسَّلاوََاتِِ وََا�لْأَ  Allah, göklerin ve yerin“ اللَّهُ�
nûrûdur” (en-Nûr: 24/35) âyetleri doğrultusunda el-Vücûdü’l-Hak (Hakk’ın 

707	 Bursevî, Kitâbü’n-netîce, I, s. 475-476.
708	 Vr. 104b.
709	 Vr. 107b-108a.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 150 |

varlığı) güneşe benzetilir. Nasıl ki güneşten bir parça ayrılamazsa, el-Vücûdü’l-
Hak nûrundan da bir parça ayrılamaz ve o nûra birleşemez. Onun dışında her 
şey yok olucudur, fânîdir.710 Sâlik, el-Vücûdü’l-Hak ile mülâkî olduğu vakit, 
bâkî olanı tanır.

71-72 ve 73. beyit “kemâl”, “celâl” ve “cemâl”in insicâmından bahseder. 
“Kemâl”  فكِِي [sende], “celâl” كِِنم [senden], cemâl ise  عكِِن [senden dolayı] 
edâtıyla kullanılmıştır. Bütün kevnî taayyün, cemâl ve celâlin mazharıdır. Kemâl 
ise cemâl ve celâlin bütünüdür.711 İnsandaki cem‘iyyet melekte yoktur. Mazhâr-ı 
cemâl melek gibi iken; ve yalnız mazhâr-ı celâl olan şeytân gibidir. Cemâl ve 
celâli cem‘ eden ise ehl-i kemâldir.712

İbnü’l-Fârız’ın “melâmet makāmı”na işâret ettiği 80. beyitte Nâblusî, aşk 
dîni [اوهلى  mensuplarını şu şekilde tanımlar: “Sevgili’den gelen belâlara [دين 
sabreden, sırları gizlemek için selâmet üzere melâmeti seçen bu kimselerdir. 
Onlar bâtında âlemi ayakta tutan evtâd ve kutuplardır.” İbn Arabî’inin el-
Fütûhâtü’l-Mekkiyye’deki “melâmiyye” tanımını ise doğrudan aktarır: “Hak 
Teâla melâmetiyye’ye bin iki yüz kuvvet vermiştir. Eğer bir kuvvetini bu âleme 
musallat eylese bütün âlem yok olurdu. Halktan kendisini gizlemeye kādir 
olması da o kuvvetlerdendir.” Nâblusî, zâhirde halk bâtında ise Hak ile berâber 
olan melâmîleri iki kısma ayırır: Birinci kısım bâtınlarını muhâfaza ettikleri gibi 
zâhirlerini de muhâfaza edenler; ikinci kısım ise zâhirî tamâmiyle terkedenlerdir. 
Sûrette dalâlet ve fesâd ehli gibi görünerek hallerini gizlerler.713 

Kemâl sâhibi ârif bütün esmâ ve sıfâtın sırrını, kahır olsun lütuf olsun, 
cemâl olsun, celâl olsun hepsine şâmil olduğı için, “hepsi Allah katındandır” 
misdâkınca Sevgili’nin yaptığı her şey sevimlidir” diyerek, her şeyi “güzel” 
görürler. Çünkü Hak’tan sâdır olan her şey tevhîd ehli için imtihan sebebidir.714 
Eğer muhabbetinde sâdık ise seven, eziyetleri nîmet gibi sevmeli, azaplara rızâ 
göstermelidir. Bâyezîd-i Bistâmî’nin dediği gibi “Ben senin mükâfâtını değil 
cezâlandırmanı severim. Rabbimden bana hâsıl olan her şey lezzetli şeyler 
gibidir”715 Rızâ, havâs ehlinin yollarının başlangıcı, avâm için ise yolların en 

710	 Vr. 108a-b.
711	 Vr. 108b.
712	 Kitâbü’n-Netîce, II, s. 153.
713	 Zâhiriyye, vr. 110b-111a.
714	 Ankaravî, age., s. 109.
715	 Zâhiriyye,  vr. 111a-b.



| 151 |

Zeliha Öner

meşakkatlisidir.716 Hattâ makāmların nihâyeti sayılmıştır.717 “Rızâ” mezhebi 
sâhibi Hâris el Muhâsibî’dir. Hücvîrî, “rızâ”nın makām değil haller cümlesinden 
olduğunu aktarır.718

يِْحِـرََْتِيي ْ تََكُُنْْ فِِكِيِ  فَـوَََاحََيْـرََْتِيي لََوْْ لَمْ� وََمََا احْْتَـرَْْتُُ حََتَّىى اخْْتَـرَْْتُُ حُُبِّ�ِكِيِ مََذْْهََبًًا

“Senin sevgini mezhep olarak seçene kadar hayret etmedim, Bu hayretim, 
senin hakkında değilse eğer hayret değildir” (83.b)

Nâblusî bu beyitte “hayret”i, dehşet hâli ve sükûnetin bulunmaması olarak 
açıklar. “Senin sevgini mezhep olarak” seçmeyi İbn Arabî’nin Tercümânü’l-
Eşvâk’da zikrettiği “sevgi mezhebi” ile açıklar.719 “Kalbim, bütün sûretleri 
kabûl eder oldu; Putların tapınağı ve râhiplerin manastırı, Ceylânların merâsı, 
hacıların kâbesi; Tevrat’ın levhaları ve Kur’ân’ın sayfaları. Hangi yöne yönelse 
sevgi kervanları, Sevgi dîninin yolundan gidiyorum, Benim dînim ve îmânım 
sevgidir.”720 

Nâblusî, tahayyürün yâni hayret etmenin artması ile murâkabeyi 
ilişkilendirir.721 İbnü’l-Fârız’ın “râ” kāfiyeli kasîdesinde (Râiyye Kasîdesi) ise 
“hayret” kavramını “aşk” ile bağlantılı olarak anlatan beyit şu şekildedir: زِِدْْنِِي 
ِ فِِكََي تَحَََيُّرََُا    Sendeki aşkımın artmasıyla, hayret etmemi ziyâdeleştir”722“ بِِفَرَْْطِِ الحُُبِّ�
Ebu’l-Abbas el-Mukaranî el-Kussad da şöyle demiştir: ‘Aşkın, insanlar 
üzerinde akıldan daha etkili bir gücü vardır.’ Çünkü akıl, insanı belli bir kayıt 
altına alır, oysaki aşk insanın hayâtını altüst eder, insanı şaşkına çevirir, hayrete 

716	 Menâzil, s. 99; Bursevî’nin ifadeleriyle: “Rızâ yâni kendi nefsinin rızâsından çıkıp Allah Teâlâ’nın 
rızâsına duhûl etmektir. Bu ise ahkâm-ı ezeliyyeyi teslîm ve tedbîrât-ı ebediyyeye tefvîzdir ki onda 
nizâ’ ve i’tirâz-ı nefsânî yoktur. Mevt-i tabîide olmadığı gibi. Ya’ni fenâ-i hissîde nüfûs mürde olup 
ahkâm-ı ilâhiyye hakkında çûn ü çerâ etmediği gibi gerektir ki fenâ-i ma’nevîde dahi bu hâl vâki’ 
olup ahkâm-ı ezeliyye hakkında cedel etme ve i’tirâz ve muhâlefet tarîkine gitme. Zîra onun aklın-
dan Hakk’ın ilmi evsa’dır. Akıl dahi hod onun atâsıdır.” Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil, s. 555.

717	 Ebû Nasr Serrâc, el-Lüma‘ fi Târihi’t-Tasavvufi’l-İslâmî, (haz. Kâmil Mustafa Hindâvî), Beyrut: 
Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye,(2.bs.), 2007, s. 51.

718	 “Hâris el Muhâsibî hâlin devamlılığını câiz görmekte ve şöyle demektedir: Muhabbet, şevk, kabz, 
bast, gibi şeylerin hepsi haldir. Şâyet haller sürekli olmasa idi ne seven seven olur, ne âşık âşık olur, 
ne müştâk ve özleyen müştâk ve özleyen olur. Bir hal, sıfat olacak şekilde kulda yerleşmedikçe, 
o kula o hâlin ismi verilmez. Bundan dolayıdır ki, Muhâsibî, “rızâ” haller cümlesindendir, diyor.” 
Bkz. Hücvîrî, age, 1982, s. 287-290.

719	 Zâhiriyye, vr. 111b.
720	 Zâhiriyye, vr. 111b; İbn Arabî’nin Tercümânü’l-Eşvâk’taki âşıkāne şiirlerini kendilerine dayanak ve 

tutanak yaparak hücûma geçen fıkıhçıları susturmak için bu eserine, 611/1214’te Zehâiru’l-A’lâk 
(Beyrût, 1312) adıyla bir şerh yazma ihtiyâcını duymuş ve maksadının ne olduğunu ortaya koy-
muştur. Bkz. İbn Arabî, Kitâbu Zehâiri’l-A’lâk. Beyrût, 1312, s. 39; Tercümânü’l-Eşvâk, Arzuların 
Tercümânı ismiyle tercüme edilmiştir. Beyit tercümesi için bkz. İbn Arabî, Arzuların Tercümânı, 
(trc. Mahmut Kanık), İstanbul: İz yay., 2006, s. 43.

721	 Vr. 99a.
722	 İbnü’l-Fârız, Dîvân, (thk. G. Scattolin), s. 225.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 152 |

düşürür. Şaşkınlık ise, akıllılıkla bağdaşmaz. Akıl sâyesinde insan kendini 
toplar. Şaşkınlık ise, insanın kendini dağıtmasına neden olur. Bu nedenle aşk, 
“dağılma” ve “dağıtma” özelliğiyle tavsîf edilmiştir. Bu özellik birçok açılardan, 
âşıkın kaygılarını, sıkıntılarını dağıtır.”723 Ayrıca İbn Arabî,  “Hâlbuki sizi ve 
yaptıklarınızı Allah yarattı”( es-Sâffât; 37/96. “(Savaşta) onları siz öldürmediniz, 
fakat Allâh öldürdü; attığın zaman da sen atmadın, fakat Allâh attı” (el-Enfâl, 
8/17) âyetlerinin “hayret” konusuyla ilgili olduğunu söyler. “Hz. Peygamber bu 
âyetlerin kapsamında şöyle buyurmuştur: ‘Ben senin övgünü hakkıyla yerine 
getiremem, sen kendini nasıl övdüysen öylesin.’ İşte bu kavuşma hâlidir. Ebû 
Bekir es-Sıddık ise bu bağlamda şu ifâdeleri beyân eder: ‘İdrâkin yetersizliğini 
idrâk etmek, idrâktir.’ Böylece o da hayrete düşmüş724 ve dolayısıyla ermiştir. O 
halde Allah’ta hayrete ulaşmak, O’na ulaşmanın ta kendisidir. En büyük hayret, 
tek hakîkatte sûretlerin farklılaşması nedeniyle tecellî ehlinde gerçekleşir.”725

Tasavvufî şiirlerde, hâl ve makāmlar zaman zaman kahramanlara isim 
olmaktadır. Öyle ki; Şeyh Gâlib, Hüsn ü Aşk mesnevîsinde “Hayret” isimini 
bir kahraman olarak zikretmiştir. Ferîdüddin Attâr ise, Mantıku’t-tayr’ında yedi 
vâdînin altıncısını “hayret” ile tasvîr etmiştir.726

Ahmet Avni Konuk, şâirini belirtmediği Farsça bir beyti şu şekilde tercüme 
etmiştir: “Her ne kadar nakd-i ma’rifet, bizim deryâmız ise de, ubûdiyet ve acz 
ve hayret bizim makāmımızdır.”727 Hayret, vahdet ehlinde nihâî makām olarak 
telakkî edilir. Nitekim, Ken’an Rifaî hazretleri der ki; “Allah’ın hikmetini O’na 
hayran olanlar sezer… Hakk’ın hakîkî hayranları, yüzlerini halka ve arkalarını 
Hak tarafına çevirmiş olanlar değildir. Yüzünü halka çevirmek ancak halkın 
varlığında ve çehresinde Hakk’ı görebilenlerin işidir. Esâsen bu şekildeki halk 
hayranlığı hakîkatte Hak hayranlığıdır. Bu ermişler çevrelerine topladıkları 
dostlara Hakk’a varılacak yolu gösterir ve bu yolda şâd olurlar.”728

İbnü’l-Fârız, 84. beyite kadar, büyük yeminlerle muhabbetini te’kîd edip 
iştiyak ve sevgisinin şiddetini ortaya koyarak, “benim senden başka mahbûb ve 
matlûbum yoktur” demiştir. Bundan sonraki beyitlerde hitap, Hazret-i Mâşuk 
cihetinden nazmedilmiştir. 

723	 İbn Arabî, İlâhî Aşk, s.83.
724	 “Fenâ-fillâha ulaşmak için geçilen makāmlardan olan, hayret makāmını aşanlara hayrân denilir.” 

Bkz. İskender Pala, Ansiklopedik Dîvân Şiiri Sözlüğü, 14. Basım, İstanbul: Kapı yay., 2005, s.199.
725	 El-Hakîm, s.273.
726	 Ferîdüddin Attâr, Mantıku’t-tayr, (çev. Sedat Baran), İstanbul: Lâcivert yay., 2013, s.325;  Erhan 

Yetik, “Hayret”, DİA, XVII, s.61.
727	 Konuk, C.III, s.341.
728	 Ken’an Rifaî, Şerhli Mesnevî-i Şerif, III. Baskı, İstanbul: Kubbealtı Neşriyatı, 2009, s. 53.



| 153 |

Zeliha Öner

B. Hakîkî Mâşûk’un Hitâbı (84-102. Beyit)

Tâiyye beyitlerini, âşık ile mâşûkun karşılıklı olarak birbirlerine hitâbı 
şeklinde nazmeden İbnü’l-Fârız, ilk 83 beyitte âşıkın mâşûka olan iştiyâkı, 
özlemi, âcizliğini arzı ve “mâşûk”a niyâzını tavsîf eder. Sonra,  Zât-ı)  فقَاَلَتَْْ 
Mahbûbe dedi) ibâresi ile Hakîkî Mâşûk’un lisânı ile hitâb eder. Kemâl-i aşk 
odur ki, âşıkı fâni kılar ve mâşûku bâkîden gayrısını mahv eder.729 İbn Arabî’ye 
göre, âşıkın özelliklerinden biri de kendisinden “mâşûkun aynı” diye söz 
etmesidir. Çünkü âşık, mâşûkunda yok olmuştur, başkasını göremez.730 Hâkîkî 
Mâşûk lisânından hitâbı, “hakîkat ilminden beyân”731 şeklinde düşünmek de 
mümkündür.

Sâlikin dikkat etmesi gerekenlerin sıralandığı bu beyitlerde, nefsânî 
arzulardan tamâmen soyunma ve cismânî isteklerden kurtulmanın gerekliliği 
vurgulanır. Sâlik, kendi nisbî varlığının Hakîkî Mâşûk’un mutlak varlığında 
mahvı ve ölümü göze almalıdır. 

 “Sevginin şikâyeti”, “aşk”, “sevgilinin zikri”, “O’nun güzel sıfatlarının 
tanıtımı” ve “Allah yolunda mücâhedenin beyânı”nı içeren önceki beyitlerde 
Nâblusî, “âşık”ın bunları kendinden bilmesinin gurur ve iddia olduğunu belirtir. 
86. beyit şerhinde sâlikin hedefinin, “yakınlık makāmında heybetli vechin 
müşâhedesi” 732 olması gerektiğini ifâde eder. Sâlike uyarıda bulunan Nâblusî, 
“Sâlik ve sâlikin matlûbu arasında kavuşma, vusûl, sâlikin istîdâd ve istihkākı 
ile değil ancak, Allah’ın fazlı ile gerçekleşir, başka bir şeyle değil”733 demekte 
ve beyit şerhlerinde sıklıkla okuyucuya/sâlike bunu hatırlatmaktadır. 

İnsanın tek ayakla yürümesi, bir mekândan diğerine gitmesi mümkün 
olmadığı gibi, sâlik de Allah yolunda rûhânî bir kadem ile yükselebilir. Bu iki 
kadem olmasa sâlik, nefy-isbât, fenâ-bekā, gayb-huzûr ve sahv-sekr hâlinde seyr 
edemez.734 İbnü’l-Fârız’ın “evler” ويبتا kelimesini Nâblusî, sâlikin sülûkünde 
vasıflanacağı sabır, şükür, rızâ, muâyene ve müşâhede gibi hallerin kasdedildiği 
makāmlar ve yüksek dereceler olduğunu belirtir.735  Tecellîleri isteyen sâlike 
tenbihte bulunan Hakîkî Mâşuk, nefsin hazları ve hevesleriyle sâlikin tâlip 

729	 Minhâc, s.406.
730	 el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, III, s. 541 [VIII, s. 284]
731	 Lisân, hakîkat ilmini açıklamaktır. Şiblî’ye ilim lisânı ve hakîkat lisânı arasındaki fark sorulunca 

şöyle cevap vermiştir: “İlim lisânı bize vâsıtalı olarak verilen ilimdir. Hakîkat lisânı ise vâsıtasız 
olarak verilen ilimdir.” Bkz. Ebû Nasr Serrâc et-Tûsî,, el-Lüma‘, (haz. Kâmil Mustafa el-Hindâvî), 
Beyrût: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, (2. Baskı), 2007, s. 302. [(çev. H. Kâmil Yılmaz), İstanbul: Er-
kam, 2012, s. 415.]

732	 Vr. 112a.
733	 Vr. 112b.
734	 Vr. 112b.
735	 Vr. 113a-b.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 154 |

olduğu şeye ulaşamayacağını ifâde ederek nefsini, “mutlak varlıkta yok 
etmeden” erişemeyeceği makāmların bulunduğunu belirtir. 

ثْْكََِلِ سُُدََِّتِ وََأَبْـوََْابُـهََُا عََنْْ قَـرَْْعِِ ِمِ ْ تُـنََُلْْ ِمِنْْ ظُهُُُِرِوهََا أَتَـيَْْتََ بُـيُُُاتًاو لَمْ�

“Öyle bir yere geldin ki, içeri giremezsin ve bu kapılar senin gibilerin 
çalmalarına kapalıdır” (91. b.)

Sâlik, sülûkünde sabır, şükr, rızâ, muhabbet, muâyene, müşâhede gibi 
esmâ ve sıfât-ı ilâhiyye hazarâtı ile vasıflanır.736 İbnü’l-Fârız, âşık olunanın 
(Mâşuk), yüksek bir mertebede olması sebebiyle, herkesin bu mâşûkun kapısını 
çalamayacağını mâşûkun dilinden ifâde eder.  ََأَتََيَْْت  [ geldin] fiili ile hitap mâşuktan 
İbnü’l-Fârız’a, yâni tüm seyr u sülûk etmeye niyet edenleredir. Ankaravî’ye göre 
“tecellî evlerinin kapıları”ndan kasdedilen, kâmil ihlâs, tam fenâ ve teslîmiyet, 
ihtimamlı azîmet, ibâdet, tâat, riyâzet ve mücâhedeler ve bunların benzeri olan 
şeylerdir.737 

Nâblusî, ilâhî yardım olmadan terakkînin mümkün olamayacağını defâatle 
ifâde etmiş, “tahsîl olunan eğitim ve öğretim [ّوتعمّل  yaldızlı kelimeler ,[تعلمي 
ve süslü ibâreler ile Hazret-i İlâhî’ye vâsıl olmanın mümkün olamayacağını 
belirtmiştir. Bu ancak, sâlih amel ve fenâ fillâh iledir”738 demekle, sâlikin ilmî 
kayıtlardan tecerrüd etmesi gerektiğini ifâde etmektedir. Buna göre, zikir, 
fikir, ilm ve amel; İhlas, takvâ, vera‘, zühd, sabır, şükür gibi hâl ve makāmlara 
ulaşmakta sebeblerdir. Haller ve makāmlar ise, murâkabe, müşâhede, muâyene, 
mârifet, tahkîk ve ayne’l-yakînin hâsıl olmasındaki sebeblerdir. Bunlar ise, el-
Vücûdü’l-Hak’da ilâhî esmâ ve Rabbânî sıfâtın zuhûrunun sebebidir.739 

Sâlik, vusûl sebebi saydığı ameli görmemeyi bilmelidir. Sâlih ameller, iyi 
işler, zühd, ibâdetler, tâatler, cehd, fakr ve riyâzetler aslında hebâ olmuştur. 
“Hâdisten olan her şey hâdistir” Hâdis olan kadîm olana nasıl vesîle olabilir? Bu 
Hazrete kavuşmaya vesîle olan bütün vâsıtaları, fazîletleri ve hasletleri terkedip 
sırf fakr ve sırf yokluk gerçekleşince “kendisine kendisinden başka bir şeyle 
ulaşılamayanı tesbih ederim” sırrı zuhûr eder. Böylece, “Rabbimi, Rabbimle 
gördüm” hâlini müşâhede eder.740 

Hakîkî Mâşuk dilinden hitâb eden İbnü’l-Fârız, Rabbin rü’yetini talep eden 
sâlikin “muhabbetde sâdık olmadığını” belirtir. Nâblusî’ye göre, görmeyi, 

736	 Nâblusî, age, Zâhiriyye: 8285, vr. 113a.
737	 Ankaravî, Şerh-i Tâiyye, 2007, s. 114. 
738	 Vr. 113b.
739	 Vr. 114a.
740	 Ankaravî, Şerh-i Tâiyye s. 119.



| 155 |

Zeliha Öner

buluşmayı ve kavuşmayı isteyen sâlik, aslında bundan alacağı hazzı istemektedir. 
Bu da nefsine duyduğu sevgiyi arttırır.741 Nefsânî hazlarla birlikte muhabbet 
iddiasında bulunmak ise cehâlettir. Hakîkî Mâşûk’un “fenâ makāmı”na işâret 
ettiği aşağıdaki beyit, sûfî şâirin en meşhur beyitlerindendir.

ْ تَـفَْْنََ مََا لَمْ�ْ تُجْ�ْتَـلَََى فِكََيِ صُُورََتِيي وََلَمْ� َ فَاَيًًِنِا ْ تََكُُنْْ �فِيَّ فَـلَََمْْ تَـهَْْوََنِيي مََا لَمْ�

“Bende fânî olmadıkça beni (tam mânâsıyla) yüceltmiş olamazsın. Benim 
sûretim sende yücelmedikçe de fânî olamazsın.” ( 99. b.)

Nâblusî’ye göre, “Eğer benim sevgimde fânîysen beni seversin” ifâdesinde 
“fenâ makāmı” sırf yok olma (إنْْعِِدَاَم) değil, sâkin bir denizde dalga ve köpüklerin 
yok olması ve denize ulaşan damlaların görünmemesi gibi, “enâniyyetin” 
görünmesinin yok olmasıdır. Sâlik, kendi dışındaki sûretleri değil, ancak kendine 
tecellî edeni müşâhede eder.742 Ârifler, “fenâ”sız “mârifet”in, “mârifet”siz de 
“muhabbet”in olamayacağında müttefiktirler.743 Fenâ makāmına dâir meşâyih, 
kendi meşrebine muvâfık olarak pek çok şey söylemişlerdir. Bâzısı fenâdan 
murâdın, fenâ-i muhâlefâttır demiş ve bunun gereğinin tevbe-i nasûh olduğunu 
belirtmiştir. Bâzısı, dünyevî hazların fenâsıdır ve gerekli olan da zühd makāmıdır, 
demiştir. Bir kısmı ise hem dünyevî hem de uhrevî hazlarda fenâ bulmanın 
gerektiğini ifâde etmiş ve buna lâzım olanın ise sıdk-ı muhabbet olduğunu 
düşünmüştür.744 Tasavvuf literatüründe “fenâ”ya dâir ilk tanımlamayı Ebû Saîd 
el-Harrâz (ö. 286/890[?])745 yapmıştır. Harrâz’a göre fenâ, “kulun kendi fiilini 
görmemesi, yaptığı ibâdetleri kendisine nisbet etmemesi ve fenâsı sebebiyle 
eşyâyı fark etmemesi”dir.746

“Fenâ fi’l-vücûdi’l-Hak” kavramı ile Ankaravî bu beyiti Nâblusî ile 
benzer şekilde açıklar: “Aklî, rûhânî ve nefsânî bütün hazlar, meyiller, ümitler, 
arzular, istekler, maksadlar, ilgiler ve heveslerin hepsi bütünüyle senden fânî 
ve yok olmazsa; damlaların denizde yok olması gibi, lambanın ışığının güneşin 
doğuşuyla son bulması gibi yok olmazsa, benim zâtıma ulaşmak ve kavuşmak 
kābil değildir. Böyle bir “yokluk” bir kimsede ancak ve ancak, benim isim 
ve sıfatlarımın kendisinde tecellîsinden sonra hâsıl olur”747 Fenâ, sâlikin 
vücûdundan hiçbir eser kalmaması durumunda meydana gelir. Bu sûretle, “ifnâ-
yı vücûd etmiş sâlik, mazhar-ı Hak hâline gelir, onun tasarrufu bu mertebededen 

741	 Vr.114b-115a.
742	 Vr. 115a.
743	 Vr. 115b.
744	 Minhâc, s. 473.
745	 Mehmet Demirci, “Ebû Saîd el-Harrâz”, DİA, X, s. 222-223.
746	 Abdürrezzak Tek, Tasavvufî Mertebeler, s. 342. 
747	 Ankaravî, age., s. 122.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 156 |

îtibâren Hakk’ın tasarrufu ile yol alır. İfnâ-yı vücûd, sâlikin kendisini mevt-i 
ihtiyâri ile Hakk’ın varlığında fânî kılmasıdır. İfnâ-yı vücûddan sonra 
gerçeklesen vücûd; vücûd-ı bâkîdir, bu vücûd için fenâ söz konusu değildir.”748 
Fergānî fenâyı târif ederken, mâşûkun âşıkta vasf [ًوصفًا], eser[ رًًثأا] ve ayn-
en[  olarak tükenmesi/yok olması (istihlâk) şeklinde üçe ayırır. Fenânın [عنًياً 
ilk iki kısmı, son kısma erişmek içindir. Birinci kısım, mertebe, makām ve 
hallerin tahakkuku iledir. Bunlar; tevbe, muhâsebe, murâkabe, mücâhede, vera‘, 
ihlâs, sıdk, zühd ve tahkîkdir. İkinci kısım, sika, teslîm, tefvîz, tevekkül ve rızâ 
makāmının tahakkuku iledir. Son kısımda fenâ, O’nun vechi dışında her şeyin 
mecâz, izâfî, nisbî ve ârızî olarak taayyünüdür. O’nunla işitmesi bakımından 
işitmesi, görmesi bakımından görmesi, akletmesi bakımından akletmesi, 
tutması bakımından eli, yürümesi bakımında ayağı hâline gelir. Fergānî, bu son 
mertebenin, “Ene’l-Hak” (Ben Hakîkatim) kavli olduğunu belirtir.749 İbn Arabî, 
“fenâ” ve “bekā” kavramlarını ontolojik düzeyde, “her an yeniden yaratılış” 
(halkı cedid) düşüncesini açıklamada kullanır. Bu anlamda “fenâ” kavramı 
mevcûdâtın her an yok oluşunu, “bekā” kavramı da Allah’ın Sonsuz tecellîleri 
sâyesinde tekrar yaratılışı ifâde eder.750 Fenâ, kulun fâiliyet şuûrunu kaybetmesi, 
“abd”in yerine fâil olarak “Allah”ın geçmesidir. Kulun fiilini görmemesi diye 
de ifâde edebileceğimiz bu hâlde, kulun yerine Allah kāim olur; Allah görür, 
duyar ve tutar. Kul, Allah ile o kadar meşgūl olur ki nihâyet “benlik” şuûrunu 
kaybeder.751 Bu minvalde Şems hazretlerinin beyitini aktarmak gerekir: 

“Eğer sen kendini tevhîdde fânî kıldınsa, hayâtın bekāsını, ebediyetini Hak’la 
bulursun. Mâdem ki o seninle berâberdir. Sen de onunla berâber ol, gönlünü 
dünyâdan pâk et!”752

Kulun Hak ile bekā bulma yolunda sâlike hitâb eden Hakîkî Mâşûk, şu 
şekilde buyurur:

وََهََا أَنَْْتََ حََيٌٌّ إِنِْْ تََكُُنْْ صََاقًِدِاً مُُِتِ وََجََابِْْنِ جََنََابََ الوََصِْْلِ هََيْـهََْاتََ لَمْ�ْ يََكُُنْْ
“Vuslat cenâbına yaklaş, ne yazık ki sen vuslata ermemişsin. Bak sen 

yaşıyorsun; eğer (dâvanda) sâdık isen, öl!” (101.b.)

748	 Şeyda Öztürk, Şem’î’nin (XV-XVI. yy) Mesnevî şerhi (ilk Türkçe tam Mesnevî şerhi), Marmara 
Üniversitesi, (Doktora Tezi), 2007, s. 523; [Şeyda Öztürk, Şem’i Efendi ve Mesnevi Şerhi, İstanbul: 
Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Araştırmaları Merkezi (İSAM), 2011.]

749	 Fergānî, s. 262-263.
750	 Bkz., İbn Arabî, Fusûs, s. 162; Hakim, Mu’cem, s. 18, 204.
751	 H.Kâmil Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, s. 216.
752	 Minhâc, s. 478.



| 157 |

Zeliha Öner

Hazret-i Mahbûbe’nin kula tecellîsi, kulun istîdâdı miktârıncadır.753 Nâblusî, 
seyr u sülûkde kulların fıtratında var olan bu istîdâd ne mertebede ise, takdîr-i 
ezelîde olan kābiliyet ve istîdâddan gayri, zerre kadar değişmediğini şu âyetle 
delillendirir: نَمَّ يَتَنظَِِر وََمََا نَمَّ قَضَََىٰٰ نَحَْْبَهَُُ وََمِِنْْهُُمْْ  َ عََلَيَْْهِِ فَمَِِنْْهُُمْْ  نََ ٱلْْمُُؤْْمِِنِِنََي رِِجََالٌٌ صََدَقَُاْوْ مََا عََاهََدُاْوْ ٱللَّهَ�  مِّ�ِ
 ,Mü’minlerden Allah’a verdikleri söze sâdık kalan nice erler vardır ki“ بَلُّدَّوُا تَبَْْدِِيالًا 
kimi adağını yerine getirdi (canını verdi), kimi de bekliyor ve (durumlarını) hiç 
değiştirmediler” (el-Ahzab: 33/23)754 Nitekim âşıklar: “Ben seninle kendi aramda 
can çekişip duruyorum, lütfen aradan beni kaldır” duâsında bulunmuşlardır.755 

İbn Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’de âşığın maktûl (öldürülmüş) sıfatıyla 
sıfatlanmasını, sâhip olması gereken ilk hâl olarak ifâde eder.756 Binâenaleyh, 
aşığın aşkındaki sadâkatini ifâde veya isbâtı için “ölmeden evvel ölme”si 
gerekmektedir. Mevlânâ, âşığın can vermesini âşığın cömertliği (sehâ) ile 
ifâde eder: “O, para vermek cömerde lâyıktır; cân teslîm etmek ise âşıkın 
cömertliğidir.” (Mesnevî I, 2272)757 

C. Aşktaki Sadâkatin İfâdesi (103-175. Beyit)

Zât-ı ahadiyye’ye seyr ve seyahat edenler, bir hikmetten bir hikmete, bir 
hâlden bir hâle intikāl ederler. Sâlikin, bidâyetten nihâyete kemâl-i hakîkî hâsıl 
oluncaya dek seyr ve sülûkü lâzımdır. Ehl-i muhabbet indinde muhabbet, zühdün 
mukābilidir. Muhabbet nûr, aşk ise nârdır ki, mâsivâ ile olan alâkanın yanması 
ve yok olmasıdır.758 Tasavvufta, Allah’ın dışındaki her şey mâsivâ olarak telakkî 
edilmiştir. Dervişliğin esâsı sayılan mâsivâyı terketmekte, kalpten mâsivâ 
putunun değiştirilmesi, sevginin Allah üzerinde yoğunlaşması bu anlamda 
büyük önem arzeder. Çünkü, gönülde Allah’tan başka neyin sevgisi varsa onun 
sevgilisi, hattâ ilâhı odur, denilmiştir.759 Aşk sülûkünün nihâyetinde ulaşılan 
mertebe, “ahadiyet” mertebesidir. Bu mertebeye ulaşmak ise ancak nefsin ârızî 
sıfatlarını ve benlik duygusunu tezkiye etmekle olur.760

753	 Vr. 115b.
754	 Vr. 115b-116a.
755	 Minhâc, 246.
756	 İbn Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, III, s. 524 [ VIII, s. 249]
757	 Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, II, s. 95.
758	 İsmail Hakkı Bursevî, Şerhü’l-usûli’l-aşere, İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1256, s. 18-19.
759	 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, s.414; Pala, Ansiklopedik Dîvân Şiir Sözlü-

ğü, s. 298; El-Hakîm, s. 65; İbnü’l-Fârız Tâiyye’nin 736. beyitinde “dinarın kullarından” bahseder. 
Bkz. Dîvân, (thk. G. Scattolin), s. 140.

760	 Semih Ceyhan, “İsmâil Ankaravî ve Mesnevî Şerhi”, (Basılmamış Doktora Tezi), Uludağ Üniver-
sitesi, SBE, 2005, s. 517.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 158 |

84. beyit, Mâşûk’un hitâbı ile başlamıştı. İlâhî sevginin şartlarının [ ورشط 
 sıralandığı bu beyitlerden (84-102) sonra İbnü’l Fârız, âşığın dilinden [المبحة الايهلة
şöyle karşılık vermektedir: 

إِلَِيَِْْكِ وََمََا لِيي أََنْْ تََكُُنََو قََِبِبْْضََتِيي ي لََدََيِْْكِ وََقَـبَْْضُُهََا اَ: رُُِحِو فَـقَُُلْْتُُ �لَهَ
“O’na dedim ki: Rûhum senin yanında, şâyet rûhum bende olsaydı kendi 

isteğimle sana verirdim” (103. b)

Nâblusî, Hazret-i Mahbûbe’nin İbnü’l-Fârız’a ve İbnü’l-Fârız’ın Hazret-i 
Mahbûbe’ye hitâbının ilhâm yoluyla [ هنم هلا هنموا هل بطريق الإهلام ] olduğunu belirtir. 
O ilkā-i mânâ, Hazret-i Gayb’den keşf ve basîret üzere kalptedir.761 

İbnü’l-Fârız, aşk yolunda ölmeyi iftihâr sebebi olarak görmektedir.762 Ölümü 
lütuf, ihsan ve armağan olarak gören sûfî şâir, Hakîkî Mâşûk’un “eğer (dâvanda) 
sâdık isen, öl!” (101. beyit) hitâbına rızâsını şu beyitle ifâde etmektedir:

يَرَِخِ مُُدََّتِيي ِرِضََاكِِ وََلَاَ أََخْْتََارُُ تَأْ�ْ وََهََا أََنَاا مُُسْْتََدْْعٍٍ قََضََاكِِ وََمََا ِبِهِِ
“Ömrümün uzamasını tercih etmiyor, Hükmünü (kazâ) ve rızânı talep 

ediyorum,” (114.b)

Bu mânâyı te’kîd eden beyitler sûfî şâirlerce nazmedilmiştir. İlâhî aşkı taleb 
eden sâlike hitâb eden beyitler, âşıkların hayâtının ölümle olduğunu ifâde eder: 
“Ey kimse, âşıkların hayâtı ölmededir; latîfe-i Rabbânîyi gönül götürmenin 
gayrinde bulamazsın” 763  beyiti bu minvaldedir. Nâblusî’ye göre, vehmî 
hayattan mevt- i ihtiyârî makāmı ile tahakkuk eden, ezelî hayâta tebdîl eder.764 
Nefsin umûmiyetle dört türlü ölümü vardır: Birincisi “mevt-i ahmer” yâni, kızıl 
ölümdür. Bu ölüm nefsin arzûlarına muhâlefettir. İkincisi “mevt-i ebyaz” yâni, 
beyaz ölümdür. Bu da açlık ve oruçtur. Zîra açlıkla bâtın münevver ve kalbin 
yüzü beyaz olur. Üçüncüsü “mevt-i ahdar” yâni, yeşil ölümdür. Bu da kıymetsiz 
ve yamalı elbise giymektir. Nefis aslâ bundan hazzetmez. Dördüncüsü “mevt-i 
esved” yâni, kara ölümdür. Bu da Hakk’ın ef’âlini, kendi mahbûbunun fiilinde 
fânî ve nâsın ezâ ve cefâsı cânandan olduğunu bilerek cefâlarına tahammül 
etmektir. Nefis bu dört ölümle ölmedikçe mahbûb-i hakîkî yüz göstermez.765

761	 Vr. 116a.
762	 Vr. 117a.

763	 A. Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, I, s. 524, (1779. Beyit).
764	 Vr. 119b.
765	 A. Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, V, s. 113; İsmâîl Hakkı Bursevî, Şerhü’l-usûli’l-aşere, İstan-

bul: Matbaa-i Âmire, 1256, s. 21-22 [ Necmeddin Kübrâ, Tasavvufî Hayat, (haz. Mustafa Kara), 
İstanbul: Dergâh yay., 1980, s. 43-44.]; Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil, s. 1099.



| 159 |

Zeliha Öner

İbnü’l-Fârız, “erbâb-ı sır”rın mertebesine şöyle işâret buyurmaktadır:

نََِّجِِةِ لََقِلََيِ كََنَىى أََوْْ مََسََّهُُ طَيَْْفُُ  هََا ِ�سْمِا فَـلَََوْْ لََيِقِ مََنْْ تَـهَْْوََى وََصََرََّحْْتُُ بِا

“Eğer kime âşıksın denilse, O’nun ismini sarih bir şekilde açıklarım; bu 
açıklamam için kinâye veya cinnet hâli sirâyet etmiş denilir” (127.b)

Halk arasında biri ben velîyim derse, halk ona velîliği revâ görmeyip mecnûn 
olarak görür. Fazîlet sâhiplerini, yine fazîlet sâhibi olanlar tanır. Bâyezîd-i 
Bistâmî bu duruma işâret ederek: Evliyâ Allah’ın gelinleridir. Gelinleri de ancak 
mahremler görür.766 

Hak ile buluşmada, inâyet ehlinden nefs-i mutmainne sâhipleri dışındaki 
nefs, fânî ve bâtıl olur. Akıl, ilâhî irâdeyle birlikte nefisle irtibattadır. Aklın 
hükmü sâlikden kaldırılınca, sâdece ilâhî irâdenin hükmü altına girer.767 Sâlik, 
sevgi ve aşk sırrını, akıl, nefs ve fikrden gizlemelidir. Bu gizliliği İbnü’l-Fârız 
şu beyitle ifâde eder: 

تُُيِسِ كََتِْْمِي مََا إِ�لَيََِّ أََسََرََِّتِ وََأُنُْْ تُُيِسِهُُ لََابَاغْْتُُ فِيي تِْْكِمََاِنِهِِ فَـنَََ وََ
“Sevgilinin muhabbet sırrını gizlemekle sırrı unuttum, O sırrı gizlemem 

gerektiği de bana unutturuldu” (134. b)

131-138. beyitler arasında İbnü’l-Fârız, ârifin muhabbet sırrını herkesten 
gizlemesinin nedenlerini anlatır. Nâblusî 138. beyit şerhinde bu sebebleri 
şu şekilde özetler: “Sâdece kâinâtın varlığını müşâhede eden gāfiller, “el-
Vücûdü’l-Hak”da fânî olan ârifin sırrının şuûruna varamazlar. İrfân ve yakîn 
makāmını şühûd eden âriften gāfil olan, câhil nefislerdir. Eğer tecellî yoluyla 
onların hatırına subhân (münezzeh olan) gelirse, onların mîzac ve tabîatleri 
üzere, mütehayyile sûretinde neş’et eder. Esmâ, sıfât, ef‘âl ve ahkâmın isbâtı 
ve Hak Teâlâ’nın varlığına akıllar hüküm veremez. Muhakkik ârifler için 
mârifet, Rableri ve nefsleriyle keşfîdir. Çünkü, ‘ebrârın hasenâtı, mukarrabînin 
seyyiâtıdır.’”768 

Sâlik için tecellî vakti, susma vaktidir. Bu hâl geçtikten sonra sâlik yaşadığı 
halleri ifâde edebilir. Nâblusî, sâlikin yaşadığı hallerin kendisine emânet olarak 
verildiğini, bu sebeple ehli olmayana söylemenin ihânet olduğunu َْْيَأَْمُُْرُُكُُمْْ أَن َ  إِِّنَّ اللَّهَ�
مَََانَاَتِِ إِِلَىَ أَهَْْلِِهََا  :Allah size emânetleri ehline vermenizi emreder” (en-Nisâ“  تُؤََُوّدُّا ا�لْأَ
4/58) âyeti ile îzâh eder. Nâblusî, sâdık bir tâlip ile karşılaşan sâlikin feyz ve 

766	 Vr. 176a; Ankaravî, Minhâcü’l-Fukarâ: Mevlevî Âdab ve Erkânı Tasavvuf Istılâhları, (haz. Sâfî 
Arpaguş), s. 433-435.

767	 Vr. 121a .
768	 Vr. 122b. 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 160 |

ilham ile vârid olan hâli aktarması gerektiğini, atıfta bulunduğu hadîs-i nebevî» 
 Kim, bir ilimden sorulunca“ »وََمََنْْ سُُئِِلََ عََنْْ عِِلْْمٍٍ عََلِِمََهُُ ثَُمَّ كََتَمَََهُُ أُلُْْجِِمََ يَوَْْمََ الْْقِِيَاَمََةِِ بِِلِِجََامٍٍ مِِنْْ نَاَرٍٍ« »
bunu ketmedip söylemezse (Kıyamet günü) ateşten bir gem ile gemlenir.” ile 
açıklar. 769

İbnü’l-Fârız, 141-143. beyitlerde konuşma, dinleme ve kalp arasındaki 
irtibattan bahseder. “Eğer konuşursan, kulak işitir ve kulak işitirse kalp tezekkür 
eder”770 Hakîkî Mâşûk’un zikrini dil söylemek, kulak dinlemek kalp ise tezekkür 
etmek ister. Kelâmın tatlılığı âşıkların işitmesine lezzet verir, Kur’ân’ın mânâsını 
anlamak âşıkların akıllarına lezzet verir. Dil telezzüzden dolayı Sevgili’nin 
zikrini kalbe hediye etse, dil sükût etmeden kalp, vecdin şiddetiyle tezekkürü 
dile ihdâ eyler771 Zikrin hakîkati, zikredilen (Allah)dan başkasını unutmaktır. Üç 
çeşit zikir vardır: övgü, dua ve riâyetten ibâret olan zâhirî zikir (lisânın zikri); 
ikincisi şühûda engel olan perdelerden kurtulma ve Hakk’ın huzûrunda bulunma 
bilincinin devam etmesi (kalbin zikri); üçüncüsü ise Hakk’ın seni zikrettiğinin 
şuhûduna varman ve kendi zikrinin müşâhedesinden kurtulman (sırrın zikri) 
dır.772 Sûfî temâyüle uygun olarak İbnü’l-Fârız tezekkürü tefekkürden üstün 
tutmaktadır. يُنُِِبُُي مََنْْ  إِِالَّا  يَتََذََرُُّكَّ   Ancak Allah’a yönelen (inâbet eden) kimse“ وََمََا 
tezekkür eder (ibret alır), başkası değil” (el-Mü’min, 40/13) âyeti, tezekkürün 
inâbet sonrasında tahakkuk eden bir mertebe olduğuna işâret eder. Kāşânî, 
“tezekkür, tefekkürün fevkindedir” diyerek bu mânâyı te’kîd eder ve şöyle 
devam eder: “tezekkür, zihinde mevcûd olanın tefekkürle oluşmasıdır.773 Herevî, 
tezekkürün tefekkürün üstünde bir mertebe olduğunu belirtir. Tefekkürü istemek; 
tezekkürü ise vücûd şeklinde açıklar.774 Nitekim Hak Teâla şöyle buyurur: َّوََمََا يَرَُُكََّذ 
 Fakat (bütün bu hakîkatleri) ancak gerçek akıl ve idrâk sâhipleri“ إِِالَّا أُلُووُ الأََ بَلاَبِِ
anlar, üzerinde düşünür” (el-Bakara, 2/269)

Muhabbet yolunda Hakîkî Mâşûk’a olan aşk, şevk ve iştiyâkında sâdık 
olduğunu nazmeden İbnü’l-Fârız, âşığın mâşûku, mâşûkun da âşığı kıskanmasını 
şu beyitle ifâde eder: 

قِْْمِدََايِرِ فَأُنُْْكِرُُِ غََيْـرََْتِيي وََأََعْْرِِفُُ  ُبِِّ�هََا مََيِهِ بِحُ� أََغََارُُ عََلََيْـهََْا أََنْْ أََ

769	 Zâhiriye, vr. 124b. Hadîs için bkz. Ebu Davud, İlm 9, (3658); Tirmizi, İlim 3, (2651).
770	 Vr. 123b.
771	 Vr. 123a-b.
772	 Cebecioğlu, s. 728; Herevî, Menâzil, s. 110. 
773	 Kaşānî, Letâif, I, s. 318.
774	 Menâzil, s. 80.



| 161 |

Zeliha Öner

“Sevgisi, aklımı başımdan alan Sevgili’yi kıskanırım, Kendi değerimi bilir ve 
gayretimi inkâr ederim.” (144.b) 

“Kendi değerimi bilir”im demekle “varlık sûretinde olan mahlûkun 
mâdûm olduğunu bilmek” demek olduğunu belirten Nâblusî’ye göre sûfî-şâir, 
gerçek varlığıyla vücûd bulan kadîm yaratıcı ile bir münâsebet kurulacağını 
inkâr ederek, “gayret”ini O’nun fazlına lâyık bulmadığını belirtir.775 Gayret 
(kıskanma), âşıkın mâşûku kıskanması sebebiyle tahammülünün kalmaması, 
başkasının ortak olmasından hoşlanmaması demektir.776 Kuşeyrî’nin aktardığı 
şu beyitler bu minvaldedir: 

ينإ لأدسح ناظري علكيا ... تحى غأض إذا نظرت كيلإا

أوراك تخطر في شمائلك ايتل ... هي فيتنت فغأار نمك علكيا

“Gözümü, sana bakmasından kıskanıyorum; Onun için seni görünce 
bakışlarımı yere çeviriyorum. Beni fitneye düşüren şemâilini ve güzel tecellîlerini 
görünce; Seni Senden bile kıskanıyorum”777

Gayret duygusu, muhibten mahbûba yönelik olduğu gibi, mahbûbdan 
muhibbe doğru da olabilir.778 Allah’ın kıskanması dînî terminolojide gayretullah 
şeklinde ifâde edilmiştir. Herevî gayreti üç derecede ele alır. İlki, âbidin vaktinde 
yerine getiremediği ibâdetleri telâfî etme yönündeki gayreti/kıskançlığıdır. 
İkincisi, mürîdin elinden kaçırdığı vakti kıskanmasıdır. Üçüncüsü, ârifin isim ve 
sıfatların örtüsüyle gizli olan Hakk’ı kıskanmasıdır.779 İbn Arabî, sûfîlere göre 
gayretin “Hak’da gayret, Hakk’a dâir gayret, Hak’tan gayret” şeklinde üç kısma 
ayırıldığını aktarır.780 Ayrıca gayret; gayret-i mahmûde, gayret-i mezmûme ve 
gayret-i Hak olarak üç kısımda telakkî edilir.781 

Âşıktan mâşûka doğru olan kıskançlıkta, kendinden gayrı hiç kimsenin 
mahbûbu katında makbûl olmaması, mâşuk ile arasında engel teşkil eden her 
şeye karşı düşman olmasıdır. Buna misal olarak Hz. Süleyman’ın iyi cins atların 
mâbûda ibâdette engel teşkil etmesi sebebiyle onları öldürmesidir. Mâşûkun 
âşıkı kıskanması ise “Allah bir adamın göğüs boşluğunda iki kalp yaratmadı” 

775	 Vr. 123b.
776	 Herevî, Menâzil, s. 121. 
777	 Kuşeyrî, s. 397 [ çev. S. Uludağ, s. 344]
778	 Hadîste ifâde edildiği gibi: “ Allah kıskanır, mü’min de kıskanır. Allah’ın kıskanması, müminin 

kendisine haram kıldığı şeylere yönelmesidir.” Bkz. Müslim, “Tevbe”, 36.
779	 Bkz. A. Tek, s. 238-241. 
780	 el-Fütûhâtü’l- Mekkiyye, IV, s. 193 [IX, s. 253.]
781	 Mesnevî-i Şerîf Şerhi, I, s. 529.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 162 |

(el-Ahzâb: 33/4) âyeti gereğince âşığın kalbinde kendisinden başka kimsenin 
olmasını istememesidir.782 

Hakîkî Mâşûk’un işitmeye olan tecellîsinde görme; müşâhedeye olan 
tecellîsinde ise işitme haset eder, kıskanır. Bu hâli sûfî şâir, 147. beyitte ifâde 
eder. 

وََتَحْ�ْسُُدُُ مََا أََنَفـتَْْهُُ نِّيِمِ�ي بَقَِِيََّتِيي فَـيَـغَْْبِِطُُ طََرْْفِيي ِمِسْْمََِعِي عِِنْْدََ ذِكِْْرِهََِا

“O (sevgilinin) zikri sırasında gözüm, kulağımı kıskanır. (Vücûdumdan 
sağlam olarak) geriye kalanlar ise, O’nun benden yok ettiklerine haset eder.” 
(147.b)

Nâblusî, el-Vücûdü’l-Hakk’ın nefisde zuhûr etmesiyle nefsin fânî olduğunu, 
ancak terakkînin, fenâyı tâkiben bekā ile olacağını belirtir. Fenâ hâlinde sâbit 
kalmakla terakkînin olamayacağını ifâde eder.783 et-Tevhîdü’l-hakîkî ve cem‘ 
makāmı fenâ iledir.784 Vücûdun cem‘i, ittisâlin nihâyetinin vücûdun ‘aynında 
yok olmasıdır. Sâliklerin makāmlarının sonu olan cem‘, tevhîd denizinin 
kıyısıdır.785 Fenâ-bekā birbirini tâkip eden iki haldir. Kelabâzî, fenânın kendinden 
geçen deli-dîvâne kişi olmadığı gibi, melek veya rûhânî olacak şekilde beşeri 
vasıflarını kaybetmiş kimse de olmadığını belirtir. Fânî, hazlarını görmekten fânî 
olan kimsedir.786 Abdülkerîm el-Cîlî, bekā mertebesine ulaşmadığı sürece fenâ 
mertebesinin sâlike perde olacağina işâret etmiştir.787 Nâblusî fenâ kavramını, 
fenâ fi’l-efâli’l ilâhiyye, fenâ fi’s-sıfât-ı rabbâniye788, fenâ fi’z-zât789, fenâ fi’l-

782	 Ankaravî, age, s. 150. 
783	 Vr.124a.
784	 Vr. 178b; Ayrıca, Ankaravî’nin Minhâcü’l-fukarâ’daki ifâdeleri bu cümlenin şerhi olarak okunabi-

lir: “Cem’, sâlikin fenâsı mertebesidir. Zîrâ mâdem ki sâlik kayd-ı vücûddan halâs olamaz, Hakk’ı 
bilâ-halk müşâhede kılamaz. Ve cem’ü’l-cem’ sâlikin bekā billah ile muttasıf olmasıdır. Ve cemî’-i 
mahlûkāt ve mevcûdâtı Hak’la kāim bulmasıdır. Ve kesreti vahdetde ve vahdeti kesretde müşâhede 
kılmasıdır. Bu makāma sahv ba’de’l-mahv ve fark ba’de’l-cem’ ve fark-ı sânî dahi tesmiye olunur. 
Bundan a’lâ kâmile bir makām olmaz. Zîrâ her şeyi Hak’la alâ mâ hüve aleyh hakîkati üzere görür. 
Ve her zî-hakka hakkını i’tâ kılar. Rü’yet-i vahdet onu rü’yet-i kesret ve ahkām-ı sûretden men’ 
kılmaz. Ve kezâlik rü’yet-i kesret ve ahkām-ı sûret rü’yet-i vahdetden hâcib olmaz.” Bkz. Minhâ-
cü’l-Fukarâ, s. 491.

785	 Menâzil, s. 147. 
786	 Kelabâzî, s. 194, 185-198; krş. Mustafa Kara, “Fenâ”, DİA, XII, s. 333-335.
787	 Bkz. Tek, s. 344-345.
788	 Vr. 221a.
789	 Vr. 221a.



| 163 |

Zeliha Öner

vücûd790, fenâ fi’l-vahdeti’l-vücûd,791 fenâ fi’llah792, fenâ fi’l-müşâhede,793 fenâ 
fi’l-mehabbe ve’l-ışk794 şeklindeki terkîbler ile îzâh eder. Nâblusî, fenâ fi’ş-şeyh, 
fenâ fi’l-pîr, fenâ fi’r-resûl kavramlarına Tâiyye şerhinde yer vermemekteditr.

İbnü’l-Fârız, “fenâ”795 mertebesinden “ittihad” makāmına terakkîyi şu 
misalle ifâde eder: 

وََرَاَئِِي وَكَََانََتْْ حََيْْثُُ وََجََّهْْتُُ جِْْوِهََتِيي أََمَمْ�ْتُُ إِِمََاِمِي فِيي الحَقِقََيِِةِ فَاَلوََرََى

وََيََشْْهََدُُنِيي قَـلَْْبِيي إِِمََامََ أَئِمََِّتِيي ِظِارِيِ َ نَا يَـرَََاهََا أََمََاِمِي فِيي صََلَاَ�تِيَ

“Hakîkatte ben önde imâm oldum, âlem halkı benim arkamda durdu, Gözüm 
O Sevgili’yi namazımda önümde görür, Kalbim, beni önde imâm olanların 
imâmı olduğumu görür” (148-149.b)

Nâblusî bu beyitteki “salât”ın tahkîk ehlinin salâtı olduğunu ifâde eder. İmâm, 
el-Vücûdü’l-Hak’tır. Bu Varlıkta fenâ makāmı ile tahakkuk eden muhakkıkın 
müşâhedesidir. Şârih, muhakkik-ârif ve sâlik ile kasdedilen mânâya işâret eder. 
Sâlik yolda Hak ile seyr edendir. Ârif ve muhakkik ise sülûkünü tamamlamış 
vâsıldır.796 Ankaravî, bu beyitlerin şathiyyâtdan olabileceğini ifâde etmektedir.797

ثَـوَََتْْ فُُِبِؤََايِدِ وََهْْيََ بِْقِـلََْةُُ بِْقِـلََْتِيي مُُنا798ِ إِ�لَيََِّ أََنْْ وََلَاَ غََرْْوََ إِنِْْ صََلََّى الإِ

790	 Vr. 124b.
791	 Vr. 97a.
792	 Vr. 175b.
793	 Vr. 125b.
794	 Vr. 98b.
795	 Fenâ kavramının anlam genişlemesini ifâde eden şu cümleleri, bu noktada aktarmak gerekir:  “Tarî-

katların kurulup gelişmesinden sonra fenâ kavramı insan-Allah ilişkisinin dışına taşarak yeni bo-
yutlar kazanmıştır. Bunların en meşhurları fenâ fi’ş-şeyh, fenâ fi’l-pîr, fenâ fi’r-resûl, fenâ fıllâhtır. 
Bir şeyhe intisap eden mürîd onun öğütlerine kayıtsız şartsız bağlı kalmak ve onu sevmekle ilk 
merhaleyi tamamlayınca mürşidi ona tarîkatın kurucu pîrini tanıtır, anlatır ve sevdirir. Pîrin mânevî 
tesirine terkedilen mürîd düşüncesini onun tavsiye, fikir ve görüşleri üzerinde yoğunlaştırır. Üçün-
cü merhalede mürîdin Hz. Peygamber’in sevgisinde fâni olması söz konusudur. Fenâ fı’r-resûl fenâ 
fillâh makāmının eşiğidir. Çünkü Hz. Peygamber’i sevmek Allah’ı sevmenin ön şartıdır (Âl-i İmrân 
3/31). Fenâ fillâh kişide sevinç ve mutlulukla birlikte güven duygusu meydana getirir; mürîd bu 
hâlin mânevî sarhoşluğuyla huzûra kavuşur.” Bkz. Mustafa Kara, “Fenâ”, DİA, XII, s. 334.

796	 Vr. 125a.
797	 Ankaravî, s. 154. 
798	 Nâblusî bu kelimeyi “ins ve cin veya yaratılan anlamına gelen ُُالِإِنَاَم kelimesi ile ifâde etmektedir. 

Başka bir nüshada bu kelimenin namazı kıldıran anlamındaki »ُُالِإِمََام« olarak geçtiğini belirtir. Bkz. 
vr. 125a.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 164 |

“İmâm bana yönelerek namaz kılarsa bunda şaşılacak bir şey yoktur; O 
Hazret, benim kalbimde ikāmet edip yerleşti, hâlbuki O, kıblem olan (kâbenin) 
kıblesidir.” (150.b)

Bu beyit ile İbnü’l-Fârız’ın hulûl düşüncesine sâhip olduğunu hükmedenler 
olsa da Nâblusî, bu beyitte hulûl değil mârifetin ifâde edildiğini hadîs-i kutsî 
ile açıklar. ِِالْْمُُؤْْمِِن عََبْْدِِي  قَلَْْبُُ  وََوََسِِعَنَِِي   yerlere ve göklere“  مََا وََسِِعَنَِِي سََمََائِِي وََلا أَرَْْضِِي ، 
sığmadım, mü‘min kulumun kalbine sığdım”799 ile ifâde edilen mârifet, “mü’min 
kulun kalbine sığma” 800sıdır. Sûfî şâir, ilâhî aşkın mahallinin insân-ı kâmilin 
kalbi olduğuna işâret eder. Nâblusî tüm şerh boyunca sıklıkla yer verdiği ve 
sûfîler arasındaki meşhur ibâreyi tekrarlar: “Alllah vardır ve Onunla birlikte 
hiç bir şey yoktur.”  Vücûd [  birdir ve mevcûdât, O’nun tecellîsinden [اولجدو 
kinâyedir.801 Nâblusî, el-Vücûdü’l-Hak ve’l-hitâbu’s-sıdk isimli eserinin girişinde 
“el-Vücûdü’l-Hak, hulûl, ittihad, ta‘tîl (Allah’ın zâtını sıfatlarından tecrit etme) 
teşbîh ve tecsîm olmadan akledilen ve hissedilen her şeyde mütecellîdir” 802 
demektedir. Nâblusî, başka bir hadîsi aktararak hulûl iddialarını vahdet-i vücûd 
bağlamında açıklar. Buna göre Hz. Peygamber “Allah’ın yeryüzüdeki evi, sâlih 
kulların kalpleridir.” Sâlihlerin kalplerinin “Allah’ın evi” olmasının anlamı, o 
kalplerin Hakk’ın tecellîlerine mazhar olması demektir. Çünkü Vücûd, mevcûd 
bir şey ile zuhûr eder. Vücûd, mevcûd bir şey ile zuhûr ettiğinde iki durum 
söz konusudur: ya mevcûd, kendisiyle zâhir olan bu Vücûdun kendisine âit 
olduğunu iddia eder, bu durumda kendisine göre vücûd ile vasıflanmış olur. Bu 
kişi ârif değildir. Veya bu mevcûd, zuhûr ettiği Vücûd ile vasıflandığı iddiasında 
bulunmaz, işte bu ârifin kalbidir. Hz. Peygamber kalplere, yeryüzünde “Allah’ın 
evi”, yâni Hakkı barındıran mekân ismi vermiştir. Burada hulûl anlamı yoktur 
Çünkü kalpler, kendileriyle tecellî ve zuhûr eden Vücûd ile vasıflanmamışlardır 
ki, Vücûd onlara hulûl etsin.803 

İbnü’l-Fârız’ın tekfîr edilme sebebi olan 151-153. beyitleri şerhederken 
Nâblusî, salâtu’l-cesed, salâtu’n–nefs ve salâtu’r-ruh ile her üç salât için, üç 
kıbleden bahseder. “Hissin salâtı”, rükû ve secdedir. Dört unsuru bulunmaktadır 
ve kıblesi (kâbesi) yedi tavâfın yapıldığı bilinen dört cihetten müteşekkil his 
kâbesidir. Makāmı ise makām-ı İbrâhim’dir. “Nefsin salâtı”, irâdî ölümdür ve 

799	 Aclûnî, II, 99-195.
800	 Sûfîler, yerlere ve göklere sığmayan Allah’ın mümin kulunun kalbine sığdığını ifade eden bu 

hadîs-i kudsîden hareketle, İnsân-ı kâmilin kalbinin yer ve gökten daha geniş olduğunu, öyleyse 
Allah’ın arşa istivâ etmesi gibi mümin kulunun kalbine de istivâ ettiğini, yâni orada isim ve sıfatla-
rıyla tecellî ettiğini ifâde ederler.  Bkz. Süleyman Uludağ, “Arş”, DİA, III, s. 410.

801	 Vr. 125a.
802	 Abdülganî en-Nâblusî, el-Vücûdü’l-Hak ve’l-hitâbu’s-sıdk, (thk. Bekri Aladdin), Dımaşk: el-Mâhe-

dü’l-İlmî el-Fransî, 1995, s. 5.
803	 Nâblusî, el-Vücûdü’l-Hak, s. 108 [Gerçek Varlık, (çev. E. Demirli), s. 131-131].



| 165 |

Zeliha Öner

dört rüknü bulunur: Hayât, İrâde, İlim ve Kudret’tir. Kıblesi (kâbesi) Hazret-i 
esmâ ve sıfâttır. Makāmı ise, İslâm makāmıdır. “Rûhun salâtı” müşâhedede fenâ 
hâlidir. Dört rüknü bulunur: Tecellî, İstitâr, Mahv ve İsbât’tır. Kıblesî (kâbesi) 
Zât-ı İlâhiyye’dir. Makāmı ise el-Vücûdü’l-Hak’ın devamlı müşâhedesidir 
(devâmü şühûd el-Vücûd el-Hak). Nâblusî, his, nefs ve rûhun salâtı ile 
karanlıklardan arınılabilineceğini ifâde eder. Mükellefin, kulun salâtı duâ; 
meleklerin salâtı istiğfar; Rabb’in salâtı ise rahmetidir. ُُُئِالَاِكََتُه  هُُوََ اذِِّلَّي يُصََُلِّ�يّ عََلَيَْْكُُمْْ وََمََ
نََّ الُّظُّلمََُاتِِ إِِلَىَ ارِِوّنُّل  O, Allah ki, sizi karanlıklardan aydınlığa çıkarmak için“ لِِيُخُْْرِِجََكُُم مِّ�
melekleriyle birlikte size salât eder ve elbette mü’minlere çok merhametlidir.” 
(el-Ahzab: 43) Nâblusî bu âyette bahsedilen karanlığın his, nefs ve ruh karanlığı 
olduğunu belirtir. Nûrun tek kaynağının ise el-Vücûdü’l-Hakk’ın nûru olduğunu 
belirtir.804 Hücvîrî de üç kıbleden bahsetmiştir: Zâhir kıblesi: Kâbe; bâtın kıblesi: 
Arş; sırrın (ve rûhun) kıblesi: Müşâhede.805

Ayrıca Nâblusî, 153. beyit şerhi ile birlikte, bu üç salâtın üç secdesinden 
bahseder. Buna göre, “secdetü’l-cesed”, bilinen namaz secdesidir. “Secdetü’n-
nefs”, esmâ ve sıfât hazreti kapsamına girmektir. “Secdetü’r-ruh” ise Allah’ın 
emrine girmektir. Bu da şu âyet gibidir: ّرََبِّ�ي أَمَْْرِِ  مِِنْْ  حُُوّرُّل  ا قُلُِِ  حِوّرُّلِ  ا عََنِِ    وََيَسَْْأَلَُنَوكَََ 
“Sana rûhu soruyorlar. De ki: Ruh, Rabbimin emrindendir ve size ancak çok 
az bilgi verilmiştir.” (el-İsrâ: 17/85)806 İbn Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’nin 
101. sorusu olan “secdeler nedir?” kısmında, “secdetü’l-cism”, “secdetü’r-rûh” 
ve “secdetü’s-sır” kavramlarına yer verir. Cismin secdesi, aslı olan toprağadır. 
Rûhun secdesi, sâdır olduğu “Küllî Rûh”adır. Sırrın secdesi ise, sâyesinde nâil 
olduğu bu mertebeye ulaştığı Rabbinedir. 807Ancak el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’de, 
Nâblusî’nin yukarıda zikrettiği üç kâbe ve üç salât hakkında bir bilgi yer 
almamaktadır. 

Ankaravî, âşık ve mâşuk sıfatıyla iki olanın ikiliğinin nisbî, ahadiyet 
mertebesinde bir olduğunu belirtir. “Fark vâhidiyet mertebesindedir. O halde 
hakîkat bir olunca ben secdeyi kendi hakîkatime ederim. Gerçekte âbid ile mâbud, 
sâcid ve mescûd, zâkir ve mezkûr hepsi benim.”808 Bu ifâdeler, “ayna”da kendini 
görmek gibi misallendirilmiştir. Nitekim İbn Arabî Tedbîrât-ı İlâhiyye’sinde 
bunun vâsıllar tarafından “mir’ât-ı Hak ve hakkıyye” olarak tâbir edildiğini ifâde 
eder. Sâlikin “mirât-ı Hak” oluşunun sebeb-i mûcibi Hz. Peygamberin “Mü’min, 
kardeşinin aynasıdır” sözüdür. Burada “kardeşlik” dil bakımından misliyyeti/
benzerliği ifâde eder. Hak Teâlâ’nın يلس كمثله “Misli gibi yoktur” (eş-Şûrâ: 42/11) 

804	 Zâhiriyye, vr. 125a-125b.
805	 Hücvîrî, s. 436.
806	 Vr. 125b.
807	 el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, III, Beyrût: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1999, s. 152. [ (çev. E. Demirli), VI, 

s. 394]
808	 Ankaravî, s.157.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 166 |

Onda (sâlikte) Hak, sıfât-ı nefsiyyesiyle değil, zâtıyla ve sıfât-ı mâneviyyesiyle 
zâhir olur ve ona hazret-i cûddan tecellî eyler. Ve bu zuhûr-i kerîm hakkında, 
Hak Teâlâ  ٍٍنسََانََ فِِي أَحَْْسََنِِ تَقَْْوِِيم ِ  Ki kesinlikle biz, insanı en güzel biçimde“  لَقََدَْْ خََلَقَْْنَاَ ا�لْإِ
yarattık” (et-Tîn: 95/4) buyurmuştur.809

155-174. beyitlerde hitâb Hakîkî Mâşûk’a değildir. Sevgili ile “ittihad” 
sonucu zuhûra gelen sırların açıklanması şeklindedir.

ي الحُجُْْبِِ فِيي عََقْْدِِ بَـيْـعََْتِيي وََحََلُُّ أََوََاِخِ تِْـرََْ هََا قََدْْ هََتََكْْتُُهُُ ي السِّ� إِِلَىى كََمْْ أُُوََاِخِ

“Daha ne zamâna kadar sırrımı örteceğim, bîat akdimde örtü bağlarının 
çözülmesi vardı” (155.b)

Bu beyitle birlikte İbnü’l-Fârız “bezm-elest”de ahitleşmenin kul ve Rabbi 
arasında bir gizlilik olmadığını belirterek. “Daha ne zamâna kadar örtüye ve 
hicâba sarılacak ve beşeriyyet perdesiyle hakîkatin yüzünü örteceğim?”810 
demek sûretiyle, mâşûkun kalbine düşürdüğü aşk ateşinin, O’nu görme, işitme 
veya kesbî olmadığını belirterek, “seyr-i muhibbî” ile sülûk ettiğine işâret eder. 
Sûfîler indinde seyr iki çeşittir. Sülûkun cezbeye, fenânın bekāya takaddüm 
ettiği seyr, “seyr-i muhibbî”dir. Sülûkün cezbeden fenânın bekādan sonra geldiği 
sülûk ise “seyr-i mahbûbî”dir.811 

بِلََِِّةِ كْْاسََِتِابٍٍ وََاجِْْتِلَاَِبِ ِجِ وََلَاَ بِا رٍٍِظِا فَِنِلْْتُُ هََوََاهََا لَاَ سََِبِمْْعٍٍ وََنَا
“O’nun aşkına nâil oldum, (bu) işiterek ve görerek değil, kesbederek ve 

yaratılışımın celbetmesi de değil” (157.b)

Sâlikin Hazret-i Mâşûk’a olan aşk ve muhabbetini görmek, işitmek yoluyla 
veya kesbî, hilkat ve fıtratın celbetmesiyle olmadığını belirten İbnü’l-Fârız, 
sülûkünün “seyr-i mahbûbî” olduğunu ifâde etmiştir. Zîrâ “seyr-i muhibbî” dört 
şekilde hâsıl olur: 1- Nazar vâsıtasıyla olur. Mâşûkun bedîi sanat ve şaşkınlık 
verici işlerinden olan güzellik, cemâl, lütuf ve kemâlini görmek sûretiyle 
muhabbet hâsıl olur. Mâşuk tarafına tam bir rağbet görülür. 2- Sözünü işitmek 
sûretiyle olur. 3- Nefsânî hazları ve cismânî arzuları terketmek, maddî-mânevî 
ilgi ve nefsânî engellerden soyunmak, çok ibâdette ve tâatte bulunma, riyâzet ve 
mücâhede ile nefsi arındırıp kalbi tezkiye sûretiyle olur. Bütün bunların sonucu 
bu gayret vâsıtasıyla hakîkî muhabbet görülür. Nitekim kudsî hadîste “Kulum 
bana nâfilelerle yaklaşmaya devam eder, nihâyet ben onu severim” buyrulur. 
Bu, o kulda sevgimi gösteririm demektir. 4- Hilkat ve fıtratıyla hakîkî sevgiliyi 

809	 A. A. Konuk, Tedbîrât-ı İlâhiyye Tercüme ve Şerhi, (haz. : Mustafa Tahralı), 2.baskı, İstanbul: İz 
yay., 2001, s. 83-84.

810	 Vr. 126a; Ankaravî, s. 158.
811	 Kāşânî, Letâif, II, s. 31 [ s. 307.]



| 167 |

Zeliha Öner

celbetmektir. Yâni, nefsin hilkatinde bulunan iyi ahlâk, güzel kokular ve üstün 
vasıflarla ahlâklanıp yaratıcısının övülmüş vasıflarıyla ilgi kurunca, bu ilgi 
sebebiyle yaratıcısının sevgisini çekmiş olur. Ancak “seyr-i rûhî” ve “seyr-i 
mahbûbî” bunlardan başkadır. Bu dört yolla hâsıl olmaz.812 

İbnü’l-Fârız, Hakîkî Mâşûk’un 101. beyitte  مُُت [öl!] emrini yerine getirdiğini 
ve “mukarrebûn” zümresinden olduğunu şu beyitle gösterir:

يًًِجِا عََنْـهََْا ثَـوَََاابًا فَأَََدْْنََِتِ أََكُُنْْ رَاَ اَ وََلَمْْ� لنَّـفَْْسِِ احْْسََِتِاابًا �لَهَ تَـقَََرََّبْْتُُ بِاا
“Nefsimi ifnâ ederek (rûhânî kalbin keşfi için) yakınlık istedim, O’ndan 

sevâba râcî olmasam da tıpkı taleb etiiğim gibi yakınlaştırıldım” (168.b)

Bu beyitte, cem‘ mertebesinden tekrar tefrika mertebesine inip sâliklerin 
terbiyesi ve kemâli için, başlangıçtaki riyâzet ve mücâhedesini ve amelindeki 
ihlâsını icmâl yoluyla zikrederek tâliblere ve mübtedîlere şunu işâret eder: 
“Ameller tamâmen Allah için ve ihlâs ile olmalıdır. Zîrâ ameldeki ihlâs Hak 
yakınlığının sebebidir.” Râbiatü’l-Adeviyye’nin dediği gibi ما عدبتك وخفا نم نارك 
 Ateşinden korkarak veya cennetini“ ولا ربغة فى جتنك وانما عدبتك تبرقا ولجهك اركليم 
isteyerek sana kulluk etmedim. Fakat senin zâtın ve senin rızân için ibâdet ettim.” 
Nâblusî, Medîne’deki ensârın durumunu ifâde eden şu âyeti misal olarak getirir: 
وََجْْهََهُُ  يُرُِِيدُنََو   ّ وََالْْعَشَِِيِّ� بِِالْْغَدََاَةِِ  رََهُُّبَّم  يَدَْْعُُنََو  اذِِّلَّينََ  تَطَْْرُُدِِ   Vechini dileyerek Rablerine“  وََالَا 
sabah akşam duâ (ibâdet) edenleri de (meclisinden) dışlama” (el-En’âm: 6/52) 813

Nâblusî, bu yakınlığı İbn Arabî’nin şu beyitini bu minvalde zikreder:

 دنورك هنم فى اتم صفاتنا      كما يدرك الخفاش فى باهر الشمس

“O’ndan sıfâtımızı tam bir şekilde idrâk ederiz, Yarasanın güneş parıltılarını 
idrâk etmesi gibi”814

Murâkabe, yakınlık (kurb) için gereklidir. Kulun murâkabesi, kalbinde 
bulunan şeylere Hak Teâlâ’nın muttalî olduğunu bilip yakînen kavramasıdır. 
Dolayısıyla murâkabe, kalbe dikkat kesilmek ve içte uyananları denetlemekle 
başlar; derken mâsivâdan sıyrılıp Hakk’ı murâkabe mertebesi elverir; nihâî nokta 
ise velâyet ermekle gelen murâkabedir, yakınlığa (kurbiyyet) ve birlikteliğe 
iletir.815 Sûfîler nezdinde murâkabe, yakîn ile anlamlıdır. 

Sülûk mertebelerine teselsülen yer vermeyen İbnü’l-Fârız, murâkabeden 
sonra “fakr” hakkında beyitler nazmetmiştir. 

812	 Ankaravî, Şerhi’t-Tâiyye, s. 160-161. 
813	 Ankaravî, s. 169 krş. Nâblusî, vr. 129a.
814	 Nâblusî’nin şerhde yer verdiği ve İbn Arabî’ye âit olarak aktardığı beyit için bkz. Nâblusî, age, vr. 

129a.
815	 Serrâc, el-Lüma‘, s. 52, 53 [(çev. H. Kâmil Yılmaz), s. 54, 55].



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 168 |

غََتُُيِنِ فَأَلَقََيْْتُُ افْْقََِتِايِرِ وََثَـرَْْوََتِيي لفََقْْرِِ لََكِِنْْ وََِبِصِْْفِهِِ مَْْتُـهََُا بِاا وََ�يَمَّ
“Fakr ile O’na yöneldim, fakat fakrın vasfıyla ganî oldum; hâl böyle olunca, 

fakrı idrâkimi (iftikār) ve servetimi terkettim.” (171. b) 

Fakr, sâdece Hakîkî Mâşûk’a ihtiyaç duymaktır. Allah, âlemi sûretlerle 
perdelemiştir ve insanlar bu sûretleri kendilerine nisbet etmişlerdir. Hak Teâlâ’nın 
ِ إِِلَىَ اللَّهِ� الْْفُقَُرَََاءُُ  أَنَْْتُمُُُ  اّنَّلاسُُ  أَّيُّهََا   Ey insanlar, siz Allah’a muhtaçsınız” (Fâtır: 35/15)“ يَاَ 
âyetinde belirtildiği gibi. Fakr, tüm mâsivâ, bütün rağbet edilen, matlûb olunan 
dünyâ ve âhiretle ilgili ahvâl ve amellerle meşgūl olmamaktır. Kâinâtın aslı sırf 
yokluktur [ المحض بِِوََصْْفِِهِِ] İbnü’l-Fârız, fakr vasfıyla ganî olduğunu .[العدم   غََنِِيتُُ 
] belirtir. Mutlak gınâ (zenginlik) O’nun zâtıyladır. غََنِِيٌّّ عََنِِ الْْعَاَلَمَِِنََي  َ  Allah“ فَإَِّنَّ اللَّهَ�
âlemlerden müstağnî (hiç kimsenin îmânına muhtaç değildir) dir” (Âl-i İmrân: 
3/97) Hakîkî Mâşuk dışında hiçbir şeye iltifat etmemek servettir. Bunun netîcesi 
de gınâ (zenginlik)dır.816 Nâblusî, İbn Arabî’nin el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’sinde 
yer alan “fakr” kavramına, benzer vurgularla yer vermiştir. Ankaravî bu beyitte 
fakr hâlini şu şekilde açıklar: “Tam bir ‘fakr’ ile yâni zâhiren ve bâtınen; ameller, 
fiiller, makāmlar ve hallerden kendimde bir şey görmemek sûretiyle, o hazrete 
ulaşmaya niyet ettim; fakat o fakrın vasfıyla yâni tam fakr hâsıl olunca Hakk’ın 
sıfatlarıyla ganî oldum. Hâl böyle olunca, fakr sıfâtıyla ganî olunca, gördüm ki 
fakr ile sıfatlanmış olmak da bir bakıma vücûd isteyici olmaktır... Bunun üzerine 
fakrı ve fakr ile ganî olmayı bıraktım.”817 “Fakr”a önem veren mutasavvıflar 
zamanla fakrı, fenâ ve kulluk anlayışıyla birleştirmişlerdir. Buna göre; kulun 
sâhip olduğu her şey mevlâsına âittir. O halde iyi bir kul, mevlâsı karşısında 
hiçbir şeye sâhip olmadığını yâni fakir olduğunu idrâk eder. Kul kendi varlığının 
gerçek sâhibinin de mevlâsı olduğunun şuûruna varınca fenâ mertebesine ulaşır. 
Fakr bu noktada tevhîdin de en yüksek derecesi olarak ortaya çıkmaktadır. 
Sûfîler genellikle fakrı ikiye ayırırlar: a) Sûret fakirligi (şeklî, zâhirî, sûrî): 
Maddî anlamda fakirlik; b) Mânevî (gerçek, bâtınî) fakirlik: Beşerî sıfatlardan 
sıyrılıp (fenâ-i sıfat) kendini bir şeye mâlik görmemektir. Hattâ bir şeye sâhip 
olmadığı gibi sâhip olmayı da istememektir. Bu anlamda fakîre “ehl-i tecrîd” ve 
“ehl-i terk” de denilmektedir.818 

وََِسِاهََا مُُبََيِثِتِيي َ لَاَ شََيْـئًًْا  ثَـوَََا�بِيَ ي فَأَََصْْبََحََتْْ ي فِيي اطِّ�رََِاِحِ فََلَاَحََ فََلَاَِحِ

“Fakr ve gınâyı terkten hâsıl olan felâh, sevâbım oldu; bana ondan başka bir 
şey kalmadı” (173. b) 

816	 Vr. 129b; krş. el-Fütûhâtü’l- Mekkiyye, I, s. 345 [II, s. 201.]
817	 Ankaravî, Şerh-i Tâiyye, s. 171.
818	 Uludağ, “Fakr”, DİA, XII, s.133.



| 169 |

Zeliha Öner

Mülkiyeti görmekten uzaklaşma819 olarak tanımlanan fakr, gınâ mukābilidir 
ve her ikisinin terki ile hâsıl olan, felâh yâni kurtuluş aydınlığıdır. Bu, “lâ 
mevcûde illallah” nûrunun parlamasıdır.820 

Îranlı meşhur şâir ve mutasavvıf Ferîdüddin Attâr (ö. 618/1221), “fakr” 
kelimesini “fenâ” ile birlikte kullanır ve seyrin nihâyeti olarak görür: “Vâdînin 
yedinci mertebesi fakr ve fenâdır ki, bu mertebeden sonra artık sana bir yolculuk, 
bir seyir yoktur. Bu mertebede gayret sarfettin ise, o gayret seni fenâya salar. 
Sende bu mertebeden bir katre bulunsa, seni deryâya döndürür.”821 Nitekim “fakr” 
Cerîrî tarafından “mevcut olanı kaybetmemek, mevcut olmayanı taleb etmemek” 
şeklinde; İbn Cellâ tarafından ise “bir şeye sâhip olmaman, sâhip olduğun zaman 
da bir şeyin sana sâhip olmaması” şeklinde tanımlanır. Rüveym’e göre “var olan 
her şeyi yok etmek ve yok olan tüm şeyleri terketmek”; Kettânî’ye göre ise, 
“Allah’a muhtaç olma (iftikār) hâli sahih olursa, Allah’la istiğnâ hâli de sahih 
olur. Bu iki hâlden biri olmadıkça diğeri de olmaz”.822 

İbnü’l-Fârız 174. beyitte, sâlike tavsiye ve yol gösterici olma vasfının 
kendinden değil, sâdece Hakîkî Mâşûk’un inâyeti sebebiyle olduğunu ifâde 
eder. Bu beyitte, hadîs-i kudsîde yer alan “ِِوََبَصَََرِِه سََمْْعِِهِِ   Onun işitmesi ve] ”كُُنْْتُُ 
görmesiyim] fehvâsınca Hakîkî Mâşuk için bir âlet gibi olduğuna işâret eder. 

ِبِهِِ ضََلََّ عََنْْ سُُبِْْلِ الهُدََُى وََيََِهِ دََلََِّتِ اَ لَاَ بِيي عََلََيْـهََْا أََدُُلُُّ مََنْْ وََظَلَْْتُُ �بِهَ

“Benimle değil, Hakîkî Mâşuk ile hidâyet yolundan ayrılmış olanları O 
hazret yoluna gitmek için delîl ve yol gösterici olmuştum” (174.b)

Nâblusî bu beyiti açıklarken: “Benim nefsim, kuvvetim, kudretimle değil; 
çünkü benim nefsim, kuvvetim ve kudretim, O’nun Hak ve hakîkî vücûdunda 
ademdir.  ِِبِِه  .derken onun (İbnü’l-Fârız’ın) nefsi, dalâletin kıyâmıdır ضَََلَّ 
Benim nefsimle değil, Hazret-i İlâhiyye’nin hidâyetiyle ben dalâlet ehlini irşâd 
ediyorum. Onlara rehber olmam benim ben olmam sebebiyle değildir. ُُبّْْهُُم  يُعَُذَِّ�
بِِأَيَْْدِِيكُُمْْ   ُ  ,Allah onlara sizin elinizle azâb eder” (et-Tevbe: 9/14)”823 Nâblusî“ اللَّهُ�
İbnü’l-Fârız’ın “delîl” olduğunu beyân ettiği bu beyiti âyetlerle şerheder. نكلو 
رمى  مََوْْتِِهََا  Fakat Allah attı” (el-Enfâl: 8/17) ve“ الله  حِِنََي  نَْْفُسََُ  ا�لْأَ يَتََوَََّفَّى   ُ  Allah“ اللَّهُ�
vâdesi yettiğinde canları alır” (ez-Zümer: 39/42)  ve buna benzer âyetlerle asıl 
anlatılmak istenen “fenâ” hâlidir. Nâblusî, bu beyit şerhini kendi Dîvân’ında yer 
alan bir beyitle tamamlar: 

819	 Herevî, Menâzil, s. 110. 
820	 Ankaravî, Şerh-i Tâiyye, s. 172
821	 Ankaravî, Minhâc, s. 370.
822	 Kelabâzî, s. 112 [(çev. S. Uludağ), İstanbul, 2013, s. 147.]
823	 Vr. 130a. 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 170 |

 أن انفلاء طهارة الاسنان     لصلاة معرفة ارقليب ادلانى

“Fenâ, mârifet namazı için insanın tahâretidir”824

D. Sâlike Tavsiyeler (175-285. Beyit)

İbnü’l-Fârız, 103-175. beyite kadar aşktaki sadâkatini Hakîkî Mâşûk’a 
anlatır. 175. beyitten sonra ise mürîd için nasîhatlerde bulunur. Sûfî şâirin sâlik 
için kullandığı ilk ifâde “terket” [  dir. Hak’ta bâkî olmak isteyen, vücûdu’[ خََلِّ�ِ
ve vücûda âit her şeyi unutmalıdır. Nefsi ve nefsin arzûlarını terketmelidir. 
Çünkü gāye mutlak varlıkta yok olabilmektir.825 Tasavvufta “terk-i dünyâ, terk-i 
ukbâ, terk-i hestî, terk-i terk”826 diye özetlenen “terk”, fi’l-hakîka mâsivâyı (Hak 
dışındaki her şey) terktir. Binâenaleyh, İbnü’l-Fârız sâlike “murâdını terket” 
demekle bu dört terke işâret etmiş olmalıdır: 

اَ مُُطْْمََنََِّئِِةِ يََِقِادََكََ ِمِنْْ نَـفَْْسٍٍ �بِهَ لِِّخِِ�ي مُُرََادََكََ مُُعْْيًًِطِا اَ  فََخََلِِّ� �لَهَ
“Murâdını terket dostum, nefsinin mutmain olması için nefsinin yönetimini 

O’na ver” (175.b)

İbnü’l-Fârız, Hak yolunun tâliplerine emir fiilinde tavsiyelerde bulunur. 
Nâblusî’nin beyitler doğrultusunda aktardıklarını şu şekilde sıralamak mümkün: 
“1) Bitkiler toprakta sâbit kalarak neşv ü nemâ bulurlar. Sâlik de nefsin hazlarını 
ve dünyâ sevgisini terketmekte sebât eder, bu hâlde sâbit kalarak yükselen nebât 
gibi hazlarından arınır, yükselir. 2) İstikāmet üzere ol, eksikliklerden imtinâ 
et (i’tisâm)827, Allah Teâlâ’ya tevâzu ve hûşû ile rücû et (tevbe ve inâbe). 3) 
Allah’ın dâvetine icâbet et, gecikmekten sakın. 4) Yarın ibâdetle meşgûl olurum 
demek sûretiyle ertelemek, nefsin illeti ve kötülükleridir. Vakit gibi ilâhî 
hükümleri yerine getirmekte keskin kılıç gibi ol.828 5) Şer‘î emir ve nehiylere 
uymakla Hakîkî Mâşûk’un rızâsını iste. 6) Allah yolunda seyr ederken Allah’la 
 ol, nefsinle değil. Allah’ın gücü ve kuvvetiyle seyr et, kendi gücün ve [بالله]

824	 Vr. 130a.
825	 Rifaî, s. 244.
826	 Terk mertebesinde ilerlerken her basamakta terkedilecek olan şeyler şunlardır: Terk-i dünyâ: Zâhid, 

bütün dünyâ nîmetlerini, malı ve mülkü ahiret için terkeder. Terk-i ukbâ: Ârif, cenneti ve oradaki 
nîmetleri, ilâhî cemâli temâşâ için terkeder. Terk-i hestî: Sâlik, kendi varlığını da terkederek, Hak’ta 
fânî olur. Terk-i terk: Kâmil ârif, terki de terkeder; aklında ve zihninde terk diye bir kavram kalmaz. 
Bkz. Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s. 482-483; Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri 
Sözlüğü, s. 653.

827	 İbnü’l-Fârız Tâiyye’de îtisâm ve inâbe kavramlarını tek beyit içinde zikreder. Nâblusî, îtisâm hak-
kında detaylı îzahlarda bulunmadan sözlük anlamını zikrederek “baş kaldırı (ma‘siyet)dan, Hakk’ın 
lütfu ile imtinâ etmek” anlamını aktarır. Bkz. vr. 130b.

828	 Hücvîrî, hâl ile vakit arasındaki bağa göre sûfînin hallerinden bahseder. Buna göre vakit, iki tarafı 
keskin bir kılıç gibidir. Kılıcın sıfatı gibi vaktin sıfatı da kesmektir. Zîrâ vakit, mâzî ve istikbâlin 
kökünü keser. Dünün ve yarının derdini gönülden siler süpürür. Hal, vakt üzerine gelen ve onu süs-
leyen bir vâriddir. Hücvîrî, “beden için rûh ne ise vakt için de hâl odur”. Bkz. Hücvîrî, s. 519-520.



| 171 |

Zeliha Öner

kuvvetinle değil (kurbu’n-nevâfil hadîs-i kudsîsine telmihte bulunulmakta).7) 
Eğer Allah Teâla yolunda seyr ederken azminde gecikirsen, nefsânî hastalığın 
gālip gelmesiyle gaflete, uyuşukluğa [ابلطالة] düşersin. Bunun için uzuvların 
kırık olsa da ayakta dur. Yoksa senin nasîbin, Allah’ın kerih gördüğü uyuşuk 
bir kul olmaktır. 8) Ne zaman nefsin oyalama ve bahâne arayışları sana mâni 
olursa, azminin kılıcıyla kes ve sür’atle Hak yoluna yönel. 9) Her şeyden arın ve 
uzaklaş. Tamâmen müflis vaziyette uzaklaştığın zaman O hazrete yönel. Bir şeye 
mâlik olmaktan kaçın, çünkü yerde ve göklerde olan her şey Allah’ın mülküdür 
ve her şey O’nun içindir.” 829 

İbnü’l-Fârız’ın 175’den 184. beyite kadar yer verdiği sülûkün şartlarını bu 
şekilde açıklayan Nâblusî, sâlikin Hazret-i Kuddûsîye vusûlü ve ebedî saâdete 
yükselmesi için, zikredilen bu şartları kabûl etmesi gerektiğini belirtir. Nâblusî, 
sâlikin nefsî arzulara meyilde “fakr”830, Hak Teâlâ’ya seyirde “gınâ”831 hâlinde 
olması gerektiğini vurgular.832 Bu Hazretin muhabbetinin şartı, muhabbet ehli 
arasında “Fakrı gınâya, zilleti ferahlığa tercih etmek” şeklinde cereyân eder. 
Husûsen işâret edilen, muhibbin mahbûbuna dâima fakîr ve muhtaç olması 
gerektiğidir. Zengin veya yoksul olması farketmez.833 O hazret ayn-ı vahdettir, 
başka bir şeyle zengin olan ise kesretle muttasıftır. Bir şeye zıddı ile ulaşmak 
câiz değildir.834 

İbnü’l-Fârız’ın belli bir tertîbe tâbi olmadan beyitlerde sülûk mertebelerine 
yer verdiğini bu bölümün başında ifâde etmiştik. Nitekim mutasavvıflar 
umûmiyetle sülûkün başında “inâbet” kavramına yer verirken sûfî şâir, kavramın 
mâhiyetini ihtivâ edecek şekilde ifâde eder: 

بِِتِِ بَِةِ مُخْ� مُجِبًًيِ�ا إِلَِيْـهََْا عََنْْ إِِنَاا اَ مِْْصِ وََاسْْتََقِمِْْ �لَهَ وََسََدِّ�دِْْ وََقَاَبِْْرِ وََاعْْتََ

“Tevâzulu bir şekilde inâbet uyarınca O hazrete icâbet et, isâbetli ol, yakınlaş, 
sımsıkı sarıl, istikāmet üzere ol!” (177.b)

829	 Vr. 130b- 132a.
830	 “Yoksulluk ma’nâsınadır, gınâ mukābilidir... Ma’lûm ola ki fakrın mikdâr-ı derecesi hemân iyâline 

kifâyet eyleyecek nesnesi olmaktan ibârettir. Ba’zı nüshada نوكي ال نأ unvânıyla menfiyyen mersûm 
olmakla iyâlini idâre edecek nesneye iktidârı olmamak demek olur, zâhiren bu müreccahtır... İnde’l-ba’z 
fakîr muhtâc u gedâ ve miskîn zelîl u hakîre denir.” Bkz. Mütercim Âsım Efendi, Kāmûs Tercümesi –el 
Okyanûsu’l-basît fî tercemeti kāmûsi’lmuhît–, Matbaa-i Osmâniyye, 1305/1887, II, 69, 70.

831	 “Mutasavvıflar, tam bir mülkiyet sâhibi olmak olarak tanımladıkları gınâ vasfının hakîkatte sâdece 
Allah’a âit olduğunu işâret etmiş ve mutlak Ganî’nin O olduğu vurgulamışlardır”.  AbdürrezzakTek, 
Tasavvufî Mertebeler, s. 194; Herevî, Menâzil’inde gınâyı tam bir mülk sâhibi olmak diye tanımlar ve 
kavramı gınâ-yı kalb, gınâ-yı nefs, gınâ bil-Hak olmak üzere üç kısımda ele alır. Bkz. Tan, s. 426.

832	 Vr. 132b.
833	 Ankaravî,  Şerh-i Tâiyye, s. 180.
834	 Ankaravî, Şerh-i Tâiyye, s. 182.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 172 |

Bu beyitle İbnü’l-Fârız sâlikin inâbet ile rücû edip istikāmet üzere olmasını 
buyurur. İnâbet, lügatte rücû demek olsa da tevbenin fevkindedir.835 Nâblusî, 
inâbeyi “Hak Teâla dışındaki her şeyden rücû etmektir” diyerek, “mücerred 
inâbe” kavramına yer vermektedir.836 Nâblusî bu beyitteki kelimelerin lugattaki 
mânâlarını vermekle yetinir.837 Fergānî ise her bir kelimenin yer aldığı hadîs 
ve âyetlere yer vererek “inâbe”yi, ıslâh yoluna girmek için rücû; “tevbe”yi ise 
îtikādî sûretlerden rücû olarak tanımlar.838 İnâbe, kelime bakımından tevbe ile 
benzer anlamları çağrıştırırsa da, husûsî bir mâhiyeti bulunmaktadır. İbrâhim b. 
Edhem, tevbesinde sâdık olan kişinin, inâbe sâhibi olarak isimlendirilebileceğini 
belirterek, inâbeyi tevbenin ikinci derecesi saymıştır.839 Ebû Ali ed-Dekkāk ise 
tevbeyi, tevbe, inâbe ve evbe diye üç mertebeye ayırmış, tevbeyi mü’minlere, 
inâbeyi velîlere, evbeyi ise peygamberlere tahsîs etmiştir. Cüneyd- Bağdâdî de 
ed-Dekkāk gibi üç nevi mânâsını aktarır: Birincisi, nedâmet (pişmanlık); ikincisi 
Allah’ın yasak kıldığı şeyi bir daha tekrâr etmemeye azmetmek; üçüncüsü ise 
işlenen haksızlıklarıın telâfisinde [المظامل  çaba harcamak.840 Hakk’ın [في دأاء 
dışındaki her şeyden tevbe etmedikçe tevbe makāmı tamam olmaz. Sonra 
tevbenin kusurunu görme, bu kusuru görmekten de tevbe etme derecesi gelir.841 
Özetle, “tevbe” sû-i hâlden hüsn-i hâle yâni sıfât-ı rızâya rücû iken; “inâbe” 
ahvâlden Hakk’a yâni, nefs-i zâta rücû etmektir.842

“Fakr” ve “inâbet” sonrasında “velâyet rüzgarı” tâbirini kullanan İbnü’l-
Fârız, başkası ile ganî olan sâlikin “sevginin şartları”na riâyet ederek ilâhî cezbe 
ile cezbelenmesini velâyet rüzgarı olarak tanımlar. İbnü’l-Fârız bu mertebeye, 
 demek sûretiyle (...Velâyetin rüzgârı şiddetlendiği zaman) ”تمى عََصََفَتَْْ ريحُُ الوََلا“
işâret eder:

لفََقْْرِِ هََبََّتْْ لََرََبََِّتِ عََنََاءٍٍ وََلََوْْ بِاا مََىتَى عََصََفََتْْ حُُيِرِ الوََلَاَ قََصََفََتْْ أََخََا

“Velâyetin rüzgârı şiddetlendiği zaman, başkasıyla zengin (ganî) olanları 
kahredip muhtaç ve fakîr hâle getirir” (187 b.)

835	 Ankaravî, Minhâcül-fukarâ (haz. Sâfi Arpaguş), İstanbul: Vefâ, 2008, s. 261.
836	 Vr. 241a.
837	 Vr. 130b.
838	 Fegānî, I, s. 326-327. 
839	 Sühreverdî, Avârifü’l-maârif, s. 597.
840	 Kuşeyrî, s. 171 [190].
841	 Menâzil, s. 77.
842	 Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil, s. 246.



| 173 |

Zeliha Öner

Velâyet843, tasavvufta kulun Hakk’a yakınlığını, kulun Hakk’ı ve Hakk’ın 
kulu dost edinmesini, Hakk’ın kul ile ve kulun Hak ile tasarrufta bulunmasını 
ifade eder.844 Nâblusî’ye göre ilâhî velâyetin rüzgârının şiddetlenmesindeki 
mânâ, sâlikin zâhir ve bâtını üzerindeki Rabbânî muhabbetin istîlâsının 
görünmesidir. Hak dışındaki her şeyden uzaklaşan ve ilâhî muhabbetle fânî olan 
sâlik, meczûb olur. Sâlik yolunun nasıl olduğunun farkında değildir. Mâlik ve 
memlûk arasındaki farkı bilmez. Gayb denizinde müstağrak bir haldedir. Velâyet 
rüzgârıyla kemâle eren sâlik, yavaş yavaş velâyet makāmına ulaşır, asrının 
insanını tanır, ilmiyle irşâd eder, sâlikler onun terbiyesi ile fayda sağlar.845 

Velâyet ve onun olmazsa olmaz tamamlayıcısı olarak ilm-i ledün konusu, 
beraberinde keşf ve müşâhede merkezli vurgular tasavvufun en önemli 
hususlarındandır.846 Velâyet, iki kısım ile ifâde edilmektedir:  Velâyet-i amm, 
velâyeti hass. Velâyet-i amm, bütün mü’minler arasında müşterektir. Velâyet-i 
hass, sülûk ehlinden olan vâsıllara hastır.847 Herevî, Velâyet mertebesine Sad 
Meydân’da yer verirken Menâzil’de mertebe olarak değil, müstakil bir bâb 
başlığı olarak, içinde on ayrı menzili ihtivâ edecek şekilde yer vermektedir. 848

İbnü’l-Fârız, sülûk esnâsında sâlike vârid olan keşfî bilgilerin vuslat 
gerçekleşmeden ızhâr edilmemesi gerektiği konusunda uyarır. Sırrı söylemekle 
sırra bîgâne kalacağından, sâlikin susmasını, sükût etmesini ister. Akabinde, 

843	 “Velî, yağmur akabinde yağan yağmura denir. Ve velî bir âdemin dostuna ve yâr u sadîkine denir. 
Ve muîn ve nasîr ma’nâsınadır. Müellifin Basâir’de beyânına göre işbu velî maddesi iki yâhud 
ziyâde nesnenin beynlerine ecnebî tahallül eylemeyerek müteâkiben husûllerine mevzûdur. Ve is-
tiâre vechiyle husûl-i mezkûr min haysü’l-mekân ve min haysü’n-nisbe ve min haysü’d-dîn ve min 
haysü’s-sadâka ve min haysü’n-nusre ve min haysü’l-i’tikād kurbiyyetde isti’mâl olunur... Vilâyet 
ve velâyet, bir nesneye kudret cihetiyle bi-re’sihî zâbıt ve mutasarrıf olmak ma’nâsınadır ki hudâ-
vendigâr olmak ta’bîr olunur. İnde’l-ba’z zikrolunan velî maddelerinden ki dost ve sadîk olmak ve 
bir âdeme muîn ve nasîr olmak ma’nâsınadır. Ve vâvın kesriyle hıtta ma’nâsınadır ki vâlinin tahtı 
tevliyetinde olan arz-ı muayyeneden ibârettir. Istılâhımızda dahi vilâyet ve eyâlet ta’bîr olunur. 
Kezâlik beylik ve hâkimlik ve pâdişahlık ma’nâlarınadır.” Kāmûs Tercümesi, III, 951.

844	 Velâyetle ilgili ilgili görüşler için bkz. Süleyman Uludağ, Dört Kapı Kırk Eşik, s. 43-62; Sâlih Çift, 
Hakîm Tirmizî ve Tasavvuf Anlayışı, s. 309-370. Ancak velâyetin bir mesele olarak ortaya konulma-
sı ve onun etrâfında köklü bir tasavvufî anlatının inşâ edilmesi Hakîm Tirmizî iledir. Genel olarak 
velâyet konusu ve Tirmizî’nin bu mevzudaki konumu için bkz. Çift, Hakîm Tirmizî ve Tasavvuf 
Anlayışı, s. 309-370.

845	 Vr.133a-b.
846	 Hucvîrî, velâyeti takdim ederken metodolojik bir değere sahip olduğuna işâret etmektedir. “Mâlum 

olsun ki, tümü ile mârifet ve tasavvuf yolunun esâsı ve aslı velâyet ve velâyetin kabul edilmesi 
temeline dayanır. Zira bütün şeyhler, velâyetin hükmünün isbat ve kabul edilmesi üzerinde ittifak 
etmişlerdir.” Bkz. Hücvîrî Keşfü’l-Mahcûb, Kāhire: Dâru’t-turâsi’l-arabî, s. 283.

847	 Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâtil-fünûn, II, s. 1808.
848	 Sâd Meydân isimli eserinde Herevî, velâyet mertebesini “78. Meydan”da açıklar. “Sad Meydân’da 

velâyet, hikmet, mârifet, kerâmet ve hakîkatin ardı sıra gelip daha ahlâkî bir tamlığı anlatırken, 
Menâzil’de ise vakit, sır, nefes, gark ve gaybet gibi sûfînin Hak karşısındaki edilgenliğinden kay-
naklanan ânî tecellîlerle ilgili merkezî bir kelimeye dönüşür.” Geniş îzâhlar için bkz. N. Tan, (Ba-
sılmamış Doktora Tezi), s. 165.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 174 |

sükût etmekten hoşlanan nefs, vakar murâd edip kibirlenirse konuşmanın daha 
iyi olacağını belirtir. Her makāmı “elde edilen en hayırlı makām” zanneden kimse 
o makāmın kulu olur. 190-194. beyitlerde ifâde edilenleri şu şekilde özetlemek 
mümkün: Sülûkün başlangıcında “susma” konuşmadan evlâdır. Sonra, susma 
ve konuşma arasında bir fark bulunmamaktadır. Sülûkün nihâyetinde ise sâlik 
nefsiyle değil, Hakîkî Mâşuk ile susar ve O’nunla konuşur.849 Nâblusî’ye göre 
“ilhâm ve feyz yoluyla vârid gerçekleştiğinde sen (sâlik), dâvet makāmında 
değilsin. Eğer sâdık bir tâlip bulursan senin ona anlatman gerekir... Eğer senin 
sırrını açıklama ve ızhâr etmenin haram kılındığı biriyle karşılaşırsan, ehli 
olmayana sende emânet olanı anlatırsan hâin olursun. Hak Teâla’nın dediği 
gibi, أَهَْْلِِهََا إِِلَىَ  مَََانَاَتِِ  ا�لْأَ تُؤََُوّدُّا  أَنَْْ  يَأَْمُُْرُُكُُمْْ   َ اللَّهَ�  Allah emânetleri ehline vermenizi“ إِِّنَّ 
emrediyor” (en-Nisâ: 4/58)”850 

Suskunluk hâlinde sâlik, susma ile meşgûl değildir. Nâblusî, İbn Arabî’nin el-
Fütûhât’ından misalle, bir hâl veya makamda bulunmak kadar onu terketmenin 
de terakkî olduğunu ifâde eder. Tevbe, tevbenin terki; mücâhede, mücâhedenin 
terki; halvet, halvetin terki; uzlet, uzletin terki gibi. Her bir makāmın 
mevcûdiyetiyle birlikte o makāmın terkinin mülâhazasıyla birlikte, en kâmildir.851 
Âlimin zıddı câhil, ârifin zıddı münkirdir. Buna göre Allah’a ârif denmez, âlim 
(alîm) denir. Âriflerin konuşmaktan çok susmayı tercih etmelerinin sebebi, 
onların, mârifette ulaşabildikleri son mertebede hiçbir şey bilmediklerini yâhut 
da bildiklerinin eksik ve kusurlu olduğunu kavramış olmalarıdır. Bu düşünceyle 
Bâyezîd-i Bistâmî, “Kul câhil olduğu nisbette âriftir” demiştir. Ârife hiçbir şey 
gizli kalmaz, çünkü onda bilen kendisi değil Allah’tır.852

Nâblusî, şerhte sıklıkla yer verdiği “kurb-ı nevâfil” hadîs-i kudsîsinin 
hakîkatini şu şekilde anlatır: “Allah Teâla’ya farz ibâdetlere ziyâde olarak, nâfile 
sâlih amellerle yaklaşma niyeti, kulun ubûdiyetinin devâmıdır. ‘Onun kulağının 
işitmesi ve gözünün görmesi olurum’ ifâdesinde yer alan görme uzvu veya 
duyma uzvunun bu fiili gerçekleştirmesi değil, Allah ile duyması yâni O’nun 
kuvvetiyle işitmesi ve görmesidir. İşitme uzvu işitmez, görme uzvu görmez. Bu, 
duyma ve görme uzvunda ortaya çıkan kuvvettir. Çünkü o, Allah ile görür, o 
organın kuvvetiyle değil. Âyette dediği gibi, ُُيُسُْْمِِعُُ مََنْْ يَشَََاء َ  Allah dilediğine“ إِِّنَّ اللَّهَ�
işittirir.” (Fâtır: 35/22)”853 Bu açıklamaların akabinde Nâblusî, cem‘ makāmı 
hakkında önemli îzahlarda bulunur; “ cem‘ makāmı, kul ve Rabbin bir varlıkta 
toplanmasıdır. İttihat, kul ve abdin bir olmasıdır. Çünkü ikisi arasında vücûd 

849	 Vr. 134a-136a; Ankaravî, age, s. 183-186.
850	 Vr. 134b.
851	 Vr. 135a-b.
852	 Uludağ, “Ârif”, DİA, s. 361-362.
853	 Vr. 136a.



| 175 |

Zeliha Öner

birdir. Kul, fânîdir, aslı mâdûmdur. Bu makām, mârifet ve zevk bu şühûddan 
uzaklaşınca sıdka ihtiyaç duyar. Kul kuldur, Rab Rab’dir. Mârifet ve zevk 
olmamakla birlikte Firavunluk iddiasında bulunan kimse yolunu kaybetmiş ve 
yoldan çıkmıştır.”854 Sâlikin, her durumda tefrikadan kurtulup cem‘ makāmına 
ulaşması gerekir. Bu mümkün değilse de cem‘ mertebesinde bulunan vahdet 
ehli ve hakîkat erbâbı ile oturup kalkması gerekir.855 Mevlânâ’nın şu beyiti 
hatırlanmalıdır: “Elini pîrin elinden gayrıya teslîm etme! Onun eline Hak 
destgîr olmuştur.” (Mesnevî, V, 735.b) “Pîr”den maksâd, fenâfillâh ve bekābillâh 
mertebesinde bulunan mürşid-i kâmildir. Elini mürşid-i kâmilin elinden 
başkasına teslîm etme ve tebaiyyet elini ona uzat! Zîrâ o mürşid-i kâmilin eline 
Hak destgîr ve muâvin olmuştur.”856 Sâlik, Hak Teâlâ’nın görmesi, duyması ve 
tutması olan kâmillerle birlikte olmalıdır.

İbnü’l-Fârız’ın sâlike tavsiyeleri 198. beyite kadar devam eder. Nefs-i 
emmârede olan nefsinin itâat edici hâle geldiğini ifâde etmesi şu şekildedir: 

أُُعِْْطِهََا عََصََتْْ أََوْْ تُـعُْْصََ كََانََتْْ مُُيِطِعََتِيي يََِسِ كََانََتْْ قَـبَْْلُُ لََوََّامََةًً مََىتَى فَـنَـفَْْ

“Nefsim önce levvâme idi, nefsime itâat ettikçe isyân edici, ona isyân ettikçe 
itâat edici oldu” (197 b.) 

Günâha karşı direnen “nefs-i levvâme”, günâh işlediğinin bilincine vardığında 
Allah’a tevbe eder. Sûfî şâir, riyâzet ve mücâhede ile nefsin dönüşümünü şu 
şekilde nazmeder: 

ذََِّتِ ـهُُ نِّيِمِ�ي وََإِنِْْ خََفََّفْْتُُ عََنْـهََْا �َتَأَ لََِتْْهُُ �تَحََمََّلََتْْـ فَـعَََادََتْْ وََمََهْْمََا �حُمِّ�

“Nefsim öyle bir hâle döndü ki; ona yüklediklerime tahammül eder; ondan 
hafiflettiğim zaman ise eziyet çeker oldu” (199 b.) 

Nefsin mükellef olduğu emir ve nehiylere itâatın devâmı, eksiksiz ve 
noksansız ihlâs üzere olması, Hak Teâlâ’nın insana yüklediği “emânet”i 
taşımasıdır. Amellerinin devâmı sâdece Allah için olmalıdır.857 İhlâs, amelini 
görmemek, amelleri kendine nisbet etmekten utanmak ve ameli amelden 
kurtarmak şeklinde üç mertebedir.858 

İbnü’l-Fârız, dünyevî ve uhrevî lezzetleri nefisden arındırmak ve 
uzaklaştırmak sûretiyle, nefsin “mutmain” olduğunu ifâde eder. Ankaravî, 

854	 Vr. 136a. 
855	 Ankaravî, Şerh-i Tâiyye, s. 186-187.
856	 Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, IX, s. 256.
857	 Vr. 137a.
858	 Menâzil, s. 93. 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 176 |

İbnü’l-Fârız’ın bu beyitinde işâret ettiği, nefs-i emmâreden levvâme’ye terakkî 
eden nefsin tehzîbini Cüneyd-i Bağdâdî’den rivâyetle açıklar. Cüneyd şöyle der: 
“Avâm, amellerin yerine getirilmesine çalışır, havâs hallerin tasfiyesine önem 
verir. Aç kalmak ve gece uyumamak kolaydır. Fakat ahlâkın tedâvisi, tehzîbî ve 
kötü hallerinden arındırılması çok zordur.”859

İbnü’l-Fârız, sülûkün makāmlarını “ubûdiyet”le katettiğini belirtir: 

عُُبُُيَِّدِوةًًَ حََقََّقْْتُـهََُا عُُِبِبُُدََوةِِ وَكَُُلُُّ مََقََامٍ عََنْْ سُُلُُكٍٍو قََطََعْْتُُهُُ

“Seyr u sülûkde katettiğim bütün makamda ubûdiyeti, ubûdetle tahkîk ettim, 
gerçekleştirdim.” (203.b)

Bu beyitle Nâblusî, hâl ve makām arasındaki farkı da açıklar. “Şer’an güzel 
olan, eğer kulda devamlı olmazsa makām değil, “hâl”dir. Allah yolunda sâliklerin 
makāmları çoktur. Şükür, sabır, vera‘, tevekkül, yakîn, zühd, ihlâs gibi mertebeler 
tasavvuf kitaplarında yer alır.” Nâblusî bu beyitle sülûkün târifini “Şer‘î mücâhede 
ile Allah Teâlâ yoluna girmek” olarak tanımlar. Akabinde Nâblusî, “İbâdet [العبادة 
], “ubûdiyet” [  kelimelerin sûfî [العدوبة] ”ve “ubûdet [العدبية] ”abdiyet“ ,[العدوبية 
ıstılâhta farklı olduğunu ifâde eder ve şu şekilde tanımlar: Buna göre “ibâdet”, 
Rabbin râzı olduğu fiilleri yapmak; “ubûdiyet”, Rabbin fiillerine râzı olmak; 
“abdiyet”, Rabbi ikrâr; “ubûdet” ise Rabbin varlığında fânî olmaktır.  Beyitte yer 
alan “ubûdet” de bu anlamdadır.860 Ebû Ali Dekkâk’a göre ubûdiyet, ibâdetten 
daha mükemmeldir. (Yapılması gereken) ilk şey ibâdet, sonra ubûdiyet, sonra 
ubûdettir. “İbâdet”; mü’minlerin avâmı, “ubûdiyet” havâssı, “ubûdet” havâsü’l-
havâssı olanlar içindir.861 

İbnü’l-Fârız, sülûkünün bidâyetinde âşık ve müştâk bir “mürîd” iken, 
fenânın hâsıl olmasıyla sâdece O’nun için sevip, irâdesini terkederek “murâd”862 
olduğunu yâni irâde eden (mürîd) olmaktan irâde edilen (murâd) olmayı, şu 
beyitle ifâde etmiştir: 

اَ وََأََحََبََِّتِ أُُدُُيِرِ أََرَاَدََتْْنِيي �لَهَ اَ صََبًًّا فَـلَََمََّا تَـرَكَْْتُُ مََا وَكَُُنْْتُُ �بِهَ
“O’na âşık idim, ne zaman ki istek ve irâde ettiklerimi O’nun için terkettim, 

en çok sevilen Mâşuk (mahbûb) oldum” (204.b) 

859	 Ankaravî, age, s. 191.
860	 Vr. 137b.
861	 Kuşeyrî, s. 314 [ s. 280]
862	 Tasavvuf ehlinin çoğu, mürîd ve murâdı iki ayrı amkām olarak ele almış ve murâd makāmını 

mürîdlikten üstün görmüşlerdir. Bkz. Herevî, Menâzil, s. 111. 



| 177 |

Zeliha Öner

Nâblusî bu beyit ile  َُُيُحُِِهُُّبُّمْْ وََيُحُِِنَوّبُّه  “Onları sever, onlar da O’nu severler” (el-
Mâide: 54) âyeti mukābilince Hakîkî Mâşûk’a olan sevgisinin, mâşûkun murâd 
ettiği her şeyi terketmesini iktizâ etmiştir.863 Âşık, hem âşıktır hem de mâşukdur; 
ve kezâ mâşuk dahi hem âşıktır hem de mâşuktur. Zîrâ âyet-i kerîmede Hak 
Teâlâ Hazretleri bu hakîkate işâret buyurur; çünkü “Allah Teâlâ onları sever ve 
onlar da O’nu severler” demek, hubb-i ilâhî onların muhabbetlerine takaddüm 
etmiştir. Ve bu mânâyı Mevlânâ şu beyit ile aktarır: “Her kimi ki, sen onu âşık 
gördün, ma’şûk bil; zîrâ nisbetle hem budur ve hem odur.” (Mesnevî; 1768.b)864

ي حََبِبََيِتِيي وََلَيَْْسََ كََقََوْْلٍٍ مََرََّ نَـفَِْْسِ هِِ رِْْصِتُُ حََبِبًًيِا بََلْْ بًًِّ�مُحِا نَِلِـفَِْْسِ فََ
ثِْْلِي لَاَ يَـقَُُلُُو رََِبِجْْعََِةِ إِ�لَيََِّ وََِمِ اَ عََنِّي�ي إِلَِيْـهََْا فَـلَََمْْ أََعُُدْْ خََرََجْْتُُ �بِهَ

“Daha önce söylendiği gibi “nefsime âşık” değilim, nefsini seven (muhib) 
yerine sevilen (mahbûb) oldum. O’nun muhabbetiyle nefsimden O’na doğru 
çıktım, kendime dönmedim, (205-206.b)

205. beyittte İbnü’l-Fârız’ın “daha önce geçen söz gibi” [ِكََقَوَْْلٍٍ مَََرَّ نَفَْْسِِي حََبِبَيتَِي] 
ifâdesi ile kasdettiği 98. beyitte geçen, Hakîkî Mâşûk’un hitâbıdır. Hakîkî Mâşuk, 
İbnü’l-Fârız’a hitâb ederken, ِِحََلِِيفُُ غََرََامٍٍ أَنَْْتََ لَكَِِنْْ بِِنَفَْْسِِه “Sen aşk dâvâsında sâdıksın, 
ancak kendi nefsine âşıksın bana değil” (98.b) demesini kasdeder. İbnü’l-Fârız, 
buna mukābil nefsinden Hak Teâlâ ile arındığını belirtir. Nâblusî, nefsden nefs ile 
çıkmaya çalışan, nefsden çıkamaz demek sûretiyle nefsin Hakîkî Mâşûk’a olan 
aşk ve muhabbet ile arınacağını belirtir. “Fenâda tahakkuk, “adem-i aslî”nin 
şühûdudur. Fenâ ve izmihlâl, sâlik kulun nefs kuvvetinden bir şeyin, aslâ hâsıl 
olmamasıdır.” Nâblusî, fenâdan beşerî vasıflara dönmenin Rabbânî hükümler 
ve şer‘î sorumlulukları yerine getirmek için zorunlu olduğunu belirtir. Hazret-i 
Peygamberin vahyi haber verme ve tebşîr vaktinde beşeriyete döndüğünü misal 
verir ve  ْْثّْلُْكُُُم مِّ� بَشَََرٌٌ  أَنََاَ  إِِمََّنَّا   :De ki: Ben ancak sizin gibi bir insanım” (el-Kehf“ قُلُْْ 
18/110) âyetine işâret eder.865 Ankaravî, İbnü’l-Fârız’ın 206. beyitle şu mânâyı 
kasdettiğini belirtir: “Şâirin bu sözünden kasdedilen şu demek değildir: Velîler 
Hakk’a ulaştıktan sonra nefsânî hazza dönüp uyku ve yiyecek gibi şeylerle kayıtlı 
hâle gelmezler, demek değildir. Nitekim avâmın çoğu böyle zannederler, bu kâmil 
insana noksanlık izâfesidir. Şöyle söylenebilir: Onlar Hakk’a vâsıl olduktan 
sonra Hakk’ın bekāsıyla bâkî ve hakkānî vücûdla muttasıf olup ‘cem‘den sonra 
fark’ makāmına ve ‘mahvdan sonra sahv’ âlemine gelip her bir organlarını 
yaratıldığı yere sarfederek kemâl-i adâletle ahlâklanırlar.”866 

863	 Vr. 137b.
864	 Bkz. Mesnevî-i Şerif Şerhi, I, s. 521. 
865	 Vr. 138a.
866	 Ankaravî, age, s. 195.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 178 |

1. “İttihâd” veya “el-İttihâdü’l-Hakîkî”: Hulûlun Nefyi

İttihâd867 ve hulûl868 fikri ile ithâm edilerek tekfîr edilen İbnü’l-Fârız, Tâiyye 
beyitlerinde bu kavramları misallerle açıklar. İttihâd ve hulûl kavramlarının 
birbiriyle bağı hakkında çelişkili bilgiler, kavramların yanlış yorumlanması ve 
bir kavram kargaşasının ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Husûsen mutasavvıf 
şâirler bu nedenle tekfîr edilmiştir.869 İbnü’l-Fârız, İbn Arabî ve diğer sûfîler 
merâtib bahislerinde, sâlikin “urûc”u netîcesinde Hak ile olan münâsebetini ifâde 
ederken “ittihâd” ve “hulûl” kavramlarının zâhir ehlinin telakkî ettiği mânâyı 
açıkça reddetmektedirler.870 Gazzâlî, sûfîlerin müşâhede ve mükâşefelerden 
sonra sözle ifâde edilemeyecek derecelere yükseldiklerini, bunları anlatmaya 
çalıştıklarında ise kaçınılması mümkün olmayan apaçık hatâlara düşebildilerini 
ifâde eder. Sûfîlerin, “Hakk’a yakın olma durumu o dereceye varır ki bâzısı 
bunu hulûl, bâzısı ittihâd, bâzısı da vusûl zanneder. Hâlbuki bunların hepsi birer 
yanılgıdan ibârettir.”871 Menâzilü’s-sâirîn’de Hakk’a yakınlık “ittisâl” terimi ile 
ifâde edilmiştir.872

Filhakîka, küfr olarak telakkî edilen ittihad ve hulul kavramları ile sûfî 
şâirlerin neyi murâd ettiklerini veya “zan”larını anlamak, şârihler aracılığıyla 

867	 Mutlak varlıktan ayrı bir varlığın olduğu zannıdır. İttihad, iki varlığın birleşmesi değil zâten bir 
olan mutlak varlığın idrâkidir. Bkz. İlhan Ayverdi, Kubbealtı Lugatı, I, s. 1477.

868	 Hulûl kelimesinin ayrıntılı bir tanımı için bkz. L. Massignon, “Hulûl’’, İ. A., V/ 1, 584-585; Hulûl 
kelimesinin anlamı ve İslam’dan önceki dinlerde farklı inanışlar hakkında özet bir bilgi için bkz. 
Kürşat Demirci, ‘’Hulûl”, DİA, XVIII, 340-341.

869	 Sûfî şâirler ittihâd, hulûl ve de tenâsüh iddiâlarıyla tenkîd ve tekfîr edilegelmiştir. Sûfî şâir Sun’ul-
lâh Gaybî, kendine yöneltilen iddialara cevâben te’lif ettiği kısa risâlesinde “Sâlik olmayan bi-hal, 
ol şuhûdatı kāl ile fehm edemez” demek sûretiyle hulûl ve ittihâd iddialarına cevap verir.İttihâd ve 
hulûl ile ithâm edilen sûfî şâirlerden Sun’ullah-ı Gaybî tenasüh kelimesi ile kanştırılan hulûl ve 
ittihâd kavramlarına ilişkin düşüncelerini, Risâle-i Redd-i Hulûl ve İttihâd isimli küçük bir risâlede 
kaleme alarak, hulûle kāil olmadığını, ittihâd konusunu ise süfi literatürdeki fenâ ve cem‘ kavram-
larıyla birlikte değerlendirdiğini ifâde etmiştir.  Risâle-i Redd-i Hulûl ve İttihâd’ın transkripsiyonu 
için bkz.; Bilal Kemikli, Tasavvuf Edebiyâtında Hulûl ve İttihâda Dâir Bir Risâle: “Risâle-i Redd-i 
Hulûl ve İttihâd”, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 2001, cilt: II, sayı: 5, s. 111-116. 
Gaybî’nin hayâtı ve eserleri hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Bilal Kemikli, Sun’ullâh-ı Gaybî: 
Hayâtı, Eserleri, Şiirleri, Ankara: Akçağ Yay., 2000; Bilal Kemikli, “Sun’ullâh Gaybî”, DİA, XXX-
VII, s. 532-533.

870	 Meselâ İbn Teymiyye, İbnü’l-Fârız ve İbn Arabî’yi ve benzeri sûfîleri “hulûl” ve “ittihâd” ile ithâm 
etmektedir. Bkz. Mustafa Kara, “İbn Teymiye’ye Göre İbn Arabî”, (Doktora Tezi), Uludağ Ünv. 
Bursa, 1983, s. 49; Mustafa Tahralı, “Fusûsu’l-Hikem, Şerhi ve Vahdet-i Vücûd ile Alâkalı Bâzı 
Meseleler”, A. Avni, Konuk, Fusûsu’l Hikem Tercüme ve Şerhi, I, s. 56-58.

871	 Gazzâlî, el-Münkız mine’d-dalâl, (çev. Abdurrezzak Tek), Bursa: Emin yay., 2013, s. 44. Meh-
met Demirci, “Gazzâlî’ye Göre Tasavvuf” isimli doktora tezinde (Dokuzeylül Üniversitesi, İzmir, 
1984), Gazzâlî’nin hulûl, ittihâd ve ittisâli reddettiğini “visâl” kelimesini tercih ettiğini ve bu terimi 
“dünyada kalp sırları ile, âhirette baş gözü ile Allah’ı müşâhededir. Visâlin mânâsı kulun zâtının, 
fânî münâsebet ve alâkalardan yüce olan Allah’ın zâtına ittisâli şeklinde anlaşılmamalıdır” diyerek 
târif ve tasrih ettiğini belirtmektedir (s. 44-45).

872	 Herevî, “ittisâl” teriminin üç derecesinden bahseder: “İ’tisâmın ittisâli, sonra şuhûdun ittisâli, sonra 
da vücûdun ittisâlidir”. Bkz. Menâzilü’s-sâirîn, s. 139 ; Tek, Tasavvufî Mertebeler, s. 331-334.



| 179 |

Zeliha Öner

mümkündür. Nâblusî İbnü’l-Fârız beyitlerinde ittihad ibâresini “el-ittihâdü’l-
hakîkî” ifâdesi ile şerheder. Buna göre, gāfil ve perdelilerin Hakk’ı bütün 
mevcûdatın dışında mevcûd bir “şey” olarak vehmettiklerini belirtir ve “el-
ittihâdü’l-hakîkî”nin bunu nefyettiğini belirtmektedir. 873 Hak Teâla’nın  أَّيَّتُهََُا  يَاَ 
جََتِّنَِّي  وََادْْخُُلِِي  عِِبَاَدِِي  فِِي  فَاَدْْخُُلِِي  رّْْمَّضِِةًّيًَّ    رََاضِِيَةًًَ  رََبِّ�كِِّ  إِِلَىَٰٰ  ارْْجِِعِِي  الْْمُُطْْمََئِِةُّنَُّ    Ey nesf-i“ افّْْنَّلسُُ 
mutminne, râzı eden ve râzı edilen olarak Rabbine dön, kullarımın arasına 
katıl ve cennetime gir!” (el-Fecr: 89/27-30) âyetinde cennete dâvet edilenler 
Nâblusîye göre, el-ittihâdü’l-hakîkî makāmı ehlidir.874 

Nâblusî, beyitlerde hâsıl olan “ittihad” mânâsını şu şekilde açıklar: “Hakîkat 
tektir. O da, her şeyde îtîbârî olarak zâhir olan el-Vücûdü’l-Hak’tır. Eşyâ 
üzerindeki zuhûruyla aslâ varlığı bölünmez ve O her şeye kâfîdir. O doğmamış, 
doğur(t) mamış ve hiçkimse O’nun dengi değildir. Hiçbir şeye benzemez. Ve 
hiçbir şey O’na benzemez. O, her şey için kâfîdir. O’nun varlığı, vechi dışında 
her şey yok olucudur. Hayy ve Kayyûm’dur. O’ndan başka ilâh yoktur. el-
Vücûdü’l-Hak, hakîkî mutlaklık mânâsında ıtlâkan mutlaktır. O’nun zuhûruyla 
ortaya çıkan mertebeler ve îtibârî sûretler fânîdir, ademdir.”875 İttihâd’dan murâd 
iki zâtın bir zât olması değildir. Zâhir ehline göre bu böyledir. Aslında bu şekilde 
“ittihad” bâtıldır. Hakîkat ehline göre ittihad, ayn-ı vâhidin( tek aslın) zâtıdır. 
O ayn-ı vâhidin feyiz ve ışığı o asıldan meselâ bâzı vasıflarla ayrılsa, o ayrılan 
vasıfların son bulması ile tek zât yine hâli üzere bâkî ve tek aslın ışığıyla bir 
olmuştur. Buna göre iki zâtın birleşmesi lâzım gelmez.876 “İttihâd”ın mânâsı her 
ne kadar lügatte, “bir olmak” demek ise de, bu ittihad, kısa nazarlı olan ehl-i 
zâhirin tevehhüm ettiği “hulûl” değildir.877 “el-Vücûdü’l-Hak’ta mahlûkat sırf 
yokluktur. O’nun takdîriyle fânî ve yok olan mahlûkattaki esmâ ve sıfât nisbîdir. 
“Ben”de sâdır olan ve zuhûr eden fânî sûretlerdir.” Nâblusî, İbn Arabî’nin 
“varlık kokusu koklamamış” ifâdesi ile mahlûkātı açıklar. Hiçbir şey O’nunla 
değildir. O, herşeyledir. Şeyler, O’nun varlığı olmadan, kâin olamazlar.878 Bu 
îzahları Nâblusî, İbnü’l-Fârız’a göre “ittihad” olarak aktarır.

İbnü’l-Fârız, “ittihad” konusuna 209-233. beyitlerde yer verir:

دِِهِِ صََّلِلِحْْوِِ ِمِنْْ بَعَدِِ سََكْْرََتِيي بِمُ�ُشِْْهِ وََعََانَـقَْْتُُ مََا شََاهََدْْتُُ فِيي �مَحْْوِِ شََادِهِى

873	 Vr. 156b.
874	 Vr. 171a.
875	 Vr. 127b-128a.
876	 Ankaravî, age, s. 166-167. 
877	 Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, XII, s. 422.
878	 Vr. 128a.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 180 |

“O, ortaya çıkınca bâtınım bana gösterildi. Ben halvetimin celvetinde (iç 
ahvâlimim zuhûrunda), o makamda zâtımı O’nun zâtı buldum.” (213.b)879

İbnü’l-Fârız’ın “İttihad” hâlinden bahsetmeye başladığı bu beyitte, 
“ittihâdım” [ََاتِّ�ِحََادِِي ] ifâdesini Nâblusî, “Hakîkî Mâşuk ve benim hakîkatim 
birdir, vücûd vâhiddir, onda terkîb yoktur” şeklinde açıklar. İttihâd kavramını 
“el-ittihâdü’l-hakîkî” [gerçek ittihad] ile ifâde eder.880 Nâblusî, beyitte yer alan 
“nihâyetim” [انْْتِِهََائِِي ] ile kasdedilenin, bidâyete rücû olduğunu ifâde eder.881 

İbnü’l-Fârız’ın ittihâd bahsine dönersek, sûfî şâire göre “vecd” için, “bir” 
(vâhid) olmak gerekmektedir: “Eğer vâhid (bir ) olursan vâcid (bulan) olursun” 
وََاجِِدًاً] أَصَْْبَحَْْتََ  أَمَْْسََيْْتََ  وََاحِِدًاً   daha sonra, mücâhede etmeyi müşâhede (b.226) [فَلََوَْْ 
etmek ile ilişkilendirir. Ancak müşâhede eden de edilen de kendisidir. (236-
237.b) 

Nâblusî, 326. beyitte yer alan “ben O’yum” [ إياها   ”ifâdesinin “ittihad [ نأا 
makāmına işâret ettiğini ifâde eder. Bu mertebeye erişmeyeidört sefer olarak 
şu şekilde yer verir: “Mârifet yolunda sâlikler için dört sefer bulunur. İlk sefer, 
sâlikin nefsinden Rabbinedir. Bu seferde sâlik nefsinde fânî olur. İkinci sefer, 
sâlikin Rabbinden Rabbinedir. Bu seferde sâlik, Rabbiyle berâber “el-ittihâdü’l-
hakîkî” [gerçek ittihad] ile tahakkuk eder. Üçüncü sefer, Rabbinden nefsinedir. 
O da, cem‘den sonra el-farku’s-sânîdir. Bu beyitte zikredilen makām budur.” 
Nâblusî, bu dört seferin sonuncusuna 327. beyitte yer alan “Ben benim” [أَنََاَ إَِِيَّائِِي] 
ifâdesinin üçüncü sefer olduğunu belirttikten sonra, “Dördüncü sefer, sâlikin 
nefsinden nefsinedir. Bu, seyrin sonudur. Seferin gāyesi, yakîn mertebelerinde 
seferdir” demek sûretiyle dört seferi tavsîf eder. Dördüncü seferin, mürîd iken 
murâd olma makāmı olduğunu belirtir. 882 Nâblusî, bu dört seferi “Hak” yerine 
“Rab”; “nefs” yerine “halk” demek sûretiyle tekrarlar. Ankaravî, meşâyihin 
seferi dört kısımda anlattığını belirterek; seyr ila’llâh, seyr fi’llâh, seyr mea’llâh 
ve seyr bi’llâh ile kasdedilen mânâya yer verir.883 Kayserî’nin Tâiyye şerhinde 

879	 Tâiyye beyitlerinin numaraları nüshalara göre farklılık göstermektedir. Nâblusî şerhinde 213. Beyit, 
Dîvân’ın tahkikli nüshasında 211. Beyit olarak yer almaktaır. Bkz. Dîvân, (thk. G. Scattolin), s. 87; 
krş. Zâhiriye, 8285, vr. 140a.

880	 Nâblusî, İbnü’l-Fârız’ın 8 farklı beyitinde yer alan “ittihâd” kavramını (bkz. Tâiyye’nin 165, 213, 
240, 254, 295, 301, 393, 719. beyitleri) “el-ittihâdü’l-hakîkî” şeklinde şerheder. (bkz. Nâblusî’nin 
278, 304, 321, 322, 323, 325, 326, 334, 443, 447, 453, 459, 460, 488, 489, 490, 496, 579,746, 749. 
beyit şerhlerine).

881	 Vr. 139a.
882	 Vr. 177b-178a.
883	 “Seyr ila’llâh, nefs menzillerinden vusûl-i Hakk’a seferdir. Vusûl-i Hak, kalb makāmının nihâyeti, 

esmâ tecellîlerinin başlangıcıdır. Birinci seferin nihâyeti, kesret perdelerinin kalkması ve vahdet 
yüzünün görünmesidir. İkinci sefer: Seyr fi’llâhtır ve Hakk’ın sıfâtıyla muttasıf olmak ve onun 
isimleriyle ahlâklanmaktır. Bu ikinci sefer, rûh makāmının nihâyeti ve vâhidiyet hazretinin sonu-
dur. Üçüncü sefer: Ayn-ı cem‘ ve ahadiyet hazretine terakkîdir. “Kābe kavseyni ev ednâ” dedikleri 
bu mertebe aynı zamanda velâyetin sonudur. Dördüncü sefer: Seyr bi’llâh, fenâdan sonra bekā, 



| 181 |

Zeliha Öner

de bu dört tasnîf şu şekilde yer alır: 1- Halktan Hakk’a;  2- Hak’ta Hak’la; 3- 
Hak’tan halka Hak’la; 4- Halkta Hak’la yapılan seferdir, bu kutub makāmının 
nihâyetidir.884 

Tasnife göre 3. seferde, cemden sonra hâsıl olan sahvın, yâni “el-farku’s-
sânî”nin mutlak varlığın şühûdunda sâlikin fânî olmasıdır. İbnü’l-Fârız’ın 
ifâdesiyle:  ُُوََطََاحََ وُُجُُودِِي فِِي شُُهُُودِِي وََبِِنْْت  “vücûdumun zulmeti, şühûdumun nûrunda 
darmadağın ve yok oldu” (212.b) Nâblusî, mahv hâlindeki sâlikin şühûdunu 
şu âyetlerle ifâde eder: “وََمََشْْهُُدٍٍو مََوا“ (el-Burûc: 84:3) ”وََشََاهِِدٍٍ  تُبُْْصِِرُُنََو،  بِِمََا  أُقُْْسِِمُُ   فَلَا 
تُبُْْصِِرُُنََو /Şâhid ve meşdûd (tanıklık eden ve edilen“ (el-Hakka: 69:38-39)”لا 
gören ve görünen) hakkı için, kuvvetle yemîn ederim gördüklerinize ve de 
görmediklerinize.” Nâblusî âyette geçen “görmedikleriniz” [تُبُْْصِِرُُنََو لا   [ مََوا 
demekle “görenler”in [المبصورن] kasdedildiğini belirtir. Çünkü gören kimse 
nefsini görmez. Nâblusî, ilâhî cezbenin gālib geldiği bir kimse ile karşılaştığını 
ve o kişinin kendisine şunları söylediğini nakleder: “siz te’kîd edenlersiniz 
 Biz, te’kîd etmeyi istemeyiz. Siz, tahakkuk edenlersiniz. Biz, takakkuk .[تودكؤن]
etmeyi istemeyiz.”885

Nâblusî, Hakk’ın varlığının ademî kayıtlarla zâhir olmasını “nefslerini 
tanırlarsa O’nu tanırlar, eğer nefslerinden câhil iseler O’ndan da câhildirler”. 
Kim Rabinin mârifetine vâsıl olmak istiyorsa; nefsinin mârifetiyle vâsıl olur. 
“Fânî”yi bilen “bâkî”yi bilir, “âciz”i bilen “kādir”i bilir. Hak Teâlâ böylece 
hayat, ilim, kudret, irâde, sem‘, basar, kelâm gibi vasıflarla zâhir olur.886 

دٌٌِحِ نَحْ�ْنُُ هََيْـئََْتِيي وََهََيْـئَـتُـهََُا إِذِْْ وََا ِ�يْنِ وََصْْفُُهََا ثْاـنَـ ْ نُدُْْعََ بِا فَـوَََصْْيََِفِ إِذِْْ لَمْ�

“Vasfım, O’nun vasfı ve hey’eti ikilikle çağrılmadığında O’nun vasfıdır” 
(215.b)

وََفِيي رَفَِْْعِهََا عنْْ فِرِْْقََِةِ الفََرْْقِِ فِْرِـعََْتِيي ءُُ المُخََُاطََبِِ بَـيْـنَـنَََا فَـقَََدْْ رُفُِِعََتْْ تَاا
“Aramızdaki muhâtab “te”si kaldırıldı, “te”nin kaldırılması fark fırkası 

(gāfiller)ndan yükseltilmemdi” (218.b)

cem‘den sonra fark, mahvdan sonra sahvdır. Bu seferin nihâyeti Hak’tan halka dönüşte adâlet ve 
istikāmetle birlikte tamam olur. Hattâ kesreti vahdette ve vahdeti kesrette görürler. Mertebeye te-
nezzülleri, tâlibleri terbiye ve mürîdleri kemâle erdirmek için olur.” Bkz. Ankaravî, Şerhü’t-Tâiyye 
s. 197 vd. 

884	 Dâvûd el-Kayserî, Şerhu’t Tâiyyeti İbni’l-Fârız el-Kübrâ, (thk. Ahmed Ferîd el-Mezyedî), Beyrût: 
Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 2004, s. 55.

885	 Vr. 139b-140a; Ankaravî, s. 200. Âyetlerin tercümesinde istifâde edilen meâl için bkz. Kur’ân-ı 
Kerîm Meâli: Yüce Kur’ân’ın İnsanlığa Mesajı, (haz. O. Zeki Soyyiğit), İstanbul: Siyer yay., 2012.

886	 Vr. 140b.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 182 |

İbnü’l-Fârız, Hakîkî Mâşuk ile arasında muhâtab “te”sinin kaldırıldığını 
belirttiği bu beyitten sonra, “ittihad” makāmında hitâb etmeye başlar. Fark [ارفلق 
] ile kasdedilen “el-farku’l-evvel”; kulun her durum ve hareketiyle nefsinde 
şühûd etmesi bakımından Rabden ayrılmasıdır. Bu mertebe, mahcûb ve gāfiller 
içindir. İbnü’l-Fârız’ın “bu fırkadan yükseltildim” demesi, “el-farku’l-evvel”den 
“el-farku’s-sânî” mertebesine yükseltilmesidir. Bu ise, ârif ve kâmiller içindir.887 

Her bir eşyâ için müstakil bir isim bulunması sebebiyle insan aklı, müstakil 
olan iki ayrı şeyi bir olarak idrâk etmekte zorlanır.  Bu duruma işâret eden İbnü’l-
Fârız, ikiliğin kaldırılmasının îzâhını yapmaya başlar: Sana göre “kul görünen, 
Rab gāib” iki ayrı varlıktır. İbnü’l-Fârız’ın “ittihad” ile işâret ettiği, zâhire göre 
aklî mefhûmda kul ve Rabbi iki görür; ancak bâtında, kul fânîdir. Rab tektir, 
onunla ve berâberinde bir şey yoktur.888 

İbnü’l-Fârız, “ittihad” hâlinde ikiliğin kalkması ve hakîkî tevhîdi sar’alı 
kadın misâli ile anlatır:

هََا حََيْْثُُ جُُنََِّتِ عََلََى فََِمِهََا فِيي مََسِِّ� تْـبُُْعََوةٍٍ يُـنُْْبِكََيِ فِيي الصََّرْْعِِ غََيْـرُُْهََا �بِمَ

ُ الَأَلََِّدِِةِ صََحََِّتِ عََلََيْْهِِ بَـرَََا�يْنُِهِ اَ وََِمِنْْ لُغََُةٍٍ تَـبَْْدُُو غََِبِيْرِ�ِ سََِلِانِهَ�
“Sar’alı kimse, sarih şekilde beyân eder, haber verdikleri onun ağzından 

konuşan cindir, başka bir lisanda kelimelerle deliller gösterir.” (223-224.b)

İnsan fiillerini yönlendiren ve insan bedeninde tasarrufta bulunan cinler var 
olduğuna göre; cinlerin ve insanların yaratıcısı, melekût ve ceberût âlemlerinin 
mâlikinin kulunun dilinden dilediği kelâmı konuşması, fiili gerçekleştirmesi 
ve kulu üzerinde tararrufta bulunması nasıl olmasın? Bu mânâdan murâd 
“ittihad”dır. İttihâdın şartı, mevcûdda fenâyla tahakkuktur.889 Ankaravî, Hallâc’ın 
“ene’l-hak” demesinin bu türden bir tasarruf olduğunu belirtir.890

Nâblusî, tevhîdin dört kısmına yer verir: 1- Tevhîdü’l-lisân; Allahtan başka 
ilâh olmadığını dil ile tasdîktir. Bu tevhîd, açık şirkten uzaklaştırır. 2- Tevhîdü’l-
ef‘âl; Allah Teâla dışında kâinatta fâil müşâhede etmemek. 3- Tevhîdü’s-sıfât 
ve’l-esmâ; Allah Teâla dışında celâl veya cemâl sıfatını ve isimlerini müşâhede 
etmemek. 4- Tevhîdü’z-Zât; Zât’dan başka hiçbir şey müşâhede etmemek, 
Allah’tan başka vücûd, yoktur, O, her şey üzerine kāimdir, demektir. Bu mertebede 

887	 Vr. 141b.
888	 Vr. 141b.
889	 Vr. 142b.
890	 Ankaravî, s. 206.



| 183 |

Zeliha Öner

sâlik, Hak Teâla ile kāim olarak bütün eşyâyı görür.891 Sûfiyye indinde tevhîd, üç 
mertebede telakkî edilir: Tevhîd-i ef‘âl, tevhîd-i sıfât, tevhîd-i zât. Tevhîd-i ef‘âl 
(fiillerin tek olması) Hak’tan gayrı müessir müşâhede etmeyip, kendi fiillerinden 
ve mâsivâ fiillerinden fenâ bulma hâlidir. Buna “fenâ fi’l-ef‘âl” mertebesi de 
denir. İkinci tevhîd mertebesinde ise sâlik, mâsivâ sıfâtından fenâ bulmuştur. 
Bu mertebe, “fenâ fi’s-sıfât” olarak isimlendirilir. Son tevhîd mertebesinde ise 
sâlik için, Hak’tan gayrı hiçbir zâtın vücûdu yoktur. Görünen varlıklar gerçek 
varlıklar değil, hayâlî ve izâfîdir. Bu mertebede sâlikin müşâhedesi, keşfîdir.892 
Tevhîd bahsi, tevhîd-i kālî-tevhîd-i hâlî; tevhîd-i aynî-tevhîd-i ilmî; tevhîd-i 
sûret-tevhîd-i mârifet gibi farklı terkîbler ile îzâh edilir.893 Tevhîd ve ittihad 
kavramları birlikte düşünülürse, tevhîdin mânâsı “bir bilmek” ve “bir demek”; 
ittihâdın mânâsı ise “bir olmak”dır. İttihâd makāmı, tevhîd makāmından daha 
yüksektir.894 

İbnü’l-Fârız, sâlike tavsiyelerde bulunduğu beyitlerden sonra sülûkünün 
bidâyetindeki hallere şu şekilde yer verir: “Nice zaman şek ve şüphe perdesi 
keşfolunmadan ben ikilik şirkinden ayrılmazdım, beşeriyet perdesi ve ikilik 
körlüğü kalkınca anladım ki, birleyen ve birlenen, kasdeden ve kasdedilen, 
gören, görülen ve gösteren hepsi O’dur.”(230.b)895

لوُُجُُِدِو مُُشََتِِّ�تِيي وََأََغْْدُُو وََِبِجْْدٍٍ بِاا لشُُّهُُِدِو مُُؤََلِّ�ِفِِي أََرُُحُُو ِبِفََقْْدٍٍ بِاا
“Nefsimi kaybettiğimi müşâhede etmekle akşamlarım, sabah da onu vecd ve 

vücûd sebebiyle darmadağın olmuş bir halde bulurum”” (231.b)

Akıl, temyîz ve tefrikaya sevk eder. Hak Teâlâ’nın şühûdundan gāfil bırakan 
akıldan soyunma, nefsten arınma, cem‘896, bâzen “fark” ve “yakîn” makāmında 
telvîn (hâlden hâle geçme, renklenme), temkînden daha mühimdir.897 Filhakîka, 
temkîn telvîn makāmından sonradır. Menzilleri katederek ve makāmları geçerek 
temkîn mahalline ulaşmakla telvîn makāmı sâkıt olur. Hak Teâlâ Hz. Mûsâ’ya 

891	 Vr. 143a.
892	 Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil, s. 347. Bursevî, ebrârın tevhîdini tevhîd-i efâl ve sıfât; mukarrabînin 

tevhîdini ise tevhîd-i zât olarak ifâde eder. Bkz. İsmâil Hakkı Bursevî, Kitâbü’n-netîce, II, (haz. Ali 
Namlı; İmdat Yavaş), s. 90. Bursevî, müşâhedelerin de tevhîd-i ef‘âl, tevhîd-i sıfât ve tevhîd-i zât 
mertebesinde, bu üç vecih üzere olduğunu belirtir. Bkz. Bursevî, Kitâbü’n-netîce, II, s. 319.

893	 Bkz. Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil, s. 348-355.
894	 Konuk, Mesnevî-i Şerif Şerhi, VIII, s. 336.
895	 Ankaravî, s. 210.
896	 “Sûfiyye ıstılâhında cem’, mübâyenetin ref’i ve izâfâtın iskātıdır. Muhakkık olan ârif dâimâ 

müşâhede mahalli bulunan rûhuyla ayn-ı cem’dedir. Makām-ı tefrika olan kalıbıyla da tefrikada-
dır. Tedrîc ile makām-ı cem’e varabilmek için evvelâ cem’iyyet-i hâtır lâzımdır.” Bkz. Ankaravî, 
Nisâbü’l-Mevlevî Tercümesi,  (çev. Tâhirü’l-Mevlevî; yay. haz. Y. Şafak, İ. Kunt), Konya: Tekin, 
2005, s. 272.

897	 Vr. 144b.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 184 |

hitâben: “Nâlinlerini (papuçlarını) çıkar, sen kutsal vâdîde, Tuvâ’dasın” (Tâ-
hâ: 20/12)898 demektedir. Ankaravî bu beyiti şöyle açıklar: “Ayıklığım ve aklı 
başında oluşum alçak ve aşağı mertebede oluşumdur. Benim sarhoşluğum, o 
hazrete yükselişim ve zirve mertebemdir. Gene sanırdım ki, benim vücûdumu 
mahvetmem makām ve menzillerin en son noktasıdır, “hayret” ve tereddüdümün 
nihâyetidir ve seyr u sülûkte bunun ötesinde imkân yoktur.”899 Nâblusî “hayret”i, 
Rabbânî sır ve ilâhî emrin inkışâfına kadar kevnî eserler ve cemâl mazharlarının 
muhabbetinde dehşete düşmek olarak tanımlar.900 Hücvîrî, hayreti iki kısım olarak 
aktarır. “İlki bir şeyin varlığı ve mâhiyeti, ikincisi bir şeyin keyfiyeti hakkındaki 
hayrettir. Allah’ın varlığındaki hayret şirk ve küfürdür, keyfiyyetindeki hayret 
ise mârifettir.”901 

Gaflet perdesinin kaldırılması el-Vücûdü’l-Hakk’ın müşâhede edilmesidir. 
Sahv hâlinde bulunan İbnü’l-Fârız, “sekr hâline ihtiyaç duymadım” demekle 
cem‘den sonra ikinci fark mertebesinin, sekrin üstünde olduğunu şu şekilde 
ifâde eder:

لََدََى فَـرَْْيََِقِ الثَّاَنِيي فََجََمِْْعِي كََوََحْْدََتِيي وََِمِنْْ فَاَقََتِيي سُُكْْرًًا غََتُُيِنِ إِفَِاَقََةًً
“Sekr hâline ihtiyaçtan, ifâkatimle [sahv ile] ganî oldum; el-farku’s-sânî 

hâsıl oldu, cem‘ hâlim vahdetim gibidir.” (235.b)

Nâblusî, fark hâlini cem‘in zıddı şeklinde açıklar. Fark, abd ve Rabbin ayrı 
ayrı şühûdü iken; abd olmadan Rabbin müşâhedesi cem‘dir. Fark iki çeşittir: el-
Farku’l-evvel (birinci fark); el-farku’s-sânî (ikinci fark). El-Farku’l-evvel, gaflet 
hicâb ve cehl hâlidir. El-Farku’s-sâni, tahkîkü’l-keşf ve makāmü’l-irfândır. 
Sâlik, el-farku’l-evvelde vücûdun O’nun için olduğunu zanneder, ne zaman ki 
sûret ve neş’etiyle istiğrak hâlinde bu küllî vücûdla cem‘ olunduğunda, sûret ve 
neş’etinden bir şey kalmaz. Sekrinden ifâkat (sahv) bulunca “el-farku’s-sânî”ye 
vâsıl olur. Rabbi ve kendisi arasındaki bu fark, ilk hâline rücûdur. ‘Nihâyet, 
bidâyete rücûdur’ denildiği gibi. Sâlikin ittihâdı iktizâsı, Rabbiyle cem‘, nefsiyle 
vahdeti gibidir. Adem-i aslîye dönen tüm nisbî vücûdlar mâdumdur. Tek gerçek 
varlık, el-Vücûdü’l-Hak’tır.”902 Ankaravî, “cem‘ hâlim vahdetim gibidir” ifâdesi 
ile kasdedilenin, “vahdeti kesrette, kesreti de vahdette müşâhede ederim” 
demektir.903 Fark hâlinin ilki Hakk’ı müşâhede etmemek, gāfil ve perdeli 
olmaktır. Sâlik vahdeti müşâhede edince sekr, gaybet ve istiğrak hâsıl olur. Bu 

898	 Hücvîrî, age, s. 521.
899	 Ankaravî, s. 212.
900	 Vr. 111b.
901	 Hücvîrî, s. 408.
902	 Vr. 144b-145a.
903	 Bkz. Ankaravî, s. 213.



| 185 |

Zeliha Öner

hâlde Hak ile halktan perdeleneceği için makbûl kabûl edilmez. Çünkü esmâ ve 
sıfât mertebelerini müşâhede edememiş olur. Cem‘ mertebesinden ikinci fark 
ile, kâmiller mertebesinde olur. Hak’la halkı kāim görür. İkinci fark hâlinde 
Hakk’ı halka âit mazharlarda örtülü ve gizli görür.904 İbnü’l-Fârız, sâlikin bu 
müşâhedeye erişmesi için mücâhedeyi tavsiye ederek şöyle hitâb eder:

وََصََفْْتُُ سُُكُُانًاو عََنْْ وُُجُُوِِدِِ سََكِنََيِِةِ نْْكََ وََرَاَءََ مََا دِْْهِ تُُشََادِْْهِ فِكََيِ ِمِ فََجََا
“Ey Sâlik! Mücâhede et ki, vasfettiğim (hâl ve makāmların)  ötesinde 

vücûddan hâsıl olan nice sükûn müşâhede edesin.”( 236.b)

Nâblusî “mücâhede”yi “şer‘î riyâzetler, zâhirde nehyedilenlerin terki, 
bâtında ilâhî tecellîlerin nefse taayyünü” şeklinde tanımlar. Mücâhede, Hak 
Teâlâ’nın inâyetiyledir.  سُُبُلُنا لَنََهَْْدِِيَهُُّنَّمْْ  فِِنَياَ  جََاهََدُوُا   Uğrumuzda mücâhede“ وََاَذِِّلَّينََ 
edenlere yollarımızı gösteririz.” (el-Ankebut: 29:69) âyeti Hak Teâlânın, 
mücâhedeyi nefisleriyle değil Hak ile yapanlar için müşâhedeyi ihdâ etmesinin 
ahdidir.905 Nâblusî, mücâhede ile müşâhedenin tahakkuk edeceğini ifâde 
etmektedir. Nitekim Ebû Ali ed-Dekkāk: “Zâhirini mücâhede ile süsleyenin 
gönlünü, Allah müşâhede ile güzelleştirir”906 demektedir. Sûfiler arasında 
“mücâhedeler, müşâhedelere sebep olur”907 cümlesi yaygındır. Müşâhede lügatte 
bir nesneyi hazır görmektir. Istılâhta ise perdelerin kalkması olarak tâbir edilir.908 
Mücâhede, sâlikin görünen düşmanları ile yâni nefs ve şeytan iledir. Bursevî, 
müşâhedelerin de tevhîd-i ef‘âl, tevhîd-i sıfât ve tevhîd-i zât mertebesinde, bu üç 
vecih üzere olduğunu belirtir.909 Müşâhede, mükâşefe kavramı ile ilintilidir. İbn 
Arabî, müşâhedenin zât mükâşefenin anlamla ilgili olduğunu belirtir. Müşâhede 
latîf olanı kesifleştirirken, mükâşefe kesif olanı latifleştirir.910 Nefse ve şeytâna 
karşı mücâhede eden sâlik, Hakk’ı müşâhede eder. Mükâşefe ise müşâhedenin 

904	 Ankaravî, Şerh-i Tâiyye, s. 213; Bursevî’nin özetiyle “fark” ve “cem‘”: “Fark diye sana nisbet olu-
nan şeylere derler. Ve cem’ diye senden selb olunan şeylere derler. Ve bu terkîblerin dahi tafsîl üzere 
ma’nâ-yı latîfleri oldur ki ikāmet-i vezâif-i ubûdiyyetten ve ahvâl-i beşeriyyete lâyık olan şeyden 
her ne şey ki abdin kesbi ola, fark oldur. Ve her ne şey ki kıbel-i rahmândan ibdâ’-ı maânî ve ibdâ’-ı 
lutf u ihsânî ola, cem’ oldur. Pes, abde bu ikisi dahi lâbüddür. Zîrâ farkı olmayanın ubûdeti olmaz ve 
cem’i olmayanın ma’rifeti olmaz. Şunun kim cem’i yok, irfânı yoktur. Şunun kim farkı yok, ilhâdı 
çoktur. Şu misâllerden dahi ma’lûm ola ki, mâsivâya i’tibâra fark ve adem-i i’tibâra cem’ derler. 
Ve Hakk’ın vücûdundan gayrı eşyâya vücûd vermek fark ve cemî’ eşyânın vücûdu Hakk’ındır diye 
toplamak cem’dir. Ve fülân kimseyi ben dövdüm ve fülân kabahati ben ettim diye nefsine isnâd 
etmek fark ve hayra dâir ettiğin ef’âl-i haseneyi Hakk’a isnâd etmnek cem’dir.” Istılâhât-ı İnsân-ı 
Kâmil, s. 374-375

905	 Vr. 145a.
906	 Kuşeyrî, er-Risâle, s. 176 [193].
907	 Bursevî, Kitâbü’n-netîce, II, s. 123; 319.
908	 Ankaravî, Minhâc, s. 453.
909	 Bkz. Bursevî, Kitâbü’n-netîce, II, s. 319.
910	 el-Fütûhâtü’l- Mekkiyye, IV, s. 187 [IX, s. 239.]



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 186 |

fevkindedir. Buna göre müşâhede ve mükâşefe yakîn mertebesi ile ifâde edilecek 
olursa; İlme’l-yakînde vukūf, ayne’l-yakînde müşâhede, hakka’l-yakînde ise 
mükâşefe ve fenâ vardır.911 

Nâblusî, yakînin tahakkuk etmesi ile sâlikin bulunduğu makāmı şöyle aktarır: 
“Eğer âkilin kalbine yakîn tahakkuk ederse Rabbini tanır, irfân makāmında olur, 
gaybî ve vücûd-i hakîkî onda inkişâf eder.”912 Yakîn, avâmın derecelerinin sonu, 
havâsın ise ilk adımı olarak ifâde edilir.913 Üç mertebedir: “İlme’l-yakîn akıl 
(nazar, rey ve istidlâl) sâhibi olanlara, ayne’l-yakîn (zevk ve keşfe dayanan) ilim 
sâhibi olanlara, hakka’l-yakîn ise mârifet sâhibi olanlara mahsustur.”914

İbnü’l-Fârız, Hak Teâlâ’nın “Uğrumuzda mücâhede edenlere yollarımızı 
gösteririz.” (el-Ankebut: 29:69) ahdini sonraki beyitte nazmeder. Bu beyit, 
mücâhedenin keyfiyetinden haber vermektedir:

َ قُُدْْوََتِيي يََ بََلْْ �بِيَ وََهََايََِّدِ لِيي إِِيَّاا نْْ بَـعَْْدِِمََا جََاهََدْْتُُ شََاهََدْْتُُ مُُشِْْهِدِيِ فََِمِ

“Mücâhededen sonra müşâhede eden olduğumu müşâhede ettim, beni 
hidâyet eden bendim, belki iktizâmı kendi zâtıma gördüm” (237.b)

Mâlûmdur ki, her görülen görenin istîdâdı nisbetince görünür. Enbiyâ ve 
evliyâlar nefslerinde ve vücûdü’l-Hak’da sûretlerinde fânî olduktan sonra, gören 
[râî] ve görülen [mer’î] Hak’dır. İnsanların umûmu, nefslerinde ve sûretlerinde 
fânî olmazlar. Nefslerinden, sûretlerinden ve ağyârın nefislerinden başka bir şey 
görmezler. İsti‘datlarının yokluğu sebebiyle rü’yet hâsıl olmaz.915 Bunun için 
İbnü’l-Fârız mücâhedede sâlike Hak âşığı olma yolunun şartının kibirden uzak 
durmak olduğu ifâde eder:

كََِسِ مََوْْقُُفًواً عََلََى لَبَْْسِِ غِرََِّةِِ نَِبِـفَْْ كََِ مُُعْْجََبًًا فََلَاَ تََكُُ مََفْْتُُانًاو سِِّ�بِحِ�
“İyi hâline meftûn olma, nefsinle kibirlenme, gafletten hâsıl olan kapalılıkdan 

(şüphe) uzaklaş” (239.b)

Sâlikin Hak Teâla ile arasında perde olacak bu nefsânî hallerden arınması 
gerekir. Hak âşığı ve sâdığı olan sâlik, gaflet ve gurûra bağlanma hâlinden 

911	 Bkz. Menâzilü’s-sâirîn, s. 108; krş. A. Tek, Tasavvufî Mertebeler, s. 180-183.
912	 Vr. 95b.
913	 Herevî, Menâzil, s. 108.
914	 Kuşeyrî, s. 162 [s. 179.]
915	 Vr. 145b.



| 187 |

Zeliha Öner

uzaklaşmalıdır ki, hakîkatinden haberdâr olsun.916 Gurûr, dünyâ meta’larından 
birisine aldanmak demektir. Bu aldanma, ancak hayâle ve akse i’timâd ile olur.917

İbnü’l-Fârız, cemâlin eseri olan hüsn (güzel)e âşık beşerî aşk için Kays-
Lübnâ, Leylâ-Mecnûn, Azze-Kuseyyir’i misal gösterir. Leylâyı seven Mecnûn, 
Hakîkî Mâşûk’un cemâlinin eseri olan hüsn (güzel)ü sever. Ancak mârifet 
eksikliği sebebiyle güzelliği kendi mâşûkundan menkul zanneder.918 Güzelliğin 
zuhûrunun, beşerî âlemde ilk neşet ettiği kişi Havvâ’dır:

ظَْْهََرِِ حََوََّا قَـبَََلْْ حُُكْْمِِ الأُمُُُومََِةِ �بِمَ دََِمٍ فََِفِي النََّشْْأََةِِ الُأُولَىى تَـرَََاءََتْْ لآِ
“Neş’et-i ûla (âdem evlâdının ilk zuhûrun)da, Havvâ’nın anneliğinden önce, 

Adem’e Havvâ ile zâhir oldu” (247.b)

İbnü’l-Fârız, cemâlin Lübnâ ve Kuseyyir şeklinde görünmesini, cem‘ 
makāmından aktarır:

وََآنَِوِةًًَ أَبَْْدُُو لََيِ�جَمِ بُـثَـيْـنََِْةِ اً فََِفِي مََرََّةٍٍ قَـيَْْسًًا وََأُُخْْرََى كُُثَـيِّرً��
“Ben Kays şeklinde göründüm ve Lübnâ’ya âşık oldum başka bir zaman 

Kuseyyir şeklinde görünüp Azze’nin cemâline hayran oldum, bâzen de 
Büseyne’nin âşıkı Cemil olarak göründüm”(258.b)919 demek sûretiyle Gerçek 
Vücûd ve ittihad dilinden hitâb eder. “Bütün âşıklar ve mâşuklar bizim 
mazharımızdır” (260.b)920 ifâdesi ile hitâb İbnü’l-Fârız’dan sâlike değil, Hakîkî 
Mâşûk’un dilindendir. 255. beyitle birlikte mütekellim (ben) ve (biz) sîgāsı ile 
hitap başlamaktadır. 

وََلَاَ فَـرَْْقََ بََلْْ ذََاتِيي ذََِلِاتِيي أََحََبََِّتِ ْ تَـزَََلْْ يََ لَمْ� هََا وََإِِيَّاا وََمََا زِلِْْتُُ إِِيَّاا
“Ben O olmaktan ve O ben olmaktan zâil olmadım, aramızda fark yoktur, 

belki de zâtım zâtımı sevdi”921 (263.b)

Nâblusî’ye göre  اتبح ذاتي لذاتي “Zâtım, zâtımı sevdi” ifâdesi ile İbnü’l-Fârız, 
el-Hakku’l-hakîkî ile “ittihad” hâlini zikreder. Nâblusî bunun vehmedilen ittihad 
olmadığını tekrar belirtir.922 Bu beyitten îtibâren “maiyyet” ve “hulûl” (bkz. 277-
278. beyit) kavramlarına yer veren beyitleri nazmeden İbnü’l-Fârız, kendisine 

916	 Ankaravî, s. 216.
917	 Mesnevî’de dünyâ, “gurûr evi” olarak zikredilir. Bkz. Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, VII, s. 394; X, 

s. 14, 601.
918	 Vr. 147a-147b.
919	 Ankaravî, s. 225.
920	 Vr. 150a; Ankaravi, s. 227.
921	 Tercüme için bkz. Ankaravî, s. 228.
922	 Vr. 150b-151a.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 188 |

yöneltilecek eleştirileri öngörerek, âdetâ iddiaları cevaplamaktadır. “Maiyyet”e 
dâir beyit şu şekildedir: 

ـمََِعِيََّةُُ لَمْ�ْ تَخْ�ْطُرُْْ عََلََى أَلَْْمََِعِيََّتِيي وََِسِايََ وََالـ وََلَيَْْسََ مََِعِي فِيي المُلُِْْكِ شََيْْءٌٌ 

“Vücûd mülkünde benimle benden başka bir şey yoktur, maiyyet benim 
zihnime doğmaz” (264.b)

“Maiyyet”, zât ve sıfâtla maiyyet olarak iki kısım olarak tasnîf edilir. Zât ile 
maiyyet men edilirken, sıfâtla maiyyet câiz görülmüştür. Nitekim, Hak Teâlâ’nın 
ilim ve kudretiyle kulu ile olmasına delîl; ُْْوََهُُوََ مََعَكَُُمْْ أَيَْْنَمَََا كُُنْْتُم “Nerede bulunursanız 
bulunun,  Allah sizinle berâberdir” (el-Hadîd: 57:4) âyetidir. İbnü’l-Fârız, zât ile 
maiyyeti nefyetmiştir.923

265. beyitle birlikte İbnü’l-Fârız, önceki beyitlerde bahsettiği “ittihad” 
ve “maiyyet”e dâir görüşlerini te’kîd için, fark mertebesinden buyururlar. 
“Döndüm” [ُُرجعت] ifâdesiyle nihâyet mertebesinden dönüşünü şu şekilde ifâde 
eder. 

وََأََعْْدََدْْتُُ أََحْْوََالََ الِإِرَاَدََةِِ عُُدََّتِيي رَجَََعْْتُُ لَأَعْْمََالِِ البََِعِادََةِِ عََادََةًً
“İbâdetin âdeten olan amelleri için döndüm; irâde ahvâlini, vahdeti 

müşâhede sebebi olarak hazırladım”  (268.b)

Hak Teâla’nın vücûdu dışında müstakil bir vücûd yoktur. İttihad makāmında 
tahakkuk eden İbnü’l-Fârız, makāmü’l-mukarrabîn’den aşağıda olan makāmü’l-
ebrâra rücû eder. Ebrârın hasenâtı mukarrabînin seyyiâtıdır. Zâhirde şehâdet 
âlemine nüzûl etmiş olsa da bâtında kurb makāmındadır.924 )22ان الاربار يفل نع)مي
 Kesinlikle“  على الارايك ينظورن)32( تعرف في وجوهمه نضرة انلع)مي42(يوقسن نم ريحق مخوتم
iyiler [ebrâr] (cennette) sayısız nîmet içindedirler. Tahtlarına kurularak temâşâ 
ederler. Yüzlerinden sayısız nîmetin parıltısını/sevincini okursun. Onlara 
mühürlü hâlis bir şarap içirilir.” (el-Mutaffifîn: 83: 22-25) Nâblusî, şarâb-ı 
ebrâr ve şarâb-ı mukarrabîn için âyetlerden delîller sunar. Mukarrabîn’in şarâbı 
misktendir. Nâblusî, “mukarrabînin şarâbını ebrâr içemez” demek sûretiyle, 
ebrârın iyiliklerinin dahi mukarrabîn için kötü şeyler olduğuna ve ilâhî aşk 
şarâbından nasiblenmeki derecelerine işâret etmektedir.925 Misal olarak, ebrâr 
için ibâdetlerde sevâb beklentisi bulunurken; mukarrabîn için sevâb beklentisi 
bulunmamaktadır. İbnü’l-Fârız ibâdetlere dâir şu beyitleri nazmetmiştir:

923	 Ankaravî, s. 228; krş; vr. 151a.
924	 Vr.152a-153a.
925	 Vr. 153b.



| 189 |

Zeliha Öner

وََأََحْْيَـيَْْتُُ لَيَِْْلِي رََهْْبََةًً ِمِنْْ عُُقُُوبَِةِ وََصُُمْْتُُ نَـهَََايِرِ رََغْْبََةًً فِيي مََثُُوبَةٍٍَ
رُْْمََِةِ وََصََمْْتٍٍ سََِبِمْْتٍٍ وََاعْْكََِتِافٍٍ �لِحُ وََعََمََّرْْتُُ أََوْْقَاَتِيي ِبِوِرِْْدٍٍ وََِلِادٍٍِرِ

“Sevâb olarak verilene rağbet ettiğim için gündüzlerimi oruçla, gecelerimi 
uhrevî cezâlardan korktuğum için ayakta geçirdim” (270.b)

“Vakitlerimi, ilâhî vâridât için virdle îmâr ettim; hürmet için îtikâf, iyilerin 
yolu için sükût ettim” (271.b)

Nâblusî, ebrâr ve mukarrabînin ibâdetleri arasındaki farkları bu beyitlerle 
îzâh eder: “Ebrâr için oruç, güneşin doğuşundan batışına kadarken; mukarrabîn 
için, Rabbânî vechin nûrunun doğuşuyla başlar.” “Ebrârın korkusu [رهبة] âkıbeti 
içinken; mukarrabînin korkusu ilâhî vechin kendisinden gizlenmesi, istitâr 
olmasıdır.” “Ebrâr için susmak, konuşmamaktır. Ârif, kâmil ve mukarrabîn 
için susmak nefsle konuşmamaktır.” “Îtikâf ebrâr için mescidde ibâdetle 
meşgûl olmak iken, mukarrabîn için îtikâf, Hak Teâlâ ile tam bir tenzîh üzere 
mütecellî olmaktır”926 Ankaravî, bu beyitlerle tâliblere lâzım olan dört usûlün 
dile getirildiğni belirtir: Açlık, seherlerde uyanıklık, sükût ve uzlet.927 Nâblusî, 
beyitlerde ebrâr ile sâlikleri kasdederken; mukarrabîn ile, muhakkik-vâsıl 
sûfîleri kasdeder: 

يَْْسََرِِ بُـلُْْغََِةِ نََِمِ العََيْْشِِ فِيي الدُُّنْـيََْا بِأَ� يًًِضِا وََأَنْـفََْقْْتُُ ِمِنْْ يُُسْْرِِ القََنََاعََِةِ رَاَ

“Küçücük bir lokmaya râzı olarak dünyâdaki hayattan, kanâat zenginliğinden 
infâk ettim” (274 b.) 

İbnü’l-Fârız rızâ928 mertebesini, kanaat sâhibi olmak ve infâk etmekle birlikte 
ele alır. Nâblusî’ye göre “ebrâr için kanâat, maîşetin devâmı için az şeyle iktifâ 
etmek iken; ârif için ezelî takdîrin hükmüne râzı olmaktır.”929 

268-280. beyitlerde Nâblusî, ebrâr ve mukarrabîn mertebelerinin 
husûsiyetlerini şerheder. 277. beyit şerhinde, âyette zikredilen üç sınıfı aktarır: 
ثَالَاةًًَ )7( فَأََصَْْحََابُُ الْْمََيْْمََنَةَِِ مََا أَصَْْحََابُُ الْْمََيْْمََنَةَِِ )8( وََأَصَْْحََابُُ الْْمََشْْأَمَََةِِ مََا أَصَْْحََابُُ الْْمََشْْأَمَََةِِ  وََكُُنتُمُْْ أَزَْْوََاجًًا ثَ

926	 Vr. 153b-154a.
927	 Ankaravî, s. 232.
928	 Sözlükte “hoşnut ve memnun olmak, tasvip etmek, beğenmek” anlamındaki rızâ kelimesi dînî ve 

tasavvufî hayâtın temel kavramlarından biridir. Kur’an’da ve hadislerde rızâ kavramı üzerinde 
özellikle durulmuş, müminler Allah’ın rızâsını kazanmaya teşvik edilmiş, rızâ mertebesine erme-
nin en büyük mutluluk olduğu ifade edilmiştir. “Allah onlardan razı oldu, onlar da Allah’tan razı 
oldular” meâlindeki âyetler (el-Mâide 5/119; el-Mücâdile 58/22; el-Fecr 89/28; el-Beyyine 98/8) 
Allah ile kul arasındaki rızâ hâlinin karşılıklı olduğunu gösterir. Allah önce kendisinin kullarından 
râzı olduğunu zikreder.  Bkz. S. Uludağ, “Rızâ” DİA, XXXV, s. 56-57.

929	 Vr. 154b.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 190 |

لَِِوَّنََي  ا�لْأَ نََ  مِّ�ِ ثُةٌَلٌَّ   )21( اعَِِنَّلمِِي  جَََنَّاتِِ  فِِي   )11( بَُرَّنََو  الْْمُُقَ ئِِكََ  أُ�لَٰوٰ  )01( اَسَّلابِِقُنََو  وََاَسَّلابِِقُنََو   )9( “Siz 
üç sınıfa ayrılırsınız, Meymenetli (sicilleri sağdan verilen)ler. Ne bahtiyardır 
meymenetliler (sınıfı)! Meymenetsiz (sicilleri soldan verilen)ler. Ne bedbahttır 
meymenetsizler (sınıfı)! Önde olanlar, öne geçenler (sınıfı). İşte mukarrabîn 
(Allah’a yakın kılınanlar) onlardır! Nîmetlerle dopdolu cennetlerdedirler. Birçoğu 
evvelkilerdendir.”(el-Vâkıa: 56:7-13)930 Nâblusî “ashâbü’l-meymenet”in “ebrâr” 
olduğunu, “ashâbü’l-meşimet” [kitabı soldan (şimâlden) verilenler]in “füccâr” 
olduğunu belirtir. Mukarrabîn sınıfı, muhakkik ahyâr sınıfıdır.931 

M. Hilmi’ye göre Tâiyye’nin 277. beyitindeki نأا هي ibâresi ve 326. Beyitte 
yer alan ّيّإاها  نأا ifâdesi bir arada düşünüldüğünde Hallâc’ın meşhur cümlesi نأا 
 Ben Hakk’ım” ile aynı mânâdadır. Ayrıca Hallâc’ın meşhur beyiti de bu“ احلق
minvaldedir: نأا منْْ أهوى، مونْْ أهوى أَنَا “Ben Sevdiğim kimseyim, sevdiğim kimse de 
ben”932

Zâhir ehli, İbnü’l-Fârız’ın her şeyin kāim olduğu Vücûd’un Hak Teâlâ 
olduğunu ve her şeye “hulûl” ettiğini, eşyâ ile ittihâdı savunduğunu iddiâ etmiş, 
(277.beyit bu iddiâ sebebidir), bu sebeble sûfî şâiri tekfîr etmişlerdir. Nâblusî bu 
iddialarda bulunların, gerçek mânâda mezkûr ifâdelerin anlamını bilmediklerini 
ve idraklerinin kusurlu olması sebebiyle ithamlarda bulunduğunu belirtir ve 
şöyle devam eder: “Onlar, eşyâyı vücûdla niteleler; çünkü onların idrâki akıl ve 
his iledir. Hulûlün olması için iki vücûdun olması gerekir. Ancak vücûd tektir, 
O da “el-Vücûdü’l-Hak”tır. Bu durumda “hulûl” nasıl tasavvur edilebilir?”933. 
Nâblusî ittihad meselesinden bahsederken Cüneyd’in meşhur beyitine yer verir:934 

رق ازلجاج وراتق الخمر          وتشاهبا فتشاكل الارم

فكانما خمر ولا حدق                  كوانما حدق ولاخمر

“Kadeh şeffaflaştı ve şarap da; benzediler birbirine tek bir şekil oldular; 
Öyle ki, sanki şarap var kadeh yok, kadeh var şarap yok gibi”

930	 Tercüme için bkz. Kur’ân meâli, (haz. O. Zeki Soyyiğit), s. 535.
931	 Vr. 155b.
932	 Hilmî, s. 311-312.
933	 Nâblusî, age, Dımaşk, 1995, s. 83.
934	 Vr. 156a.



| 191 |

Zeliha Öner

İttihâd, mukarrablerin makāmıdır.935 Fergānî’ye göre, ittihad ve tevhîd için 
son derece önemli olan 277. beyitte yer alan وعن يلوق [sözümden dolayı] ifâdesi, 
“Ben Hakîkî Mâşûk’un zâtıyım” demektir.936 İbnü’l-Fârız bu beyitte;

َ حََلََِّتِ ثِْْلِي إِنَِّـهَََا �فِيَّ وََحََاشََا ِمِِلِ مََىتَى حُُلْْتُُ عََنْْ قَـوَْْلِيي أََنَاا يََِهِ أََوْْ أََقُُلْْ

“Ne zaman bu sözü söylemekten vazgeçsem, Hâşâ benim mislim gibidir 
derim: Muhakkak ki O bende hulûl etmiştir” (277.b)

Hulûl937, isneyniyet [ikilik] ve şirktir. Bu beyit, ittihad ve hulûl iddiâsı 
sebebiyle sûfî şâirin tekfîr edilme sebebidir. İbn Arabî mektebine mensûb şârihler, 
İbnü’l-Fârız’ın şirk olan hulûl ve ittihâdı murâd etmediğinde müttefiktirler.938 
Gerçek fenâ hâli, ittihad ve hulûl değildir. İttihâd kavramından murâd, kesret 
kaydı ve izâfâtın gidip birliğe girmektir. Allah Teâlâ’nın bir kimsenin cesedine 
hulûl etmesi veya bir nesne ile müttehid olması mümkün değildir. Hak Teâlâ, 
mahlûkātı halk etmezden evvelki vechiyle gınâ bi’z-zât ise “şu an, evvel olduğu 
gibidir” cümlesindeki gibi gınâ üzeredir.939 

فُُيِجِ الضََّلَاَلِِ يِ�مُخِفََتِيي تََكُُنُُو أََرَاَ سْْامِِ الحَقِِّ� ظََلََّ �تَحََقُُّقِِي وَكَََيْْفََ وََبِا

“Hakk’ın ismiyle muttasıf bir muhakkik, nasıl olur da dalâlet ehlinin hulûl ve 
ittihad isnadlarından korkar!” (279.b) 

Tekfîr iddialarına cevap veren İbnü’l-Fârız, hulûl iddiasında bulunanlara 280-
285. beyitlerde, “Dihyetü’l-kelbî” sûretinde Hz. Peygambere gelen “Cebrâil”i 
misal gösterir:

صُُِبِورَِتِهِِ فِيي بََدِْْءِ وََحِْْيِ النُّـبُـوََُّةِِ وََهََا ِدِحْْيََةٌٌ وََافَىى الَأَيُنُِمِ نَبَِِيَّـنَََا

“Nübüvvetin vahyini edâ etmekte, Peygamberimize Dihye sûretine bürünmüş 
olduğu halde (Cebrâil) geldi” (280.b)

Bu misal, göstermektedir ki mahcûbîn (perdeli kimseler) indindeki “ittihad” 
ve “hulûl” olarak meşhur iki fesâdın dışında el-Vücûdü’l-Hak, mahlûkat 

935	 Vr. 156b.
936	 Fergānî, I, s. 395.
937	 “Hulûl telakkîsinin menşei Sâbiîler’e ve animistik dinlere kadar uzanmaktaysa da bu telakkî yaşa-

yan dinler içinde daha çok Hinduizm’e mensup olanlarla hıristiyanların temel inançlarından birini 
teşkil etmiştir. Bu inancın İslâm âleminde ortaya çıkması ise hıristiyanların ve Yeni Eflâtuncu fel-
sefenin tesiriyle olmuştur.” Bkz. Ali Sâmî en-Neşşâr, Neş’etü’l-fikri’l-felsefî fi’l-İslâm, II, Kāhire, 
1977, s. 80, 324.

938	 Krş. Fergānî, I, s. 394-399; Kayserî, s. 70; Nâblusî, vr. 155a-160b.
939	 Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil, s. 106.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 192 |

sûretinde ve eşkâlinde tecellî ile zuhûr eder. İbnü’l-Fârız’ın burada işâret ettiği 
“hulûl”, el-Vücûdü’l-Hakka’l-Hakîkî dışında her şeyde zâhir olan başka bir şey 
yoktur. Burada “her şey” ile kasdedilen وََجْْهََه إِِالَّا  هََالِِكٌٌ  شََيْْءٍٍ   O’nun yüce zâtı“ كُُّلُّ 
dışında her şey fânîdir” (el-Kasas: 88) âyetindeki “her şey”dir.940 “Vechehû”nun 
zamîri “şey”e râci‘ olunsa mânâ, “Her bir şey hâliktir (helâk olucudur), ancak 
o şeyin vechi hâlik değildir” tarzında olur. Bir şeyin “vech”i denilince onun 
“zâtı ve hakîkat”ı murâd olunur.941 Mesnevî’de bu mânâya işâret edilmektedir: 
“O’nun vechinden gayri her bir şey hâliktir; mâdemki sen O’nun vechinde 
değilsin, varlık arama!” (I, 3093)942

İbnü’l-Fârız’ın Dihye sûretinde Hz. Peygambere gelen Cebrâil’i “ittihâd” ve 
“hulûl” bağlamında zikreder. Ashabdan güzel yüzlü bir genç olan Dihye İbn 
Halîfe el-Kelbî sûretinde Cebrâil zuhûr etmiştir. “İslâm, îman, ihlâs ve kıyâmetin 
zamânı” hakkında sorular soran Dihye sûretindeki Cibrîl, Hz. Peygamberin 
cevaplarını tasdîk etmiştir.943 İbnü’l-Fârız bu hâdiseye telmihte bulunarak, 
Cebrâîl’in insan sûretinde tecellîsi onun insan olduğunu mu gösterir? sorusunu 
sormaktadır:

مُُِلِهْْدِيِ الهُدََُى فِيي صُُورَةٍٍَ بََشََرِيَِِّةِ لُُيربْرِجِ قُُلْْ لِيي كََانََ ِدِحْْيََةََ إِذِْْ بََدََا  أََ

“Söyle bana: Cebrâîl’in Dihye sûretinde görünmesi ile Cebrâil beşer mi 
olmuştur?” (281.b) 

Nâblusî “ittihad”ın mânâsını İbnü’l-Fârız’ın beyitleri bağlamında şu 
şekilde tekrarlar: “Kâinattaki bütün sûretler, gerçekte mâdumdurlar. Vücûd, 
parçalanmaz, bölünmez ve bir şeyle birleşmez. Çünkü hadd-i zâtında, her 
şey yok olucudur, sırf yokluktur [صرف -Şuûnâtı muhtelif, çoklukta el .[عدم 
Vücûdü’l-Vâhid’den zâhir olan bütün kinâyeler, “ittihad”dır.”944 İbnü’l-Fârız, 
Hz. Peygamberin huzûrunda bulunanların Cibrîl’i beşer sûretinde görürken; Hz. 
Peygamberin Cibrîl’i “Cibrîl” olarak gördüğünü ifâde eder (283.b). Nâblusî bu 
beyiti şerhederken, Hz. Peygamberin Cibrîl’i bilmesi ve tanımasını şu misalle 
açıklar: “Mumdan yapılan ‘bir insan sûretini’ gören insan, aklın kemâli ve 
mârifeti ile bilir ki gördüğü sırf mumdur. Gördüğü insan sûretlerinin tamâmı 
mücerred tasvîrdir, hakîkat değildir. İdrâkten yoksun insanlar, insan sûretindeki 

940	 Vr. 158a-b.
941	 Konuk, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, I, s. 313.
942	 Beyit ve şerhi için bkz. Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, II, s. 315.
943	 Cibrîl hadîsinin isnâd, metin tedkîki ve İslâm düşüncesindeki etkilerini konu alan kapsamlı bir 

çalışma için bkz. Bekir Tatlı, “Hadîs Tekniği Açısından Cibrîl Hadîsi ve İslâm Düşüncesine Yansı-
maları”, (Doktora Tezi) Ankara Ünv., SBE, , Ankara, 2005.

944	 Vr. 159a.



| 193 |

Zeliha Öner

mumu gerçek bir insan olarak görür.”945 Nâblusî “idrak” ile bu durumu ifâde 
eder. İbn Arabî ise bunu, sahâbenin gördükleri sûret ile hüküm vermelerine 
bağlar ve te’vilin ancak Allah’ın dilediği kullarına ihsân ettiğini ve ilâhî bir 
güçle gerçekleşebileceğini ifâde eder.946 Ankaravî, “Cebrâîl Dihye olmadığına 
göre, demek ki, Cenâb-ı Hakk’ın kul sûretinde zuhûrundan dolayı kul olması 
ve kul sûretine hulûl edip onunla birleşmesi lâzım gelmez” diyerek nehyedilen 
“hulûl” yerine, “telebbüs” veya “temessül” denilebileceğini belirtir.947 

تُـنَـزِّ�هُُِ عََنْْ رَأَِْْيِ الحُلُُُولِِ عََقِدََيِتِيي ِ�يْنِ إِشََِارَةٌٌَ وََلِيي ِمِنْْ أََصََحِِّ� الرُُؤْْيَـتَـ

“Bu iki rü’yetten en doğrusu olan (Peygamber’in) rü’yetinde, inancımı hulûl 
nazariyesinden temizleyen bir işâret vardır.” ( 284.b)

Şâir bu beyitte zikrettigi “ِِارُُّلؤْْيَتََيَْْن” ifâdesiyle, Cebrâil (a.s.)’ın sahâbeden 
Dihyetu’l-Kelbî sûretinde Hz. Peygamber’e gelerek dinle ilgili bilgiler verdiği 
esnâda, Hz. Peygamber’in Cebrâil (a.s.)’ı bir melek olarak aslî hey’etinde 
gördüğü hâlde, sahâbenin onu Hz. Peygamber’le sohbet eden bir insan sûretinde 
görmeleri hâdisesine telmîhte bulunmaktadır.  Cibrîl hadîsi diye kaynaklarda 
geçen  hadîste Cebrâil (a.s.) Hz. Peygambere İslâm, îman, ihsân ve kıyâmetle 
ilgili sorular sorar. Hz. Peygamber de bu soruları cevaplandırır. Kıyâmetle ilgili 
soruya ise “Sorulan sorandan daha iyi bilen değildir” şeklinde cevap verir. 
Dihyetu’l-Kelbî sûretindeki Cebrâil (a.s.) ayrılıp gittikten sonra Hz. Peygamber, 
ashâbına; “O, Size dîninizi öğretmek üzere gelmiş olan Cebrail (a.s.) idi” 
buyurur.948

İbnü’l-Fârız, ittihad ve hulûl düşüncesine mensûb olduğu iddialarını reddeder. 
Düşüncesini îzâh etmeye devam ederek, Kitap ve sünnetin hükümlerinin dışında 
şeyler söylemediğini aşağıdaki beyitle ifâde eder: 

ْ أََعْْدُُ عََنْْ حُُكْْمََيْْ ِكِتََابٍٍ وََسُُنََِّةِ وََلَمْ� نُْْكََرٍٍ وََفِيي الذِّ�كِْْرِِ ذِكِْْرُُ اللََّبْْسِِ لَيَْْسََ بِمُ�

“Kur’an’da telebbüsün (Hakk’ın çeşitli şeylere tecellî ederek görünmesinin) 
zikri(nin varlığı) inkâr edilemez; Ve ben, Kitap ve Sünnet’in hükümlerini de 
çiğnemedim.” (285.b)

945	 Vr. 159b.
946	 el-Fütûhâtü’l- Mekkiyye, VI, s. 307. [ (çev. E. Demirli), XIV, s. 162.]
947	 Ankaravî s. 139.
948	 Vr. 160a. Hadîs için bkz. Müslim, “Îman”, 1; Nesâî, “Îman”, 6; Ebu Dâvûd, “Sünnet”, 17; Tirmizî, 

“Îman”, 4.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 194 |

Hak Teâlâ muhtelif sûretlerde zuhûr etmiştir. Mûsâ’ya ağaç ve ateş sûretinde 
musavvir ismiyle zuhûr etmiştir.949 İbn Arabî, ağaçtan konuşanın Hak’tan 
başkası olmadığı gibi, Hakk’ın ağacın sûreti olduğunu ifâde eder. Hz. Mûsâ’dan 
duyan da Hak idi. Bu durumda Hakk’ın duyan olması îtibâriyle Mûsâ’nın 
sûretindeyken konuşan olması bakımından ağaçtır. Ağacın, ağaç; Mûsâ’nın da 
Mûsâ olduğunu vurgulayan İbn Arabî burada hulûlun olmadığını, bir şeyin kendi 
zâtına hulûl edemeyeceğini, hulûlun iki zâtın olmasını gerektirdiğini belirtir.950 
Nâblusî, “ittihâd” ve “hulûl” terimlerinin, perdeli kimseler nazarında “iki fesad” 
olduğunu ifâde eder.951 

Nâblusî’ye göre, “Rabbimi en güzel sûrette gördüm” hadîsi ve “Allah âdemi 
sûretinde yarattı” [ان الله خلق آدم على صورته] ve “O’nun misli gibi bir şey yok” [ان الله 
 hadîslerinin farklı rivâyetlerle birlikte tahkîk edilmesi gereklidir.952 [يلس كمثله شىء
Nâblusî, Hakk’ın bir sûrete tecellî etmesi durumunda sûretin gizlendiğini, eğer 
sûret ile gizlenirse sûretin ortaya çıkacağını düşünür. 953 İbn Arabî bu durumu 
şu şekilde ifâde eder: “Hakkı sûrette ez-Zâhir isminden (tecellî etmiş olarak) 
görürsün, çünkü O senin gözündür. el-Bâtın isminden de –O’nu bilmek üzere- 
müşâhede edersin. Çünkü O senin görme aracındır. O’nunla gördüğün her şeyi 
idrak edersin.”954 

E. “Tevhîd” İlminde Yaşadığı Yüksek Haller (286-333. Beyit)

“Tevhîd”; üç kısımda mütâlaa edilmiştir: Avâmın tevhîdi, havâsın tevhîdi 
ve havâsü’l-havâsın tevhîdidir. Avâmın tevhîdi, kelime-i tevhîd ile şehâdettir. 
Havâsın tevhîdi, Hak ile berâber bir şey görmemektir. Zât dışında başkasını 
görmemesi havâsü’l-havâsın tevhîdinde zât ile kāim olduğu müşâhede edilir. 
Ayrıca tecellîler îtibâriyle tevhîd üç kısımdır: tevhîdü’l-ef‘âl; tevhîdü’s-
sıfât; tevhîdü’z-zât. Fiillerin tevhîdi, Hak dışında her şeyden tecerrrüd etmek 
anlamındaki fiil tecellîsidir ki; varlıktaki bütün fiiller Hakk’a nisbet edilir. Sıfâtın 
tevhîdi ise Hak dışındaki her şeyden sıfatların tecrîdidir. Zâtın tevhîdi ise zâtın 
tecrîdidir. Zât dışında varlık görmemektir.955 Tevhîd, “Hakk’ın Hak için tevhîdi; 
Hakk’ın halk için tevhîdi ve halkın Hak için tevhîdi olmak şeklinde de mütâlaa 
edilmiştir. İlk tevhîd Allah’ın kendisinin bir ve eşsiz olmasını bilmesi; ikinci 
tevhîd; Allah’ın bir ve eşsiz olduğunu insanlara bildirmesi ve üçüncü tevhîd, 
insanların Allah’ın bir ve eşsiz olduğunu dile getirmeleri şeklinde tanımlanmıştır. 

949	 Vr. 160b.
950	 el-Fütûhâtü’l- Mekkiyye, VII, s. 104 [XV, s. 190.]
951	 Vr. 158a..
952	 Vr. 161a.
953	 Nâblusî, el-Vücûdü’l-Hak, Dımaşk, 1995, s. 41.
954	 el-Fütûhâtü’l- Mekkiyye VII, s. 28 [XV, s. 29.]
955	 Kaşânî, I, s. 366-374 [s. 166-172.]



| 195 |

Zeliha Öner

En mükemmel tevhîd Hakk’ın Hak için olan tevhîdidir. Bu tevhîd anlatılamaz, 
burada diller lâl olur. Bu tevhîde; “tevhîd-i mücerred”, “ tevhîdu’l-kāim bi’l-
ezel”, “tevhîd-i sırf” isimleri ile işâret edilmiş ve onu dille anlatmaya çalışanın 
ilhâda düşeceği ifâde edilmiştir.956

İbnü’l-Fârız, sâlike tavsiyelerinden sonra emsalsiz bir ilim olarak sunduğu 
“tevhîd”in menbaı hakkında bilgiler verir:

سََبِيََِلِيِ وََاشْْرَعَْْ فِيي اتِّ�بََِاعِِ شََرِيِعََتِيي مََنََحْْتُُكََ عِِلْْمًًا إِنِْْ تُرِدِْْ كََشْْفََهُُ فََرِدِْْ

“Sana bir ilim verdim, keşfetmek istersen yoluma dâhil ol, şerîatime tâbi 
olmaya başla” (286.b)

Nâblusî, İbnü’l-Fârız’ın “sana bir ilim verdim” derken kasdettiğinin, el-
Vücûdü’l-Hakk’ın dilediği sûrette tecellî etmesidir. Nâblusî, yolun nihâyetinin 
dünyâ ve âhirette olmadığını, çünkü tecellîlerin ezelen ve ebeden, nihâyeti ve 
tekrârı yoktur.957 Ankaravî, bu beyiti şöyle îzah eder: “Şerîati kendi nefsine nisbet 
etmesi, makām-ı Muhammedî’den hikâye yoluyladır. Veya kendi zamânında 
Hz. Muhammed’in makāmına kāim olduğu içindir. Zîrâ, “Kavmi içinde şeyh, 
ümmeti içinde peygamber gibidir”. O bakımdan hâdi-i şerîat olmasını kendisine 
isnâd eylemesi, câizdir.”958 

İbnü’l-Fârız, tevhîd için tevekkül ile sülûk etmek gerektiğini belirtmektedir.959 
Tevekkül, işi bütünüyle sâhibine teslîm etmek ve vekâletine îtîmat etmektir. Üç 
derecesi vardır ve bunların tamâmı avâma âittir. Havâs mertebesine ulaşanlar 
yakîn sâhibi oldukları için fiil, kuvvet ve tesîrin bütünüyle Allah’a âit olduğunu 
idrâk eder ki, söz konusu idrâk tevekkül mertebesini aşmalarını kolaylaştıran en 
temel unsurdur.960 İbn Arabî’ye göre tevekkül, insanda tam ve kayıtsız olarak 
gerçekleşemez, çünkü doğasından kaynaklanan yoksunluk, özü gereği insanda 
hükümrândır. Her şeydeki gerçek fâil sebeb, perdelerinin ardındaki Hak’tır. 
Varlık ve oluş düzleminde fiil ve tasarruf Allah’a âittir.961

956	 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 1991, s. 489-490.
957	 Vr. 161b.
958	 Ankaravî, s. 241.
959	 Bursevî de tevekkülün tevhidle bağı hakkında şunları aktarır: “Tevekkül, tevhîd-i ef’âlin gāyetidir. 

Rızâ, tevhîd-i sıfâtın nihâyeti olduğu gibi. Ve tevhîd-i ef’âl oldur ki, ef’âl-i ibâdı fi’l-i Hak olmak 
üzere müşâhede eyleye. Ve bu müşâhede kuvvet bulsa, halka i’tirâz yeri kalmaz... Tevekkül oldur 
ki kalb-i mü’min Allah Teâlâ’ya i’timâd eyleye, sebebe i’timâd etmeye. Ya’ni bir nesnenin sebebin 
bulmadığı zaman muztarib olmaya. Eğer muztarib olur ise ona tevekkül demezler. İşte bu mertebe 
avâm-ı mü’minînin sıfatıdır. Havâssın sıfatı ne olmak gerektir kıyâs oluna.” Istılâhât-ı İnsân-ı Kâ-
mil, s. 347.

960	 Menâzil, s. 95; Tek, Tasavvufî Mertebeler, s. 125.
961	 el-Fütûhâtü’l- Mekkiyye, III, s. 300-303 [VII, s. 264- 271].



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 196 |

İbnü’l-Fârız, 288- 293. beyitlerde makām-ı Muhammedî lisânından 
nazmeder. “Tevhîd-i zât” ve “mertebe-i vâhidiyet”e vusûlünden haber verir:

عِِ حُُرْْمََتِيي ِلِِحِهِِ صََوْْانًا مََِلِوِْْضِ سََِبِا وََدُُنََوكََ �بَحْْرًًا خُُضْْتُُهُُ وََقََفََ الُأُلَىى

“Tevhîd denizine daldım; evvelkiler, benim hürmetimi korumak, mevkiime 
riâyet için (o denizin) sâhilinde durdular”962 (288.b)

Nâblusî, İbnü’l-Fârız’ın sûret-i Fârıziyye libâsıyla, Muhammedî lisân üzere 
hitâb ettiğini ifâde eder. Tâcüddin  b. Atâullah el-İskenderî’nin Letâifü’l-minen 
eserinden, Ebu’l-Abbas el-Mürsî’nin, Bâyezîd-i Bistâmî’nin bu minvaldeki 
cümlelerini aktarır. Bâyezîd’in “Ben denize daldım, enbiyâ sâhilde durdu” 
demekle kasdettiği deniz, vahdet denizidir. Evliyâ, Rabbânî ilhâm ve fetihle 
tevhîd denizinde nice sırlara erişir. Öncekiler, “fark” sâhilindedir.963 Nâblusî’nin 
aktarımına göre Dâvûd el-Kayserî, Nebî’nin lisânından kelâm etmenin, tevhîd-i 
zâtînin kemâlinden dolayı, cem‘ makāmına has olduğunu ifâde eder.964 Cüneyd-i 
Bağdâdî tevhîdi şöyle tanımlar: “Kulun Allah Teâlâ’nın huzûrunda bir hayal ve 
karaltı gibi olması, ilâhî kudret hükümlerinin mecrâsında, ona Allah’ın tedbîr ve 
tasarrufunun hâkim olması, bu hâldeyken O’nun tevhîd deryâsının dalgalarında 
boğulması, böylece Hakk’a kurb makāmında Allah’ın vahdâniyet ve vücûdunun 
hakîkati içinde his ve hareketlerini kaybettiğinden dolayı, nefsinden, halkın 
kendisine seslenmesinden ve buna cevap vermekten fânî olarak, Hakk’ın kuldan 
istediği şeyi, bizzat kendisinin yerine getirmesidir. Yâni, kulun son hâlinin ilk 
hâline dönmesi, olmadan önce olduğu gibi olmasıdır.”  965“Tevhîd” kavramına 
dâir mülâhazalar, seyr u sülûkün nihâyeti olarak telakkî edilen mertebenin 
idrâkinde mühimdir. 

İbnü’l-Fârız bu makāma işâret ederken âyetten iktibâs ederek şöyle buyurur:

كََِلِفِِّ� يََدٍٍ صُُدََّتْْ لََهُُ إِذِْْ تََصََدََِّتِ وََ”لَاَ تَـقَْْرََبُوُا مََالََ اليََيِتِمِِ” إِشََِارَةٌٌَ
“‘Yetîmin malına yaklaşmayın’ (âyeti), o mala yaklaşanların bundan men 

edilmesine işârettir” (289.b)

Nâblusî, ُُأَحَْْسََن هِِيََ  بِِاتِّلَِّي  إِِالَّا  الْْيَتَِِمِِي  مََالََ  تَقَْْرََبُوُا   Yetîmin malına ancak en iyi bir“ وََلا 
şekilde yaklaşın” (En‘âm: 6/152) âyetinden iktibasta bulunan sûfî şâirin, 
bu âyet ile enbiyâdan önceki ervâh ve onların vârisi mukarreb âriflere işâret 

962	 Tercüme için bkz. Ankaravî, s. 243.
963	 Vr. 163b-164a.
964	 Vr. 164b.
965	 Kuşeyrî, er-Risâle, (thk. Abdülkerîm el-Atâ), s. 456 [388]; Cüneyd’in “tevhîd” ile ilgili ifâdeleri 

için bkz. Suâd el-Hakîm, Tâcü’l-ârifîn Cüneyd el-Bağdâdî, Kāhire: Dârü’ş-şürûk, 2005, s. 209-
214.



| 197 |

Zeliha Öner

ettiğini belirtir. Bu, “Muhammedî makām”dır. Âyetteki, “yetîmin malı” ifâdesi, 
“ez-zâtü’l-Muhammedî”den kinâyedir. Hz. Muhammed, babasının vefâtı 
sebebiyle yetim olarak yaşadı.966 Nâblusî, Hz. Muhammed’e methiyesi ile 
meşhur Bûsîrî’nin “Hemziyye” kasîdesinden bir beyit aktararak ilimlerin Hz. 
Muhammed’e, isimlerin ise Hz. Âdeme öğretildiğini belirtir:967

لـكََ ذاتُُ العلمِِو نم عالِِمِِ الغَبِِي*موــــنـــهـــا لآمََد الأَسَـــــمــــاءُُ

“Senin için gayb âleminden ilimlerin zâtı, Âdem için ondan (gayb âleminden) 
isimler (öğretildi)” (Bûsîrî)

İsimlerin bilgisi Âdem’e öğretilmiştir. Çünkü Âdem, Hz. Peygamber’e 
bilgilerinin verildiği söylenen ilklerdendi. Hz. Peygamber kendisinden 
söz ederken Allah’ın ona öncekilerin ve sonrakilerin ilimlerini öğrettiğini 
söylemiştir.968 Ankaravî bu minvalde, َََوََوََجََدَك فَهَََدَىَ،  ضََالاًً  وََوََجََدَكَََ  فَآَوََى،  يَتَِِيماًً  يَجَِِدْْكََ   لَأمَْْ 
فَأََغَْْنَىَ   Seni yetim bulup da barındırmadı mı? Seni şaşırmış bulup doğru“ عََائِِلاًً 
yola eriştirmedi mi? Seni fakir bulup zenginleştirmedi mi?” (ed-Duhâ: 94/6-
8) ve “Ey dürr-i yetim, bu mertebe sana ve senin vârislerine verildi” demek 
sûretiyle şerheder. Bu sebeble Hz. Muhammed’den önceki nebîler bu makāmı 
arzu ettiyse “Yetîmin malına yaklaşmayın” (En ‘âm: 6/152) hitâbının mefhûmu 
ile nehyolunduğuna misal olarak, Hz. Mûsâ’nın Rabbin zât olarak görünmesini 
taleb etmesini ve bu tecellînin Hz .Muhammed’e mahsûs olduğu için, “len 
terânî” hitâbıyla men‘ olunduğunu belirtir.969 Mahlûkat içerisinde “insân-ı kâmil 
mertebesi Hz. Muhammed’e âit iken, diğer kâmiller vekâleten bu mertebeye 
sâhiptir. 

عََلََى قََدََِمِي فِيي القََبِْْضِ وََالبََسِْْطِ مََا فََتِيي وََِسِى فَـىتًى يريْر  نْْهُُ غََ لََا شََيْـئًًْا ِمِ وََمََا نَا

“Fütüvvet sâhibi dışında, benden başka kimse bir şeye nâil olmadı; fütüvvet 
sâhibi kabz ve bastta ayağını ayağıma koyarak (sülûk eder).” (290.b)

Nâblusî, fütüvvetin tâzim edilmesini, fütüvvet ehlinin kerem ve cömertlik 
(sehâ) sâhibi olması ile açıklar. İbnü’l-Fârız’ın kasd ettiği fütüvvet sâhibi, 

966	 Vr. 164b; Nâblusî ile muâsır Bursevî, Hz. Peygamberin “küçüklüğümde yetîm idim, büyüklüğümde 
ise garîb” hadîsini aktarır. Ve şöyle devâm eder: “Ya‘nî, hâl-i sığarda yetîm olduğu hızâne-i Hak’da 
olmasıdır. Zîrâ, Ebû Tâlib hızânesinde olmak sûrîdir. Ve hâl-i kiberde garîb olduğu gurbet-i hakî-
kıyyeye remzdir ki, ol gurbette kendinden gayrı kendine âşinâ yoktur. İşte Hızır ol yetîmin malını 
ecânibden muhâfaza için ikāmet-i cidâr eyledi ki, setr mertebesine işârettir. Ve bu remzden ötürü 
Kur’ân’da gelir:  ُُوََلا تَقَْْرََبُوُا مََالََ الْْيَتَِِمِِي إِِالَّا بِِاتِّلَِّي هِِيََ أَحَْْسََن “Yetîmin malına ancak en iyi bir şekilde yaklaşın” 
(En‘âm: 6/152). Ya‘nî, Cenâb-ı Nübüvvet’in husûs üzerine mertebesine kurb istemeyiniz. Zîrâ, 
onun husûs-i mâlına cemî‘ âlem ecânibdir. Ecnebî ise karîbden mîrâs almaz. Ve aldığı dahî sada-
kadır ki, kendi istihkākı kadardır.” Bkz. Kitâbü’n-Netîce, I, s. 463.

967	 Vr. 164b.
968	 el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, Beyrût, 1999, IV, s. 348. [ XIV, s. 214]
969	 Ankaravî, s. 244. 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 198 |

“ayağını ayağıma koyarak (sülûk eder)” dediği kimse ise, ilâhî zât makāmı 
için Muhammedî vâristir. [الذاتي الايهل للمقام  المحمدي   Kabz ve bast ile kast [اولارث 
edilen ise, her iki kademin (ayağın) bu iki makamda Kābiz (kabzeden) ve Bâsıd 
(basteden) isminin tecellîsi ile sâbit olmasıdır. Hak Teâlâ’nın buyurduğu gibi, 
“Allah kabz eder, bast eder” (Bakara, 2/245), yok eder [يعدم] ve var eder [يوجد].970 
Hücvîrî, kabz ve bastın kuldan tekellüfü düşüren iki hâl olduğunu belirtir. 
Bunların gelişi kesbî olmadığı gibi gidişinin de “cehd” ile olmadığını ifâde eder. 
Âriflerin hâlindeki kabz, mürîdlerin hâlindeki havf gibi; âriflerin hâlindeki bastı 
ise mürîdlerin hâlindeki recâ gibidir.971

لٌٌِخِ تَحْ�ْتََ إِمِْْرََتِيي ِوِلاَيَِةِ أََمْْرِيِ دََا ي الفُُؤََاِدِ فِيي فَـوَََايِدِ وََلَاَهََا صََاِحِ صََاِحِ

“Vâdîler benim mülkümdür, bana tam olarak ittibâ etmedikçe (muhabbet) 
sahih olmaz” (292.b)

Hakîkat-i Muhammediye mazharı olarak ahvâlini bildirir. Nâblusî’ye göre 
vâdîler, Allah yolunda mücâhedenin hallerinden kinâyedir. Süflî makāmlar 
vâdî, ulvî makāmlar ise cibâl (dağlar) ile remzolunur. Süflî makāmların ihtiyârı 
(seçimi) beşerî nefsin tasarrufunda iken, ihsân makāmında irfânın tahakkuku, 
sâlikin tasarrufunda bulunmamaktadır.972 

مََعََانِيي وَكَُُلُُّ العََاشِِقِِيَنَ رََعِِيََّتِيي وََمُُلْْكُُ مََعََالِيي الِعِشْْقِِ مُُلْْكِِي وََجُُنْْدِِيََ الـ

“Aşk yüceliklerinin mülkü benim mülkümdür, askerlerim mânâlardır ve tüm 
âşıklar benim tebaamdır.” (293.b )

Nâblusî’ye göre bu beyitle sûfî şâir, ilâhî aşkın netîcesi olarak, kesbettiği 
yüksek makāmlarına işâret etmektedir. “Mülkü benim mülkümdür” ile işâret 
edilen halleri temellüküdür. Hallerin ona temellük etmesi değildir.973 Ankaravî 
bu beyitin, İbnü’l-Fârız’ın “gavsiyyet” ve “kutbiyyet” mertebesinde olduğunun 
işâreti olarak görür.974 İbnü’l-Fârız’ın aşk ve muhabbet yolu ile Hakk’a vâsıl 
olduğunu beyitlerinde görmek mümkün, ancak Tâiyye’nin bu kısmındaki 
beyitlerde muhabbetin de üstündeki hallerden bahsedilmektedir. Aşk, ikiliği 
gerektir. Çünkü “âşık” ve “mâşuk”, seven ve sevilen vardır. İbnü’l-Fârız, 
vâhidiyet mertebesi ile bu ikiliğin ortadan kalktığını şöyle ifâde eder:

970	 Vr. 165a.
971	 Hücvîrî, Hakîkat Bilgisi: Keşfu’l-mahcûb, (trc. Süleyman Uludağ), İstanbul: Dergâh yay., 1982. s. 

524-525.
972	 Vr. 165b.
973	 Vr. 165b.
974	 Ankaravî, s. 247.



| 199 |

Zeliha Öner

جََِحِاابًا فَاَلهَوَََى دُُنََو رُتْـبََْتِيي يَـرَََاهُُ  ُكْْمِِ مََنْْ فَـىتَى الُحُبُُّ هََا قََدْْ ِبِنْْتُُ عََنْْهُُ بِحُ�

“Ey Genç (fetâ), sevgiyi hicâb gören kimsenin hükmüyle ben o sevgiden 
ayrıldım, hevânın (muhabbetin) fenâ bulduğu bir mertebedeyim.” (294.b) 

Muhabbet, muhib ve mahbûb arasında “gayriyet” iktizâ eder. Gerçekde, 
işâret edilen “itthâd”da bu yoktur. Allah yolunda sâlik mürîdin mertebesi, ikisi 
arasında hicâbın bulunması içindir.975 Buraya kadar İbnü’l-Fârız’ın aşk ve 
muhabbet ile sülûkün yüksek bir mertebe olarak sunmasından sonra, hakîkatte 
sevgi ve aşk ile sülûkün ikilik olduğunu, bunun üstünde bir hâlin bulunduğuna 
işâret edildiği görülmektedir. Aşk ve muhabbet, sûfînin seyrinde geçilmesi 
gereken bir mertebedir. İbnü’l-Fârız yaşadığı yüksek tecrübenin aşkın ötesinde 
olduğunu, kendisinin bu aşk mertebesini geçtiğini şu beyiti ile ifâde eder:

اَِدِيََ ِرِحْْلََتِيي عِْْمِرََاِجِ اتِّحَ�� وََعََنْْ شََأِْْوِ  وََجََاوََزْْتُُ حََدََّ الِعِشْْقِِ فَاَلُحُبُُّ كََالقِلََِى

“Aşk sınırını geçtim, ittihad mîrâcından geçerken sevgi kerih görülen 
(buğzedilen) gibidir.” (295.b)

Nâblusî, İbnü’l-Fârız’ın bu beyitte “muhabbet ve aşk benim yanımda buğz 
menzilindedir” demekle ikilik (isneyniyyet) ve vücûdda sevilen (mahbûb) ile 
müşâreket (ortaklık) dâvâsının gizli şirk olduğunu, gerçek mahbûbun böyle bir 
çekişmeye râzı olmadığını belirtir. Hak Teâlâ’nın َُُيُحُِِهُُّبُّمْْ وََيُحُِِنَوّبُّه  “Onları sever, onlar 
da O’nu severler” (el-Mâide: 54)  âyetinde, tefrika zamirlerle; cem‘ vasıfladır. 
Muhabbet vasıftır. Dil bilimciler, Allah Teâla için mef’ûlün-bih (nesne ) 
olmayacağını, ancak fiil ve fâil ile cümle kurulabileceğini belirtirler. Nâblusî, İbn 
Hişâm’ın Kitâbu muğnî isimli eserinden misaller gösterir. Meseleyi dil bilimsel 
metodla îzâh eden Nâblusî, bu beyitle işâret edilenin, kâmiller için muhabbetin, 
makbûl kabûl edilmediğidir.976 Muhabbet, seven ve sevilen arasında bir nisbettir. 
Bu ise, mugāyereti gerektirir. Mugāyeret ise bir yönde gizli şirk olduğundan, 
hakîkî muvahhid için buğz edilmeyi gerektirir. Her ne kadar muhabbet yüksek 
bir mertebe ise de ahadiyet mertebesinin aşağısındadır. Vâhidiyet mertebesinde 
olan, seven ve sevileni aynı görür. Beyitte geçen “ittihad” mertebesi de bir 
yönden “muhabbet” gibi cem‘ül’l-cem‘ mertebesinde olanlara nisbetle hicâbdır.977 
Her ne kadar sûfî şâir muhabbet makāmını zemmetse de sâdık mürîdleri uyarır 
ve bunun sâdece ârifler için olduğunu belirtir:

975	 Vr. 165b-166a.
976	 Vr. 166a-b.
977	 Ankaravî, s. 247.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 200 |

ـبََِعِاِدِ نِمِ العُُبََّاِدِ فِيي كُُلِِّ� أُُمََِّةِ لهَاوَََى نَـفَْْسًًا فَـقَََدْْ سُُدْْتََ أَنْـفََْسََ الـ فََبِْْطِ بِا

“Aşkla nefsini olgunlaştır, bütün topluluklarda ibâdet eden âbidlerin en 
üstüne efendi oldun.” (296.b)

Zâhidler ve âbidler, âşıkların mertebesinden aşağıdadırlar. Her ne kadar 
önceki beyitlerde aşk isneyniyet (ikilik) sebebiyle zemmedilmiş olsa da İbnü’l-
Fârız sâdık mürîde nefsin güzel ahlâkla tezkiyesi, habislikten arınması için 
muhabbetden ayrılmamasını söyler. Nâblusî’ye göre, İbnü’l-Fârız muhabbeti 
mutlak mânâda zemmetmemiştir. Bu beyitle sâdık mürîdleri uyararak, kendisinin 
muhabbet makāmını geçmiş olması sebebiyle aşk ve muhabbetin kendisi için 
buğzedilen şeyler gibi olduğunu belirtmektedir. اعرف ان  فاتببح  مخيفا  زنكا  تنك    
 Ben gizli (bilinmez)  bir hazîneydim; tanınmayı sevdim ve mahlûkātı“فخلتق خلقا 
yarattım”978  Hadîs-i kudsî’ni yorumlayan Nâblusî, “ben gizli bir hazîneydim” 
ifâdesini Hz. Mûsâ’nın Hızır ile olan seyrinde yer alan iki yetimin yıkılmakta olan 
duvarı altındaki hazîne ile ilişkilendirir. Hazîne, “el-medînetü’l-insâniyye”deki 
iki yetim içindir. Biri “er-rûhu’l-emr” diğeri ise “en-nefsü’l-felekî”dir. Duvar ise 
cisimdir; dünyâ ve âhiret arasındaki engeldir. Eğer dünyânın hükmü zâil olursa 
âhiretin hükmü de zâhir olur. “Gizli hazîne” bu duvarın altındadır. Yâni cisim 
duvarının altında gizli hazîne bulunmaktadır.979 Nâblusî’nin âyeti hadîs-i kudsî 
ile tefsir etmesi, işârî tefsîre misal teşkil eder. İbnü’l-Fârız, sâdık mürîdin iki 
yetim gibi büyüyüp belli bir olgunluğa erişmesi ve duvarın altındaki hazîneye 
sâhip çıkacak güce erişinceye kadar mürîde “muhabbet”i tavsiye eder. 

Sâdık mürîdin “ittihad tabakaları”nda cevelân etmesini, bulunduğu yüksek 
mertebeden şu şekilde ifâde eder:

إِِلَىى فِئََِةٍٍ فِيي غََيْرِ�ِهِِ العُُمْْرََ أََفْـنََِْتِ اَِدِ وََلَاَ دِْْ�تَحِ وََجُُلْْ فِيي فُـنُُُونِِ الإِتِّحَِ��

“‘Fünûnü’l-ittihad’980da gezin, ömürlerini ittihad dışındaki şeylerle 
harcayanlara rağbet gösterme” (301.b)

Bu beyitte ittihad ile kasdedilen mâna, önceki beyitlerde yer alan ittihad ile 
aynı mânâdır. Burada farklı olarak Nâblusî “ittihâd”ı, ikiliğin zuhûrundan sonra 
tek olarak zuhûr etmesi şeklinde açıklar. Bunu da insan bedenindeki iki el, ayak, 
göz vs. olsa da bütün uzuv ve hislerinin sûretlerine rağmen zâhirde canlı bir 
insandır. “Bu misal, ‘Fünûnü’l-ittihad’ içindir. Bu da fiillerin ittihâdıdır, ki bu 

978	 Aclûnî, İsmâil b. Muhammed, Keşfu’l-Hafâ ve Muzîlu’l-İlbâs: am-me’ştehera mine’l-ehâdîsi alâ 
elsineti’n-Nâs, I-II, Beyrut, 1351, c. II, s, 17, hadîs no: 2016

979	 Vr. 166b.
980	 Nâblusî, fünûnü’l-ittihâd ifâdesini “ittihâdın çeşitleri” olarak şerheder.  Bkz. vr. 168b.



| 201 |

Zeliha Öner

ittihad isimlerin ittihâdının üstündedir. Bütün isimlerin hepsi bir isimlendirilen 
 e döner. Sıfatların ittihâdı ise bunun üstündedir. Bütün sıfatlar ise bir[سممى]
mevsûfa rücû eder. Sonrasında ise zâtların ittihâdıdır ki, tüm zâtlar bir zâta rücû 
eder.” Nâblusî kendi kasîdesinden bir beyit ile misal verir: 

فصفاتنا كل الصفات وذاتنا            كل الذوات ورنحوا الارواح

“Bütün sıfatlar sıfâtımız, bütün zâtlar zâtımız ve ruhlar rûhumuz”

Her şey üzerinde muhît (kuşatıcı) olan Hak Teâla بِِمََا نَفَْْسٍٍ  كُُلِّ�ّ  عََلَىَٰٰ  قَاَئِِمٌٌ  هُُوََ   أَفََمَََنْْ 
 İmdi her bir kişinin yaptığı işte başında duran mı (tanrılığa lâyıktır, yoksa“ كََسََبَتَْْ
ondan habersiz olan mı?)” (er-Ra‘d: 13/33); ََبَْْصََار نْْ يَمَْْلِِكُُ امّْْسَّلعََ وََا�لْأَ  Kulaklarınıza“ أَّمَّ
ve gözlerinize sâhip olan (hükmeden) kimdir?” (Yûnus: 10/31) gibi âyetlerle 
bu mânâya işâret etmiştir.981 Ankaravî fünûn-i ittihad (ittihad çeşitleri)’dan 
murâdın, ittihâdın envâı ve şûbeleri olduğunu ifâde eder ve şu şekilde açıklar: 
“Birinci nev‘i, vücûd-ı aynînin zâhiriyle mütehakkık olmaktır ki “İşitmesi ve 
görmesi olurum, benimle işitir ve benimle görür” mertebeleridir. Bu mertebe, 
nefs âleminden ruh âlemine seyredip nefsini alâkalar, engeller ve kesretten 
fânî kılmakla hâsıl olur. İkinci nev‘i, vücûd-ı ilminin bâtınıyla müttehid ve 
mütehakkık olmaktır. Bu makām, “Allah kulunun lisânıyla semiallahü li-men 
hamideh der” mertebesidir. Bu mertebe ruh makāmından seyredip, rûhun 
rûhâniyet ve murâdını ifnâ ederek ilme’l-yakîn mertebesinde hâsıl olur. Üçüncü 
bir nev‘i, zâhirî ve bâtınî tecellî kaydı ile mukayyed olmadan seyr edip cem‘ 
mertebesine ulaşmaktır. “O evveldir, âhirdir, zâhirdir, bâtındır” (el-Hadîd: 57/3) 
mertebesidir. Buna “fenâ ender fenâ” dahi derler. En yüksek mertebe “cem‘ü’l-
cem‘” makāmıdır ki “Attığın zaman sen atmadın lâkin Allah attı” mertebesidir. 
İttihâd ve tevhîdin kemâli bu mertebede hâsıl olur. Bu fünûn-i ittihadda (ittihad 
türlerinde) âşık, çalışıp mücâhede ederek bu âlemleri kendi vücûdunda müşâhede 
etmesi gerekir.”982 Nâblusî, Ankaravî’den farklı olarak “ittihâd”ı esmâ, sıfât, 
ef‘âl ve zât mertebeleri ile birlikte düşünür. 

İttihâd ehli sayıca az, ancak kalabalık topluluklara denktir. Sayıca az 
olmasına şaşırmamak gerektiğini ifâde eden İbnü’l-Fârız, sâlikin ilâhî ittihad 
mertebesindekilere vâsıl olması için, yakınlaşma sebebini tevessül etmesini 
emreder: 

مُُعََنََّاهُُ وََاتْـبََْعْْ أُُمََّةًً فِيِهِِ أََمََِّتِ عَْْنََاهُُ وََعِشِْْ فِيِهِِ أََوْْ فََمُُتْْ فََمُُتََّ �بِمَ

“İttihâdın mânâsına tevessül et, ve o mânâda yaşa veya (bu mânâ hâsıl 
olmaz ise) ehl-i tevhîde tâbi ol.” (303.b)

981	 Vr. 168b-169a.
982	 Ankaravî, s. 250-251.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 202 |

İbnü’l-Fârız, bulunduğu yüksek makamdan sâlike tavsiyelerde bulunurken 
ittihad makāmına yakınlaşmanın sebebine veya yakınlaşmaya tevessül etmesini, 
çünkü bu makāmın en şerefli makāmlardan biri olduğunu belirtir. Sâdık sâlikin 
bu makāma daha lâyık olduğunu şu şekilde ifâde eder:

يِخِفََِةِ ـِتِهََادٍٍ مُجِدٍِّ�ٍ� عََنْْ رَجَََاءٍٍ وََ ي اجْْـ ذَََا المَجَْْدِِ أََجْْدََرُُ ِمِنْْ أََِخِ فَأَنَْْتََ �بِهَ

“Sen bu yüce makāma, bir maksadla gayret sâhibi olandan daha lâyıksın, 
korku ve recâ olmaksızın içine doğan bir istekle” (304.b)

Yüce makāma erişen sâlikin kibrinin, tuhaf olmadığı gibi hakkı olduğunu 
belirten İbnü’l-Fârız’ın kasdettiği kibir, şerîatin nehyettiği kibir değildir:

هْْنََا وََأَنْـهََْى لََذََّةٍٍ وََمََسََرََّةِِ بِأََ� بٍٍيِجِ هََزُُّ عِِطْْفََيْْكََ دُُنَوهَُُ وََغََيْـرُُْ عََ

“Kibirlenerek yürümen garip değildir, sürûr ve lezzetin en sonunda,” (305.b)

Nâblusî bu kibri ِ  Yeryüzünde“  سََأَصَْْرِِفُُ عََنْْ آيَاَتِِيََ اذَِِلَّينََ يَتََكَََرَُُبَّنََو فِِي الأَرَْْضِِ بِِغَيَْْرِِ الْْحََقِّ�
haksız yere kibirlenenleri âyetlerimden uzaklaştıracağım” (el-A‘râf: 7/146) 
âyeti ile delillendirir. 307. beyitte sâlikin ancak belirli bir mertebeye kadar 
ilerleyeceğini Nâblusî şu şekilde îzah eder: “Her ne kadar sâlik, mezkûr ittihad 
makāmına vâsıl olsa da onun “el-hakîkatü’l-Ahmediyye” ile tahakkuk etmesi 
mümkün değildir. Nitekim bulunduğu makām ile sâlikin vâsıl olduğu “ittihad 
makāmı”, Süreyyâ yıldızı ile yeryüzü arasındaki mesâfe kadar uzaktır birbirine.”983 

İbnü’l-Fârız, sâlik için son makāmın ittihad olduğunu belirtir ve ötesine 
geçmeye çalışırsa “ilâhî tecellî” ve “Rabbânî nûrun” yakacağına işâret eder. 
Burada Cibrîl’in “sindretü’l-müntehâ”yı geçememesine telmihte bulunulmuştur:

َذْْوََةِِ تَـقَََدََّمْْتََ شََيْـئًًْا لَاَحْْتَـرَََقْْتََ بِجَ� وََحََدُُّكََ هََذََا عِِنْْدََهُُ فِْْقِ فَـعَََنْْهُُ لََوْْ
“Hudûdun bu (ittihad makāmı), onda dur; şâyet onu biraz geçsen bir kor 

ateşle yanarsın” (309.b)

Nâblusî’ye göre İbnü’l-Fârız bu beyitte ittihad makāmının nihâyetinden 
bahseder. “Sâlik, seyrinin sonunda ilminin hakîkatlerine [علمه  .döner [قحائق 
Bu da “el-Vücûdü’l-Hak”tır. Hak Teâlâ’nın buyurduğı gibi:  الْْمُُتَنهَََى رََبِّ�ِكََ  إِِلَىَ   وََأََنَّ 
“Yolun sonu elbette Rabbinedir” (en-Necm: 53/42). Eğer sâlik, bulunduğu nihâî 
makām olan “ittihâd”ın ötesine geçmeyi taleb ederse, tecellînin nûrunda rûhu 
yok olur. Bilmelisin ki ruh, mezkûr “ittihad makāmı”na hāstır. Çünkü o, Rabbin 
emrindendir. أَمَْْرِِ رََبِّ�ِي قُلُِِ ارُُّلحُُو مِِنْْ   :Sana rûhu soruyorlar. De ki“ وََيَسَْْأَلَُنَوكَََ عََنِِ ارُُّلحِوِ 
Ruh Rabbimin emrindendir” (el-İsrâ: 17/85) Ancak nefs, “gayriyyet makāmına” 

983	 Vr. 171b.



| 203 |

Zeliha Öner

hāstır; ve akıl çoğunlukla bu ikisine tâbidir. Eğer sâlik nefsinin hükmünden 
tecerrüd ederse rûhâniyeti gālib olur. Tıpkı meleklerde olduğu gibi, َّلَُُزَّ إَِِلا  وََمََا نَتََنََ
 Biz (dedi Cibrîl) “Ancak Rabbinin emri ile ineriz” (Meryem: 19/64)’“ بِِأَمَْْرِِ رََبِّ�ِكََ
âyeti ve mîrâc gecesinden bahseden hadîste Cibrîl, ول وندت نأملة لاتقرتح “Eğer bir 
parmak daha yaklaşsaydım, yanardım” mânâsına işâret eder.”984

Yaşadığı yüksek hallerden bahsederken İbnü’l-Fârız, zaman zaman 
“Muhammedî makam”dan “el-Hakîkatü’l-Muhammediye” lisanı üzere konuşur. 
Aşağıdaki beyitte olduğu gibi: 

تَـرَََى حََسََنًًا فِيي الكََوْْنِِ ِمِنْْ فََضِْْلِ تينيط يََِحِو لَأَِلِرْْوََاِحِ رُُحٌٌو وَكَُُلُُّ مََا وََرُُ

“Rûhum bütün ruhların rûhudur, kâinatta gördüğün bütün güzellik, tıynetimin 
fazlındandır” (313.b)

 “Muhammedî makām”ın vârisi İbnü’l-Fârız bu beyitte, نيب وآدم  يبنا   تنك 
والجدس  .Âdem toprak ve su arasındayken ben nebîydim” hadîsi ile Hz“ احورل 
Muhammed’in rûhunun bütün ruhların aslı ve ilk yaratılan Muhammedî 
nûr olduğuna işâret eder. Bu nûr, Hz. Âdem’den Hz. Muhammed’in babası 
Abdullah’a, ondan da annesi Âmine’ye kadar zuhûr etmiştir. Bütün ruhların 
rûhu (ebu’l-ervah) olması sebebiyle kâinat onun nûrundan yaratılmıştır. Hak 
Teâlâ ْْنْْ أَنَفُسُِِكُُم  Andolsun, size kendinizden öyle bir elçi gelmiştir“ لَقََدَْْ جََاءكُُمْْ رََسُُلٌٌو مِّ�ِ
ki” (et-Tevbe: 9/128) âyeti ve kıyâmet günü Hz. Muhammedin “ümmetim 
ümmetim” demesi bu gizli sırra [ ارسل الخيف] işârettir.985 Ankaravî, Nâblusî gibi 
“ruhların rûhu” ifâdesi ile “hakîkat-i Muhammediye”nin kasdedildiğini belirtir. 
Bu hakîkate vâsıl olanların kâmillerine zâhiren “kutbü’l-aktâb” ve “gavs-i 
ekber” denildiğini, bâtınen ise “kāim-i hakîkat-i Muhammed” olduğunu belirdir. 
Ankaravî bu makāma vâsıl olan her bir kâmilin rûhu, bütün ruhlara el uzatıp feyz 
vereceğini ifâde eder.986 Vâsıl olduğu bu yüce makamda İbnü’l-Fârız, kendisine 
“mürîd”  ismiyle çağrılmaması için uyarır:

اَ جََذْْابًا فََقِيٌرٌِ ِعِِلِصْْمََتِيي مُُرََادًًا �لَهَ وََلَاَ تُُسِْْمِنِيي فِيِهََا مُُرِدًًيِا فََمََنْْ دُُعِِي

“O’nda beni ‘mürîd’ olarak isimlendirme; O’nun cezbesi ile murâd olarak 
çağırılan, ismetime (himâyeme) muhtaçtır” (315.b)

Bu beyitle mürîdi uyararak, “eğer benim makāmımı tanıdıysan ve 
bulunduğum menzili tasavvur ettiysen, ilâhî hakîkatin sevgisinde beni mürîd 

984	 Vr. 172a.
985	 Vr. 174a-b.
986	 Ankaravî, s. 257.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 204 |

olarak isimlendirme” demektedir. Nâblusî, İbnü’l-Fârız’ın el-hakîkatü’l-
Muhammedîyye lisânı üzere konuştuğunu ve “ismet” ile bilinen aslî mânânın 
kasdedildiğini belirtir. 987 Akabinde ise “ârif” lakabını nefyetmektedir: 

لأَلَْْقََاِبِ فِيي الذِّ�كِْْرِِ تُمْ�قََِْتِ ـتَّـنَََابُـزََُ بِاا عِْْجِ فَإِنِْْ تََرى الـ لعََاِفِِرِ ارْْ وََعََنْْ لََقََبِيي بِاا

“Zikrde (Kur’ân’da) kötü lakab takmanın yasaklandığına inanıyorsan, bana 
ârif lakabı vermekten vazgeç!” (317.b)

Telmihte bulunulan âyet, ِِوََلاََ تَنََاَبَزَُُوا بِِالأَلَْْقَاَب “Birbirinize kötü lakaplar takmayın!” 
(el-Hucurât: 49/11) âyetidir. “Ârif” kelimesi “ârif bi’llah” yâni cehlden ilim ile 
ârif olmak mânâsında olduğundan Hak Teâlâ için “ârif” denmez; “âlim” denilir. 
Âyetlerde işâret edildiği gibi; يَعَْْلَمَُُ وََأَنَتُمُْْ لاََ تَعَْْلَمَُُنََو ُ  Allah (hakkınızda iyi ve kötü“ وََاللّهُ�
olanı) bilir, siz bilemezsiniz.” (el-Bakara: 2/216) ve ِ  De ki: O“ قُلُْْ إِِمَََنَّا الْْعِِلْْمُُ عِِدَنَ اللَّهِ�
ilim ancak Allah’ın nezdindedir.” (el-Mülk: 67/26) Tahakkuk eden “fenâfillah 
makāmı” ile tahakkuk eder, bu kendi için bir vasıf değildir. Ancak, Rabbinin 
sıfâtı onda zâhir olur. Bu sebeble İbnü’l-Fârız, “ârif” olarak isimlendirilmenin 
yüksek makamda bulunanlar için kötü bir lakabla isimlendirilmek gibi olduğunu 
belirtir.988 İbnü’l-Fârız, kendisine “mukarreb” denilmesini de men eder. Çünkü 
“mukarreb” olmak “ittihâd”a mânidir ve ikiliği gösterir. “Mukareb”de bir 
“yaklaşan” bir de “yaklaşılan” vardır. 

ُكْْمِِ الجَمَْْعِِ فَـرَْْقََ جََرِرََيِةِِ أََرَاَهُُ بِحُ� وََلَاَ تََدْْعُُنِيي فِيِهََا نَِبِـعَِْْتِ مُُقََرََّبٍٍ
“Beni onunla (ittihaddayken) “mukarreb” sıfatıyla çağırma, zîra ben onu 

(mukarreblik sıfatını) cem‘ hükmünce günah olan tefrika olarak görürüm.” 
(321.b)

وََوُُدِِّ�يََ صََدِّ�يِ وََانِْتِهََائِيََِ بََدْْأََتِيي اَبِيي تَـبَََاعُُدِيِ فَـوَََصْْيََِلِ قََطِْْعِي وََاقْْتِرَ�
“Kavuşmam ayrılmam, yakınlaşmam uzaklaşmamdır, sevgim yüz çevirmem, 

nihâyetim ise bidâyetimdir” (322.b)

Nâblusî, sûfî şâirin yukarıda geçen iki isimlendirme ile (ârif ve mukarreb) 
çağrılmamasının nedenini açıkladığı bu beyitte, “vâsıl” “mukarreb” “muhib” 
“müntehî” gibi isimlendirmelerin ikilik gerektirdiğini belirtir. Nâblusî, “tevhîd-i 
hakîkî”nin [اديحوتل ايقيقحل ] ikiliği nefyettiğini ve İbnü’l-Fârız’ın da bu makamda 
olduğunu belirtir.989 Sûfîler, seyr u sülûk eden sâlikleri sülûklerinin başlangıç veya 
sonunda olmalarına göre “mübtedî” ve “müntehî” olarak isimlendirmişlerdir. 

987	 Vr. 175a.
988	 Vr. 175b.
989	 Vr. 176b.



| 205 |

Zeliha Öner

Nâblusî, sülûkün nihâyetinin dünyâda ve âhirette olmadığını belirtir.990 Cüneyd-i 
Bağdâdîye “nihâyet” hakkında sorulduğunda “tekrar başlangıca dönmektir” 
cevâbını vermiştir. Bâzıları: “Allah’ı en iyi bilen ve tanıyan kimse, O’nun 
azamet ve kudretine karşı hayreti en fazla olan kimsedir.” demiştir. Bunun 
mânâsı mürîdin önce amellerle başlaması, sonra hallere yükselmesi, sonra da 
haller ile amelleri bir araya getirmesidir. Böylece müntehî, mürîd, mahbûblar 
tarîkına alınmış bir murâd olur.”991  Ankaravî beyitte yer alan mertebelerden 
biriyle kayıtlı olmanın ehl-i vahdet katında zıddıyla vasıflanmak gibi olduğunu, 
ehl-i vahdetin bunların hepsini câmi olduğunu belirtir.992

Nâblusî, İbnü’l-Fârız’ın isim, resim ve künyeden arınmasından sonra eriştiği 
makāmın “el-farku’s-sânî” (ikinci fark) olduğunu, aşağıdaki beyit ile de buna 
işâret edildiğini düşünür:

وََِسِايََ خََلََعْْتُُ اِ�سْمِي سمروي وَكَُُنْـيََْتِيي  ْ أُُدِْْرِ اَ وََرَّيَْْتُُ عََنِّي�ي وََلَمْ� وََفِمََيِنْْ �بِهَ

“O Mâşukdan kendimi gizledim, O’nu zikretmekle kendimden gayrını 
kasdetmiyorum; ismimi, resmimi ve künyemi çıkardım” (323.b)

لعََوََائِِدِِ ضََلََِّتِ وََضََلََّتْْ عُُقُُلٌٌو بِاا رِْْسِتُُ إِِلَىى مََا دُُنَوهَُُ وََقََفََ الُأُلَىى فََ
“(İsim, resim ve künyeden arınmanın ) akabinde öyle bir yüce makāma 

eriştim ki, öncekiler (bir seviyede) durdu, âdetlerin galebesi ile akıllar şaşırdı” 
(324.b)

Bu beyitte İbnü’l Fârız, “ma” [ما] edâtı ile işâret ettiği yüce ve azametli 
makām, enbiyânın mîrâsı olan, cem‘ sonrasındaki “el-farku’s-sânî”dir.993 Önceki 
beyitlerde “ittihad”, “et-tevhîdü’l-hakîkî” den bahseden sûfî şâirin bu beyitte, 
en yüce makāmın “el-farku’s-sânî” olduğuna işâret etmesini Nâblusî, 403. 
beyitte öncelikle “cem‘ ” ve “ittihad” makāmlarını târif eder: “ Cem‘ makāmı, 
fark makāmının zıddıdır. Cem‘, “el-Vücûdü’l-Hak”ta “el-küll”ün ittihâdıdır.”994 
İbnü’l-Fârız, mutlak bir vasıfla vasfolmadığını, varlığının ahadiyyet-i cem‘ 
mertebesinde fânî olduğunu, yok olanın vasfının olamayacağını belirtir.995 

Nâblusî, 326-328. beyitlerde İbnü’l-Fârız’ın sülûkünü dört sefer ile açıklar: 1- 
Nefsinden Rabbine; 2- Rabbinden Rabbine; 3- Rabbinden nefsine; 4- Nefsinden 

990	 Vr. 161b.
991	 Sühreverdî, Avârifu’l-Maârif, (çev. H. Kâmil Yılmaz- İrfan Gündüz), s. 673-674.
992	 Ankaravî, s. 261.
993	 Vr. 177a.
994	 Vr. 196b.
995	 Vr. 177a-b.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 206 |

nefsine. En yüksek mertebenin el-farku’s-sânî olduğu belirtilmişti. Bu dört 
seferin üçüncüsü olan “ben benim” [ نأا َيَّإائي] mertebesi “nihâyet”tir ve “bidâyet” 
için geçittir. Cem‘den sonraki el-farku’s-sânî (ikinci fark) bu üçüncü seferdir. El-
farku’l-evvel (birinci fark ) ise gaflet hâlidir. İbnü’l-Fârız’ın “tevbemden önceki 
hâl”996 [تَوَْْبَتَِِي ] ”diye tanımladığı bu “ilk fark (beyit.328)[ قَبَْْلََ  الأول   ,hâli [ارفلق 
câhil, gāfil, âbid ve zâhidlerin hâlidir.997

Nâblusî “tevbe”ye dâir fikirlerini Tâiyye şerhinde tafsilatlı olarak açıklamaz. 
Tevbenin şer‘î ve tasavvufî boyutlarını el-Fethü’r-rabbânî ve’l-feyzü’r-rahmânî998 
isimli eserinde müstakil bir kısım olarak îzâh eder. “Tevbe hâli” ve “tevbe 
makāmı” olarak ayrı ayrı yaptığı îzâhlarda gerçek tevbe hâlinini, tam bir istiğrâk 
hâlinde sâlikin “Ben ben değilim, O O değil” (نأا لا نأا, وهو لا هو) demesi olarak, 
tevbe makāmını ise kötülüklerin iyiliklere tebdili ve kurbiyyet derecelerinde sâbit 
olmak olarak açıklar.999 Gerçekte tevbe eden Allah’tır. Kul ise niteliğin zuhûr 
ettiği yerdir. Bu nedenle Allah “tevbe etmeleri için” ( et-Tevbe, 9/118) demiştir. 
Sonra da şöyle buyurmuştur: Allah tevvâbdır” ( et-Tevbe, 9/118) O halde tevbe 
eden tevbe etmemiştir. Allah tevbe etmiştir. Bu nedenle sûfîler “Tevbe, tevbenin 
terkidir” ve “Tevbe, tevbeye tevbedir” demişlerdir.1000 Tevbenin tanımı Cüneyd-i 
Bağdâdî’ye sorulduğunda “günâhını unutmandır” demekle hakîkat mertebesine 
erişenleri işâret etmiştir. Öyle ki, Hak Teâla’nın azametinin ve zikrinin kalbe 
te’sîriyle günâhın hatırlanmamasıdır. Tevbeden tevbe etme hâli de bunun gibidir.1001 

 “İttihâd” ve “tevhîd” mertebelerinde bulunan sûfî şâir, ilâhî ilmin enbiyâdan 
mîras kaldığını belirtir. Bu mîrâsın muhabbet denizinde gark olduktan ve ittihad 
hâsıl olduktan sonra,1002 onun lisânı üzere tekellüm etmektedir:

996	 “Tevbe” bütün makāmların aslı ve özü, bütün hallerin anahtarıdır. Herevî, tevbenin hakîkatinin 
sırlarını üç kısımda açıklar: Allah’tan sakınmayı izzetten [hālis takvâ ile şöhret ve üstünlük elde 
etmek için takvâ sâhibi olmayı birbirinden] ayırmak, günâhı unutmak ve devamlı tevbeden tevbe 
etmek”tir. “Tevbe”nin, îmânın şartları, akîdeleri ve sıhhatından sonra üç şeyi topladığını gördüğünü 
ifâde eden Sühreverdî, bu dört şeyi mânevî doğumun gerçekleşmesinde, Cenâb-ı Hakk’ın tabii do-
ğumun husûlü için koyduğu “tabâi-i erbaa” (hava, su, ateş, toprak) gibi gördüğünü ifâde etmektedir. 
Bkz.  Menâzil, s. 76; Sühreverdî, age, s. 592-593.

997	 Vr. 178a.
998	 Abdülganî en-Nâblusî, el-Fethü’r-rabbânî ve’l-feyzü’r-rahmânî, (thk. Muhammed  Abdülkākir 

Atâ), Beyrût: Dâru’l-kutubu’l-ilmiyye, 1985, s. 110-143.
999	 en-Nâblusî, el-Fethü’r-rabbânî ve’l-feyzü’r-rahmânî, s. 119-123. 
1000	 el-Fütûhâtü’l- Mekkiyye, III, s. 215 [VII, s. 104].
1001	 Kuşeyrî, s. 172. [s.190]. 
1002	 A. Avni Konuk’un îzâhı ile ârifin ittihâd makāmındaki hâli şu şekildedir: “Hakîkat deryâsına gark 

olup makām-ı ittihâdda bulunan ârifin vücûdu hem vardır, hem yoktur. Söz söylediği vakit bu var-
lığı i’tibâriyle halkın nazarında söyleyicidir ve yokluğu i’tibâriyle de hakîkatte sâkittir. Zîrâ onun 
mazharında mütekellim olan Hak’tır. Bu makām-ı ittihâdda bulunan ârife isim bulup vermek kābil 
değildir. Zîrâ “insan” denilse, hâli insanların hâline benzemez. “Hak” denilse, Hak Teâlâ sûretten 
münezzehtir. Binâenaleyh ona ne “insan” ve ne de “Hak” ismini koymak mümkin değildir. Bu ârif 
acîb bir şeydir, vesselâm!” Bkz. Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, XIII, s. 239.



| 207 |

Zeliha Öner

حََقِقََيِتُُهُُ نِّيِمِ�ي إِ�لَيََِّ ِ�تَحِيََّتِيي اَ عََلََيْـهََْا �مَجََازِيٌٌِّ سََلَاَِمِي إونَّمَ�
“O’na selâmım mecâzîdir, zîrâ (selâmın) hakîkati benden banadır, selâmım 

hakîkatimedir” (333.b)

Bu beyitte Nâblusî, “Muhammedî hakîkat”in “Rabbânî hakîkat”de fânî 
olduğunu tüm ikiliklerin îtibârî olduğunu belirtir.1003 Ankaravî bu makamda 
ikiliğin olmadığını bu sebeple de “hakîkatte selâmım benden banadır” 
denilmektedir.1004

İbnü’l-Fârız, yaşadığı yüksek mertebeleri “lisânü’l-fârızî” (İbnü’l-
Fârız dilinden) nazmettikten sonra 334. beyitle birlikte sâlike muhabbet 
mertebelerinden bahseder. 

F. Zıt Hallerin Uyumu ( 334-440. Beyit)

İbnü’l-Fârız, bu beyitleri nazmederken “âşık” ve “mâşuk” ikiliğinin 
bilincindedir. Her ikisi “Zât”da birdir. Zâtını zâtıyla keşfeder ve zâtını zâtıyla 
sever. Bu nihâyet makāmlarının sonuncusu olan “tevhîd” mertebesidir. Cem’ ve 
farkın ahadiyeti olan bu mertebe, Hakk’ın zâtını zâtıyla tevhîdidir. Hakāikte, 
Hakk’ın nûruyla perdelenmiş gizli bir resmin varlığıyla birlikte fenâ bulmaktır. 
İkiliği hissettiren bu resim, sâlikle Hak arasında dostluk bağını oluşturur. Zîrâ 
ikilik olmazsa böyle bir dostluktan, muhabbetten söz etmek mümkün değildir.1005 
Bu kısımda İbnü’l-Fârız, zıt hallerin bir ve tek hakîkat olmasından bahseder. 
Beyitlerde, semâ‘ hâlinde işiten ve işitilen ikiliğine sesin yankı bulması misal 
gösterilmekte, işitenin de işitilenin de tek gerçek varlık olduğu ifâde edilmektedir. 

Nâblusî’ye göre İbnü’l-Fârız, asıla “rücû” isteğini şuûrlu bir şekilde 
“lisân-ı gazel” üzere nazmeder. Nâblusî bu şiirin, dinleyenin hâli nisbetinde 
anlaşılacağını belirtir.  Nâblusî burada İbnü’l-Fârız’ın şiirlerindeki rakîk (ince) 
mânâlar sebebiyle, şiir olarak değil “ilâhî bir ilim” olarak isimlendirilmesi 
gerektiğini de ifâde eder. 1006

Hakîkî Mâşûk”un tecellîlerle zuhûr etmesi ile tevbesini bozmaktan bahseden 
İbnü’l-Fârız, sülûkün ilk mertebesi kabûl edilen “tevbe”1007ye yer verir:

اَ عِِنْْدََ النُّـهََُى عُُذْْرُُ نََهِمِتِيي وََقَاَمََ �بِهَ بََدََتْْ فَـرَََيْْأتُُ الحَزَْْمََ فِيي نَـقَِْْضِ تَـوَْْبََتِيي

1003	 Vr. 179a-b.
1004	 Ankaravî, s. 267.
1005	 Abdüzrrezzâk el-Kāşânî, “Elf Makām”, Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-sâirîn içinde,  (çev. A. 

Tek), Bursa: Emin, 2008, s. 312.
1006	 Vr. 179b.
1007	 Kuşeyrî, s. 168. [(çev.S. Uludağ) s. 187].



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 208 |

“Sevgili göründü, böylece tevbemi bozmayı isâbetli gördüm, Akıllılar 
nezdinde mihnetimin (sıkıntımın) özrü, sevgiliyle kāim oldu” (336.b)

Nâblusî, İbnü’l-Fârız’ın “Sevgili göründü” ifâdesini Hakîkati 
Muhammediyye’nin zuhûru olarak şerheder. “Tevbemi bozdum” ifâdesini 
ise şöyle açıklar: “aşk, muhabbet, hevâ, şath, heyemân ile parça parça olma 
hâlinden tevbe ettim. Bu hallerden uzaklaşarak huşû, huzur ve devamlı edep 
hâlinde sâbit oldum, bu da havâsın tevbesidir” demektedir.1008 Hakîkî Mâşûk’un 
sıfâta âit cemâlinin zuhûru sonrasında hâsıl olan hallerde âşık, mâzurdur.1009 
Nâblusî, Muhyiddin  İbn Arabî’nin tasavvufî görüşlerini en geniş boyutlarıyla 
açıkladığı el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’nin tevbe hakkındaki 74 ve 75. bâblarını 
açıklamalarında referans gösterir.1010 

“Hakîkat-i Muhammediye”nin zuhûrundan evvel heyemân, şatah, hevâ, 
muhabbet ve aşk ile parça parça olma hâlinden; huzûr, huşû‘ ve edebin devâmı 
hâlinde sâbit olmak için tevbe edenin tevbesini Nâblusî, “havâsın tevbesi” olarak 
nitelendirir. İbnü’l-Fârız’ın “tevbemi bozdum” [تيتبو  ifâdesini, sûfîlerin [قنض 
“terk-i tevbe” dedikleri, avâmın tevbesinden havâsın tevbesine rücû etmek ve 
iddiadan uzaklaşmak olarak açıklar.1011 Fergānî’ye göre İbnü’l-Fârız, Hakîkî 
Mâşûk’un (el-mahbûbetü’l-hakîkiyye) cemâlinin parlaklığıyla, kendindeki 
bütün husûsiyetlerinin yok olduğunu, aşkın sûreti, şevkin ıztırâbı zuhûr 
eyleyince de aşkın bidâyetindeki zâhirî hükümlerden tevbe etmiştir.1012 Kuşeyrî, 
sâdece bir hâlde tevbenin bozulmasını müsbet görür. Buna göre muhip, vecdin 
şiddetli hâlinde zâhirî amellerden nâfileleri yerine getiremez duruma geldiğinde 
ve hayretin, kendisini istîlâsı esnâsında mahbûbuna olan muhabbetinden tevbe 
eder ve muhabbetinin, nâfile ibâdetleri yerine getirebilmesi için açığa çıkmasını 
istemezse, bu durumda iken tevbesini bozması gerekir. Zîra en iddialı ve en zor 
olan bu tevbe, devam edilmemesi hâlinde azâbı gerektirir.1013 

İbnü’l-Fârız, tecellî-i zât sebebiyle beşerî hayatta, ölümün “hayat” olduğu 
ifâde ederek, muhabbet yolunda nefs ve rûhun helâk olmasından bahseder ve 
vücûdunun Zât’a perde olması sebebiyle tam bir yokluk talep eder: 

ْ أََمُُتْْ فِيي الُحُبِِّ� عِِشْْتُُ غُُِبِصََّتِيي وََإِنِْْ لَمْ� اَ وََجْْدًًا حََيََاةٌٌ هََئََيِنِةٌٌ وََمََوْْتِيي �بِهَ

1008	 Zâhiriye, vr. 180b. 
1009	 Ankaravî, Şerh-i Tâiyye, s. 268.
1010	 el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, III, s. 208-216 [VII, 91-106].
1011	 Vr. 180b.
1012	 Fergānî, Müntehâ’l-Medârik, I, s. 447.
1013	 Kuşeyrî, Uyûnu’l-ecvibe, vr. 2a. 



| 209 |

Zeliha Öner

“Hakîkî Mâşûk’un muhabbeti sebebiyle ölümüm, zevkli bir hayattır; Sevgide 
ölmezsem kederle yaşarım” (339.b)

Bu beyitte İbnü’l-Fârız’a göre, “Hakîkî Mâşûk”a duyulan aşk ve muhabbet 
dışındaki hayat, vehmî ve nefsânî bir hayattır.1014 Zât’a perde olan vücûda 340-
348. beyitlerde seslenerek, “Ey kalbim ve rûhum, aşkımın ateşiyle eri!”; “Ey 
içimin ateşi vücûdumun eğriliklerini doğru kıl!”; “Ey benim güzel sabrım, 
tahammülsüz olmakla vahdet ehlinin düşmanı olan sûret erbâbını memnûn 
etme!”; “Ey benim kuvvetim, bütün belâlara tahammül et!”; Ey benim zayıf 
cesedim, şifâdan mütesellî ol!”; “Ey hastalık ve zayıflığın benden geride 
bıraktıkları, tamâmiyle göçüp git!” dedikten sonra İbnü’l-Fârız “mahbûbdan 
gelen her türlü belâyı safâ görürüm” demektedir.1015 Bu da, rızâ mertebesidir. 

Hak Teâla indinde zaman mefhumu olmasa da, âyette ٍٍْشََأْن فِِي  هُُوََ  يَوَْْمٍٍ   O“ كَُُلَّ 
her gün (an) bir işte (tecellîde)dir.” (er-Rahmân: 55/29) buyurulması sebebiyle 
İbnü’l-Fârız, “Hakîkî Mâşûk”un cemâlini gördüğü günün bayram olduğunu şu 
şekilde ifâde etmektedir:1016

ٍ قََرِرََيِةِِ اَلََ مُحَ�َيََّاهََا ِبِعََ�يْنٍ جَمَ� وََعِِنْْدِِيََ عِيِدِيِ كُُلُُّ يَـوَْْمٍ أََرََى ِبِهِِ

“Benim katımda bayram, o hazretin günleri aydınlatan cemâlini aydınlık 
gözle gördüğüm gündedir”1017 (355.b)

ِمِا اللِّ�قََِا يَـوَْْمُُ �جُمْْعََِةِ كََمََا كُُلُُّ أََيَّا وَكَُُلُُّ اللََّيََالِيي لَيْـلََْةُُ القََدِْْرِ إِنِْْ دََنََتْْ
“Vuslat ve buluşma günlerinin hepsinin cuma günü olması gibi Hak (Hakîkî 

Mâşûk) tecellî ederse, bütün geceler Kadir gecesidir.” (356.b)

Nâblusî, bayram gününün cem‘, ferâh ve sürûrdan kinâye olduğunu belirtir.1018 
Esmâ ve sıfât mazharlarıyla tecellî ettiği her gece, kadir gecesidir. Mevlânâ bu 
mânâya münâsib olarak buyururlar ki: 

“Hak, gecelerde gizli Kadir Gecesi’dir, tâ ki can her bir geceyi imtihan ede.” 
(Mesnevî, II, 2925. Beyit )1019 

1014	 Vr. 181a.
1015	 Vr. 181b-182b.
1016	 Vr. 184a.
1017	 Tercüme için bkz. Ankaravî, s. 276. 
1018	 Vr. 184a.
1019	 “Bâtıllar arasında Hak, bir senenin geceleri arasında gizlenmiş olan Kadir Gecesi gibidir. Bu ge-

cenin sâir geceler arasında gizlenmesinin sebebi, canlar tarafından her bir gece tecrübe olunmak, 
ya’ni her bir gece ibâdât ve tâât ile ihyâ olunmak içindir.” Bkz. Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, IV, s. 
S. 295-296. 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 210 |

İbnü’l-Fârız, zamâna dâir ifâdeler  (kadir gecesi, bayram günü gibi) 
sonrasında mekân için şu ifâdeyi kullanır: “Hangi beldeye zuhûr etse, Mekke 
orasıdır”(358.b). Bu ifâdelerle “Hakîkî Mâşûk”un yüceliğini, süflî arzdaki 
kutsal gün, mekân ve zamandan tenzîh eder. O sevgilinin kendine yakınlığını ve 
rızâsını arzu eder:

بََِا بًًيِطِا وََعََصْْرُُ الشََّبِبََيِِةِ زََمََانُُ الصِّ� يََِضِتْْ عََنِّي�ي فَـعَُُمْْرِِيََ كُُلُُّهُُ وََإِنِْْ رََ

“Benden râzı olursa, ömrümün tamâmı çocukluk ve gençlik çağım gibi 
kedersiz ve gamsızdır” (373.b) 

Nâblusî bu beyiti nazmettiği vakit İbnü’l-Fârız’ın yaşlılık döneminde 
olduğunu düşünür. Dîvân Dîbâcesi şerhinde yer verdiği İbnü’l-Fârız’ın doğum 
târihi ve vefât târihi hakkında bilgi verir. Nâblusî sûfî şâirin, 4 Zilkāde 577’de 
doğduğunu ve 2 Cemâziyelevvel 632’de vefât ettiği bilgisini tekrarlar.1020 Sûfî 
şâirin sülûkünün nihâyetinde nazmettiği beyitler, ilâhî ilimlerin ve irfânî 
hakîkatlerin aşk ve muhabbet lisânıyla ifâdesidir. 

İbnü’l-Fârız, daha önce bahsettiği lâhî ve vâşî için “zâhirde lâhî ve vâşîye 
teşekkür etsem de hakîkatte kendime şükrederim” diyerek Hakk’ın vücûdunun 
hâricinde her hangi bir varlığın vücûd bulamayacağının idrâkine varmıştır:

اَيِدِ اسْْتَـبَََدََِّتِ تِّحَا�� ي بِا إِ�لَيََِّ وََنَـفَِْْسِ لٌٌِصِ َ وََا نِّيَِمِ��
 ُ وََشُُكْْرِِيََ لِيي وََال�بِرُّ

 “Şükrüm benim içindir, iyilik ve ihsân benden banadır, nefsim ittihadla 
müstağnî oldu” (393.b)

Bâzı sûfîler, şükrü “nîmet veren Hak Teâlâ’yı müşâhede ederek, nîmetin 
farkına varmamak” şeklinde açıklamışlardır.1021 Öte yandan Herevî, nimeti 
vereni bilmenin ve ona şükretmenin yakînî imânın bir parçası kabul edildiğini 
belirtir. Bundan dolayı Allah Teâla Kur’ân’da (nîmeti inkâr etmenin karşılığı 
olarak), İslâm ve îmâna “şükür” adını vermiştir.1022 Buna karşılık şükür avâmın 
yollarındandır. Çünkü Allah’ın kendi mülkünde tasarruf ettiğini bilen havâs ehli, 
verenin de O olduğu müşâhedesi, şükürle meşgūl olmaktan alıkoymuştur.1023 Bu 
bağlamda İbnü’l-Fârız’ın bu beyiti, nîmeti verende müstağrak olma hâli, ikilik 
ve gayriyetin bulunmamasıdır.

İttihâd mertebesinde bu minvalde beyitler nazmeden sûfî şâir, “el-lâhî” ve 
“el-vâşî”den neyi kasdettiğine şu beyitlerde yer verir: 

1020	 Vr. 187b.
1021	 Sühreverdî, age, s. 616.
1022	 Herevî, Menâzilü’s-sâirîn, s. 100.
1023	 Abdurrezzak Tek, Tasavvufî Mertebeler, s. 145.



| 211 |

Zeliha Öner

غََيِصِةٍٍ مََعْْنََوِيَِِّةِ شُُهُُدًًوا غََدََا فِيي  فُْْقِِهََا فََذََا مََظْْهََرٌٌ رُُّلِلِِحِو هََادٍٍ �لِأُ

بِْصِـغََْةٍٍ صُُوََيَِّرِِةِ وُُجُُدًًوا عََدََا فِيي  رٌٌِهِ نَّلِلِـفَْْسِِ حََادٍٍ رُُِلِفْْقِِهََا وََذََا مُُظْْ

“Bu (el-vâşî) ruh için yol gösteren bir yardımcı, mânevî şühûd mâhiyetindedir; 
Ve bu (el-lâhî) nefs için yardımcı olan kuvvetler (hırs, hased gibi), sûrete âit 
renge giren giren vücûd mâhiyetindedir” (400-401.b)

Nâblusî, “el-vâşî” ile cemâl, “el-lâhî”nin ile celâl isimlerine işâret edildiğini 
belirtir. Rûhun mazharı el-vâşî, nefsin muzhiri el-lâhîdir. Bu nefs, küllî nefstir.1024 
Ankaravî, şeytânî kuvvetlerin nefse yardımcı olduğunu belirtir. Nefis, bu şeytânî 
kuvveleri arkadaşlarına sevkeder. Ankaravî, “nefsin arkadaşları”ndan murâdın 
ise, cismânî kuvvetler olan gazab, şehvet, hırs, hased, kibir vb. şeyler olduğunu 
ifâde eder.1025 Fergānî’ye göre, bu [ فذا ] ile kasdedilen vahdetin vasfıdır. Zât 
sıfatlar olmadan aslâ zuhûr etmez, rûhun mazharı ise vasftır.1026 Fergānî, Nâblusî 
ve Ankaravî gibi vâşîyi ruh, lâhîyi ise nefs olarak şerheder. Fergānî’ye göre, 
Vahdetin mazharı ruh (el-vâşî), kesretin mazharı ise nefs (el-lâhî)tir.1027

1. Semâ‘ 

Güzel ses ve nağmelerin te’sirine göre insanlar iki kısma ayırılmaktadır: “Bir 
kısmı (güfte ve sözdeki) mânâyı dinler; diğer kısmı ise sesi (besteyi dinler. Bu 
ikisinde de faydalar ve âfetler vardır.”1028 Semâ‘, kârî (okuyucu)den dinlenilen 
(vâsıtalı) ve Bârî Teâlâ’dan dinlenilen (vâsıtasız) 1029; semâ‘u’l-âmme (avâmın 
semâsı) ve semâ‘u’l-hāssa (havâsın semâsı) olmak üzere iki kısma ayrılmıştır. 
Havâsın semâsı; Hakla, Hak’da, Hak için ve Hak’tan semâ‘dır.1030 Sûfîlerin 
bahsettikleri ve makbul buldukları semâ‘ budur. İbn Arabî, semâ‘ ehlini nefsiyle 
dinleyenler, aklı ve rûhuyla dinleyenler olarak ayırır. A. Konuk da aklı ile 
dinleyenleri iki kısma ayırır: Birisi fıtratı cihetinden sem‘i olan diğeri ise vaz‘-ı 
ilâhî cihetinden sem‘i olandır. Vaz‘ı cihetinden sem‘i olan kimse, meşhur hadîs-i 
kudsîye müsteniddir الذي يسمع هب  .”Ben onun sem‘iyim, onunla işitir“  تنك سمعه 
Hak Teâla kulunun işitmesi olunca ikilik (isneyniyyet) kalmaz.1031 

1024	 Vr. 194b-195a.
1025	 Ankaravî, s. 293. 
1026	 Fergānî, II, s. 4.
1027	 Fergānî, II, s. 11.
1028	 Hücvîrî, s. 556.
1029	 Hücvîrî, s. 560.
1030	 Kāşânî, Letâif, II, s. 26-27 [Abdürrezzak Kaşani, Tasavvuf sözlüğü: Letâifu’l-â‘lam fî işârâtı eh-

li’l-ilhâm, (çev. Ekrem Demirli), s. 304-305].
1031	 Konuk, Tedbîrât-ı İlâhiyye Tercüme ve Şerhi, (haz. Mustafa Tahralı), s. 417-418.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 212 |

İmam Şâfiî, Gazzâlî, Mevlânâ ve daha pek çok âlim, mûsikî ve raks 
anlamındaki semâ‘ı mübah, oyun ve eğlence hâline getirilen semâ‘ ve raksı 
haram kabul etmiş ve semâ‘ın yâni mûsıkînin insan üzerindeki te’sîri üzerine 
mütâlaada bulunmuşlardır. Zaman zaman bu mes’ele, uzun süren münâkaşalara 
sebebiyet vermiştir. Muhtelif nazariyeler ile ilişkilendirilerek daha da 
derinleşmiştir. Semâ‘a dâir muhtelif nazariyelere1032 burada yer vermek yerine, 
İbnü’l-Fârız’ın semâ‘ hakkındaki beyitleri çerçevesinde kalacağız. İbnü’l-Fârız, 
406-440. beyitlerde semâ‘ hâlinden ve bu hâldeki müşâhedesinden bahseder. 

Rûzbihân-ı Baklî ve Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî gibi İbnü’l-Fârız da semâ‘ı, 
Hakk’ın ruhlara elest meclisindeki hitâbı ile açıklayan sûfîlerdendir. Baklî’ye 
göre semâ‘ “müşâhede ehlinin bu âlemdeki her güzel sesi Hakk’ın kadîm 
hitâbını işitecek biçimde dinlemesi” 1033 dir. Semâ‘ hâlindeki sûfînin nazarında, 
âlemdeki her bir zerrede Allah’ın ilâhî kelâmını tecellî ettirecek kendine mahsus 
bir dili vardır. Bu dili idrâk eden kimsenin semâ‘ı Hak’tan ve Hak vâsıtasıyladır.

İbnü’l-Fârız, semâ‘ hâlinde sâlikin sûret mertebesini terkedip ebedî âlemde 
kalma isteğinden bahseder:

يََّتِيي رَُُّ قََِضِ قََضََاءُُ مََقََرِّ�يِ أََوْْ �مَمَ اَذِ�بَيِْْ َالِيي فِيي السََّمََاعِِ �لِجَ شََدٌٌيِهِ �بِحَ

“(Rûhumun) karar kıldığı yerin hükmü ve güzergâhı için, semâ‘daki iki hâlim 
(nefs ve rûhun eseri olan) şâhittir” (407.b)

“Semâ‘”ı, “güzel sesli çalgılar ve hoş nağmeleri dinlemek” şeklinde 
tanımlayan Nâblusî, “rûhumun karar kıldığı yer” ifâdesinin, “Hazarâtü’l-esmâi’l-
cemâliyye” (cemâl esmâsı) olduğunu belirtir. Çünkü, tüm ruhlar “Rabbânî 
cemâl” âlemindendir. Tüm nefslerin menşei ise “rahmânî celâl” âlemidir. Bunun 
için semâ‘ esnâsında nefsler “celâl esmâsı”nı cezbeder. Ruhlar, mutlak cemâlin 
ahdini tezekkür eder. Bunun içindir ki, semâ‘ esnâsında celâl esmâsından nefsânî 
arazların uzaklaştırılması için, bedeni coşkuyla kendinden geçer. Bu sebeble 
semâ‘ vaktinde raksedilir. Kusurlu olanların hareketleri artar ve azalır. Her biri, 
hâlini tamamlayınca hareketleri azalır.1034 

İbnü’l-Fârız semâ‘ hâlini, “ruh-nefis çekişmesi”, “bebeklik hâli”,  “rûhun asıl 
vatanına olan özlemi” ve “ölüm ânı” ile ilişkilendirerek anlatır. Semâ‘ın, esmâ 
zikrinin müşâhede için hazırlık olduğuna şu beyitle işâret etmektedir:

1032	 Semâ‘a dâir Türkçe’de en geniş bilgiler, Süleyman Uludağ’ın İslâm Açısından Mûsıkî ve Semâ‘ 
isimli eserinde yer almaktadır. Muhtelif nazariyeler için bkz. Süleyman Uludağ, İslâm Açısından 
Mûsıkî ve Semâ‘, (3.baskı), İstanbul: Mârifet yay., 1999, s. 331 vd. 

1033	 Ruzbihan Baklî, Meşrebü’l-ervâh, (nşr. Nazif M. Hoca), İstanbul 1974, s. 75-76
1034	 Vr. 198a.



| 213 |

Zeliha Öner

ُمْْلََتِيي فَأَََشْْهََدُُهََا عِِنْْدََ السََّمََاعِِ �بِجُ هََا شََدََا ِ�سْمِا رُُِضِنِيي فِيي الجَمَْْعِِ مََنْْ بِا وََ�يُحْْ

“Sevgili’nin ismiyle tegannî eden kimse, cem‘ makāmına beni hazırlar; O’nu 
zâhir ve bâtınımla semâ‘ ânında müşâhede ederim.” (425.b)

Semâ‘1035, İbnü’l-Fârız için cem‘ makāmına hazırlayıcı olmakla birlikte, 
Sevgili’nin isimlerinin zikri de semâ‘ya dâhildir. Aşk yolunda semâ‘ için bidâyet 
veya nihâyet vakti bulunmamaktadır. İbnü’l-Fârız, semâ‘ vaktinde ilâhî hitâbın 
lezzetini esmâ zikri ve tezekkür ile tattığını belirtir. Ancak arzu ettiği şey, harfler 
ve seslerden mücerred ilâhî hitaptır ki bu hitâbı Nâblusî, Fergānî gibi“kün” [ol!] 
hitâbı olarak açıklar.1036 

İlk sûfîler, semâ‘ kavramına farklı biçimde yer vermişlerdir. Kavram, kalpte 
ortaya çıkardığı vecd-vücûd, gaybet-huzur, setr-tecellî, sekr-sahv halleriyle 
birlikte kullanılarak açıklanır. Sahâbe ve tâbiîn içinde Kur’an dinlerken ağlayan, 
bayılan, hattâ ölen kimselerin bulunması, ilk sûfîlerden İbrâhim b. Edhem’in, 
“Gökyüzü parçalara ayrıldığında ...” (el-İnşikāk 84/1) âyetini işitince titremeye 
başlaması vecd hâlinin semâ‘ın semeresi olduğunu gösterir.1037

İbnü’l-Fârız, sûfînin semâ‘ hâlindeki durumunu benzetme yolu ile îzah eder: 
Ninni söyleyicinin tatlı sözleri ve dadıların beşiği sallamak sûretiyle bebeklerin 
elemlerden rahatlığa ermesini misâl verir (430-432.b). Hücvîrî (ö. 465/1072 
[?])  Keşfü’l-Mahcûb’da beşikteki bebeklere ninniler söylendiğinde susup 
dinlediklerinden bahseder. Bu durumdaki bebekler hakkında tabiblerin, “bebeğin 
his yönünden sağlam olduğunu, büyüdüğünde de zeki olacağını” söylediklerini 
aktarır.1038 Gazzâlî, semâ’a dâir geniş îzahlarda bulunduğu İhyâ’da da güzel sesin 
beşikteki çocuk üzerindeki te’sîrinin görülen bir gerçek olduğunu, ağlamakta 
olan çocuğun kulağına giden güzel sesin çocuğu teskîn ettiğini ve o sese doğru 
meylettiğini ifâde eder.1039 Hücvîrî, Gazzâlî ve İbnü’l-Fârız, güzel sesin beşikteki 

1035	 “Semâ” teriminin başlangıçtan îtibâren içerdiği diğer tasavvufî mânâlar için bkz: Süleyman Ulu-
dag, İslam Açısından Müzik ve Semâ, İstanbul 2004; Süleyman Uludağ, “ Erken Dönem Sûfilerinde 
Semâ”, Keşkül [Sûfî Gelenek ve Hayat], 2006 Kış, s.10-21; Semâ‘ hakkında yapılan çalışmaların 
bir listesi için bkz. Alberto F. Ambrosio - Th. Zarcone, “Samā‘ and Sufi Dance: A Selected Bibliog-
raphy”, Journal of the History of Sufism, sy. 4, Paris 2003-2004, s. 199-208.

1036	 Vr. 204a-b; Fergānî, II, s. 25.
1037	 Semih Ceyhan, “Semâ”, DİA, XXXVI, s. 455.
1038	 Hücvîrî, s. 554. 
1039	 Gazzâlî, İhyâu ulûmi’d-dîn, (çev. A. Serdaroğlu), II, İstanbul: Bedir yay., 1973, s. 688. Gazzâlî’nin 

semâ‘ı mübah görür. Bunu şu cümlelerle ifâde eder: “İnsana zevk veren ahenkli nağmeler, gönül-
lerde saklı olan güzellik ve çirkinlikleri açığa çıkarır. Her bardak içinde olanı gösterdiği gibi, semâ‘ 
halinde de kişinin içinde ne varsa dışına o çıkar... Semâ‘ kalbe ulaşınca, kalbde gālib olan ne ise, 
onu harekete geçirir.” Bkz. İhyâ, c.2, s.675; benzer ifâdeler için krş. Hücvîrî, s. 556. Serrâc, semâ‘ 
bahsine geniş yer vererek avâmın, havâsın ve havâssu’l-havâss’ın semâ‘ı ve semâ‘a dâir muhtelif 
görüşleri aktarmaktadır. Bkz. Serrâc, Lüma‘, s. 237-262 [ s. 309-347].



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 214 |

çocuklara etkisini ifâde ederek, semâ‘ı mübah görmekde hemfikirdirler. Hücvîrî 
ve Gazzâlî’den farklı olarak İbnü’l-Fârız, güzel ses dileyen bebeği beşikte 
sallamayı “raks” ile açıklar. “Semâ‘ın noksan/nâkıs olmamasının delîli, rakstır” 
demekte ve اقرلص قنص [Raks eksikliktir] diyenlere cevap vermektedir:

فَـيَـثْـبُُْتُُ رََّلِلِقِْْصِ انِْتِفََاءُُ النََّقِصََيِِةِ َاِلِهِِ وََيُـعُْْرِبُُِ عََنْْ حََالِِ السََّمََاعِِ �بِحَ

“(Dadıların, bebeği teskîn için beşiği sallaması) semâ‘ hâlini îzâh eder, (bu 
durum) raks için noksanlığın olmamasının isbâtıdır” (434.b)

يََيَرَِطِ إِِلَىى أََوْْطَاَِنِهِِ الَأَوََِّلِيََِّةِ لمُنََُاغِِي وََهََمََّ أََنْْ إِذََِا هََامََ شََوْْقًاً بِاا

إِذََِا مََا لََهُُ أَيَْْدِيِ مُُرََبِّ�يِهِِ هََزََِّتِ هَْْدِِهِِ لتََّحْْرِِكِيِ وََهْْوََ �بِمَ يُُسََكََّنُُ بِاا
“Ninni söyleyenin nağmeleriyle ulvî vatanına hayrân olup kanatlanmak 

isteyen beşiğindeki bebek, mürebbînin eli olmazsa sarsılır (ızdırap ve sıkıntı 
duyar), beşiğin hareketi ile teskîn edilir” (435, 436.b)

Nâblusî, semâ‘ hakkındaki düşüncelerini, hicrî 1088 yılında -İbnü’l-Fârız 
Dîvân’ını şerh etmeden 34 sene önce- telif etmiştir. Îzâhü’d-delâlâti fî semâ‘i’l-
âlât isimli risâlenin te’lif sebebini, arkadaşlarının talebi olarak gösteren Nâblusî, 
helâl ve haram semânın niteliklerine dâir açıklamalarda bulunarak fukahânın bu 
konudaki görüşlerini de özetlemektedir.1040 Tâiyye’de yer alan semâ‘ hakkındaki 
beyitleri şerhederken bu eserini zikreder ve özetle semâ‘ın “ârifler için helâl, 
gāfiller içinse haram olduğunu” söyler. Nâblusî, ulemâdan pek çok kimsenin 
semâ‘ın hükmü hakkında risâleler te’lif ettiğini belirterek, bir kısmının mübah 
bir kısmının ise semâ‘ı kerih gördüğünü ifâde eder. Diğer bir kısım âlimin ise, 
ârif için semâ‘ın mübah, gāfil için ise haram kılındığını, kendisinin ve İbnü’l-
Fârız’ın semâ‘ hakkındaki görüşünün bu gruba dâhil olduğunu ifâde eder. Ârifler, 
seyr ve sülûklerinde mücâhede hâlindedirler. Rabbânî mârifette onlar, gāfil ve 
perdeli kimseler gibi değildirler. Onların keşfi nefislerindeki tecellîlerdir. Hak 
Teâlâ’nın buyurduğu gibi “İnancı tam olanlar için yeryüzünde âyetler vardır, 
nefislerinizde de öyle, görmüyor musunuz?” (ez-Zâriyât 51/21) Semâ‘ vaktinde 
sûfînin raks etmesini ise semâ‘nın gereği olarak görür. Buna göre sûfînin raksı, 
sûfî için “tevâcüd”dür. Bunun tevâcüd olduğunu Kuşeyrî Risâle’sinde ifâde 
etmektedir. Nâblusî, semâ‘ın “zikir” ve “mârifet” kavramları ile olan ilişkisine 
yer verir. Ebû Medyen’nin bir beyiti ve İbn Arabî’nin Şücûnü’l-mescûn1041 isimli 

1040	 Abdülganî en-Nâblusî, İzahü’d-delalat fî semai’l-alat, thk. Ahmed Ratib Hammuş, Dımaşk: Dâ-
rü’l-Fikr, 1981.

1041	 İbn Arabî, Şücûnü’l-mescûn ve fünûnü’l-meftûn; (tahkîk: Ali İbrâhim Kürdî), Dımaşk: Dâru 
Sa’deddin, 1999.



| 215 |

Zeliha Öner

eserindeki görüşlerine aktarır. Semâ‘daki “raks”ı “tevâcüd” ile ifâde eden 
Nâblusî, Kuşeyrî’nin Risâle’de yer alan tevâcüd, vecd ve vücûd bahislerine 
atıfta bulunur. Sûfî raksının, vecd ve vücûdün talep edildiği “tevâcüd” olduğunu 
ifâde eder.1042 Kuşeyri tevâcüdü şu şekilde târif eder: “Vecdin kemâl hâline sâhip 
olmayan bir sâlikin bir nevî irâde ile vecdi dâvet etmesidir.”1043 “Sûfîlerin “vecd” 
ve “vücûd”dan maksatları, semâ‘da kendileri için peyda olan ve zuhûr eden iki 
hâlin varlığını kabul etmektir.”1044 Gazzâlî İhyâ’da semâ‘ın yâni mûsikî’nin 
“vecd için başlangıç” olduğunu bu sebeble mübah olduğunu belirtir.1045 İbn 
Arabî ise, “anlamaktan kaynaklanan semâ‘ ilâhî semâ‘dır”1046 demekle vecdin 
anlama ile ilgisine işâret eder. 

Semâ‘ ile birlikte raks edilmesi sebebiyle sûfilerin bir kısmı “raks etmek 
nâkıslıktır” demektedir. Cüneyd’e bu husus sorulduğunda şu cevâbı vermiştir: 
Allah Teâlâ ‘ezel ve elest bezmi’nde ilk misâkta ruhlara: ‘Ben sizin Rabbiniz 
değil miyim?’ diye hitap etmiş. Ruhlar da: ‘Evet, öyle’ demişlerdi. (el-A‘raf, 
7/172). İşte o zaman bu kelâmın işitilmesinden hâsıl olan şevk ve lezzet ruhlara 
yerleşti, semâ‘ (mûsıkî) dinledikleri zaman onu hatırlar ve harekete geçerler.”1047 
Lügatta raks, “oyun maksadıyla ölçülü hareket” demektir. Âşıkların vecd 
sırasında olan rakslarının oyun maksadıyla olmadığı güneşten daha açıktır. 
Belki onlar, zarûrî ve irâdesiz olarak, hakîkî nurlandırıcının güneşinin tecellî 
ışıklarında her biri rakseden atomlar gibi elbise yırtarak, nâra atarak hüzünleri 
teskîn eder, can ve gönlünü ferahlatırlar.”1048 Ankaravî’ye göre meşâyih bu 
konuda şu şekilde düşünür: Kemâl mertebesinde olan kimseye herhangi bir şeyin 
noksanlık veremeyeceği gibi, raks da noksanlık vermez. Kâmilden sâdır olan 
da kâmildir.1049 Ancak semâ‘ ve raksın bir âdâbı olduğunu ifâde eden Ankaravî, 
Mevlevî semâ‘ı âdâbına yer verir. Semâ‘ ve raks bilâ-vecd âdet edinilirse bunda 
kerâhet ve tasannu bulunduğunu vurgular. Şâyet vecd hâsıl olur ise semâ‘ın câiz 
olduğunu, raksın ise kibir ve kinden uzak olması gerektiği husûsunda uyarır.1050 
Semâ‘ bilhassa “Mevlevîlik”de ön plana çıkmış ve mûsikî heyeti [mutribler] 
eşliğinde belli bir düzen dâhilinde icrâ edilen Mevlevî âyininin ismi olmuştur.1051

1042	 Vr. 206a-207a.
1043	 Kuşeyrî, s. 137 [ s. 155.]
1044	 Hücvîrî, s. 567.
1045	 Geniş îzahlar için bkz. İhyâ, II, s. 681-699.
1046	 el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, I, s. 319 [ II, s. 154.]
1047	 Kuşeyrî, s. 507 [s. 424.]
1048	 Ankaravî, s. 311 vd.
1049	 Ankaravî, s. 313.
1050	 Ankaravî, Minhâc, s. 123-124. 
1051	 Mevlevî tarîkatında “ semâ” nın taşdığı anlamlar ve “semânın uygulanışı” için bkz: A. Gölpınarlı, 

Gölpınarlı, Mevlânâ’dan sonra Mevlevîlik, s.370-389; Gölpınarlı, Mevlevî Âdâb ve Erkânı, s.48-
109; Tahsin Yazıcı, “Mevlânâ Devrinde Semâ”, Tasavvuf Kitabı, (Haz: Cemil Çiftçi), İstanbul 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 216 |

İbnü’l-Fârız, semâ‘ (işitme) hâlini kundaktaki bebeğe söylenen ninni 
ile teskîn olmasına benzetmişti. Raksı ise bebeğe söylenen ninni ile birlikte 
sallamaya benzetir. Ayrıca, ölüm ânında can çekişen kişiye Kur’ân’dan âyetlerin 
güzel bir sesle okunması ile o kişinin elem ve sıkıntılarının hafiflemesinini bu 
minvalde misal olarak gösterir. (437-440.b) Nâblusî, Kur’ânî referanslarla bu 
kavramı açıklar ve semâ‘da huşû ile dinlemenin öneminden bahseder.1052 Özetle, 
“sâlik kendindeki ve dışındaki Rabbânî tecellîleri bilirse ona mânâlar açılır, 
zâhir olur.”1053 Semâ‘, bu mânâların açılmasında hazırlayıcıdır ve semâ’ ile sâlik, 
kendinde olanı ızhâr eder.

G. “Ben”liğinin Varlıkta En Yüksek Kutup Olması (441-503. 
Beyit)

İbnü’l-Fârız 441. beyitle, gayriyyet mefhûmunu izâle etmektedir. Hitap, 
ittihad makāmının nihâyeti olan cem‘ü’l-cem‘ mertebesindendir. “İttihâdımın 
nihâyetinde visâl yoktur” demekle bu mânâya işâret etmektedir: 

ي تَـرَََقََِّتِ جََِحِابََ ِوِصََالٍٍ عََنْْهُُ رُُِحِو  َيْْثُُ لَاَ بُُابَا �تَخََطِّ�يََِّ اتِّ�صََِالِيي �بِحَ وََ
“İttisâl mertebesini aştığım makamda visâl perdesi yoktur, rûhum o visâlden 

terakkî etti” (441.b)

Daha önceki beyitlerde İbnü’l-Fârız, vuslatta isneyniyet (ikilik) olduğunu, 
bu sebeble bulunduğu hâlin “visâl” olmadığını belirtmişti. Visâlde, vâsıl olan ve 
vâsıl olunan bulunmaktadır. “İttisâl mertebesini aşmak” ifâdesi ile sûfî şâir, esmâ 
ve sıfâtın kaybolması ve Zât-ı İlâhî’nin hakîkati ile ittihad hâline terakkînin hâsıl 
olduğunu ifâde etmektedir. Nâblusî, bu îzâhını âyet ile şerheder: َٰٰأَفََمَََنْْ هُُوََ قَاَئِِمٌٌ عََلَى 
-Herkesin kazandığını görüp gözeten Allah inkâr edilir mi?” (er“ كُُلِّ�ّ نَفَْْسٍٍ بِِمََا كََسََبَتَْْ 
Ra’d:13/33) İttisal mertebesini aşıp, vahdet ve ittihad kapısına girmeden önce 
tevhîd ummânında pek çok deryâya daldığını ifâde eder. (443. b)1054 Sözlerini 
aynaya benzeterek mürîd ve sâliklerin azmederlerse bu söz aynasında bunu 
göstereceğini ve ihlâs menzillerini açıklayacağını söyler:

يرَِصِةَِِ فَأَََصْْغِِ مََِلِا أُلُْْقِِي سََِبِمْْعِِ بََ رِْْ�بِمِآةِِ قَـوَْْلِيي إِنِْْ عََزََمْْتََ أُُكََيِرِهُُ

2003, s.262-278; Rusûhi Baykara, “Mevlevî Mukābelesi Nasıl Yapılırdı?”, Tasavvuf Kitabı, s.279-
286; Mithat Baharî Beytur, Mesnevî Gözüyle Mevlânâ, İstanbul 2001, s. 209-214; Hüseyin Top, 
Mevlevî Usûl ve Âdâbı, İstanbul 2001, s.77- 129; Sâfi Arpaguş, “Mevlânâ’nın Eserlerinde Semâ‘ 
İmgesi”, Keşkül 2006, s. 26-33; Sezâi Küçük, “ Mevlânâ ve Semâ”, Keşkül, 2006, s.44-50; Semih 
Ceylan, “ Bir Mukābele Üç Devir: Mevlevî Yolu”, Keşkül , 2006, s.34-43.

1052	 Vr. 207a-b.
1053	 Vr. 206b.
1054	 Vr. 208a-b.



| 217 |

Zeliha Öner

“Bu yola azmedip, can kulağıyla dinlediğin vakit sözümün aynasıyla o yolu 
sana gösteririm” (444.b)

Nâblusî bu ifâdeler ile sûfî şâirin sözlerinin parlak bir ayna olduğunu, eğer 
Allah yolundaki sâlik mürîd İbnü’l-Fârız’ın kelâmının mânâlarını anlarsa 
kendi bâtınını göreceğini belirtir. Eğer göreceği yüz güzel veya çirkinse bu 
kendisidir. Tâlibin kendini bu parlak aynada görmesi için, can kulağıyla dinleme 
gerekmektedir. Nâblusî sûfî şâirin bu ifâdelerinin, onun “muhakkik mürşid” 
olduna delâlet ettiğini ifâde eder.1055 Nâblusî, söz, fiil, amel ve hallerin sâlikin 
azminin sıdkına delâlet ettiğini belirtir.1056 İbn Arabî’ye nisbet ettiği Şücûnü’l-
mescûn1057 ve Şerhü’l-vesâya el-Yûsufiyye eserlerinden sıklıkla alıntılarda 
bulunur. 

İbnü’l-Fârız, kalbinin beytullah, sağ elinin ise Allah’ın yeryüzündeki eli rükn-i 
yemânî ve hacerü’l-esved oduğunu, riyâzet ve mücâhedeler ve sülûkünün ise 
rûhunun Safâ’sından nefsinin Merve’sine doğru olduğunu belirtir (448-450.b).1058 
Tâiyyenin bu kısmı, “insan-ı kâmil”in zâtının âlemdeki vechi üzerinedir. 

Seyr u sülûkte nefis tezkiyesi, riyâzet, zühd, mücâhede, mücâdele, tahallî 
ile yakın anlamda kullanılmıştır. İbnü’l-Fârız, nefsinin tezkiyesinin Hak Teâlâ 
dışında her şeyden imsak etmek olduğunu belirtir:

َ زَكَََِّتِ زَكَََتْْ وََِبِفََيِْْضِ الفََضِْْلِ عََنِّيَ�� وََِسِايََ تَـفَََرُُّدًًا ي صََِبِوِْْمِي عََنْْ  وََنَـفَِْْسِ

“Nefsim, mâsivâdan el çekerek (ve Allah’tan gayri her şeyden) uzaklaşarak 
temizlendi. O, bana gelen ilâhî feyzin fazlıyla da temizledi .” (452.b)

اَِدِيََ تِْوِـرًًْا فِيي تَـيَـقَُُّظِِ غََفْْوََتِيي تِّحَ�� وََشََفْْعُُ وُُجُُيِدِو فِيي شُُهُُِدِويََ ظََلََّ فِيي ا

“Şühûdumda, hâdis vücûdum çiftti, gafletimden uyandığımda ittihâdımla tek 
oldu” (453.b)

Sûfî şâirin bu beyitlerinde müşâhedede vücûdün iki, gafletten uyandıktan 
sonra tek görülmesini Nâblusî, vahdet-i vücûd öğretisine uygun bir şekilde 
açıklar. “Fark makāmı”nda Hakk’ın vücûdü ile kendi varlığını iki olarak 
gördüğünü, “ittihad makāmı”nda sırf el-Vücûdü’l-Hakk’ın bulunduğunu, kendi 

1055	 Vr. 209a-b.
1056	 Vr. 211a.
1057	 Bakri Aladdin, Şücûnü’l-mescûn’un İbn Arabî’ye âidiyeti hakkında bâzı şüpheler ileri sürmüştür. 

Bkz. Bakri Aladdin, “Sujun al-masgun, une oeuvere de jeunesse d’Ibn ‘Arabi”, Institut Français 
De Damas, Damascus, 1999. Nâblusî, Tâiyye şerhinde Şücûnü’l-mescûn hakkında bâzı bilgiler 
vermiştir. İlgili kısımları Dr. Bakri Aladdin Bey’e ilettik. Bakri Bey bu kısımları okuduktan sonra 
eserin İbn Arabî’ye âidiyeti hakkındaki şüphelerinin azaldığını, şifâhen ifâde etmiştir.

1058	 Vr. 211b-212a.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 218 |

benliğinin fânî, yok olucu olduğunun bilindiğini belirtir.  Nâblusî’ye göre bu 
ittihad, üç mertebedir. el-Vücûdü’l-Hak mertebesi, vücûdü’l-abd mertebesi ve 
her iki mertebeyi cem‘ eden, bir araya getiren ve tecellî mertebesi olan ittihad 
mertebesidir. Felâsifenin  iddia ettiği gibi Hak Teâlâ, esmâ ve sıfattan mücerred 
bir zât değildir. Hak ehli indinde Zât, isimler ve onların sıfâtı, sıfatlar ve onların 
isimleri ile vasıflandırılmıştır.1059  Seyr u sülûkünde bu ittihâdın, şerîat ve hakîkat 
ehlinden gizli olduğunu şu beyitle ifâde etmektedir: 

إِ�لَيََِّ كََسََيْرِيِ� فِيي عُُمُُِمِو الشََّرِيِعََِةِ رِِّسِ�يِ عََنْْ خُُصُُوصِِ حََقِقََيِةٍٍ وََإِسِْْرََاءُُ 

“Seyrim, şerîatın avâmından gizli olduğu gibi, hakîkatin havâsından da 
gizlidir” (454.b)

Bu seyr, zâhirde ve bâtında ilâhî irâde iledir. Nâblusî, esmâ ve sıfâtın 
vücûdunun el-Vücûdü’l-Hak ile kāim olduğunu belirtir. Gerçek ittihadda sâlikin 
irâde1060 ve dilemesinin bulunmadığını -sâlikin bütün dilemeleri hâdistir- ifâde 
eder. Hak Teâlâ’nın buyurduğu gibi; ّاللَه�ّ  ,Allah dilemedikçe“   وََمََا تَشَََاءُُنََو إِِالَّا أَنَْْ يَشَََاءََ 
hiçbirşey dileyemezsiniz” (el-İnsân: 75/30)1061 İbnü’l-Fârız, şerîat-hakîkat 
kavramlarından hemen sonra “lâhut” ve “nâsut” kavramlarına yer verir:

كِْْحِمََِةِ لنََّاسُُِتِو مُُظْْرََِهِ  ْ أَنَْْسََ بِاا وََلَمْ� للَاَّهُُِتِو عََنْْ حُُكْْمِِ مََظْْهََرِيِ ْ أُلُْْهََ بِاا وََلَمْ�

“Hikmeti ızhâr edeni insan olmak (nâsûtî) ile unutmam; görünen cismânî 
sûretimden âlem-i ervâhtan olmak (lâhûtî) ile yüz çevirmem” (455.b)

İbnü’l-Fârız, Muhammedî mertebede bu ilimlerin vârisi olarak âlemin her 
tarafındaki cömertliğin, gayb âleminde sâdır olanlar vahdet ve ittihad hükmü 
îtibâriyle “benden banadır” demek sûretiyle kutbiyet ve gavsiyet mertebesinde 
bulunduğunu işârete eder.

يِحِطُُ كََقََطْْرََةِِ وََِمِنْْ مََشْْرََعِِي البََحْْرُُ المُ يِسِطُُ كََلََمْْعََةٍٍ ِمِونْْ مََطْْلََِعِي النُُّرُُو البََ

“Güneş ışığı, benim nûrumun doğduğu yerden bir parıltı gibidir; Okyanus, 
benim kaynağımdan bir damla gibidir” (467.b) 

Nâblusî, “nûrun doğduğu yeri”n er-rûhu’l-emr [الارم  den kinâye[احورل 
olduğunu belirtir. Afîfüddin  Tilimsânî’nin bir beyitini buna delîl gösterir: 

شمس موطلعها ذاتى هبرغموا      نيب اوسلادين نم قلبى نمو بصرى

1059	 Vr. 213a.
1060	 Kavramın anlamı ve kullanım sahâsı için bkz. Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâtil-fünûn, I, 131-137
1061	 Vr. 213b.



| 219 |

Zeliha Öner

“Güneş ve onun doğduğu yer zâtımdır; onun battığı yer, iki siyahlık arasında, 
gözüm (gözbebeği) ve kalbim (süveydâ)1062dendir”

Nâblusî, kasdedilen iki siyahlığın, yâni kalp ve gözün, idrak âletleri 
olduğunu belirtir. Bu güneşin batma sebebi, bu ikisinden ve bu ikisi iledir. Bu 
iki idrak âleti hâdistir ve hâdis olan, yaratanı idrak edemez. İbnü’l-Fârız’ın 
“benim kaynağımdan” ifâdesi ise “el-ilmü’l-ilâhî”den kinâyedir.1063 Sûfî şâirin 
bu beyitleri şatahat gibi görülebilir. Ancak kasîdenin bâzı beyitleri mübâlağa 
gibi görünse de, şârihler maddî âlemdeki acı, elem sevgi ve muhabbetin, ilâhî 
âleme nisbetle kıymetsiz ve az olduğu husûsunda ittifak etmişlerdir.

İbnü’l-Fârız’ın “tüm zıtlıklar benim için eşittir” (470.b) ifâdesini Nâblusî, 
toprağın altı-üstü, yer-gök ve diğer tüm zıdlıkların müsâvî olduğunu, bu sebeble 
Yûnus Peygamberin sülûkünün balığın karnında, Hz. Muhammed’in sülûkünün 
ise mîracda tamamlandığını ve Hz. Muhammed’in “Beni, Metta oğlu Yûnus’tan 
üstün bilmeyin”  hadîsinin buna delâlet ettiğini belirterek açıklar.1064

Fergānî ve Ankaravî, İbnü’l-Fârız’ın “ahadiyyetü’l-cem makāmı lisânıyla 
nazmettiği beyitlerde sûfî şâir, mümkin hakîkatlere âit mâlûmâtın “kendisinden 
kendisi için ve kendisine” zâhir olduğunu ifâde eder.1065 Yine bu makamda, 
Âdem Peygambere secde eden melekleri de zâtında müşâhede ettiğini ifâde 
etmektedir.1066 

َ النَّـفَْْسُُ قَـبَْْلََ التَّـوَْْبَِةِ المُوُسََوِيَِِّةِ �لِيَ وََفِيي صََعْْقِِ دََكِِّ� اسِِّلحِِ� خََرََّتْْ إِفَِاَقََةًً
“Dehşet içinde his parçalandı, nefs düştü, ifâkatim Mûsâ’nın tevbesinden 

önceydi” (479.b)

İbnü’l-Fârız’ın “et-tevbetü’l-Mûseviyye” kavramını Nâblusî açıklarken Hz. 
Mûsâ’nın rü’yet talebini ve “len terânî” hitâbını, el-Vücûdü’l-Hakk’ın dağa 
tecellîsini, dağın parçalanması ve sonrasında Hz. Mûsâ’nın “ايلك تتب   ”حبسانك 
(A‘raf, 7/143) “Seni eksikliklerden tenzih ederim, sana tevbe ettim” dediğini 
aktarır. Nâblusî’ye göre, “Mûsâ’nın tevbesi, O’nu görme isteğindendir. Tabiî 
sûretle mazhar olan nefs, kendinden geçme (sa‘k)1067 dışında Rabbini göremez. 

1062	 Süveydâ; “kendisiyle, mümin kalbine tecellî eden Cenâbıhakk’ın müşâhede edildiği ve kalbin tam 
ortasında bulunduğu kabul edilen siyah nokta, insan varlığında ilâhî tecellînin odak noktası.” Bkz. 
İlhan Ayverdi, Kubbealtı Lugatı, III, s. 2890.

1063	 Vr. 216b.
1064	 Vr. 217b.
1065	 Ankaravî, s. 331; Fergānî, II, s. 55.
1066	 Vr. 219a.
1067	 Sa’k, yüksek ses demektir. Rabbinin dağa tecellîsini gördüğünde Hz. Mûsâ’nın hâline işâret eder. 

Istılahta,  rabbânî tecellî nedeniyle kendinden geçmektir. Bu, beden düzleminde ortaya çıkan bir 
fenâ hâlidir. Bkz. Suad el-Hakîm, İbn Arabî Sözlüğü, (çev. Ekrem Demirli), s. 543-544.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 220 |

Nefsini gören O’dur. O nefsini nefsiyle ezelen ve ebeden görür. Fakat nefsin sûreti 
O’nunla kāimdir. Musavvir isminin tecellîsi ve sûret onun üstünde hicâbdır. Kim 
O’nun nefsini görürse O’nu sûretle mütecellî olarak görür. Âriflerden dünyâ 
ve âhirette gizlenmez. Nefsânî sûret hicâbı yok olunca zâhir oldu ki, Rabbin 
rü’yeti Rab içindir.”1068 Nâblusî ezelde meydâna gelen bu durumun, Mûsâ’nın 
tevbesinden önce olduğunu ifâde eder. “Benim ve Mûsâ’nın hakîkati tektir. O 
da, bir olan hakîkatttir. Mânâların cümlesinde benim ve O’nun arasında temyîz 
yoktur. Nefse tecellî eden el-Vücûdü’l-Hakk’ın gaybet, fenâ ve inmihâk (yavaş 
yavaş yok olma) hâliyle beş duyu yerle bir oldu, bu sebeble kendine gelme 
(ifâkat) hâli Mûsâ’nın tevbesinden öncedir. Nefsin sûreti O’nunla kāimdir. 
O, Musavvir ismiyle tecellî eder. Kim nefsini görürse, sûretle mütecellî O’nu 
görür.”1069 Sâlik, fânî ve nisbî varlığında sûretle zuhûr eden ve dışında zuhûr 
eden her bir tecellîde “gerçek varlık”ı müşâhede eder. 

İbnü’l-Fârız, sülûkun nihâyeti olan “hatmü’l-velâyet” makāmında 
bulunduğunu haber verir:

رِْْلاِسََِتِامٍ دََِّعِِبِةِِ كََأََوََّلِِ صََحْْوٍٍ  رُُِخِ �مَحْْوٍٍ جََاءََ خََتْْيََِمِ بَـعَْْدََهُُ فََآ
“Mahvımın sonu hatmü’l-velâyet (makāmı), sonrası sahv hâlinin başı (seyr 

u sülûkün öncesi) gibidir; kesretle resmedilir” (481.b)

Mahv hâlinin sonu fenâ ve izmihlâldir. Bu, “er-rûhu’l-câmi‘”in sırrıdır. Rûhun 
mahvı, tahayyül ve taakkulü yok etmek, nefsin mahvı ise cismânî kuvveleri ve 
tabiî hareketleri yok etmektir. Hatmü’l-velâyet makāmı, vâris-i Muhammedî 
olmaktır. Sahv hâlinin başı, sülûkün öncesidir. Bu iki makām arasında pek çok 
mertebe bulunur. Ancak hayalde eşyânın taaddüdünü, çokluğunu resmetmek 
cihetinden nihâyet, bidâyet gibi değildir.1070 

ِ�يْنِ �مَحْْوِِيََ أَلَْْغََِتِ ِ�يْنِ العََ ويَـقَْْظََةُُ عََ ِ�يْنِ عََنْْ صََحْْوِِيََ انمحََتْْ ِ�يْنِ الغََ فَـنُـقُْْطََةُُ غََ

“Sahvımdan dolayı, ğaynı (ğayın [غ] harfi) örten nokta yok oldu; aynın (ayn 
harfinin) gözünün uyanıklığı, mahvımı ilgā etti” (483.b) 

Fergānî, bu beyitte, gaynın noktasının “ilim” olduğunu ifâde eder ve Hz. 
Alî’nin “İlim bir noktaydı, câhillerin cehâleti onu çoğalttı” ifâdesine atıfta 
bulunur. Buna göre ilim, ayn-ı zât üzerindeki bir noktadır ve ikinci mertebededir.1071 
Sahv hâli ile yaratılmışları idrâk eden, perde ya‘nî nokta kalkınca mahv ve 

1068	 Nâblusî, vr. 220a.
1069	 Nâblusî, vr. 220a.
1070	 Vr. 220b.
1071	 Fergānî, Müntehâ’l-Medârik, II, s. 61.



| 221 |

Zeliha Öner

fenâ hâlini de ilgā eder ve uyanıklık (yakaza) hâli hâsıl olur. Kāşânî, ‘ayn 
harfini “vücûdü’l-mutlak”, gayn harfini ise “el-vücûdü’l-cüzî” olarak açıklar. 
Buna göre, gayn harfinin üzerindeki nokta ‘ayn harfini gizleyemediği gibi el-
vücûdü’l-cüzî el-vücûdü’l-mutlak’ı gizleyememektedir.1072 Bunu Nâblusî şu 
cümlelerle ifâde eder:“Hak’tan gāfil olarak halkı mülâhaza ve ağyârın idrâkı, 
sahvı (ayıklığı) yok etti, sildi. Eğer ğayn harfinin noktası silinse ‘ayn harfi 
ortaya çıkar. ‘Ayn harfinin ortaya çıkması, ya‘nî uykudan uyanmak (yakaza) 
Zât-ı ilâhiyye’nin görünmesidir. Fenâ ve mahv hâlini, o uyanıklık (yakaza)1073 
ilgā etti. Çünkü uyanık olma, her şeyde zâhir olan, O’nun dışında ve benzeri 
olmayan el-Vücûdü’l-Hakk’u’l-vâhidü’l-ahad içindir.”1074 Fergānî,  bu beyitte 
geçen “yakaza” ibâresini şu şekilde şerheder: “Yakaza, hayâlin hükümlerine 
bürünmüş uyuklamadan uyanıp hakîkatimin ortaya çıkmasıdır”1075 Nâblusî, 
“gaflet uykusundan uyanma, tahkîk ve irfân makāmı”1076 olarak tanımladığı 
“yakaza” kelimesini, “vehm ve gaflet uykusundan uyanmak, tezekkür”1077, 
“tenebbüh”1078(harekete geçmek), “uykunun zıddı, kerem ve ferâh gibi”1079 
ibârelerle açıklar. Nâblusî’ye göre, “uykudan uyanmak” gibi “uykudan önceki 
uyanıklık” da “yakaza”dır.1080 

Kāşânî’nin tanımına göre yakaza, gaflet uykusundan uyanmak, sıkıntı 
döneminden kurtulup musîbete uğrayanlara bakarak nîmetlere şükredici 
olmak anlamındadır. Yakaza, başlangıcında insanın Allah’a ibâdet edebilmek 
için ihtiyaç duyacağı mârifeti ve kulluğunun edeplerini bilmesi; yakazanın 
nihâyetinde ise ibâdetleri ikāme ederken yapılagelen alışkanlıklardan sıyrılması 
ve bu tür halleri terketmesidir.1081 Ankaravî bu beyitte ayn ve gayn harfinin 
sahv ve mahv için birer remz olmasını şu şekilde açıklar: “ Benim zât perdem, 

1072	 Abdürrezzâk el-Kâşânî, Keşfü’l-vücûhu’l-gurr li-me‘ânî nazmî’d-dürr, (Havâmişte yer alır), Kāhi-
re, 1310, s.93 vd.

1073	 Tâiyye’de “yakaza” ifâdesi beş ayrı beyitte, üç farklı formda yer alır. “Tayakkuz” (تقيظ), “yakaza” 
 şeklindedir. Nâblusî’nin “yakaza” mertebesi ile açıkladığı (اقيتسظتْْ ) ”ve “istaykazat (يقظيت-يقظة)
beyitler ve söz konusu beyitlere yapmış olduğu şerhler için bkz.[يقظ  formunda] b.146 (vr.124a); 
b.367 (vr.186b); b.483 (vr.221a); [تقيظ formunda] b.453(vr.212b-213a); b.535(vr.235b); [اقيتسظت 
formunda] b.367(vr.186b); [Şerhte “yakaza” kelimesi yer alır.] b.312(vr.173a-174a).

1074	 Nâblusî, vr. 221a.
1075	 Fergānî, II, s. 61. 
1076	 Abdülganî Nâblusî, Keşfü’s-sirrü’l-gāmız fî şerh Dîvân İbni’l-Fârız, Zâhiriyye Ktp., Nu: 8285, vr. 

124a.
1077	 Nâblusî, age, Zâhiriyye Ktp., Nu: 8285, vr. 204a.
1078	 Vr. 200b.
1079	 Vr. 186b; Muhammed b. Ya‘kûb el-Feyrûzâbâdî el-Şîrâzî, el-Kāmûsu’l-muhît, 2. Cilt, Kāhire, 1978, 

s. 398.
1080	 Vr. 270a.
1081	 Abdürrezzâk Kāşânî, Letâifu’l-i‘lâm, (thk. Saîd Abdülfettah), 3. Baskı, 2.Cilt, Kāhire, 2008, s. 404-

406. [Kāşânî, Letâifü’l-i’lâm, çev. E. Demirli, s. 596-597.]



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 222 |

gaynın noktası, sahvımın kemâlinden dolayı mahv olup, o “ayn”ı “gayn” yapan 
beşeriyet noktası zâil olunca, gayn ayn olarak, aralık ve yalan bertaraf oldu. Ve 
benim zât gözümün uyanıklığı mahvımı da ilgā etti. Yâni Hakk’ın vücûdunda 
vücûdumu fânî ve mahv kıldım. Yakînim de zannı mahvedip fenâ içinde fenâ 
hâsıl oldu.”1082

Nâblusî, İbnü’l-Fârız’ın 490. beyitinde “el-etrâf” [ُُالأَطَْْرََاف ] ifâdesinin 
Hak Teâla’nın dört cihetinden kinâye olduğunu belirtir. Bu dört cihet: Hayat, 
İlim, İrâde ve Kudret’tir. Halkın dört ciheti ise: Sıcaklık, soğukluk, nemlilik 
ve kuruluktur. Nâblusî, tabiattaki dört unsuru;( ateş, hava, su ve toprak), dört 
rûhu; ( Cebrâîl, İsrâfîl, Mîkâîl ve Azrâîl), dört cevâmi‘1083 [الاربع  ,arş) ;[الجوامع 
kürsü, gökyüzü ve yeryüzü) ve bu gibi âlemdeki dört kısımdan oluşan her şeyin 
adâlet bakımından eşit (müsâvî) olduğunu ifâde eder.1084  Kabz ve bast hâli de 
müsâvîdir.1085 Ankaravî bu durumu şu şekilde özetler: “Bende taraflar, zıdlar ve 
ihtilâfın kucaklaşması kesinleşti, zıd yönlerin müsâviliği gerçek olup mugāyeret 
kilimi dürüldü, muhâlefet perdeleri ve ilişkiyi kesmek ortadan kalktı. Böylece 
akıl tavrının üstünde, mümkünât ve mükevvenâtın ötesinde olan şey vâki oldu. 
İşte, rûh-ı a‘zam ve Habîb-i ekrem’in hakîkati olan Hakk’ın feyzinin başlangıcı, 
o vâki olan şey gibidir.”1086

İbnü’l-Fârız kutbun vasıflarından bahseder. Ancak, “kutup” kavramına yer 
verdiği iki beyit bulunmaktadır:

اَ والقُُطْْبُُ مََرْكََْزُُ نُـقُْْطََِةِ ِطِيِحِ �بِهَ ـمُُ فََبِيي دََارََِتِ الَأَفْْلَاَكُُ فَاَعْْجََبْْ قُُِلِطْْبِِهََا الـ

ِدِا عََنْْ بََدََليََّتِيي وََقُُطْْبِِيََّةُُ الَأَوْْتَا وََلَاَ قُُطْْبََ قَـبَِْْلِي عََنْْ ثََلَاَثٍٍ خََلْْفََتُُهُُ

“Felekler benimle döner, sen feleklerin kutbuna şaşadur; Kutbiyyet makāmı 
feleklerin kuşattığı noktadır” (500 b.)

“Benim öncemde, onun halîfesi olacağım ve evtâdın kutbiyyeti olan üçten 
(kutub ve iki imâm) bir kutup yoktur” (501 b.)

Nâblusî’ye göre akıl, noktanın etrâfında dönen bütün ulvî ve süflî felekleri 
tasavvur edemez. Kutub, bütün feleklerin etrâfında döndüğü noktadır ve Allah’ın 
nazarının mahallidir. Gavs ibâresi ile de isimlendirilen, sûfîler arasında meşhur, 
insan-ı kâmildir. Kutup tektir ve makāmı, zât-ı ilâhînin devamlı şühûdudur. 

1082	 Ankaravî, s. 334.
1083	 “El-Cevâmiü’l-erba‘” kavramı sûfî ıstılahları açısından orijinal görünmektedir.
1084	 Vr. 223a-b.
1085	 Vr. 224b.
1086	 Ankaravî, s. 338.



| 223 |

Zeliha Öner

Öncesindeki üç mertebe, sol imâm makāmı [imâmü’l-yesâr makāmı] ilâhî esmâ 
ve sıfâtın devamlı şühûdu; sağ imâm makāmı [imâmü’l-yemîn makāmı] ilâhî efâl 
ve ahkâmın devamlı şühûdudur. Sol imâm makāmı kalplerin imâmıdır. Sağ imâm 
makāmı nefslerin imâmıdır. Eğer kutup vefât ederse, imâmü’l-yesâr yerine gelir. 
İmâmü’l-yesâr’ın yerine ise imâmü’l-yemîn gelir. İmâmü’l-yemîn’in yerine ise 
evliyâdan biri gelir. Üçten birinin halîfe olması, bu şekildedir.1087 İbnü’l-Fârız, 
kutbu’l-aktâb mertebesinde bulunduğunu ifâde etmektedir. Ankaravî, “kutb”un 
ruh, iki imâmın akıl, evtâdın ise anâsır-ı erbaâ (dört unsur) gibi olduğunu belirtir. 
Bedenin ayakta durması evtâd iledir. Abdâl, yed sıfât gibidir. Nücebâ ve nükabâ 
ise damarlar ve sinirler gibidir. Bunların hepsini tedbîr eden gavs-ı a‘zam ve 
rûh-ı âlemdir.1088

H- İbnü’l-Fârız’ın Zâtında, Esmâ Sıfât ve Efâlin Tek Hakîkat 
Olması (504- 588. Beyit )

Kutbiyet makāmını ve bu makāmın vasıflarını anlattıktan sonra İbnü’l-Fârız, 
âşık ve sâdık sâlike hitâb ederek, tarîk-i müstakîmden ayrılmamasını tembihler. 
(502.b) Nâblusî sûfî şâirin, Ahmedî makamdan Muhammedî verâset yoluyla 
Rabbânî feyz ve ilhâmı rûhu’l-kudsün (Cibrîl) ilkāsı ile müşâhede ettiğini 
belirtir. Bu müşâhede ile dehşet ve hayret hâlini tasvir eder.1089 Hakîkî Mâşuk’dan 
talebinin yine kendisinden olduğunu ve hayretini şu beyitle ifâde eder: 

اَ بِيي كََيْْفََ عََنِّي�ي اسْْتََجََنََِّتِ بِْْجِتُُ �لَهَ عََ ْ تَـزَََلْْ وََأََلُُطبُـهََُا نِّيِمِ�ي وََعِِنْْدِِيََ لَمْ�

“O Sevgili’yi ben benden isterim ve O her zaman (ezelde ve ebedde) benim 
yanımdadır, O nasıl benden gizlendi, hayret ediyorum” (512. b)

Hakîkî Mâşûk’un esmâ, sıfât, ahkâm, efâl ve zâtıyla berâber kendisiyle 
olduğu halde nasıl O’nu idrâk edemediğine hayret eden İbnü’l-Fârız’ın bu 
ifâdelerini Nâblusî, ِِالْْوََرِِيد حََبْْلِِ  مِِنْْ  إِِلَيَْْهِِ  أَقَْْرََبُُ   Biz ona şahdamarından daha“ وََنَحَْْنُُ 
yakınız” (Kaf: 50/16) âyeti ile açıklar. Bu hayret, yakınlığın nasıl olur da 
kendisinden gizlendiğine karşı duyduğu hayrettir.1090 Ankaravî bu şaşkınlığın 
sebep olduğu gaflet durumunda bulunanların şu kimseye benzetildiğini ifâde 
eder: “O kimse şaşkın ve şeydâ bir durumda bir yere giderken, kendi elbisesine 
benzer bir kıyâfet giymiş ve beline kabak asmış birini görünce şöyle der: Ne 
acâip şey, bu benim, o halde ben kim olabilirim?”1091 Bu tereddüd hâlinde sâlik, 
sülûk mertebelerinde sefer eder:

1087	 Vr. 227b- 228a.
1088	 Ankaravî, s. 344.
1089	 Vr. 229a.
1090	 Vr.230b.
1091	 Ankaravî, s. 350 vd.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 224 |

إِِلَىى حََقِِّ�هِِ حََيْْثُُ الحَقِقََيِةُُ ِرِحْْلََتِيي أُُسََافِرُُِ عََنْْ عِِلْْمِِ اليََقِِينِِ ِلِعََيِْْنِهِِ

“İlme’l-yakînden yola çıkar, ayne’l-yakîne varırım; seferim hakîkat îtibâriyle 
hakka’l yakînedir” (514. b) 

İbnü’l-Fârız bu beyiti ile üç yakîn mertebesinden bahsetmektedir. Bu üç 
mertebe; “İlme’l-yakîn”, “ayne’l-yakîn” ve “hakka’l-yakîn”dir. Nâblusî “ilme’l 
yakîn”i, kitap, sünnet ve ümmetin icmâsı ile hâsıl olandan istifâde etmek olarak 
tanımlar. Ayne’l-yakîn, şüphe ve tereddüt etmeden görmek; hakka’l-yakîn ise İbn 
Arabî’nin ifâdesiyle; “ebedî olandan zuhûr edip yok olana kadar fânî olmaktır.” 
Hak Teâla’nın buyurduğu الْْعَظَِِمِِي رََبِّ�كََّ  بِِاسْْمِِ  فَسَََبِّ�حّْْ  الْْيَقَِِنِِي.  حََّقُّ  لَهَُُوََ  هََذَاَ   ,Kuşkusuz bu“ إِِّنَّ 
kesin gerçeğin ta kendisidir. O halde çok ulu Rabbinin nâmını tesbîh (tenzîh) et!” 
(el-Vâkıa: 56/95-96) âyeti, “hakka’l-yakîn”e tesbîh ve takdîs ile erişilebileceği 
ifâde edilmiştir.1092 İbnü’l-Fârız’a göre hakka’l-yakîn için engel teşkil eden şey, 
kendi fânî varlığıdır: 

لََيِسِتِيي ـنِّ�قََِابََ وََبِيي كََانََتْْ إِ�لَيََِّ وََ وََأََسْْأَلَُُنِيي رَفَِْْعِي اجََِلحِابََ كََِبِشْْيََِفِ الـ

“Keşfimle örtünün, hicâbın kalkmasını ben benden isterim; vesîlem benden 
bana imiş” (516.b)

Keşfe mâni olan perdeler, gaflet, cehâlet ve gururdur. وََجْْهََه إِِالَّا  هََالِِكٌٌ  شََيْْءٍٍ     كُُّلُّ 
“O’nun vechi dışında her şey helâk olacaktır.” (el-Kasas: 28/88) Muhakkak 
ki, bu perdeler de fânîdir.1093 İbnü’l-Fârız’ın zâtında, tenezzülât-ı vücûd 
mertebelerinden hâsıl olan ve zâtını görmeye engel teşkil eden perdenin 
kalkmasını yine kendi zâtından istemektedir. Benim vesîlem benimledir 
demekte ve herkesin taayyünü, kendisine ve vücûdu, vahdetin cemâline peçedir. 
“Mutlak vücûd, kayıt ve taayyün perdesini kaldırmak istese, vahdet nûru gālip 
gelir, taayyün ve kesret perdesi kalkar ve sâlik o anda görür ki, kendisine vesîle 
olan yine kendi imiş; perde, perdeci, perdelenen, istek, isteyen ve istenen kendi 
zâtı imiş ve sûreti vahdet-i zâta bir âlet imiş.”1094 Cem‘ makāmından nazmedilen 
bu beyitlerde sûfî şâir müşâhedesini “ayna” metaforuyla şu şekilde ifâde eder:

اَلََ وُُجُُيِدِو فِيي شُُهُُِدِويََ طَلَْْعََتِيي جَمَ� َ كََيْْ أََرََى وََأَنَْْظُرُُُ فِيي رِْْمِآةِِ حُُسْْ�نِيَ

“Vücûdumun cemâlini, zuhûrumun müşâhedesinde görmek için; güzelliğimin 
aynasına bak” (517.b)

1092	 Vr. 231a-b.
1093	 Vr. 231b-232a.
1094	 Ankaravî, s. 353.



| 225 |

Zeliha Öner

Örtünün kalkmasını yine kendinden talep etme hâlinde, cemâlin eseri olan 
güzellik (hüsn) aynasında yansıyanlar, aynanın kabûl edebileceği kadardır.1095 
“Yâni ben, zât-ı mutlakımın cemâlini aynalarda ve tecellî yerlerinde görmek 
isteyince güzel sûretlere, hoş ve emsalsiz şekillere bakarım. Gerçekten bu güzel 
sûretler, benim mutlak güzelliğimin aynasıdır.”1096 

Nâblusî, önceki beyitlerde sülûkün dört mertebesinden bahsetmişti. Bu dört 
mertebe, halktan Hakk’a, Hak’tan Hakk’a, Hak’tan halka ve halktan halkadır. 
Son mertebe, “kābe kavseyni ev ednâ” makāmı olarak isimlendirilir. Bu dört 
mertebe, beyit şerhleri dikkatle okunduğunda görülecektir ki, ilk mertebe “fark”, 
ikinci mertebe “cem‘”, üçüncü mertebe “ikinci fark” (fark-ı sânî) ve son mertebe 
“cem‘ü’l-cem‘”dir. İbnü’l-Fârız’ın “hakîkat perdesi ve hakîkat benim” ifâdeleri, 
“cemü’l-cem‘” olan son mertebedendir. Bu mertebede kesret perdesi kalkınca, 
mürîd, murâd, irâde, mürşid ve müsterşidin O’ndan başkası olmadığı müşâhede 
edilir.

Sıfatlarla zâtın methedilmesi, zâtın hakîkatinden habersiz olanların vasfıdır. 
Zâttan haberdar olan, zâtı sıfatlarla methetmenin aslında zemmetmek olduğunun 
farklındadır. İbnü’l-Fârız’ın bu minvaldeki beyiti şöyledir: 

لصِِّ�فََاِتِ مََذََمََّتِيي ي بِاا مَْْدِيِ وََمََدِْْحِ �لِحَ ي فََاتِيي لِيي يُـوََُفِّ�قُُِ مََاِحِِدِ وََمََدْْحُُ ِصِ

“Sıfâtımı zâtımla methedenin methi hamd için uygundur; sıfâtla methedilmem 
zemmedilmemdir” (533 b.)

Sıfât, mevsûfa yâni Hakîkî Mâşûk’a tâbidir. Yüce zât ile ilâhî sıfatlar 
methedilir, bunun aksi olmaz. Nâblusî, güzel senânın sıfatla methetme değil, 
zât ile sıfâtın methedilmesi olduğunu, fânî, hâdis ve muzmahil olan Rabbânî 
tahakkuk ve irfânî kemâl ehlinin ezelî ve kadim olan zât ile münâsebetleri yoktur.1097 
“Sıfâtları zâtla metheden kimseler, sıfatların tefrikasından kurtulup, vahdet-i 
zâtın müşâhedesine ulaşan muhakkıklerdir. Onlar zâtı sıfatlarla methedenin 
aksine sıfatları ve fiilleri birbirine perde olmaksızın zattan müşâhede ederler.”1098 
Zâtıyla birlikte isim ve sıfatlarını anmak, tayakkuz hâlinde müşâhede etmektir. 
İsim ve sıfatla anmak ise uyku hâlinde gafletten olan hayâlî bir müşâhededir. 
Öyleyse zâtı isim ve sıfatlarla tanıma, hicab ve gaflettir. Zâtın esmâ, sıfât ve efâl 
ile tanınması, eserden müessire istidlâldir. Zât ile esmâ, sıfât ve efâlin tanınması, 

1095	 Vr. 232a. 
1096	 Ankaravî, s.353.
1097	 Vr. 235a. 
1098	 Ankaravî, s. 360.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 226 |

bilinmesi ise müessirden esere istidlâldir. Tesir, varlığıyla eserden önce geldiğine 
göre müessir kadîm, eser hâdis, tesir de süreklidir. 1099 

İbn Arabî’ye göre övme (methetme) mânâsındaki hamd üç türlü olabilir: 
“Birincisi insanın kendi kendini övmesidir. Bu kesin olmayıp ihtimal 
çerçevesindedir, çünkü kişinin kendinde bulunmayan şeyle de övünmesi 
mümkündür. İkincisi başkasının övmesidir, bunda da yanılma olabilir. Üçüncü 
hamd ise hamdin hamdidir. Hamdler arasında bundan daha doğru bir hamd 
yoktur. Dolayısıyla hamdin övdüğü kimseden başka övülen yoktur. Başka bir 
ifâdeyle ne başkasının övdüğü kimse (bu yetkinlikle) övülmüştür. Sıfât sâhibinin 
ve niteleyenin kendisi olunca hamd, hamd edenin (hâmid, öven) ve edilenin 
kendisi olur. Öyle biri ise sâdece Allah’tır. Binâenaleyh Allah övgü ve hamd 
kendisine veya başkasına izâfe edilse bile, hamdin kendisidir.”1100 Ter

Sûfî şâir, ilm-i ledünnî isteklisi sâlike hitâp etmeye devam eder ve “bu ilmi 
al” demek sûretiyle sâlikin bu Rabbânî ilimleri mürşid-i kâmilden talep etmesini 
salık vermektedir:

ـمََعََاِ�لِمِ ِمِنْْ نَـفَْْسٍٍ ذََِبِاكََ عََمََيِلِِةِ رِِ الـ فََخُُذْْ عِِلْْمََ أََعْْلَاَِمِ الصِِّ�فََاِتِ ظَِبِاَِهِ

يرَِشِةَِِ ـعََوََاِ�لِمِ ِمِنْْ رُُوحٍٍ ذََِبِاكََ مُُ وََفَـهَْْمََ أََسََاِمِي الذََّاِتِ عََنْـهََْا بََِبِاِنِِطِ الـ
“Seçkinlerin ilmini al! Sıfatların mazharı bu muallimlerin nefsinden zâhir 

olan işâretlerdir” (537. b)

“Zât’ın isimlerini anla! Zât’ın isimlerini bu mürşid-i kâmilin rûhundan, 
âlemlerin bâtınıyla anla” (538. b)

Allah yolundaki sâlik için sıfâtlar, “hayat”, “ilim”, “kudret”, “irâde”, 
“sem‘”(işitme), “basar” (görme) ve “kelâm”dır. Diğer sıfatlar ise bu yedi sıfata 
tâbidir. Ve her bir sıfat, husûsî bir esmâ ile tafsîl olunur. Beyitte yer alan “nefs”, 
ilim ve amel mertebesindeki kâmil insanlardır. İbnü’l-Fârız sonraki beyitte, 
bu bilgileri almasını buyurduğu sâlikten bunları anlamasını ister. Hakk’ın Zât 
isimlerinin fehmedilmesi (anlaşılması) gerektiği ifâde edilir. 1101 İbnü’l-Fârız, 
ilmi sıfatların isimlerine; anlamayı da Zât’ın isimlerine mahsûs kılmıştır. 
Ankaravî’ye göre Zât isimlerinin idrâki sıfat isimlerinin idrâkinden daha incedir. 
İlâhî isimler, Zât, sıfât ve fiil ismleri olmak üzere üç türlüdür. “ Zât isimleri, 
sıfâta delâlet etmesiyle birlikte sâdece Zât’a has isimler de bulunmaktadır: 
Hakk, Ganî, Hayy, Kuddûs gibi. Sıfat isimleri, Zât’a delâleti sıfatla birlikte 
olan isimlerdir. Rahmân ve Âlim sıfat ismidir. Fiil isimleri, kendisinden fiiller 

1099	 Vr. 235b; Ankaravî, s. 361.
1100	 İbn Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, Beyrût, 1999, VIII, s. 4. [(çev. E. Demirli), XVII, s. 94.] 
1101	 Vr. 236a.



| 227 |

Zeliha Öner

ve eserler murâd edilen isimlerdir. Bunların Zât ve sıfatlara delâlet etmesi de 
kābildir. El-Hâlik, er-Rezzâk, el-Muhyî, el-Mümît gibi.”1102 Sıfatların zuhûru, 
uzuvlar aracılığıyladır. Gözün görmesi, kulağın işitmesi gibi. Hak Teâla, Rabbânî 
isimler ve ilâhî sıfatlarla, göz ve kulağa temellük eder.1103 Rabbânî isimler, ilâhî 
sıfatlarla kāimdir.1104 Nâblusî, hâdis zuhûrlarıyla kâinâtın tamâmının, aslî vatan 
olan hazret-i ilm-i ilâhîden uzak olmadığını belirtir. Hak Teâlâ’nın bu yakınlığına 
delîl olan iki âyeti aktarır. ِِالْْوََرِِيد حََبْْلِِ  مِِنْْ  إِِلَيَْْهِِ  أَقَْْرََبُُ   Biz ona şahdamarından“ وََنَحَْْنُُ 
daha yakınız” (Kaf: 50/16) نُُحنو أَقَرََبُُ إِِلَهِِي مِِكُُنم كِِلونْْ لا تُصِِبرُُون “Biz ona sizden daha 
yakınız ve fakat göremezsiniz” (el-Vâkıa: 56/85)1105

İbnü’l-Fârız’a göre, Zât’a muhabbetle “el-ahadiyyetü’l-cem‘” makāmı 
üzere olmak nihâî gāyedir. Sâlik, makāmlarda isim ve sıfatların hakîkatleriyle 
mütehakkık olmakla nihâî gāyeye erişebilir. İbnü’l-Fârız, Tâiyye’nin 557, 559 ve 
561. beyitlerinde üç makamdan bahseder: İslâm makāmı, Îmân makāmı ve İhsân 
makāmı. “İslâm makāmı” Hakk’a “teslîm” makāmıdır. Bu makamda, hükümlere 
tâbi olunur. “Îmân makāmı” Hakk’ı “tasdîk” makāmıdır. Bu makamda beşerî 
nefsler, akıldan his tarîkiyle müşâhede eder. İlk makām olan İslâm makāmında 
Rab, ağyâr ile karışarak zuhûr eder ve his, onunla meşgūldür. Akıl, fikir ve hayâl 
sâhibi olmayan, sülûk sâhibi olamaz. Rabb’e akıl, fikir ve hayâl ile yönelir.1106 
Îman makāmı sâhibi Rabbine teveccühü hâlinde nefs, his ve idrâkine iltifat 
etmez.1107 İhsân makāmı sâhibi, hadîs-i Nebevî’de belirtildiği gibi “Allah’ı görür 
gibi O’na ibâdet etmektedir.” İhsân makāmının iki mertebesi bulunmaktadır: 
1- O’nu görür gibi; 2- O seni görür gibi ( ibâdet etmek). İkinci mertebe daha 
yücedir.1108 “O’nu görür gibi ibâdet et! Sen O’nu görmesen de O seni görür” 
hadîsinde “O seni görür” ifâdesi “mahv” ve “fenâ” makāmına işâret eder. Fenâ 
hâlinde rûh, bedenin tasarrufundan inkıtâya uğrar. Sâirîn (seyr edenler) için fenâ 
hâli ölüm gibidir. Ölüm, rûh için yok olmak değil, bedenden ayrılma ve bedenin 
tasarrufundan kurtulmakdır.1109 Bu durumda, müşâhede makāmının bidâyeti, 
muhabbet makāmının nihâyetidir. “O’nu görür gibi ibâdet etmek” müşâhede 
makāmıdır. “Her ne kadar sen O’nu görmüyorsan da”: murâkabe makāmıdır.1110 

İbnü’l-Fârız Tâiyye beyitlerinde sırasıyla, âlem-i emr (158.b), âlem-i şehâdet 
(565.b), âlem-i gayb (567.b), âlem-i melekût (569.b) ve âlem-i ceberût (571.b) 

1102	 Ankaravî, s. 362.
1103	 Vr. 236b.
1104	 Vr. 238b.
1105	 Vr. 241b.
1106	 Vr. 242a.
1107	 Vr. 242b.
1108	 Vr. 243a.
1109	 Vr. 244a-b.
1110	 Ankaravî, s. 374.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 228 |

olmak üzere beş âlemden bahseder. İlâhî isimlerin şehâdet âlemindeki mercîi, 
hislerdir. Matlâı, gayb âlemindendir. Mevzii, âlem-i melekûttur. Mevkii, âlem-i 
ceberûttur.1111 İbnü’l-Fârız 573. beyitte, bütün âlemlerde isimlerin zuhûrunun 
feyz ile vâki olduğunu ifâde eder:

فَِاَقََِةِ أَثْـرََِْتِ لإِ ِلِفََاقََِةِ نَـفَْْسٍٍ بِاا لفََيِْْضِ فِيي كُُلِِّ� عََا�لَمٍ وََمََنْـبَـعَُُهََا بِاا

“O isimlerin menbâı her âlemde feyizledir, nefsin ifâkatı (gafletten uyanması) 
feyizlere muhtaçtır” (573.b)

Nâblusî, “her âlem” ifâdesi ile kasdedilenin, âlem-i insân, âlem-i hayvân, 
âlem-i nebât, âlem-i cemâd ve âlem-i hayâl gibi âlemler olduğunu ifâde eder.1112 

İbnü’l-Fârız’a göre sâlikin nihâî mertebesi cem‘ü’l-cem‘ makāmıdır. Bu 
makamda âşık ve mâşuk vasıfları îtibâriyle ayrı hakîkatte tek olan vâhidü’l-
mutlak zâttır. Sûfî şâir, uzuvların fonksiyonlarının yer değiştirmesinden daha 
önce bahsetmişti, 579-588. beyitlerde tekrar bu mevzûdan bahseder.1113 Her 
bir uzvun öteki uzvun hükmünü icrâ etmesi şu şekildedir: Gözün konuşması 
ve işitmesi, dilin görmesi, kulağın konuşması, elin işitmesi ve görmesi, tüm bu 
uzuvların koklama duyusunu da icrâ etmesi, koklama duyusunun görme, duyma, 
işitme gibi fonksiyonları yerine getirmesi bu ittihâd-ı hakîkî makāmında câizdir. 
Nitekim Hak Teâlâ’nın buyurduğu gibi ُُيَشَََاء مََنْْ  يُسُْْمِِعُُ   َ اللَّهَ� إِِّنَّ    “Allah dilediğine 
işittirir.” (Fatır: 35/22) 1114

I. Tayy-ı Zamân ve Tayy-ı Mekân (589-650. Beyit)

Tayy-ı zamân, uzun bir sürede olacak işlerin kısa sürede hâsıl olması; tayy-ı 
mekân ise uzak bir yere birkaç adımda gitmek ve gelmektir.1115 Zamânın ve 
mekânın dürülmesi anlamına da gelen tayy-i zamân ve tayy-i mekân kavramları, 
evliyânın kerâmetlerinden kabûl edilir. İbnü’l-Fârız, peygamber ve evliyânın 
cem‘ makāmında vukū bulan bu hârikulâde hallerine dâir nazmettiği beyitlerde 
Hz. Nûh (602.b), Hz Süleyman (604.b), Hz. İbrâhim (606.b), Hz. Mûsâ (608.b), 
Hz. Yûsuf ve Hz. Yâkūb (610.b), Hz. Îsâ (612.b), Hz. Ebû Bekir (622.b), Hz. 
Ömer (623.b), Hz. Osman (624.b) ve Hz. Ali (625.b)’yi ismen zikreder. Cem‘ 
makāmında rûhun bedene gālib gelmesi sebebiyle enbiyâ ve evliyânın yaşadığı 
bu havârik-ı âdât ızhâr olur. 

1111	 Vr. 245a-247b.
1112	 Vr. 247b.
1113	 Vr. 249a-251a.
1114	 Vr. 249b-250b.
1115	 Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil, s. 753.



| 229 |

Zeliha Öner

Zîra bir gecede (mîrac yolu ile) “Kâbe kavseyn” (iki yayın ucu kadar veyâ 
daha yakın bir makamda, Necm, 53/7) olmak mûtad bir şey değildir. Ve bu, 
Hakk’ın fiilinden başka bir şey değildir. Ateşin (Hz. İbrâhim’i) yakmaması 
normal ve tabîi bir şey değildir. Ve bu, Hak fiilinden başka bir şey değildir. Hak 
Teâla enbiyâ ve evliyâsına kerâmetler vermiş ve kendi fiilini onlara izâfe etmiş, 
onların fiillerini de kendisine nisbet etmiştir. Nitekim âyette, “Sana biât edenler, 
sâdece Allah’a biât etmektedirler.” (Feth, 48/10), “Kim Resûle itaat ederse, hiç 
şüphe yok ki, Allah’a itaat etmiştir” (Nisâ, 4/79), buyurmuştur.1116

İbnü’l-Fârız, tek bir lafız (“kün” [ol!]) ile halk olan âlemin, bir lahzada 
varolmasına telmihte bulunarak şöyle buyurur:

وََأََجْْلُُو عََلََيََّ العََالََِمِيَنَ لََِبِحْْظََِةِ فَأَتْـلُُْو عُُلُُومََ العََاِمِِلِيَنَ لََِبِفْْظََةٍٍ
“Âlimlerin ilimlerini tek bir lafızda okur; Bir lahzada kendimde âlemler 

izhâr ederim.” (589.b)

Nâblusî, kavramları lafzî olarak açıkladıktan sonra, bir vakitte ve bir defada 
ihâta etmenin,“Muhît” olan Rab ile ancak mümkün olacağını belirtir. “Alemler” 
kelimesini iki âlem şeklinde okuyan Nâblusî, kasdedilenin dünyâ ve âhiret âlemi 
olduğunu ve her şeyin “kün” lafzı ile zuhûr ettiğini ifâde eder. Hak Teâlâ’nın, إِِّنَّا 
 Muhakkak biz sana kevseri verdik” (el-Kevser: 108/1) âyetindeki“ أَعَْْطََيْْنَاَكََ الْْكََوْْثَرَََ
“kevser” kelimesini “kesret”e ircâ eder.1117 Ankaravî de, buradaki ‘lafız’ ile 
‘kün’ lafzının eseri olan mevcutların hakîkatlerinin kasdedildiğini söyler.1118 
Kayserî’ye göre burada şâirin, âriflerin ilimlerinin tek bir lafızda tilâvet etmesi, 
onları Allah’ın bir tek kelimesinden yâni herhangi bir mevcûdun hakîkatinden 
okuması, bu okumayı ise ‘hüviyet-i ilâhiyye’ kavramı ile açıklamaktadır. Tüm 
ilâhî ve kevnî ilimleri bilen, ‘hüviyet-i ilâhiyye üzerine müştemildir.1119

İbnü’l-Fârız, seyr u sülûk yapan sâlike enbiyâ ve evliyânın yaşadığı 
hârikulâde halleri anlatmadan önce her iki âlemin tek lafızla, “Ol” [ ْْكُُن] ile, tek 
lahzada vücûda geldiğini ifâde eder. Nâblusî, şu âyetleri buna misal gösterir: وََمََا 
 Bizim (yaratma) işimiz, ancak bir kere göz açık kapamak“ أَمَْْرُُنَاَ إِِالَّا وََاحِِدَةٌٌَ كََلَمَْْحٍٍ بِِالْْبَصَََرِِ
gibi (ânî)dir.” (el-Kamer: 54/50) ِِرَْْضُُ بِِأَمَْْرِِه  Emri uyarınca“  وََمِِنْْ آيَاَتِِهِِ أَنَ تَقَُمََو امََّسَّلاءُُ وََا�لْأَ
göğün ve yerin ayakta durması da O’nun âyetlerindendir.” (er-Rûm: 30/25) Hak 
Teâla bir emirle pek çok mezâhir yaratmıştır. Vahdet, kesret ile zuhûr olmuştur.1120 

1116	 Hücvîrî, s. 382- 383.
1117	 Vr. 251a-b.
1118	 Bkz. İsmâil Ankaravî, Osmanlı Tasavvuf Düşüncesi, Makāsıd-ı âliyye fî şerhi’t-Tâiyye, s. 383
1119	 Kayserî, Şerhu’l-Kayserî alâ Tâiyye, (nşr. Ahmed Ferîd el-Mezyedî), Beyrût: Dârü’l-Kütübi’l-il-

miyye, 2004, s. 156.
1120	 Vr. 251a-b.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 230 |

Tayy-ı zamâna misal olarak, bir gecede Kur’ân’ı bin kez hatmetmekten 
bahseden İbnü’l-Fârız, “bu bin hatim bir saatte veya daha az bir vakitte de 
mümkündür” demektedir:

�بِمََجْْمُُوعِِهِِ �جَمِْْعِي تََلَاَ أَلَْْفََ خََتْْمََِةِ وََفِيي سََاعََةٍٍ أََوْْ دُُونِِ ذََكََِلِ مََنْْ تََلَاَ
 “Bir saatte veya daha az bir vakitte, onu zâhir ve bâtınıyla tilâvet edip bin 

kere hatmeder” (598.b)

Nâblusî, bir gecede binlerce kez hatim yapan âriflerden bahsettikten sonra 
“şeyhimiz” dediği Abdülvehhâb eş-Şa‘râvî (ö. 973/1565)1121’nin akşam ve yatsı 
namazı arasında iki hatim yaptığını belirtir. Şa‘râvî’nin Ahlâk1122 isimli eserinde 
de bu makāma dâir îzahlar gördüğünü ifâde eder.1123 “İnsandaki nefs-i nâtıka, 
eğer istek ve arzusunu bırakıp atabilse rûhânî kuvveleri ve nûrânî kudreti kat kat 
artar. Hakk’ın kudreti ve irâdesiyle vasıflanır ve fiilini varlık zerrelerinden her 
bir zerreye verir.”1124

Enbiyânın mûcizeleri ve evliyâdan olan enbiyâ vârislerinin kerâmetlerini 
anlatan İbnü’l-Fârız ilk önce Hz. Nûh tûfânından ve tûfândan kurtulanlardan 
bahseder:

ِبِهِِ مََنْْ نَجَ�َا ِمِنْْ قَـوَِْْمِهِِ فِيي السََّنََيِفِِةِ ذََِبِاكََ عََلَاَ الطُُّفَواَنََ نُحٌٌو وََقََدْْ نَجَ�َا

“Nûh’un tûfânı bununla (cem makāmı ile) yükseldi; Nûh’un kavminden 
gemide bulunanların kurtuluşu da onunlaydı” (602. b)

Nâblusî, ilk ülü’l-azm olan Nûh peygamberin cem‘ makāmında bulunması 
sebebiyle gemide bulunanların kurtuluşa erdiğini belirtir.1125 Süleyman 
peygamberin emrine verilen rüzgâr, cin ve ins de onun vahdet-i cem‘ mertebesinde 
bulunması sebebiyledir. Süleyman peygamberin vezîri Âsaf b. Berhiyâ, Sabâ 
melîkesinin tahtını meşakkatsiz bir şekilde, göz açıp kapayıncaya kadar, Hz. 
Süleyman’a getirdi. Fahreddîn-i Râzî tefsîrinde, Süleyman peygamberin 
kitaptan bir ilime sâhip olduğunu ifâde eder. Nâblusî, bu tür fevkalâde hallerin 
Hz. Süleyman’ın sâhip olduğu mûcizeler olduğunu ve cem‘ makāmına erişmesi 

1121	 İbn Arabî’nin görüşlerini benimseyen eş-Şa‘râvî Mısırlı bir sûfîdir. “Şa‘rânî veya Şa‘râvî nisbesi 
daha kırk günlük iken gidip yerleştikleri babasının köyü, Menûfiye’ye bağlı Ebûşa‘râ’dan gel-
mektedir.” Bkz. Hayri Kaplan “Şa‘rânî”, DİA, XXXVIII, s. 347; Hayri Kaplan, “Fakih Bir Sûfî 
Örneği Olarak Abdülvehhâb eş-Şa‘rânî”, Çukurova Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, II/2, 
Adana 2002, s. 119-154; Tahir Uluç, “Abdülvehhâb eş-Şa‘rânî ve el-Yevâkît ve’l-cevâhir fî beyâni 
akâidi’l-ekâbir Adlı Eseri”, Tasavvuf, sy. 9, Ankara 2002, s. 209-219

1122	 Şa‘rânî, Letâifü’l-minen ve’l-ahlâk, Kāhire: Matbaatü’l-Amireti’l-Osmâniyye, 1311,  I-II.
1123	 Vr. 253b

1124	 Ankaravî, s. 387.
1125	 Vr. 255a.



| 231 |

Zeliha Öner

sebebiyle zuhûr ettiğini belirtir.1126 Aynı şekilde ateşin Hz. İbrâhim için serin 
olması, Nemrud’un ateşini söndürmesi bu cem‘ makāmı sebebiyledir. İbnü’l-
Fârız Hz. İbrâhim’in cem‘ mertebesine vusûlü sebebiyle zuhûr eden mûcizeleri 
aktarır (606-607.b) Hz. Mûsânın cem‘ makāmına ulaşması sebebiyle türlü 
mûcizeler hâsıl oldu. (608-609.b) Hz. Yâkūb cem makāmında bulunduğu için, 
Hz. Yûsuf’un gömleğini yüzüne sürmesiyle gözleri gördü. (610-611.b) Hz. 
Îsâ’nın İsrâiloğulları için gökten bir sofra indirmesi, hastalara şifâ verme vermesi 
ve çamura üflemesi ile kuş hâline dönüştürmesi, cem‘ makāmı sebebiyledir. 
(612-613.b) Peygamberlerin zâhirdeki hâdiselerinin sırrı ilâhî izinle hâsıl 
olur. Anlatılan mûcizeler cem‘ makāmında bulunan enbiyâya, Hakk’ın izniyle 
verilmiştir.1127 İbnü’l-Fârız’ın beyitlerini tenkîd edenler, Hz. Muhammed’den 
bahsetmediğinden dem vurarak tenkîd ederler. Sûfî şâir, bütün nebî ve resullerin 
ilimlerini, kâmillerin sırlarını kendinde toplayan Hz. Muhammed’in hâtemü’l-
enbiyâ [ لَهَُُمْْ خََتْمًًْا] olduğunu ve fetret döneminden sonra geldiğini şu kelimelerle 
ifâde eder:

ِينِِحِ فَـتْـرََْةِِ مُْْ خََتْْمًًا عََلََى  عََلََيْـنََْا �لَهُ يِمِعِِ مُُضُُيِفِهََا سْْرََاِرِ الجَ وََجََاءََ بِأََ�
“Fetret vaktinde bütün peygamberler için hatem olan, onların bütün sırlarını 

feyizlendiren bize geldi” (615.b)

Hz. Muhammed’in nübüvveti ezelen ve ebeden sâbittir. Nâblusî, “geldi” 
fiilinin fâilinin mutlak sûrette Hz. Muhammed’e işâret ettiğini belirttikten 
sonra, selefi olan (önceki) enbiyâdan sâdır olan ve Kur’ân-ı Kerim’de yer alan 
hârikulâde işlerin Hz. Peygamberin hikemi üzere olduğunu ifâde etmektedir.1128

İbnü’l-Fârız, âlim ve ârifi şu şekilde tanımlar: “Âlimimiz, enbiyâ zümresinden 
bir nebî mesâbesindendir” (617.b) “Zamânımızda “Ahmedî” olan ârifimiz, 
enbiyâ zümresinden ülü’l-azm olanlar gibidir” (618.b) Nâblusî’ye göre 
“âlim”, Hak Teâlâ’dan feyiz ve ilhâm yoluyla ilâhî ilimleri alan kimsedir. Ârif 
ise şerîat, tarîkat ve hakîkat ilminde muhakkık, keşf sâhibi kimsedir. Nâblusî 
“zamânımızda” ifâdesi ile kasdedilenin bulunduğumuz zamandan âhir zamâna 
kadar olan vaktin kasdedildiğini ifâde eder.1129 Âlime nazaran ârif daha üst 
mertebededir. İbnü’l-Fârız, nebîlerden sâdır olan mûcizelerin, onlardan sonra 
gelen sıddîk için kerâmet olduğunu ifâde eder. (619.b) Enbiyâdan sonra 
gelen sıddîk kimseler onların vârisleridir.1130 İbnü’l-Fârız evliyâ ve vârislerin 

1126	 Vr. 255b. 
1127	 Vr. 255a-257a.
1128	 Vr. 257b.
1129	 Vr. 258a-b.
1130	 Vr. 258b.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 232 |

kerâmetlerinden de bahsetmek sûretiyle seyr u sülûk netîcesinde hâsıl olan 
hallerin menbâına işâret etmektedir.

Hz. Ebû Bekr (622.b), Hz. Ömer (623.b), Hz. Osman (624.b) ve Hz. Ali 
(625.b)’nin Hz. Muhammed sonrasında gösterdikleri kerâmetlerden bahseden 
İbnü’l-Fârız, Hz. Ebû Bekr’in Müseylimetü’l-kezzab ile savaşıp birkaç askerle 
onu hezîmete uğratması; Hz. Ömer’in cuma hutbesinde “Yâ Sâriye dağa dağa!” 
nîdâsıyla İslâm askerlerinin işitmesi ve düşmanın pususundan kurtulması da 
velâyet-i Hakîkat-i Muhammediye’den verilen kerâmetler cümlesindendir. 
“Allah dilediğine işittirir.” İbnü’l-Fârız, beyitte Sâriye ismini zikrederek, 
hâlifenin kerâmetine işâret buyururlar. Sâriye Hz. Ömer’in nidâsını işitip 
askerlerle berâber bu gazâda dağa çıkarak, Hz. Ömer’in bu kerâmetiyle gālip 
gelirler. Nâblusî, Sâriye’nin Mısır’da vefât ettiğini ve orada medfûn bulunduğunu 
belirtir. Kendisinin de hicrî 1105 yılında Mısır’da bulunduğunda Hz. Ömer’in bu 
kerâmetine dâir yazdığı beyitleri aktararak açıklamalarını zenginleştirir.1131 Hz. 
Osmân’ın Kur’ân tilâvetini, katli esnâsında dahi terketmemesi Hakk’ın kazâsına 
rızâ göstermesi ve Nebî’nin hisse olarak verdiği velâyet ve kerâmettendir. 
Nâblusî, Hz. Muhammed’in şâiri olarak tanınan Hassân b. Sâbit1132’in Hz. 
Osmân’ın vefâtı hakkında yazdığı kasîdeden aktarımda bulunarak açıklamalarını 
tamamlar.1133 Hz. Ali’nin ilim şehrinin kapısı olması sebebiyle Kur’ân-ı Kerîm’in 
müşkil mânâlarını te’ville açıklaması, Hz. Rasûl’ün tahsîs eylediği kerâmettir.1134 
Serrâc, kerâmetlerin ve kıyâmete kadar gelecek olanlardan sâdır olacak bu 
türden şeylerin Hz. Peygamberin ikrâmı olarak değerlendirmenin mümkün 
olduğunu ifâde eder.1135 İbnü’l-Fârız, nebîlerin harikulade hallerineden sonra, 
Hz. Muhammed sonrasında vukū bulan kerâmetleri misal vermektedir. Verilen 
misallerden ve Serrâc’ın da ifâdesinden anlaşılan şudur ki; günümüze kadar olan 
ve kıyâmete kadar devâm edecek tüm kerâmetler, Hz. Muhammed’in feyz ve 
ikrâmıdır. 

1131	 Vr. 259b-260a.
1132	 Ebü’l-Velîd (Ebû Abdirrahmân) Hassân b. Sâbit b. el-Münzir el-Hazrecî el-Ensârî (ö. 60/680[?]) 

“Hz. Peygamber’i, ashâbını ve İslâm dînini müşriklerin hicivlerine karşı şiirleriyle savunduğu için 
“şâirü’n-nebî”, Ebu’l-Hüsâm (keskin kılıç sâhibi) ve Ebu’l-Mudarrib (iyi savaşçı) unvanlarıyla 
tanınmıştır; ayrıca annesine nisbetle İbnü’l-Fürey‘a künyesiyle de bilinir.” Bkz. Hüseyin Elmalı, 
“Hassân b. Sâbit”, DİA, XVI, s. 399-402.

1133	 Vr. 260a-b.
1134	 Ankaravî, s. 396.
1135	 Serrâc, Lüma‘, s. 279 [s. 378]



| 233 |

Zeliha Öner

1. Hakîkat-ı Muhammediyye Lisânın’dan Sâlike Hitâb

Bütün mahlûkat, Hz. Muhammedin nûruyla halkedilmiştir. Enbiyâ ve 
evliyâya vârid olan hâdiseler bu nûrdandır. İbnü’l-Fârız, bu mânâya işâret etmek 
için Hakîkat-i Muhammediyye lisânıyla tekellüm eder:1136

ُجََّتِيي دِنََيِ بِحُ� سََبِِلِيِي وََحََجُُّوا المُلُِْْحِ ِ�سْمِاي دََعََوْْا إِِلَىى وََأََهْْلُُ تَـلَََقِِّ�ي الرُُِّحِو بِا

“Rûhu (Cebrâil) karşılayanlar, benim ismimle yoluma dâvet ettiler, 
mülhidlere benim delîlimle gālib oldular” (629.b)

Nâblusî, Hakîkat-i Muhammediye lisânıyla hitâb eden İbnü’l-Fârız’ın bu 
beyitte, Cebrâil’den vahy alan bütün nebîlerin, Hz. Muhammed’in niyâbetiyle 
tevhîd yoluna dâvette bulunduğunu ifâde eder. “İsmimle” ifâdesi ise ilâhî 
isimlerden “el-Hâdî” ismine işâret eder. İbnü’l-Fârız 630. beyitte,“hakîkat-i 
Muhammediye”yi dâirenin noktasına benzetir. Bütün nebîler ve resuller 
hakîkatleri ve mertebeleri îtibâriyle, bütün hakîkat ve mânâlardan önce olan 
hakîkat-i Muhammediyeden doğmuştur. Dâirenin merkez noktasından sonra 
geldiğinden şüphe yoksa, bunda da şüphe yoktur. 1137 Hakîkat-i Muhammediye 
lisânından tekellüm eden İbnü’l-Fârız,

بُـوََُّتِيي فََِلِي فِيِهِِ مََعْْىنًى شََادٌٌِهِ �بِأُ وََإِنِّيِ�ي وََإِنِْْ كُُنْْتُُ ابْْنََ آدََمََ صُُورَةًًَ
“Sûrette Âdemoğlu olsam da, hakîkatte Âdem’in babası olduğuma şâhid 

vardır.” (631 .b) 

Bu beyit ile şu hadîse telmihte bulunur: “Âdem su ile çamur arasındayken 
ben nebî idim”1138  Nâblusî, Hz. Muhammed’in ebû’l-ervâh (ruhların babası) Hz. 
Âdem’in ise ebûl-ecsâd (bedenlerin babası) olduğunu belirtir.1139 Sûfî şâir 629. 
beyitle başladığı hakîkat-i Muhammediye lisânından sâlike hitâbına devam eder:

لٌٌِخِ فِيي عُُبُُدََوتِيي فََمََا سََادََ إِلاََِّ دََا َ خََاجًًِرِا َ الَأَمْْرََ عََنِّيَ�� وََلَاَ تَحْ�ْسََبَنَّ�

“Dâvet işinin benim (hakîkatim) dışında olduğunu zannetme! Ubûdiyetim 
altına dâhil olmamış kimse yoktur” (637.b) 

Mârifet yolundaki sâlike hitâb ettiğini belirten Nâblusî, her şeyin hakîkat-i 
Muhammediye ile kāim olduğunu ve ilâhî emre en yakın olan ve ondan ilk zuhûr 
edip yaratılanın da hakîkat-i Muhammediye olduğunu belirtir. Ubûdet, ibâdet 

1136	 Vr. 262a.
1137	 Vr. 262a-b.
1138	 Tirmizî, Menâkıb, 1.
1139	 Vr. 262b.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 234 |

ve ubûdiyetin üstündedir ve kulluk üç derecedir: 1- İbâdet: Rabbin râzı olduğu 
fiilleri yapması; kul fiilde bulunur Rab rızâ gösterir. 2- Ubûdiyet: Kulun, Rabbin 
fiiline rızâ göstermesi; Rab fiilde bulunur, kul rızâ gösterir. 3- Ubûdet: Rabbin 
fiiline Rabbin rızâ göstermesidir. Kul, fenâ ile tahakkuk etmiştir.1140 İbnü’l-Fârız, 
ubûdiyet ve ubûdet lafızlarına 203. beyitte yer vermişti.1141 Bu beyit şerhi ile 
tanımlamalarını tekrarlamıştır.

İbnü’l-Fârız, ubûdetin gerçekleşmesine vurgu yaptığı bu beyitte de hakîkat-i 
Muhammediye lisânından tekellüm etmektedir. Bu hitapta asıl vurgulanan mânâ 
şudur: “Ezelde ben zâtımı zâtımda nasıl müşâhede edici oldumsa, ebedde de 
öyle müşâhede ederim. Lâkin ezeldeki müşâhede mücerred değildir. Ebeddeki 
zâtî ve sıfâtîdir.”1142

629. beyitle başlayan bu lisân-ı Muhammedî mertebesi 650. beyitle sona 
ermektedir. İlmî, aklî, misâlî ve hissî sûretler zâhir olan hakîkat-i Muhammediyenin 
vasıflarının hikâye edildiği beyitler, cem‘ mertebesinden buyurulmuştur. Nâblusî 
de bu beyitlerin îzâhında okuyucuya hakîkat-i Muhammediye lisânından hitâb 
edildiğini, beyitlerin şerhlerinde hatırlatmaktadır.1143 Bu beyitlere misal olarak:

وََطََوْْعُُ مُُرََايِدِ كُُلُُّ نَـفَْْسٍٍ مُُرِدََيِةِِ يََِحِاتِيي حََيََاتُهُُُ فََلَاَ حََيََّ إِلاََِّ عََنْْ 
“Her canlının hayâtı benim hayâtımdandır; Her mürîd nefs, benim murâdımı 

yerine getirir” (639.b)

رٌٌِظِا إِلاََِّ نََِبِاِظِرِِ مُُقْْلََتِيي وََلَاَ نَا وََلَاَ قَاَئِلٌٌِ إِلاََِّ لََِبِفِْْظِي مُحَ�َدِّ�ثٌٌِ
“Her konuşan benim sözümle söyler; her bakan benim gözümle bakar” 

(640.b)

دََِّتِيي زْْلِيي وََشِ شٌٌِطِابَا إِلاََِّ �َبَأَ وََلَاَ  تٌٌِصِ إِلاََِّ سََِبِمْْيََِعِ سََاعٌٌِمِ وََلَاَ مُُنْْ
“Her dinleyen benim dinlememle dinler, her tutan benim güç ve kuvvetimle 

tutar” (641.b)

وََِسِائِِي ِمِنْْ يِ�جَمِعِِ الخَقََيِلِِةِ عٌٌيِ�سَمِ   رٌٌِظِا وََلَاَ قٌٌِطِا غََيْرِيِ� وََلَاَ نَا وََلَاَ نَا

1140	 Vr. 264.
1141	

عُُبُُيَِّدِوةًًَ حََقََّقْْتُـهََُا عُُِبِبُُدََوةِِ وَكَُُلُُّ مََقََامٍ عََنْْ سُُلُُكٍٍو قََطََعْْتُُهُُ

“Seyr u sülûkde katettiğim her bir makamda ubûdiyeti, ubûdetle tahkîk ettim, gerçekleştirdim.” (203.b)
1142	 Ankaravî, s. 407.
1143	 Bkz. vr. 262a-265b.



| 235 |

Zeliha Öner

“Mahlûkātın tamâmında benden başka konuşan, bakan, işiten yoktur” 
(642.b)

Sûfî şâirin “Hakîkat-i Muhammediye” lisânından konuştuğunu belirten 
Nâblusî, burada hayâtın ârif indinde Allah’ın hayâtı olduğunu belirtir.1144 Nitekim, 
hakāikte hayât, zâtî sıfatlardan kaynaklanmış olup sâlike verilen ilâhî bir hayâtı 
ifâde eder.1145

Nâblusî, Afîfüddin  Tilimsânî’nin şu beyitleri ile âlemdeki bütün eşyânın 
hayâl ve serâb mesâbesinde latîf şeylerden ibâret olduğunu ifâde eder: 

معنى هب لطف افيثكل فاصتحب      صم الجبال هي اغلصون المّيّس

قيقحوة طوت ابلعدي فرامة           نجد يلوث اغلاب ظبى نخأس

“O bir mânâdır ki, kesîf onunla latifleşmiştir; Dağların sağırlığı, sallanan 
dallardır; Ve bir hakîkat ki, uzağı dürmüş; Artık “Râme” “Necd”dir; ormanın 
aslanı ise ceylandır.”1146

İ- Îzahlar ve Misaller (651-731. Beyit)

İbnü’l-Fârız, Harîrî (ö. 516/1122)’nin Kitâb-ı Makāmât1147 isimli eserinde, 
Ebû Zeyd es-Serûcî adlı kahramanın yaşadığı farklı hikâyeleri misal vererek, 
es-Serûcî’nin muhtelif sûretlerde ve şekillerle göründüğü halde onun gerçekte 
tek kişi olduğunu belirterek, sâlikin seyr u sülûkünde hâlden hâle, makamdan 
makāma seyri üzerine düşünmesini ister:

ِبِتَـلَِْْنِيوهِِ تَحْ�ْمََدْْ قَـبَُُلََو مََشُُورََتِيي ْ يِِّجِوِ� وََاعْْتََ�بِرْ مََّلْْ مََقََامََاِتِ السََّرُُ �َتَأَ
“es-Serûcî’nin makāmları üzerine düşün ve onun hâlden hâle geçmesini 

nazar-ı îtibâre al, tavsiyemi uygula ve hamd et!” (656.b)

Nâblusî, mahlûkātı çeşitli sûretlerde yaratıp, muhtelif şekillerde gösteren 
Bâri Teâlâ’nın, esmâ ve sıfâtıyla tecellî ettiğini belirtir. Sâlik, muhtelif sûrette 
zuhûr edeni bilmek için zeki [فِِطََن ] olmalı ve nefsini tanımada, kim olduğunu 
bilmelidir.1148 İbnü’l-Fârız, nefsi cilâlayıp parlamasını “ayna” metaforuyla 

1144	 Vr. 264b.
1145	 Kāşânî, “Elf Makām”, Menâzilü’s-sâirîn tercümesi içinde, (çev. A. Tek), s. 302. 
1146	 Vr. 109b.
1147	 Arap Edebiyatında bir belâgat şâheseri kabul edilen Ebû Muhammed Kāsım b. Alî b. Muhammed 

el-Harîrî (ö. 516/1122-23)’nin Makāmât isimli eser, toplumdaki eksiklik ve çelişkilere dikkat çek-
mek amacıyla, Ebû Zeyd es-Serûcî adlı hayalî kahraman adına uydurulmuş maceraların râvi ro-
lündeki Hâris b. Hemmâm’ın dilinden akıcı bir üslûpla anlatıldığı nazım-nesir karışımı bir eserdir. 
Bkz. Hulûsî Kılıç, “Harîrî”, DİA, XVI, s. 191. Eserin Türkçe çevirisi için bkz. Harîrî, Makāmât, 
(çev. Sabri Sevsevil), Ankara: Millî Eğitim Bakanlığı, 1991.

1148	 Vr. 268a



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 236 |

açıklar ve bu aynaya bakmasını sâlikten ister. Aynada, ayna vasıtasıyla gören 
de görülen de aynıdır.1149 İbnü’l-Fârız, varlığın tek olduğuna dâir misaller 
verirken Makâmat isimli eserin kahramânı es-Serûcî’nin hikâye edildiği 
farklı karakterlerin hakîkatte tek kişi olduğunu belirtir. Bunun gibi aynada 
yansıyanların farklı farklı olsa da hakîkatte (aynanın) tek olduğunu ifâde eder 
ve misaller vermeye şu şekilde devam eder: Yüksek mekânlarda yankılanan 
sesin sâhibinin ve yankıyı işitenin aynı olduğunu söyler. (662-663.b) Kâinatta 
ve bütün mevcûdatta konuşanın, dinleyenin ve muhâtabın hakîkatte tek varlık 
olduğunu belirtilmektedir. Nitekim Bâyezid-i Bistâmî “Ben otuz yıldan beri 
Allah’la konuşuyorum, insanlarsa kendileriyle konuştuğumu sanıyorlar.” 

Sûfî şâir, sâdık rüyâda ve yakaza hâlinde ilkā edilen geçmiş ve geleceğe âit 
haberlerle şaşkınlık içinde sabaha eren tâlibe sorarak, bu haberlerin kaynağını 
şu şekilde açıklar:

نْـوََْاعِِ العُُلُُِمِو الجَلََيِلِِةِ وََِسِاكََ بِأَ�  نََِسِِةِ الكََرََى أََتَحْ�ْسََبُُ مََنْْ جََارَاَكََ فِيي 

“Uyku hâlindeyken sana çeşitli yüksek bilgileri söyleyenin senden başkası 
olduğunu mu sanıyorsun?” (667.b)

Uyku ve yakaza hâlinde nefs, hissî meşgūliyetleri terkeder. “Hayâl kuvveti” 
sâyesinde de “misâl âlemi”ne dâhil olur. Vücûd mertebelerinden beşinci mertebe 
(yedili tasnife göre) olan misâl âlemi, Hakk’ın “Zât” ve “hakîkat”inin izâfî ve 
i‘tibârî bir görünüşü olarak zuhûra gelmiştir. Nâblusî, bu beyit şerhinde “uyku 
mü’minin vahyidir” [المنمؤ يحو  المنام   demekte ve “hayâlî sırlar ve uykuya [فإن 
dâir ilimlerden sana ilkā edilir. Uykuda nefsine ilkā edilen, Hak olan Rabbinin 
tecellî sûretidir. Yakaza hâlinde de bunun gibidir.”1150 Nâblusî, “hayâl ve gölge 
varlık”1151 anlayışı çerçevesinde şerhettiği bu beyitte, Hakk’ın varlıklardaki 
tecellîsinin muhtelif sûretleri çok olsa da, tüm mevcut varlıkların “hakîkat” ve 
“bâtın” yönüyle “Vücûd-ı Mutlak” olduğuna işâret eder. Yâni, kâinât sûretleri 
birer hayâldir, fakat “hakîkat” bakımından Hak’dır.1152

İbnü’l-Fârız, aklın idrâk etmekten yoksun olduğu ilimleri ilkā edenin de 
“Vücûd-ı Mutlak”  olduğuna şu şekilde ifâde eder:

َيْْثُُ اسْْتَـقَََلََّتْْ عََقْْلََهُُ وََاسْْتَـفَََزََِّتِ �بِحَ وََلَاَ تََكُُ �مِمََّنْْ طَيَََّشََتْْهُُ دُُرُُسُُوهُُ

1149	 Vr. 268a-b.
1150	 Vr. 269a.
1151	 “Hayâl ve gölge varlık” üzerine okunması elzem bir metin için bkz. Tahralı, Mustafa; “Vahdet-i 

Vücûd ve Gölge Varlık”, Ahmed Avni Konuk, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, Marmara Üniver-
sitesi İlâhiyât Fakültesi Yayınları, İstanbul, 2005, s. 9-63.

1152	 Mustafa Tahralı, “Vahdet-i Vücûd ve Gölge Varlık”, age, s. 50.



| 237 |

Zeliha Öner

ِتِايَا العُُقُُولِِ السََّمََيِلِِةِ مََدََاِرِكِِ غََا فَـثَََمََّ وََرَاَءََ النَّـقَِْْلِ عِِلْْمٌٌ يََدِقُُِّ عََنْْ

يََِسِ كََانََتْْ ِمِنْْ عََطَاَيََ دََِّ�مُمِتِيي وََنَـفَْْ تَـلَََقََّيْـتُُْهُُ نِّيِمِ�ي وََعََنِّي�ي أََخََذْْتُهُُُ

“Derslerinin onu tereddüde düşürdükleri kimselerden olma! Öyle ki, 
derslerden hâsıl olan ilimler aklını azaltıp zayıflatmasın; Zîrâ naklin ötesinde 
bir ilim daha vardır ki, selîm akılların en son noktasının idrâkinden bile incedir. 
O ilmi, benden (kendi nefsimden) telakkî ettim ve benden aldım; Nefsim, benim 
bağışımdan ikrâm edici oldu.” (674-676.b) 

İbnü’l-Fârız’ “benden telakkî ettim” demekle, kendisiyle kāim olduğu “Mutlak 
Varlık”ı kasdetmektir. “Nefsim, benim bağışımdan ikrâm edici olmuştur” ifâdesi 
de böyledir. Nefsin nefsi, Mutlak Varlık’tır. O, varlığı Hakk’a dayanan beşerî 
nefsin sûretiyle zuhûr etmiştir. Burada ne hulûl ne de ittihad söz konusudur.1153 
“Ledün ilmi, sâlikin “tevhîd mertebesi”nde Hakîkî Zât’tan aldığı ilimdir. Her 
ne kadar mevcud mazharlardan da alsa yine Hak’tan almış olur. Zîrâ bütün bu 
şeyler zât-ı ezelînin ilimlerinin mazharlarıdır.”1154 “Tevhîd mertebesi” sûfîlerce; 
Hakk’ın Hak için tevhîdi; Hakk’ın halk için tevhîdi ve halkın Hak için tevhîdi 
olmak üzere üç kısımda mütâlaa edilmiştir. İlk tevhîd; Allah’ın kendisinin bir ve 
eşsiz olduğunu bilmesi; ikinci tevhîd; Allah’ın bir ve eşsiz olduğunu insanlara 
bildirmesi ve üçüncü tevhîd, insanların Allah’ın bir ve eşsiz olduğunu dile 
getirmeleri şeklinde tanımlanmıştır. En mükemmel tevhîd Hakk’ın Hak için olan 
tevhîdidir. Bu tevhîd anlatılamaz, burada diller lâl olur. Bu tevhîde; “tevhîd-i 
mücerred”, “ tevhîdu’l-kāim bi’l-ezel”, “tevhîd-i sırf” isimleri ile işâret edilmiş 
ve onu dille anlatmaya çalışanın ilhâda düşeceği ifâde edilmiştir.1155 

َ صََنْـعََْتِيي ـتُُ ِمِنْْ آِيِ �جَمِْْعِي مُُشْْرِكًًِا �بِيَ دَْْتُُ وََانْْسََلََخْْـ وََلََوْْ أَنَََّنِيي وََحََّدْْتُُ أََ�لْحَ

“Şâyet kendimi Hakk’ın Vücûdu ile tevhîd etseydim, cem‘ hâlimden şirk 
koşan olarak uzaklaşmış olurdum.” (749.b)

Nâblusî, ittihad ile kasdettiğinin “el-ittihâdü’l-hakîkî” makāmı olduğunu 
defâatle ifâde eder. Bu beyit ile ifâde edilen, kendi nisbî varlığını “Mutlak 
Varlık” ile tevhîd etme ya da birleme [ُُدْْت  zâhir ehli gibi kesreti nefyederek ,[وَََحَّ

1153	 Vr. 270a-271a; Nâblusî, el-Vücûdü’l-Hak, s. 177-178 [ çev.; s. 216].
1154	 Ankaravî, s. 415-416.
1155	 Kuşeyrî, Risâle, s. 455 [386-387]; Abdürrezzâk Kāşânî, Mûcemü’l-mustalahât ve’l-işârâtü’s-sûfiy-

ye: Letâifü’l-A‘lâm fî işârâti ehli’l-ilhâm, (thk. Saîd Abdülfettâh), I, , s. 266-267.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 238 |

vahdeti isbât etmek gibidir. Kendini O’na mukābil görmek sûretiyle, şirke 
düşmüş olarak cem‘ hâlinin alâmetlerinden soyunmuş olmaktır.1156

İbnü’l-Fârız sâlike hitâb ederek, “eşyâya inkâr yoluyla bakmaktan ve gāfil 
olmaktan sakın!” (677.b) demektedir. Bütün oyun, eğlence, bâtıl ve fâsid olan 
şeylerin bâtınında ciddiyet ve salâhın gizli olduğunu ifâde eder.1157 Bu minvalde 
gölge oyununu misal gösterir. Perdenin arkasında gösterilen ve perdeye yansıtılan 
sûretler gerçekte sessiz ve hareketsizdir. Perdeye tutulan ışık vâsıtasıyla 
görünür olan bu cisimlerin, gerçek fâil oluğu vehmedilir. Çünkü vehmetmek, 
fehmetmeye [anlamaya] gālibtir.1158 Sûfî şâir gölge oyununda hikâye edilen 
hâdiselerden misaller verir. (683-703. b) Perdeye yansıtılanlar, kimi zaman 
güldürürken kimi zaman ağlatır. Ağaçlarda cıvıldayan kuşlar, çölde yürüyen 
develer, denizde yüzen gemiler, denizde ve karada savaşan askerler gibi pekçok 
sûreti hikâye eden İbnü’l-Fârız, muhtelif sûretleri gölge oyununda gösterenin 
tek kişi olduğunu beyân eder. Bu çeşitli fiiller her ne kadar sûrette perdeye 
yansıtılan şeylerden bilinse de, hakîkati gören bir nazarla bakıldığında bu işler, 
perdenin arkasındaki iledir.1159 Bu, Karagöz oyununun gölge varlık anlayışında 
misal olarak kullanılmasıdır.1160 İbn Arabî el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’nin 317. 
bâbında1161 “hayâlü’s-sitâre” ismi ile gölge oyununa yer verir. İbnü’l-Fârız’ın 
perdeye aksettirilen gölge oyunundaki sûretlerin arkasındakine işâret etmesi, 
şehâdet âlemindeki varlıkları “Hakîkî Vücûd”un gölgesi olarak kabûl etmesi 
sebebiyledir. Çünkü gölge, kendi kendine var olamaz, onun müstakil bir varlığı 
yoktur; bir gölge sâhibine muhtaçtır.1162

Nâblusî, el- Vücûdü’l-Hak isimli eserinde –eser Tâiyye şerhinden 19 yıl 
önce te’lif edilmiştir- Tâiyye’nin 686-688 ve 695-706. beyitlerine yer verir. Bu 
beyitlerdeki mânâyı şöyle îzâh eder: “Gördüğüm her şey, bir tek fâilin fiilidir. 
Fakat bu tek fâil, mâkūl ve mahsûs sûretlerin ardından fiilini icrâ eder. Eğer 
bu perde izâle edilirse gerçek fâilden başka bir şey göremezsiz. Bu sûretlerde 
karışıklık görmezsin ve sende de şüphe kalmaz.”1163 

1156	 Vr. 285b-286b krş. Ankaravî, s. 442.
1157	 Vr. 271b  krş. Ankaravî, s. 416-417.
1158	 Vr. 272a.
1159	 Bkz. vr. 272a-275a.
1160	 Karagöz perdesinin görünüşte bir “hayal oyunu”, hakîkatte varlık âleminin gerçeğini müşâhede ve 

temâşâya bir misâl olduğuna dâir bkz. Mustafa Tahralı, “Vahdet-i Vücûd ve Gölge Varlık”, age, s. 
56-63; Hellmut Ritter, Karagös, İstanbul, 1941. Ayrıca Karagöz oyununun geleneksel kültürdeki 
ifâdesi için bkz. Metin And , “Karagöz”, DİA, XXIV, s. 401-403.

1161	 İbnü’-Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, V, s. 95-100.
1162	  Mustafa Tahralı,“Vahdet-i Vücûd ve Gölge Varlık”, age, s. 51.
1163	 Nâblusî, el-Vücûdü’l-Hak, s. 270-271 [s. 309-310].



| 239 |

Zeliha Öner

İsmâil Hakkı Bursevi ise şöyle demektedir: “Ve bu âlem hayâl olduğu cihetten 
hayâlâtı çoktur ve vücûdun atvârında telvînât-ı kesîre vardır. Bu sebebden 
zâhir-i vücûddan bâtın-ı vücûda intikāl edinceye dek zahmet çekilir. Nazar eyle 
ki, hokkabâzların ve sihirkârların yüzünden ne vechile tahyîlât vâkı‘ olur... Ve 
âlemde nefsden sihirbaz yoktur ki, enfüs ve âfâka zarara dokunmaktan hâli 
değildir ve şeytân dahî onun esîridir.”1164 Yâni, “hakîkatte” hayâl olan kâinâtı 
insana var gibi gösteren nefistir. 

İbnü’l-Fârız, bunları hikâye ettikten sonra sâlike “tevhîd-i e‘fâl”den 
bahsederek şüpheden kurtarır:

ُجْْبِِ الَأَنََِّكِِةِ فُْْرََِدِهِِ لََكِِنْْ بِحُ� بِمُ� دٍٍِحِ وَكَُُلُُّ الََّيِذِ شََاهََدْْتََهُُ فِعِْْلُُ وََا

لَأَشْْكََالِِ إِشِْْكََالُُ بََيِرِِةِ ْ يَـبَْْقََ بِاا وََلَمْ� ْ تَـرَََ غََيْـرََْهُُ تِْـرََْ لَمْ� إِذََِا مََا أََزَاَلََ السِّ�

“Müşâhede ettiğin her şey “Bir”in fiilidir; Fakat O, varlıkların perdesiyle 
gizlenir. Eğer kalkarsa bu gölge perdesi, O’ndan başkası görülmez; Artık şüphe, 
kuşku dağılıp gider, sûretler yok olur” (704-705.b)

Nâblusi fiillerin tek olmasını açıklarken bu fiillerin tek vakitte gerçekleştiğini 
belirtir. Fiilin tek olması şerîkten münezzeh olmasıdır. Hak Teâlâ’nın buyurduğu 
gibi, ِِوََالإكْْرََام الْْجََلِِلا  ذُوُ  رََبِّ�كََّ  وََجْْهُُ  وََيَبَْْقَىَ   . فانٍٍ  عََلَيَْْهََا  مََنْْ   Üzerinde (yerde ve gökte)“ كُُّلُّ 
kimler varsa hepsi fânîdir. Ancak celâl (azâmet) ve ikram sâhibi Rabbinin zâtı 
bâkîdir.” (er-Rahmân: 54/26-27) Hadîste belirtildiği gibi كان الله ولا يشء معه، وهو 
 Allah vardı ve O’nunla berâber hiçbir şey yoktu. Şimdi de“ الآن على ما علهي كان
bulunduğu hâl üzeredir.”1165 Gölge oyununun sembolleri ile el-Vücûdü’l-Hakk’ı 
anlatan sûfî şâir, sonunda “gördüğün her şey Bir’in işi”dir demekle keşfin 
perdelerini açar.

İbnü’l-Fârız’ın hikâye ettiği gölge oyunundaki sûretlerin yansıtıldığı perde, 
tecellîlerin zâhir olduğu âlemden kinâyedir. Perdenin mevcûdiyeti şunun içindir; 
Zât tecellîsinin bir defâda  [  olması hâlinde, tecellînin satvetinden dolayı [دُفُعَةَ 
nefsler yok olurdu. Kâinat, karanlık bir perde gibidir. İlâhî nûr ve Rabbânî 
tecellînin ışığı görününce, kâinat perdesinin ardındaki sûretler görünür hâle gelir.1166 
Nâblusî, aklî iltibâsın (kapalılık, anlaşılmazlık) hissî iltibâsa tâbi olduğunu, bu 
nedenle hakîkatin zuhûru için mâkūlât ve mahsûsat olması bakımından hissin 

1164	 İsmâil Hakkı Bursevî, Kitâbü’n-Netîce, I, s. 23.
1165	 Vr. 275b. “Allah vardı ve O’nunla berâber hiçbir şey yoktu...” Bu hadîs, Aclûnî’nin Keşfü’l-hafâ’sın-

da yer alır. 2011 numaralı hadîstir. Bkz. Aclûnî, Keşfü’l-hafâ, II, 1988, s. 130. “Şimdi de bulunduğu 
hâl üzeredir” ifâdesi, Hz. Ali veyâ Bâyezîd-i Bistâmî’ye nisbet edilir. Geniş bilgi için bkz. Mahmut 
Erol Kılıç, İbn Arabî Düşüncesine Giriş -Şeyh-i Ekber-, İstanbul: Sûfî Kitap, 2009, s. 206-207.

1166	 Ankaravî, s. 425.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 240 |

zâil, idrâkin âtıl olması gerektiğini ifâde eder.1167 Ancak hakîkatin zûhurunun 
gerçekleşmesi için, sâlikin bilinçli ve dikkatli olması gerekmektedir:

يِصِحََِةِ يِحِدِيِ �بَحََالٍٍ فََ شُُهُُدٌٌو ِبِتَـوَْْ نََِسِةُُ الَأَكْْوََانِِ إِنِْْ كُُنْْتََ وََاعِيًًِا وََأَلَْْ

“Eğer farkında olursan, kâinat dilleri açık (fasih) bir şekilde benim tevhîdimi 
şühûd etmektedir” (718.b)

Nâblusî ve Ankaravî bu beyiti açıklarken şu âyete işâret etmektedir. َُُلَه  تُسََُبِّ�ّحُُ 
بِِحََمْْدِِهِِ  يُسََُبِّ�ِحُُ  إِِالَّا  شََيْْءٍٍ  نّ  مِّ� وََإِِن  فِِهِِيّنَّ  وََمََن  وََالأَرَْْضُُ  اّسَّلبْْعُُ   Yedi gök, yeryüzü ve“ امََّسَّلاوََاتُُ 
onlarda bulunanların hepsi, O’nu tesbîh (tenzih) ederler. O’nu hamd ile tesbîh 
etmeyen hiçbir şey yoktur.” (el-İsrâ: 17/44) Bütün eşyâ O’nu tesbîh edici ve 
birleyicidir. Nâblusî sûfîler arasında yaygın olan bir beyiti aktararak mânâyı 
tamamlar: 

وفي كل يشء هل آية        تدل على اهن وادح

“Her şeyde O’nun için bir âyet (vardır), O’nun birliğine delîl olan”1168

Nâblusî, beyitin işâret ettiği husûsu işe şöyle özetler; “kâinattaki her şeyi 
nutk ve beyân ile değil lisân-ı hâl ile müşâhede etmek gerekir.”1169 

Tâiyye beyitlerinin esâsını teşkîl eden hadîs-i kudsî ile gelen haberin “ittihad” 
için delîl olduğunu belirten İbnü’l-Fârız, “kurbu’n-nevâfil” hadîsini beyitte zikreder:

ِرِوََايَـتَُُهُُ فِيي النَّـقَِْْلِ غََيْـرُُْ ضََيِعِفََِةِ تٌٌِبِا اَِدِيََ ثَا وََجََاءََ حََدِثٌٌيِ فِيي اتِّحَ��

إِلَِيَْْهِِ نَِبِـفَْْلٍٍ أََوْْ أََدََاِءِ فََرِيِضََِةِ ُبِِّ� الحَقِِّ� بَـعَْْدََ تَـقَََرُُّبٍٍ يُرُِشِ بِحُ� يُُ

ِـبِ”كُُنْْتُُ لََهُُ سَمْ�ْعًًا” كََنُُِرِو الظََّيرَِهِةَِِ رٌٌِهِ شََِارَةَِِ ظَاَ عُُِضِ تَـنَْْبِيِهِِ الإِ وََمََوْْ

“İttihâdımın sübûtu hakkında hadîs geldi, bunun râvî zincirinde zayıflık 
yoktur; Bu hadîs, farzın edâsı veya nâfileler ile yakınlık (takarrub) sonrası 
Hakk’ın sevgisine işâret eder; “Onun işitmesi idim” ifâdesiyle işâret edilen gün 
ışığı gibi apaçık bellidir.” (719-721.b)  

Nâblusî bu hadîs-i şerîfin râvi zincirini Buhârî’nin Sahîh’inden aktarır. 
Hadîsin sıhhatine dikkat çeker ve işâret edilen mânâyı aktarır. Buna göre Hak 
Teâla kulun görmesi, işitmesi, tutması, yürümesi olsa; kul O’nunla görür, onunla 
işitir, onunla tutar, onunla yürür. Bu da görme, duyma, tutma ve yürümenin kuldan 

1167	 Vr. 276b.
1168	 Bu beyit, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’de Ebu’l-Utâhiyye’nin mısrâı olarak aktarılır. Bkz. 

el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, Beyrût, 1999, III, s. 436 [ VIII, s. 84.]
1169	 Vr. 278a.



| 241 |

Zeliha Öner

değil, Hak’tan sâdır olduğu mânâsına gelir. Çünkü zâhirde, Hak Teâlâ’nın fiili 
kula nisbet edilir.1170 Nâblusî, bu mânâyı te’kîd etmesi bakımından Herevî’nin 
Menâzilü’s-sâirîn sonunda tevhîde dâir aktardığı beyitlere yer verir ve konuyu 
tamamlar: 

دّحّوه جادٌحٌ دَحَّو اولادَحَ نم وادٍٍح     إذ لُُّك مََنْْ   ما 

تديحو مََنْْ يَنَْْطِِقُُ عن نَعَْْتِِهِِ        عارِِيةٌٌ بْْأطََلَهَا اولاحِِدُُ

تدُيحوهُُُ َيَّإاهُُ تدُيحوهُُُ        نَوعَْْتُُ مََنْْ يَنَْْعَتَُهُُُ لاحِِدٌٌ

“Bir’i hiç kimse birleyememiştir; Çünkü O’nu birleyen herkes gerçekte 
O’nu inkâr etmektedir. O’nun sıfatını dile getiren kişinin tevhîdi, Bir’in iptâl 
etmiş olduğu bir âriyettir. O’nun kendini tevhîdi O’nun tevhîdidir; O’nun vasfını 
beyân eden kişinin bu beyânı ilhaddır.”1171

J- İnsanlık Târihinde Yer Alan Dinlerdeki “Tek Hakîkat” (732-
761. Beyit)

İbnü’l-Fârız, farklı dinlerde ibâdet edenlerin tapındıklarının, hakîkatte tek 
gerçek olan “el-Vücûdu’l-Hakk” olduğunu misallerle anlatır. Şer‘î hükümlere 
göre Nasrânî, Mecûsî ve putperestlerin inkârı, gerekse de nefsânî taassub makbûl 
görülmez. “Ârif, “lâ ma‘bûde illâ hû” sırrını müşâhede edince şerîat îcâbı inkâr 
etse de onda hiçbir şeye karşı inkâr kalmaz.”1172 Muhammedî şerîatın hükmüne 
göre Nasrânî, Mecûsi ve diğer dinlere mensûb olanlar küfr ve dalâlettedir, 
zemmedilir. İrfân ehli, bütün fiillerin Hak Teâlâ’dan olduğunu müşâhede 
ettiğinden onlar için bu, zemmedilir değildir.1173 Bu kısımda yer alan beyitler, 
sâlikin seyr sonundaki algısına işâret eden sembollere yer vermesi bakımından 
dikkat çekicidir.

ِلِيِ�نْجِِ هََيْْكََلُُ يِبِعََِةِ لإِ رََ بِاا فََمََا ابَا دٍٍِجِ ْرََابُُ مََسْْ لتَّـنَِْْلِيِزِ �مِحْ رََ بِاا وََإِنِْْ نَاا

“Mescidin mihrâbı, tenzîl (Kur’ân) ile parıldadıysa; Kilisenin heykeli, İncil 
ile helâk olmadı” (733. b)

İbnü’l-Fârız, İncil ve Tevrat’ın bütünüyle bâtıl olmadığını, aslî hâliyle duâ ve 
ibâdet edenlerin faydasını göreceğini belirtir. (733-734.b) Akabinde sâlike hitâb 
ederek, putperestlerin taşa secde etmeleri, her ne kadar şerîat bakımından red ve 
inkâr edilse de, hakîkat cihetinden taassub göstermenin ve onları inkâr etmenin 
mümkün olamayacağını belirtir. (735.b) Nâblusî, İbnü’l-Fârız’ın kasîdenin bu 

1170	 Vr. 278a-b.
1171	 Bkz. Menâzil, s. 149.
1172	 Ankaravî, s. 436.
1173	 Vr. 281a-b.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 242 |

son kısmında sâlike uyarıda bulunduğunu belirterek, muhtelif dinlere ibâdet 
edenlerin ibâdet ettiklerini taassub ile reddetmemelerini, tapınılan sûretlerin 
de Hakk’ın esmâ tecellîlerinden olduğunu belirtir.1174 Ankaravî, Muhammedî 
şerîatte İncil’e haksızlık etmenin câiz olmadığını, tahrîf edilmemiş İncil ile 
kilisenin nurlanmasının mümkün olacığını düşünür. Tevrat’ın durumu da İncil 
gibidir. Her ne kadar hükümleri neshedilmiş olsa da tamâmen bâtıl olmamıştır. 
Hakk’ın kelâmı olması dolayısıyla, aslî haliyle münâcatta bulunup onunla ibâdet 
eden kimselere faydasının olması uzak bir ihtimal değildir.1175 Çünkü dinlerin 
(edyânın) tamâmı tevhîde dâvetten ibârettir. Nitekim İbn Arabî, Fusûsu’l-
Hikem’de bu meseleyi Fass-ı Yâkûbî’de tafsîlî bir şekilde ele almaktadır.1176 
A. Avni Bey, dinler arasındaki ihtilâfı Fusûs şerhinde şöyle açıklar: Dinler, 
kavimlerin muhtelif isti’dâdından neş’et eder. Zîrâ her bir asırda yaşayan 
kavimlerin idrâk ve isti’dâdları birbirinden farklıdır. Ve her bir nebîye verilen 
risâlet ilmi, ümmetinin isti’dâdına göredir, ondan ne ziyâde ne de noksandır. 
Noksan olsa, herkese kendi hakkı verilmemiş olurdu, bu ise zulümdür. Hak 
Teâlâ hakîmdir ve herşeyi güzel tertîb buyurur ve herkese kendi hakkını verir.1177 
Buna göre sâlik, sülûkünün nihâyetinde keşfen bilir ki, dinler arasındaki ihtilaf, 
muhtelif sûretlerden ibârettir.

رِِ مُُسْْكِِتِيي حْْكاِمِ المَظَاَِهِ يََِقِاِمِي بِأََ� اَ جََِحِابُُ الكََوْْنِِ قُـلُْْتُُ وََإِِنَّمَ� وََلََوْْلَاَ 
“Şâyet kevnin perdesi olmasaydı derdim ki: zâhir olanların hükümleriyle 

kāim olmam, suskun olmamdır” (743.b)

Muhtelif sûretlerin hepsi hicâbdır, perdedir. Görülen, duyulan, koklanan, 
tadılan, dokunulan, akledilen, vehmedilen bütün isim tecellî sûretleri Hak 
Teâlaya perdedir. Hak Teâlâ dışında birşeyin şuurunda olmayıp nefsinde fâni 
oluncaya kadar, âlemin tamâmı sâlikin nazarında fâni olur. Bu hâlde bulunduğu 
sürece şer‘î teklifler ondan sâkıt olur. Bu hâl geçtiğinde, kendini kevnden ayrı 
ve nefsini şuûr eder hâle dönerse şer‘î teklifin hükmü de döner. Âlemleri, ilâhî 
mazharlar olarak müşâhede eder.1178 Nâblusî’nin bu ifâdeleri fenâ hâlinden 
bekā hâline geçen sâlikin hâlidir. İbnü’l-Fârız, “zâhirin hükmüyle kāim olmam 
suskun olmamdır” demekle şer‘î teklîfin hükmüne tâbî olmak, fenâ hâlindeki 
sırları ızhârdan alıkoymaktadır.1179

1174	 Vr. 283a.
1175	 Ankaravî, s. 434.
1176	  Bkz. A. Avni Konuk, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, II, s. 169-217.
1177	 A. Avni Konuk, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, I, s. 93.
1178	 Vr. 283b.
1179	 Ankaravî, s. 439.



| 243 |

Zeliha Öner

İbnü’l-Fârız’ın kendini Hakîkat-i Muhammedî makāmına tam bir vâris olark 
görmektedir:

وََبِيي تَـهَْْتََدِيِ كُُلُُّ الدََّرَاَيِرِ المُيرَِنِةَِِ ْ تََبِْْغِ يََِسِ لَمْ� فُُلْْ وََ�شَمْْ فَـبَََدْْيِرِ لَمْ�ْ يَأْْ�

“Dolunayım sönmez ve güneşim batmaz, her bir parlak ve ışıklı yıldız benim 
nûrumla yol bulur.” (757.b) 

Sülûk makāmlarında seyr eden her bir sâlik onun nûru ile ancak yolunu 
bulabilir. Muâsırlarının, kendinden önce ve sonra gelen evliyânin nasîbini 
ise “benim ilim ve mârifetlerimden geriye bıraktıklarımladır” demekle nûr-ı 
Muhammed ile muttasıf olduğunu ve o nûrun gālip gelip, o makāmın sırlarının 
kendilerinde zuhûr ettiğini ifâde etmektedir:

وََمََنْْ كََانََ قَـبَِْْلِي فَاَلفََضََائِلُُِ فََضْْلََتِيي رِيِ وََِمِنْْ فََضِْْلِ مََا أََسْْأََرْْتُُ شُُرْْبُُ مُُعََاِصِ

“Muâsırlarımın içtikleri benden geriye kalanlardır; Benden öncekilerin 
fazîletleri de benim lütfum, (fazlım)dır.” (761.b)

Nâblusî, içilenin ilâhî şarabın bakiyyesinde kalanlar olduğunu belirtmektedir. 
İbnü’l-Fârız’a göre yaşadığı dönemin evliyâ ve ârifleri, önceki kâmil velâyet 
ehli ve fazîlet mertebesindeki evliyâ, enbiyâ ve rasuller ve onlardan öncekiler ve 
sonrakilere uzanan Muhammedî hakîkat, onların kemâlâtı içindir.1180 Muhammedî 
hakîkat ve Muhammedî nûr ile ifâde edilen mânâ, “Zât’ın “taayyün-i evvel” ve 
“esmâ-i hüsnâ” îtibâriyle olan mertebesidir.”1181 Bu sebebten Hz. Muhammed: 
“Allâh’ın ilk yarattığı şey, benim nûrumdur”1182 buyurmaktadır. İbnü’l-Fârız’ın 
işâret ettiği bu mertebeye “hakîkat-i insâniyye”1183 de denilmektedir. Cemî‘ 
evliyâ ve enbiyâ ilimlerini “velâyet-i hâssa-i Muhammediyye”den alırlar. 
Fusûs’un Şit Fassı’nda bu bahse yer verilmiştir. Nitekim evliyâ, enbiyânın vârisi 
oldukları Muhammedî hakîkat sûreten değişse de mânâ yine o mânâdır, onda 
asla tebeddül yoktur.1184

1180	 Vr. 288b.
1181	 Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil, s. 446. 
1182	 Ebu’l-Fidâ İsmâil b. Muhammed el-Aclûnî, Keşfü’l-Hafâ ve Müzilü’l-İlbâs: amma İştehere mi-

ne’l-Ehâdîs alâ Elsineti’n-Nas, Mektebetü’l İlmi’l-Hadîs, (thk. Yusuf b. Mahmud el-Hâc Ahmed), 
Dımaşk 2001, c. I, s. 303.

1183	 Bkz. A. Avni Konuk,  Mukaddime, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, I, s. 15.
1184	 Bkz. Konuk,  Mukaddime, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, I, s. 212- 215.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 244 |

Mevlânâ’nın şu beyiti, bu mânâya işâret etmiş görünmektedir:

“Vaktâki gül geçti ve gülşen harâb oldu, gülün kokusunu kimden buluruz? 
Gül suyundan.!” (Mesnevî, I, 680 [672])1185

1185	 Bkz. Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, I, s. 246.



| 245 |

Sonuç

Bu çalışma, üç ana başlık etrâfında şekillenmiştir. İbnü’l-Fârız’ın hayâtı, 
Dîvân’ı üzerine yapılan şerhler ve Nâblusî şerhi bağlamında seyr u sülûk. 
Çalışma, her ne kadar belli bir şerh üzerine yoğunlaşmış olsa da, İbnü’l-Fârız 
beyitlerinde yer alan derin mânâların daha iyi kavranabilmesi için, zaman zaman 
diğer şârihlerden de istifâde edilmeye çalışılmıştır. Nâblusî, klasik usûle bağlı 
kalarak İbnü’l-Fârız’ın Dîvân’ını bütünüyle şerheden son müelliftir. Osmanlı 
kültür hayâtının te’sîri altında bulunan Şam diyârında, 17. yüzyıl sonu- 18.yüzyıl 
başlarında yaşamış olan Nâblusî, yaşadığı dönem îtibâriyle İbn Arabî mektebinin 
en güçlü temsilcisidir. İbn Arabî mektebinin İbnü’l-Fârız beyitlerini şerhetmesi 
Nâblusî’den çok daha öncesine uzanır. O, ilk şârih olan Fergānî’den yaklaşık 
dört asır sonra İbnü’l-Fârız Dîvân’ını şerhetmiştir. Nâblusî’den iki asır sonra 
ise bu şerhe bağlı kalarak, Ali Salâhaddin Yiğitoğlu Türkçe olarak şerhetmiştir. 
Bildiğimiz bu son Türkçe şerhte, Tâiyye kasîdesi dışında diğer tüm kasîdelerin 
şerhleri yer almaktadır. Tâiyye kasîdesi üzerinde çalışmanın güçlüğü sebebiyle,1186 
Tâiyye dışındaki kasîdeleri şerhetmekle iktifâ eden şârihler çoğunluktadır. 
Diğer İbnü’l-Fârız şârihleri arasında Nâblusî, Dîvân’ın tamâmını şerhetmesiyle 
müstesnâ bir yere sâhiptir. 

Nâblusî’nin et-Tâiyyetü’l-kübrâ şerhinde kullandığı “vahdet-i vücûd” 
merkezli yaklaşım, İbnü’l-Fârız’ın “fark”, “ittihad” ve “cem‘” mertebelerinde 
nazmettiği beyitlerle örtüşür. Bu mertebeler metinde durağan değil bilakis 
dinamik bir şekilde zuhur eder. Şâirin “Hakîkî Mâşuk” ile “tefrika”, “ittihad” ve 
“cem‘” mertebelerinde söylediği beyitler, hitap zamirleri üzerinden birbirinden 
ayırt edilebilmektedir. 

1186	 Ankaravî Tâiyye kasîdesi için: “En ileri Arap belâgatçileri onun ifâde ve kerâmet beyân eden 
istiârelerine hayrandır… Nazarî kıyaslar ve aklî mukaddimeler onun idrak sahrâsında âtıl ve 
bâtıldır. Onu şerh ve beyân etmek sanki uçsuz bucaksız bir çöl gibidir; öyle ki daha işin başında 
iken, ileri gelen ulemânın himmet ayakları bile orada yaya kalır…” demektedir. Bkz., Ankaravî, 
age, s. 23-24.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 246 |

İbnü’l-Fârız’ın kendi sülûkünü tavsîf ettiği Tâiyye kasîdesi şerhinde Nâblusî, 
sûfi şâirin beyitlerini çoğu kez yine şiirlerle açıklama yoluna gitmiştir. Bâyezid-i 
Bistâmî, Bûsîrî, Afîfüddîn-i Tilimsânî, İbn Arabî gibi sûfî şâirlerin beyitlerinin 
yanı sıra kendi Dîvân’ından da mısralar naklederek şerhettiği bu kasîde, mânâ 
kapılarının aralandığı, okuyucunun istîdâdı miktârınca nasiplendiği bir metin 
hâline dönüşmektedir. Bununla birlikte, tasavvufî hâl ve makāmâta dâir yapmış 
olduğu kısa açıklamalar, İbnü’l-Fârız’ın seyr u sülûkünün tespîti açısından 
ayrıca önem arz etmektedir.  Nâblusî, Tâiyye şerhinde seyr u sülûkü “dört sefer” 
olarak anlatır:1187 

a-	 Halktan (nefsten) Hakk’a; “fark” makāmı, (Seyr-i ilallah ve seyr-i fillah)

b-	 Hak’tan Hakk’a; “cem‘” makāmı (Seyr-i maallah)

c-	 Hak’tan halka; ikinci fark makāmı (Seyr-i anillah)

d-	 Halktan halka; cem‘ü’l-cem‘ makāmı (Seyr-i anillah nihâyeti)

Nâblusî’nin bu dört sefer tasnifinde, sûfîler arasında umûmiyetle kabul gören 
dört seferin ilk ikisi birlikte; son sefer olan seyr-i anillah mertebesini ise iki 
kısım hâlinde ele alınmıştır. Nâblusî, hem bu mertebeleri hem de genel anlamda 
meseleyi âyet ve hadîslerle îzâh etmektedir. İbnü’l-Fârız’ın beyitlerinde de âyet 
ve hadîslerden bâzı kelimelerin iktibas edilerek nazmedildiği sıkça görülür. 
Misal olarak Fâiyye (fe kāfiyelidir) kasîdesinde İbnü’l Fârız, “تريحا فيك   ”يندز 
(Sendeki hayretimi arttır) hadîsi şerifini şu şekilde nazmeder: “فكََي ّ  يندز طِِرفب ابِّحل�
 İbnü’l-Fârız’ın bu şekilde .(Sevginin taşmasıyla sendeki hayretimi arttır) ”ترًًّيُّحا
ifâde ettiği pek çok âyet ve hadîsi aktarmak mümkündür. Âyet ve hadislerin 
şiirsel bir formda yeniden vücûd bulması, başlı başına müstakil bir çalışmaya 
konu olabilecek niteliktedir.

İbnü’l-Fârız, aşk ve muhabbet tarîki üzeredir. Aşk ve muhabbet yolu “az 
bilinen yol” şeklinde de nitelendirilir. Bu yol, belli bir usûl ve tertîbe bağlı seyr 
u sülûkdan farklıdır. Nâblusî, sık sık aşk ve muhabbet tarîki üzere olduğunu 
vurguladığı İbnü’l-Fârız’ın ifâdelerindeki yüksek mânâların anlaşılmasında 
okuyucu için bir kapı aralamaktadır. Okuyucunun isti’dâdı miktarında, mânâ 
kapıları ya tamâmen açılmakta ya da kapanmaktadır. 

Nâblusî’nin Tâiyye beyitlerinde yer alan tasavvufî hâl ve makāmata dâir 
açıklamaları, İbnü’l-Fârız’ın seyr u sülûk mertebeleri hakkındaki düşüncelerini 
anlamamız açısından önemli bir imkân sunmaktadır. Nâblusî öncesi şârihlerin 
tanım ve açıklamalarıyla yapılacak geniş kapsamlı bir mukayese, bu tespitleri 
pekiştirmekle kalmayıp tarih boyunca değişen yorum farklılıklarını takip 

1187	 Zâhiriyye, vr. 139a.



| 247 |

Zeliha Öner

edebilmemize ve tasavvufî anlayışın dönüşümüne dâir önemli ipuçları elde 
etmemize yardımcı olacaktır.

İbnü’l-Fârız, tasavvuf araştırmalarında henüz yeterince tedkîk edilmemiş; bu 
sebeble de te’sir sahâsı tam olarak tesbît edilememiş bir sûfîdir. İlâhî aşk tarîkî 
üzere olanlar, İbn Arabî’nin vahdet-i vücûd doktrini formüle edilirken kullanılan 
“merâtibu’l-vücûd”, “hazerât-i hamse”, “a’yân-ı sâbite” gibi terimler yerine, 
İbnü’l-Fârız’ın beyitlerinde yer verdiği hattâ müstakil olarak bir kasîdesine 
(Hamriyye Kasîdesi) isim olan “ezeli şarap” terimini kullanmayı tercih 
etmişlerdir. “Vahdet-i vücûd” ve “ezeli şarap”, ancak tadılarak ve tecrübe edilerek 
bilinemebilecek hakikatler için kullanılan ifâdelerdir. Kendi meşrebine yakın 
bulduğu ifâde tarzını tercih eden bir sûfi metin için, “İbn Arabî veya İbnü’l-Fârız 
te’sîri bulunmaktadır” denilebilir. Misal olarak, İbn Acîbe’nin Bahru’l-Medîd 
isimli işâri tefsirinde İbnü’l-Fârız te’sirlerinin görüldüğü ileri sürülmüştür.1188 
İbnü’l-Fârız’ın, İbn Arabî ile muasır oluşu da dikkate alındığında, beyitlerinin 
etki ettiği literatürün tesbiti, ancak bu sahada yapılacak kapsamlı çalışmalarla 
ortaya konulabilecektir.

Sonuç olarak, İbnü’l-Fârız’ın şiiri, sâdece tasavvufî sembollerin incelikli bir 
estetiğe bürünmüş hâli değil; aynı zamanda kendi döneminden itibaren asırlar 
boyunca süren bir yorum geleneğini besleyen, aşk merkezli derin bir irfân 
damarının şiirsel hâfızasıdır. Onun beyitleri, anlaşılmayı bekleyen değil, ancak 
yaşandıkça açılan bir mânâ evrenine işâret etmektedir.

1188	 Mahmut Ay, Kur’an’ın Tasavvufî Yorumu-İbn Acîbe’nin el-Bahru’l-Medîd Adlı Tefsiri-, İnsan Ya-
yınları 2011, s. 427. Eserin muhtevâsı hakkında bilgi veren, eseri tanıtıcı bir yazı için bkz. Ramazan 
Emektar,  “Mahmut Ay, Kur’an’ın Tasavvufî Yorumu-İbn Acîbe’nin el-Bahru’l-Medîd Adlı Tefsi-
ri-, İnsan Yayınları 2011, 548 sayfa”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2011, 25, 
210-222.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 248 |

Nâblusî’nin Tâiyye Şerhinde Kullandığı Terimler Sözlüğü:

Ahadiyet: Hakk’ın varlığının birliğidir. Ahadiyet, vâhidiyetden daha 
üstündür (mükemmeldir). Çünkü, vâhidiyet ikiliğin ademi iken; ahadiyet ikiliğin 
ve onun imkânın da ademidir. [ادحية أي دحوة اولجدو احلق فان الادحية اخص نم اولادحية لان 
(beyit şerhi .491) [اولادحية عدم الاينينثة والادحية عدم الاينينثة وعدم اكماهنا

Âlem-i terkîb: Cisimler âlemi (643. beyit şerhi)

Ârif: Keşf ve basîret sâhibi; şerîat, tarîkat ve hakîkat ilminde muhakkık. 
(618. beyit şerhi)

Âriflerin şarâbı: Bâkî olan ilâhî tecellîlerin ayân olmasıdır. (2. beyit şerhi)

Aslî vatan: Hazreti ilm-i ilâhî (556. beyit şerhi)

Bahr (Deniz): Envâ-ı ulûm (çeşitli ilimler) üzere müştemil olan, Hakîkat-i 
Muhammediye’ye işâret eder. (288. beyit şerhi) 

Bayram (عيد): Cem‘ günü. (355. beyit şerhi)

Bedir: Ayda güneş ışığının görünmesi gibi, el-Vücûdü’l-Hakîkî nûrûnun 
onda zuhûr ettiği herşeyden kinâyedir. (757. beyit şerhi)

Beytü’l-Haram (Kâbe): Ârifin kalbinden kinâyedir. (358. beyit şerhi)

Cem‘ makāmı: 1. Gerçek fâil ve fiiller dışında hiçbir şeyin bulunmadığı 
makām. [وافعال قيقحى  فاعل  الا  فهي  يلس  الجمع   2. Rûhânî bir (beyit şerhi .663) [قمام 
makamdır. Onda bütün nefsânî makāmlar ve gayriyet vehimleri yok olur. [فإن قمام 
(beyit şerhi .311) [الجمع قمام رحواين تضمحل فهي جميع المقامات اسفنلاينة واوتلهمات اريغلية

Cem‘ü vahdetî [وََحْْدََتِِي  Cemü’l-cem” demektir. Kesrette“ :(b.478)[جََمْْعُُ 
vahdeti müşâhede etme hâlidir. Halk ve Hakk’ın birlikte şühûdudur. (478.beyit 
şerhi)

Cemâl: 1. Allah’ın vechi. (1. beyit şerhi) 2. İlâhî Cemâl’in Zâtıdır. Bu da 
kevnî, hissî ve aklî sûretlerden mücerred, kâinat sûretlerine tecellî ile zâhir olan 
el-Vücûdü’l-Hakku’l-Hakîkî’den kinâyedir. (58. beyit şerhi)

el-Cevâmiü’l-erba‘ [الجوامع الاربع]: Arş, kürsü, gökyüzü (semâ) ve yeryüzü 
(arz). (490.beyit şerhi)

Delîl: Hakîkî mürşid-i kâmil, vâris. (17. beyit ve şerhi)

Dolunay [بدر]: Dolunay, el-Vücûdü’l-Hakîkî’nin nûrunda zâhir olan her 
şeyden kinâyedir. Bu, güneşin ışığının bedirde (dolunayda) görünmesi gibidir. 
(758. beyit şerhi)

Dört Sefer: Sâlikin dört seferi bulunur: 1. Halktan (nefsinden) Hakk’a 
(Rabbine), “fenâ” ile; 2. Hak’tan (Rabbinden) Hakk’a (Rabbine), “tahakkuk” 



| 249 |

Zeliha Öner

ile; 3. Hak’tan (Rabbinden) halka (nefsine), ilâhî esmâ ve Rabbânî sıfât 
mertebesinde “tenezzül” ile; 4. Halktan (nefsinden) halka (nefsine) seferi ise 
“nüzûl” iledir. (209. beyit şerhi) (327-330. beyit şerhleri)

el-Ebed: Kadîm olan ilm-i ilâhî’ye; esmâ ve sıfâtın kesretine işâret eder. 
(397.beyit şerhi)

Elest Ahdi: Dostluk ve muhabbet ahdi. Hem O’ndan başkasına kulluk 
etmeme, hem de sâdece O’nu sevmenin ahdi. (20. beyit şerhi).

el-Farku’s-sânî: 1. Nihâyetten bidâyete rücû. (327. beyit şerhi) 2. Nefsten 
nefse olan dördüncü seferdir. (328. beyit şerhi)

Fark Makāmı: Kulun, cümle ekvân ile birlikte zâhir olması ve Rabbine 
ibâdet etmesi. [قمام ارفلق الذي يظره العدب مع جملة الأوكان ويعدب فهي ابرل] (397. beyit şerhi)

Fark: Cem‘in zıddıdır. el-Vücûdü’l-Hak ile berâber halkın (yaratılanın), 
mevcûd olduğunun müşâhedesidir. (651. beyit şerhi) 

Farku’s-sânî makāmı: 1. Mahv hâlinden sonraki sahv hâli. (122. beyit 
şerhi). 2. Cem‘den sonraki fark. Sekrden sonraki sahv. [ قمام فرق اثلانى وهو ارفلق بعد 
(beyit şerhi .478) [والصوح بعد اركسل الجمع

Feleklerin Yıldızları [أَفَْْلاَكَِِي  Sâdık mürîd, ârif ve vâsılların tarîk ve :[وََأَنَْْجُُمُُ 
makāmlarda sülûk etmelerinden kinâyedir. Onlardan her biri îmân ve İslâm 
ehlinin irşâdı için felek makāmında yüzen birer yıldız gibidir. [وانجم افكلاى نكاية عن 
 اسلانيكل في طرايقى قمواماتى نم المريدين الصانيقد والعارفني اولاصلني فان كل وادح مهنم كاهن نجم
(beyit şerhi .758) [ يحبس في فلك المقام لارشاد اهل الايمان والالاسم

Fetâ: 1. Fütüvvetle vasıflanan meşâyıh-ı ârifînden kinâye, Muhammedî 
ahlâk sâhibi. (4. beyit şerhi) 2. ez-Zâtü’l-ilâhî makāmı için Muhammedî vâris. 
(290. beyit şerhi)

Gāfillerin şarâbı: Fânî hâdislerin ayân olmasıdır. (2. beyit şerhi)

Gaybet: İlâhî aşkın şarâbıyla sarhoş olmak. (2. beyit şerhinde)

Gecenin Karanlığı [الليل  Nefs ve cisim olarak insanın neş’et :[وسواد 
etmesinden kinâyedir (521. beyit şerhi)

Gözümün Eli (راحة مقلتي ): Yanaktan kinâyedir. ( 1. beyit) 

Hadek (حدق): Gözün siyah kısmı (gözbebeği) yâni, Mâşûk’un gözünün 
siyahlığı. Hakk’ın nûrunun arkasında olduğu, kâinatın karanlıklarından 
kinâyedir. (Görmenin aydınlığı nasıl ki gözün en siyah kısmı olan gözbebeğinin 
ardında ise, kâinattaki zulumâtın ardında da Hakk’ın nûru bulunmaktadır.) 
 [دحواق أراد دحأاق المبوبحة يعين عهنويا ادوسل نكاية عن ظلمات اكلاينات فإن اونلر احلق نم ورايها]
(3. beyit şerhi) 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 250 |

Hâlis şarâb:  Zât Tecellîsi.

Hân: İlâhî zikir meclisinden kinâye. (4. beyit şerhi)

Hevâ: Akıl ehlinin bilmediği ahvâlin onlardan gizlenmesi, şühûd ve 
mârifet mânâlarının gerekli olması ve vücûdun hakîkatleriyle tahakkuk etmesi 
bakımından, Hakîkî İlâhî Muhabbet. [الهََوََى أي المبحة الإيهلة ايقيقحلة يحبث تتققح قحبايق 
(beyit şerhi .4) [اولجدو تمزلو معانى المعرفة والشدوه فجهلت وحأالى أهل العوقل فخوى عمهن

Hüsn: Zât Cemâlinin eseridir. [نسح. وهو ارث الجمال الذاتي ] (152 ;240 ;1 beyit 
şerhi)

İlâhî Velâyetin Rüzgârı [ الالهية  الولاية   Rabbânî muhabbettir. Sâlikin :[ريح 
zâhiri ve bâtını üzere Hak Teâlâ’ın istîlâsının sâlik için zâhir olması. [ريح اوللاية 
 beyit .187) [الايهلة وهي المبحة ابرلاينة بان ظره للسالك الايتسء احلق تعالى على ظاهره بواطهن
şerhi)

İlk Sahv gibi [ٍٍكََأَوَََّلِِ صََحْْو]:  Sülûk öncesinde olmaktır. Onda, halk ile tahakkuk 
ve Hak’tan i‘râzın kemâli bulunur. Bu, söylenilen şu söz gibidir: “Nihâyet, 
bidâyete rücûdur.” [هلوقو كاول صوح وهذا الصوح الذى يوكن بقل اسللوك فان فهي كمال الاعراض 
(beyit şerhi.481) [عن احلق واقحتلق بالخلق وهذا نم يبقل مهلوق ان اهنلاية رجعو الى ادبلاية 

Îman makāmı: Tasdîk (559. beyitte yer alan ibâre, şerhte tasdîk olarak 
açıklanmıştır.)

İslâm makāmı: Teslîmiyet (557. beyitte yer alan ibâre, şerhte teslîmiyet 
olarak açıklanmıştır.)

el-İttihâdü’l-hakîkî makāmı: 1. Vâsılların makāmıdır. (488. beyit şerhi) 2. 
Ubûdiyet makāmı (496. beyit şerhi).

el-İttihâdü’l-hakîkî: Rabbânî dileme, ilâhî irâde dışında bir dileme ve 
irâdenin olmamasıdır. [الايهلة الارادة  ريغ  مشئية  ولا  هل  ارادة  لا  اهن  اقيقحلى  الاتحاد  معنى    
(beyit şerhi .454) [والمشئية ابرلاينة

Kâbetü’l-his: Bedenin tavâf ettiği bilinen Kâbe. Makāmı: İbrâhim 
makāmıdır. (Makām-ı İbrâhim) (152. beyit şerhi)

Kâbetü’n-nefs: Esmâ ve sıfât hazreti. Dört rüknü bulunur: Hayat ile diri 
(Hayy), İlim ile âlim, İrâde ile mürîd, Kudret ile kādir. Makāmı; İslâm makāmıdır. 
(152. beyit şerhi)

Kâbetü’z-Zât: Zâtın dört rüknüdür: Tecellî, istitâr, mahv ve isbât. Makām; 
el-Vücûdu’l-Hakk’ın şühûdunun devamlı olmasıdır.  (152. beyit şerhi)

Kadir Gecesi: Hak tecellîsinin zuhûr ettiği bütün geceler. (371. beyit şerhi)

Ke’s: Her şeydeki Hakk’ın vechi. [ أن هسأك وجه احلق في كل يشء ] ( 3. beyit şerhi)



| 251 |

Zeliha Öner

Kemâl: Cemâl ve celâlin birleşmesi [واكلمال هو الجمع نيب الجلال والجمال ] ( 71. 
beyit şerhi)

Lâhî (لاهى): Muhabbette kınayan [يلوم], kıskanan [يغار]. (390 ve 391. beyit 
şerhi)

Mahbûbe: Hazret-i Rabbâniye’den kinâye. (9. beyit şerhi)

Mahv: 1. İsbâtın zıddı. (7 . beyit şerhi) 2. Mahv gizlenme (istitâr); isbât ise 
tecellîdir.  يموح الله ما يشاء ويتبث “Allah dilediğini siler (mahv) dilediğini de sâbit 
(isbat) bırakır” (el-Ra‘d, 13: 39) 3. Vücûdu’l-Hak’da fenâ ve istiğrâk. (214. beyit 
şerhi) 4. İlâhî fiillerde fenâ hâli. (482. beyit şerhi)

Makām-ı Ednâ:  Kābe kavseynden sonra “ev ednâ” makāmı gelir. Küllî 
cem‘ (el-cem‘ü’l-küllî) makāmıdır. (330. beyit şerhi) “Ev ednâ” makāmı, 
Muhammedî cem’ makāmıdır. [قاب نيسوق او اندى فان قمام او اندى هو قمام الجمع المحمدى] 
(751.beyit şerhi)

Makāmu’l-ubûde: Makāmü’l-ittihâdi’l-hakîkî ( 496. beyit şerhi )

Makāmu’l-murâd: 

Mebde’: el-Vücûdü’l-Hakk’a ve el-Vahdetü’z-Zâtiyye’ye işâret eder. (397. 
beyit şerhi)

Mişkâtü Zâtî [ مِِشْْكََاةُُ ذَاَتِِي]: (İbnü’l-Fârız’ın) Sırrına rûhânî, kalbine nûrânî bir 
şekilde müştemil olan bâtınından kinâyedir. [نكاية عن باطهن المشتمل على قلهب اونلرانى 
(beyit şerhi .752) [رسوه احورلانى

Muhabbet: İlâhî Hakîkat (Ârifin kalbine inen Rabbânî tecellîlerin 
mertebeleridir)

Mücâhede: Şer‘î riyâzet. Tâatleri yerine getirme ve men‘ edilen şeyleri terk 
etmede nefsin ta‘lîmi. (236. beyit şerhi)  

Münâdeme: Konuşmak ve sohbet etmek. (20. beyit şerhi)

Rakîb: Muhib ve mahbûb arasındaki bağlantıyı kuran ve ikisi arasındaki 
halveti bozan. Rakîb ile halvet olmaz. [يسوتط نيب المبح والمبوبح ويدسف الخلوة هنيبما فلا 
 لا ربيق] ”.Benim için benden başka rakîp yoktur“ (beyit şerhi .6) [ خلوة مع ابيقرل
(beyit şerhi .367) [يل إلا ينم

Recâ: Ye’sin zıddı. Mahdûd emel. (377. beyit şerhi)

Saak ( Saak-ı Mûsâ): Tecellî-i ilâhiyenin şiddetini görüp bunu taşıyamama 
ve gaybet hâli yaşamak. (10. beyit şerhi)

Sahv: 1. Mutlak gaybın sekrinden ifâkat bulma.[ إفاتقى  نم ركس ابيغل المطلق] (5. 
beyit şerhi) 2. İstiğrak hâlinin zevâli demektir. (214. beyit şerhi)



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 252 |

es-Sahvü’l-mîsâkî: Âlem-i zerr (elest bezmi)de alınan Rubûbiyyet ahdini 
ifâde eder. “Ben sizin Rabbiniz değil miyim?” hitâbına, “Belâ (evet)” dediler. 
Onlar, esmâ ve sıfâta âit sahv ile sahât [صحاة] (sahv hâlinde olma) iken “belâ” 
demediler. (Rabbin hitâbından) sonra “es-sekrü’z-zâti” ile sekr oldular (sarhoş 
oldular). (İlâhî hitâp ile sekrân olanlar, “belâ” dediklerinde sahv hâlinde 
değillerdi.) [الصوح المثيايق في عده ايبوبرلة الموخأذ على الذر في  هلوق تعالى أ» تسل مكبرب قاولا 
 .5) [بلى« فمهنإ ما قاولا بلى الا وهم صحاة بالصوح الأسمائي الصفاتي مث وركسا بعده باركسل الذاتى
beyit şerhi)

es-Sekrü’z-zâtî: es-Sahvü’l-mîsâkîden sonraki sarhoşluk (sekr). İlâhî esmâ 
ve Rabbânî sıfât hazerâtında ilim sıfatının sereyânı iledir. [اركسل الذاتى رسبيان صفة 
(beyit şerhi .5) [العلم في حضرات الأسماء الإيهلة والصفات ابرلاينة

Sâkî: Hak Teâla’dır.  وََسََقَاَهُُمْْ رََهُُّبُّمْْ شََرََابًاً طََهُُرًًوا “Rableri onlara tertemiz bir içeçek 
içirecektir.” (el-İnsan: 76/21) âyeti buna işâret etmektedir. ( 1. beyit şerhi)

Salâtu’l-cesed: Bedenin salâtı, rükû ve secde iledir. [اعوكرل ذات  الجدس   فصلاة 
(beyit şerhi .152) [واسلجدو

Salâtu’n-nefs: Nesfin salâtı, mevt-i ihtiyârî iledir. [وصلاة افنلس بالموت الايتخارى] 
(152. beyit şerhi)

Salâtu’r-rûh: Müşâdedede fenâ iledir. [وصلاة احورل بانفلا في المشاهدة] (152. beyit 
şerhi)

Secdetü’l-cesed: Bilinen namaz secdesidir. (153. beyit şerhi) 

Secdetü’n-nefs: Esmâ ve sıfât hazreti kapsamına girmektir. [افنلس  سوجدة 
(beyit şerhi .153) [ادنراجها في حضرة الاسماء والصفات

Secdetü’r-ruh: Allah’ın emrine girmektir. Bu da şu âyet gibidir: “Sana 
rûhu soruyorlar. De ki: Ruh, Rabbimin emrindendir ve size ancak çok az bilgi 
verilmiştir.” (el-İsrâ: 17/85) [سوجدة احورل ادنراجها في رمأ الله كما قال تعالى ويئسلنوك نم 
(beyit şerhi .153) [ احورل قل احورل نم رمأ ريب الآية

Sekr: Hakîkî Mâşûkun müşâhedesindeki gaybet hâli. (20. beyit şerhi) 

Semâ‘: İşitilen zikir. [ الذرك المسمعو] (407. beyit şerhi)

Sübût: Nefyin zıddı. (7.;115.; 304.; 548. beyit şerhi) Ayrıca bkz. “Mahv”.

Sülûk:  Rabbin talep edilmesinde nefsin mücâhedesi. [اسللوك وهو مجاهدة افنلس 
 (beyit şerhi .276) [في طلب ابرل

Şarab: İlâhî mânâlardan kinâyedir. (423. beyit şerhi) 

Tams [الطمس]: İlâhî fillerde beşerî vasıfların izâle edilmesidir. (482. beyit 
şerhi)



| 253 |

Zeliha Öner

Tuvâ Vâdisi: Esmâ ve sıfatların bulunduğu vâdiden kinâyedir. Hz. Mûsâ’ya 
“nâlinlerini çıkar mukaddes vâdi olnaTuvâ’dasın” âyetine işâret etmektedir. 
(754. beyit şerhi)

Vâşî: 1. Nemmâm (dedikoducu), muhib ve mahbub arasında fesad çıkarmak 
için çaba harcayan, lâf taşıyan. (52. ve 390. beyit şerhi) 2. Rablerinin ve 
nefislerinin mârifetinden gāfil rüsûm ulemâsından, ilmiyle amel eden muhlis 
âlim.[فاولايش هو العامل المخلص العامل بعلمه نم علماء اوسرلم اغلافلني عن معرفة مهسوفن موعرفة  
(beyit şerhi .391) [رمهب

Velâyet Rüzgârı (الولا  Allah’a yakınlık mânâsındadır. İlâhî velâyet :(ريح 
rüzgârının şiddetlenme vakti ise, Rabbânî muhabbettir. Tahayyül edilen mânâlar 
üzerinde zihnin kuşatıcı olması gibi, sâlikin zâhirinde ve bâtınında Hak Teâlâ’nın 
sâliki kuşatıcı olduğunun görünmesidir. [ريح اوللا بمعنى ابرقل الى الله تعالى والمعنى تمى 
 ادتشت ريح اوللاية الايهلة وهي المبحة ابرلاينة بان ظره للسالك الايتسء احلق تعالى على ظاهره بواطهن
(beyit şerhi.187) [كالايتسء الذهن على ما فهي نم المعانى المتخّيّلة

Vicdân: Nefsin fenâ ile tahakkukundan kinâyedir. (722. beyit şerhi)

Vücûdü’l-vâhidü’l-Hak: Tek Gerçek Varlık.

Yağmur (غيوث): İlâhî ilimlerin, Hazreti Gayb’dan kalplere inmesi. (564. 
beyit şerhi)

Yakaza: Uykunun öncesi (672. beyit şerhi)

Yakîn: Tahakkuk. (523. beyit şerhi)

Yevme lâ yevm (ََيَوَْْمََ لاََ يَوَْْم): Zamânın zuhûru, âlem-i eflâk (feleklerin âlemi) 
ve onun hareketinden önce ruhların onda yaratıldığı vakit. [فهي خلتق  الذي   اتقول 
الأدب لإى  ادلايم نم الأزل  اويلم  امزلان وهو  بقل ظوهر عامل الأفلاك كرحواتها بقول ظوهر   [الأرواح 
(156.beyit şerhi)

Zikr (الذّكّر): Kur’ân (317. beyit şerhi)





| 255 |

Bibliyografya 

Abdel-Maksoud, Belal, “İbnü’l-Fârız ve İsmâil Ankaravî’nin Kasîde-i hamriyye 
Şerhi”, İÜSBE, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), İstanbul 2000.

Abdülaziz Muhammed, el-Fütüvve fi’l-mefhûmi’l-İslâmî –Dirâse fî ahlâki’l-
İslâmiyye–, İskenderiyye: Dârü’l-Vefâ, 1998.

Aclûnî, İsmâil b. Muhammed, Keşfu’l-Hafâ ve Muzîlu’l-İlbâs: am-me’ştehera 
mine’l-ehâdîsi alâ elsineti’n-Nâs, I-II, Beyrut, 1351.

Açıkel, Yusuf, “Nefsini Bilen Rabb’ini Bilir” Hadis mi?, Kelâm-ı Kibar mı?”, 
Süleyman Demirel Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 1998, sayı: 5, s. 
173-200.

Ahlwardt, Wilhelm, Die Handschriften-Verzeichnisse der Königlichen Bibliothek zu 
Berlin: Verzeichniss der Arabischen Handschriften, VII, Berlin, 1895.

Ahmed Emîn, Zuhrü’l-İslâm, 4. bs., IV, Kāhire: Mektebetü’n-Nehdati’l-Mısriyye, 
1966.

Akay, Mehmet, “İbrâhim Gülşenî’nin Dîvânı Metin-Dil Hususiyetleri-Sözlük”, 
(Basılmamış Doktora Tezi), Selçuk Üniversitesi, Konya, 1996.

Akgündüz, Ahmet, “Ömer b. İshak Gaznevî”, DİA, XIII, s. 487.
Akkach, Samer, Intimate Invocations: Al-Ghazz’s Biography of ‘Abd Al-Ghan Al-

Nâbulus (1641-1731), Leiden: Boston Brill, 2012.
Akkuş, Mehmet, Abdullah Salâhaddin Uşşâkî (Salâhî)’nin Hayâtı ve Eserleri, 

Ankara, 1998.
Aladdin , Bakri, “Abdalgani an-Nabulusi (1143/1731): Oeuvre, vie et doctrine,  PhD 

dissertation”, (Direction: P. Thillet), Paris: Universite de Paris I, 2 vols.
________, “el-Masrad an nakdî bi-esmâ müellefât eş-Şeyh ‘Abdülganî en-Nâblusî”, 

Mecelletü Mecmâ el-Lugā Arabiyye bi-Dımaşk, 59, Dımaşk, 1984, sayı I, s. 
97-115 ve sayı II, s. 334-388.

________, Bir Çağın Öncüsü Abdülganî Nâblusî Hayâtı ve Fikirleri, (çev. Veysel 
Uysal), İstanbul: İnsan yayınları, 1995.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 256 |

Algar, Hamid, “The Naqshbandī Order: A Preliminary Survey of Its History and 
Significance”, Studia Islamica, No. 44 (1976), s. 123-152. 

________, “İmâm-ı Rabbânî”, DİA, XXII, s. 194-199.
Ali Paşa, Mübârek, el-Hıtatü’t-tevfikıyyetü’l-cedîde li-Mısri’l-Kāhire, V, Kāhire: el-

Matbaatü’l kübrâ el-Emîrîyye Bûlâk, h. 1305.
Alkan, Ercan, “Letâifu’l-i’lâm fî işâreti ehli’l-ilhâm adlı Tasavvuf Terimleri Sözlüğü 

ve Mütercimi Meçhul Tercümesi”, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), MÜ. 
SBE, 2002.

Alkış, Abdürrahim; “Abdürrezzâk Kāşânî ve Şerhu Fusûsi’l-Hikem Adlı Eserinin 
Tahkîk ve Tahlîli”, (Basılmamış Doktora Tezi), İstanbul, 2008.

Allen, Roger, The Arabic literary heritage: the development of its genres and 
criticism, Cambridge: Cambridge University Press, 1998.

Altıkulaç, Tayyar, “İbnü’z-Zeyyât el-Kelâî”, DİA, XXI, s. 246.
Ambrosio, Alberto F. - Th. Zarcone, “Samā‘ and Sufi Dance: A Selected 

Bibliography”, Journal of the History of Sufism, sy. 4, Paris 2003-2004, s. 
199-208.

Ankaravî, İsmâîl Rusûhî, Osmanlı Tasavvuf Düşüncesi: Makāsıd-ı Âliyye fî Şerhi’t-
Tâiyye, (Haz. Mehmet Demirci), İstanbul: Vefâ yay., 2007.

________, İsmâil Rusûhî, Minhacü’l-fukara: Mevlevî Âdâb ve Erkânı Tasavvuf 
Istılâhları, (yay. haz. Sâfî Arpaguş), İstanbul: Vefa Yayınları, 2008.

________, Nisâbü’l-Mevlevî Tercümesi,  (çev. Tâhirü’l-Mevlevî; yay. haz. Y. Şafak, 
İ. Kunt), Konya: Tekin, 2005.

Arberry, A. J., The Poem of the Way, London: Emery Walker Limited, 1952.
________, Fihrist el- Mahtûtât el-Arabiyye fî mektebeti Chester Beatty ( Dublin-

İrlanda), II, (terc. Mahmûd Şâkir Saîd), Amman, 1993.
________, The Chester Beatty Library A Handlist of The Arabic Manuscripts, 

Volume I, MSS. 3001 to 3250, London, 1955.
Arıcı, Resul, “Salâhî’nin Tasavvufî Şiir Şerhleri”, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Marmara Üniversitesi, 2006.
Arpaguş, Sâfi, “Mevlânâ’nın Eserlerinde Semâ‘ İmgesi”, Keşkül, 2006, s. 26-33.
Arslan, Ahmet Turan, İmam Birgivi: Hayâtı Eserleri ve Arapça Tedrîsâtındaki Yeri, 

İstanbul 1992.
Âsım Efendi, Kāmûs Tercümesi –el-Okyanûsu’l-basît fî tercemeti kāmûsi’l-muhît– 

I-III, Matbaa-i Osmâniyye, 1305/1887.
Aşkar, Mustafa, Tasavvuf Târihi Literatürü, İstanbul: İz, 2006.
Aştiyânî, Seyyid Celâleddin, Şerhu Risâle-i Kayserî, Resâil-i Kayserî içinde (haz. 

Seyyid Celâleddin  Aştiyânî), Müessese-i Yejûheşî-i Hikmet ve Felsefe-i 
Îran, Tahran 1381.

Âşûr, Saîd Abdülfettâh, “Ezher”, DİA,  XII, s. 63.



| 257 |

Zeliha Öner

Ataullah, Reşid Yûsuf, Târihü’l-âdâbi’l-Arabiyye, (tahkîk: Ali Necîb Atâvî), I, 
Beyrût: Müessesetu İzzeddin, 1985.

Atay, Hüseyin, “İlmî bir tenkit örneği olarak İbn Kemâlpaşa’nın Muhyiddin b. Arabi 
hakkındaki fetvası”, Şeyhülislâm İbn Kemâl Sempozyumu, Ankara 1989, s. 
263-277.

Ateş, Süleyman, “Cüneyd-i Bağdâdî”, DİA, VIII, s. 120-121.
________, Cüneyd-i Bağdâdî: Hayâtı Eserleri ve Mektupları, İstanbul 1970.
Âtıf Cevdet Nasr, Şi’r Ömer b. El-Fârız: Dirâse fî fenni’ş-şi’ri’s-sûfî, Beyrût: Dâru’l-

Endelüs, tsz.
Atsız, Hüseyin Nihal, İstanbul Kütüphânelerine Göre Birgili Mehmed Efendi 

Bibliyografyası, İstanbul: Süleymâniye Kütüphânesi, 1966.
Attâr, Ferîdüddin, Mantıku’t-tayr, (çev. Sedat Baran), İstanbul: Lâcivert yay., 2013.
Aydemir, Yaşar, “Bursalı İsmâil Hakkı’nın Eserlerinden Hareketle Şiir Görüşü ve 

Şiir Yazma Şekli”, Turkish Studies / Türkoloji Araştırmaları, Volume 2/3, 
Summer 2007, s. 106-121.

Ayni, Mehmet Ali, Türk Azizleri, İsmâil Hakkı Bursalı ve Rûhü’l-Beyân Müellifi, 
Marifet Basımevi, İstanbul 1944 [Ismail Hakki: philosophe mystique, 1653-
1725, Paris: Librairie orientaliste Paul Geuthner, 1933.]

Ayverdi, İlhan; Misalli Büyük Türkçe Sözlük, I-III, Kubbealtı Neşriyât, İstanbul 
2005.

Baklî, Rûzbihân, Meşrebü’l-ervâh (thk. Nazif Muharrem Hoca), İstanbul Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi, 1974.

Bankır, Mâlik, “Te’lif ve Tercüme Bir Eser: Şerh-i Cezîre-i Mesnevî”, A.Ü. Türkiyat 
Araştırmaları Enstitüsü Dergisi (Prof.Dr. Şinâsi Tekin Özel Sayısı), sayı 27, 
Erzurum, 2005. 

el-Basrî, Âmir bin Âmir, Tâiyye, (Şerh ve Ta’lîk: Şeyh Abdül’kādir el-Mağribî), 
Dımaşk: el-Ma’hedü’l-Fransî bi-Dımaşk, 1948.

Başaran, Orhan, “İdrîs-i Bitlîsî’nin Heşt Bihişt’inin Hâtime’si (Metin-İnceleme-
Çeviri)”, (Basılmamış Doktora Tezi), Atatürk Üniversitesi, Erzurum, 2000

________, “İdrîs-i Bitlisî’nin Şerh-i Kasîde-i Hamriyye’si ve İki Yazma Nüshası”, 
Nüsha: Şarkiyat Araştırmaları Dergisi, IV, sayı: 12, 2004, s. 7-15.

________, “İdrîs-i Bitlisî Hakkında Bâzı Yeni Bilgiler”, Akademik Araştırmalar 
Dergisi, sy. 14, (2002), İstanbul, s. 201-208.

Bayrakdar, Mehmet, Bitlisli İdris, Ankara, 1991.
Baytar, Y. Serâceddin, “İbnu’l-Fârid Hayâtı ve Dîvânı”, (Basılmamış Doktora Tezi), 

Atatürk Üniversitesi, SBE, 2008.
Bedevî, Abdurrahmân, Râbiatü’l-Adeviyye: şehîdetü’l-ışki’l-ilâhiyye, 2. bs., Kāhire: 

Mektebetü’n-Nehdati’l-Mısriyye, 1962.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 258 |

Bekri, Şeyh Emin, el-Mutâla‘ât fi’ş-şi‘ri’l-Memlûkî ve’l-Osmânî, Beyrût: Dârü’l-
İlm li’l-Melâyîn, 1986.

Berkvî, Züheyr Halil, Abdülganî en-Nâblusî ve tasavvufuhu, Amman: Matbaatü’t-
tâc, 2003. 

el-Bıtrîk, Vefâ Hilmî Hâlid, İştikakāt İbni’l-Fârız fî Dav-i ilmi’l-luğati’l-hadîs,  
Dımaşk: Dâru’l-fikr li’d-dirâsât ve’l-neşr ve’l-tevzî’, 1995.

el-Bikāî, Burhâneddin, Tenbîhü’l-ğabî alâ tekfîri’l-İbn Arabî, (thk. Abdurrahmân el-
Vekîl), Riyâd: İdâretü’l-Buhûsi’l-İlmiyye, 1994.

Bilgin, Azmi, “Osmanlı Şiirinde “Ölmeden Önce Ölme” Temi”, Kubbealtı Akademi 
Mecmuası, sy. 142, yıl 36/2, İstanbul 2007.

Birgili, Muhammed, al-Tarîkat el-Muhammediyye, Kāhire, 1960.
Bosnevî, Abdullah, Kurretü ayni’ş-şühûd ve mirât arâisi meâni gaybi ve’l-vücûd 

( Şerhü’t-Tâiyyeti li’ş-Şeyhi’l-Ekber Muhyiddin  İbni’l-Arabî), (thk. Ahmed 
Ferîd el-Mezyedî), Beyrût: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 2010.

Boullata, Issa J., “Toward a Biography of Ibn al-Fāriḍ (576-632 AH/1181-1235 
AD)”, Arabica, 28/1, 1981.

Brockelmann, C.-Muhammed Fehmî Hicâzî, Târihu’l-edebi’l-Arabî, (Üçüncü 
Kısım: 5-6), Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Amme, Kāhire, 1993.

Brockelmann, Carl, “Abdülganî”, MEB. İ.A., I, s. 66-67.
________, GAL, Supplementband I, Leiden: Brill, 1937.
Browne, Edward Granwille, A literary history of Persia: from firdawsi to Sa’di, II, 

Cambridge: Cambridge University, 1956.
Bruni, Barbara, La Biblioteca della Külliye di Kavála Descrizione del fondo locale 

e ricostituzione del patrimonio librario dell’istituto, Vol. II, İtalya: Firenze 
University Press, 2005.

Bursalı Mehmed Tâhir, Osmanlı Müellifleri, İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1333/1887 
[Bursalı Mehmed Tâhir, Osmanlı Müellifleri, III, (haz. İsmâil Özen), İstanbul: 
Meral Yayınevi, 1975.]

________, Türklerin Ulûm ve Fünûn’a Hizmetleri, (yay. haz. Said Öztürk), İstanbul: 
Kitabevi, 1996.

Bursevî, İsmâil Hakkı, “Tuhfe-i Vesîmiyye” (haz. Şeyda Öztürk), Üç Tuhfe -Seyr ü 
Sülûk-, İstanbul: İnsan, 2000, s. 115-189.

________, Dîvân, (haz. Murat Yurtsever), Bursa: Arasta Yayınları, 2000.
________, Ferâhu’r-Rûh, (haz. Mustafa Utku), I-III, İstanbul, 2002.
________, Rûhu’l beyân: Kur’ân meâli ve tefsîri = Rûhü’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 

(redaksiyon H. Kamil Yılmaz...[ve öte.] ; tercüme: Ali Namlı, Mustafa 
Çiçekler), XVII, İstanbul: Erkam Yayınları, 2012. 

________, Silsilenâme-i Celvetiyye, İstanbul: Haydar Paşa Hastanesi Matbaası, h. 
1291.



| 259 |

Zeliha Öner

________, Kitâbü’n-netîce, (haz. Ali Namlı-İmdat Yavaş), I-II, İstanbul: İnsan yay., 
1997.

________, Şerhü’l-usûli’l-aşere, İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1256. [ Necmeddin  
Kübrâ, Tasavvufî Hayat, (Haz. Mustafa Kara), İstanbul: Dergâh yay., 1980.

Busse, Heribert, Die Reise des ‘Abd al-Gani an-Nabulusi durch den Libanon, Beirut: 
Orient-Institut, Würzburg: Ergon in Kommission, 2003.

Câmî, Abdurrahmân, Levaih, (tashih: Yann Richard), 2. bs., Tahran: İntişârât-ı 
Esâtîr, hş. 1383.

________, Nakdü’n-nusûs fî şerhi Nakşi’l-fusûs,  (nşr. William C. Chittick), 2. bs., 
Tahran: Müessese-i Mutalaât ve Tahkîkât-ı Ferhengi, 1992.

________, Nefahâtü’l-Üns, (tercüme ve şerh: Lâmiî Çelebî), Haz. Süleyman Uludağ-
Mustafa Kara, İstanbul: Pinhan, 2011.

________, Dîvân-i Kâmil, nşr. Hâşim Razî, “Mukaddime”, Tahran 1341/1962.
________, Baharistan,  (çev. M. Nûri Gencosman), Ankara: Maârif Vekâleti, 1945.
________, Kāfiye şerhi el-fevâid ez-Ziyâiyye, (çev. Abdurrahmân Ercan Elbinsoy), 

İstanbul: Zaman yayıncılık, 1987.
________, Levâyih-i Hakîkat, İstanbul: Artin Asabiyan Matbaası, 1309.
________, Tâiyye-i Abdurrahmân Câmî: Tercüme-i Tâiyye-i İbn Fâriz, ve Şerhu 

Mahmûd Kayserî ber Tâiyyeti İbn Fârız, (thk. Sâdık Hûrşâ), Defter-i Neşr-i 
Mîrâs-ı Mektûb, Tahran 1997.

Cebecioğlu, Ethem, İmâm-ı Rabbânî, Hareketi ve Tesirleri, Erkam Yay., İstanbul 
1999.

________, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, İstanbul: Anka, 2004.
Cemâleddin İbn Sâbûnî, Tekmiletu İkmâli’l-İkmal fi’l-ensâb ve’l-esmâ ve’l-elkāb, 

(thk. Mustafa Cevad), Bağdad: Matbuatu Mecmai’l-İlmi’l-Irâki, 1957.
Certel, Hüseyin, “Ebû Tâlib el-Mekkî Tasavvufî Yaşayış”, (Basılmamış Doktora 

Tezi), AÜSBE, Erzurum, 1993.
Cevherî, Ebû Nasr İsmâil b. Hammad, es-Sıhah tâcü’l-luga ve sıhâhi’l-Arabiyye,  

(thk. Ahmed Abdülgafur Attâr), 4. bs., Beyrût: Dârü’l-İlm li’l-Melâyin, 6 cilt, 
1990.

Ceyhan, Semih, “İsmâil Ankaravî ve Mesnevî Şerhi”, (Basılmamış Doktora Tezi), 
Uludağ Ü. SBE,

________, “Salâhî Efendi”, DİA, XXXVI, s. 17-19.
________, “Semâ”, DİA, XXXVI, 455-457.
________, “Tilimsânî”, DİA, XLII, s. 163-164.
Ceylan, Ömür, Tasavvufî Şiir Şerhleri, İstanbul: Kitabevi, 2000.
Chittick, William, “The Central Point-Qūnawi’s Role in the School of Ibn Arabi”, 

Journal of the Muhyiddin Ibn Arabi Society, Oxford, 2004, XXXV, s. 25-46 
[Türkçe çevirisi için bkz. W. Chittick, Merkezî Nokta: İbn Arabî Ekolünde 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 260 |

Sadreddîn-i Konevî’nin Rolü, (çev. Betül Güçlü), Tasavvuf Dergisi, 23, (İbn 
Arabi Özel Sayı II), 2009].

Chodkiewicz, Michel, Sahilsiz Bir Umman, (çev. Atilla Ataman), İstanbul: Gelenek 
yay. 2003.

Cihan, Ahmet Kamil, Abdulganî Nâblusî’nin Hayâtı ve Kelâmî Görüşleri, Erciyes 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yüksek Lisans Tezi), Kayseri, 1988.

Çaldak, Süleyman, “Câmî’nin Kasîde-yi Hamriyye Şerhi”, Ulusal Eski Türk 
Edebiyâtı Sempozyumu, Adıyaman Üniversitesi, 15-16 Mayıs 2009.

Çelebi, Âsaf Hâlet, Molla Câmî: Hayâtı, Şahsiyeti, Eserlerinden Parçalar, İstanbul: 
Kanaat Kitabevi, tsz.

Çelebioğlu, Âmil, “Âb-ı Hayât”, DİA, I, s. 3. 
Çetin, Nihad M., Eski Arap Şiiri,  İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, 

1973.
Çiçek, Yakub, “Harîrîzâde”, DİA, XVI, s. 192-193
________, Harîrîzâde Mehmed Kemâleddin: Hayâtı, Eserleri ve Tibyânu Vesâili’l-

hakāik fî beyâni selâsili’t-tarâik Muhtevâsı-Kaynakları, Öğretim Üyeliği 
Tezi, Marmara Ünv. İlâhiyat Fak., İstanbul, 1982.

De Lagrange, Garangeret, “Extraits du diwan du cheïkh Omar ben Fâredh” in 
Anthologie arabe, Paris, 1828, 25-46.

De Sacy, Silvestre, Chrestomathie arabe, Imprimerie Impériale, Paris, 1806.
Debbag, Mustafa Murad, Bilâdunâ Filistîn: fî’d-diyârü’n-Nâblusiyye, I-II, Amman: 

Matbuatu Rabıtati’l-Câmiiyyin, 1975.
Deliktaş, Süleyman, “Salâhaddîn-i Uşşâkî ve Kasîde-i Hamriyye Şerhi”, (Basılmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi, 1990.
Della Vida, Giorgio Levi, Secondo Elenco Dei Manoscritti Arabi Islamici Della 

Biblioteca Vaticana, Citta Del Vaticano: Biblioteca Apostolica Vaticana, 
1965.

Demirci, Kürşat, ‘’Hulûl”, DİA, XVIII, 340-341.
Demirci, Mehmet, “Ebû Saîd el-Harrâz”, DİA, X, s. 222-223.
________, “Gazzâlî’ye Göre Tasavvuf”, (doktora tezi), Dokuzeylül Üniversitesi, 

İzmir, 1984.
Demirli, Ekrem, İslâm Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, İstanbul: Kabalcı, 2010.
Derin, Süleyman, Love in sufism from Râbia to Ibn al-Farid, İstanbul: İnsan 

Publications, 2008.
Dermerghem, Emile, L’éloge du vin (al khamriyya), poème mystique de ‘Omar Ibn 

al Faridh, Paris, Les Editions Vega, 1931.
Doğan, Muhammet Nur, “Metin Şerhi Üzerine”, Osmanlı Dîvân Şiiri Üzerine 

Metinler, (haz. Mehmet Kalpaklı), İstanbul 1999.



| 261 |

Zeliha Öner

DuBois, Marlene Rene, `Abd al-Rahman Jami’s “Lawami’”: A translation study, 
United Kingdom: UMI Dissertation Publishing, 2011.

Durmuş, İsmail, “Câhiliye Şiirinde ve Kur’an’da Teşbih”, (doktora tezi), Dokuz 
Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir 1988.

________, “Hatîb Kazvînî”, DİA, XXV, s. 157.
E. J. Brill’s First Encyclopaedia of Islam: 1913-1936 A-Baba Beg, (edt. M. Th. 

Houtsma, T. W. Arnold, R. Basset, R. Hartmann), Volume I, Leiden: E. J. 
Brill, 1987.

Ebû Talib Mekkî, Kūtu’l-kulûb, (thk. Abdulhâfız Fergalî), Kāhire: Matba’atü’l-
Envâri’l-Muhammediye, 1975. 

Ebû’l-Fidâ, El-Muhtasâr fî ahbâr ve’l-beşer, Kāhire: el-Matbaatü’l-Hüseyniyye, 
1968.

Emîn Saîd Ebûleyl, Mahtûtâtü’t-tasavvuf fî Filistîn, Ürdün: Mektebetü’l-menâr, 
1988.

Eraydın, Selçuk, Tasavvuf ve Tarîkatler, İstanbul: İFAV, 1994.
Ergin, Mehmet, “Cemâleddin Uşşâkî’nin Hayâtı, Eserleri ve Dîvân’ının Edisyon 

Kritiği”, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Ankara Üniversitesi 1994.
Erginli, Zafer (ed.), Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Trabzon: Kalem, 2006.
Ertürk, Ramazan, Sûfi Tecrübenin Epistemolojisi; Çağdaş Bir Yaklaşım, Ankara: 

Fecr Yayınevi, 2004.
Evliyâ Çelebi, Evliyâ Çelebî Seyahatnâmesi; Mısır, Sudan, Habeş (1672-1680), X, 

İstanbul, 1938.
Fahndrich, E.Hartmut,  “The Wafayat Al-Ayan of Ibn Khallikan: A New Approach”, 

In Journal of the American Oriental Society, 93, no. 4: 1973.
Faraglî, Alî Ma‘bed, Abdülganî en-Nâblusî: Hayâtuhu, Ârâuhu, Kāhire: Mektebetü’l-

îmân, 2005.
Farouki, Abdul Majid Taji, The Mystical Poems of Ibn Al-Fárid, London: King’s 

College, 1961.
Fazlıoğlu, Şükran, “İzhâr el-esrâr li-el-Birgivî, Dirâset ve tahkik”, (yayınlanmamış 

yüksek lisans tezi), Ammân, 1995.
Fergāni, Meşârikü’d-derârî: şerhu Tâiyye İbn Fârız, Meşhed: Encümen-i Felsefe ve 

İrfan, hş. 1398/1987.
________, Müntehâ’l-medârik, (thk Âsım İbrâhim el-Keyyâlî), Beyrût: Dârü’l-

kutubi’l-ilmiyye, 2007. [İlk baskısı: Müntehâ’l-medârik şerhi’l-kasîdeti’t-
tâiyye, İstanbul: Mekteb-i Sanâyi Matbaası, h. 1293].

________, Müntehâ’l-medârîk, I, (thk. Visâm el-Hitâvî), Kûm: Matbûat-ı dînî, hş. 
1386.

Feyyumi, Ebü’l-Abbas Ahmed b. Muhammed b. Ali el-Hamevi, el-Misbâhü’l-
münîr: mu’cemu Arabi Arabi, Beyrût: Mektebetu Lübnan, 1987.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 262 |

Firûzabâdî, Ebü’t-Tahir, el-Kāmusu’l-muhît, I-IV, Mısır: Matbaatü’s-Saade, 
1913/1332.

Flügel, Gustav Leberecht, Die Arabischen Persischen und Türkischen Handschriften 
der Kaiserlich-Königlichen Hofbibliothek zu Wien, Erster Band [I], Wien, 
1865.

Gazzâlî, Ahmed, Sevânihu’l-Uşşâk (Aşkın Halleri), (çev. Tûran Koç - M. Çetinkaya), 
Ankara: Hece yay., 2008; 

Gazzâlî, İhyâu ulûmi’d-dîn, Kāhire: el-Mektebetü’t-ticâriyye el-kübrâ, tsz. IV.
________, el-Münkız mine’d-dalâl, (çev. Abdurrezzak Tek), Bursa: Emin yay., 2013.
Gemuhluoğlu, Zeynep, “İslam Düşüncesine Özgü Bir Poetika’dan Söz Edilebilir 

mi?: İlk Dönem Kelâm ve Dil Âlimlerinde Din Dili- Mecaz/ Şiir- Mecaz 
İlişkisi Üzerine Bir İnceleme”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, 2009, sayı: 36/1, s. 109-134.

Gökbulut, Hasan, “Kâfiyeci”, DİA, XXIV, s. 154-155.
Gölpınarlı, Abdülbâki, İslâm ve Türk İllerinde Fütüvvet Teşkilâtı, İstanbul Ticaret 

Odası Akademik Yayınlar, 2011.
_________, Melâmîlik ve Melâmîler, İstanbul, 1931.
Gril, Denis, “Sources manuscrites de l’histoire du soufīsme à Dār al-Kutub: un 

premier bilan”, Annales Islamologiques, 28 (1994), s. 97-185.
Gündoğdu, Cengiz, “Abdulmecîd-i Sivâsî, Hayâtı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri”, 

(Doktora Tezi), Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum 
, 1997. [Cengiz Gündoğdu, Bir Türk mutasavvıfı Abdülmecid Sivasi 
(971/1563-1049/1639): Hayâtı Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri, Ankara: 
Kültür Bakanlığı, 2000].

Güngör, Erol, İslâm Tasavvufunun Meseleleri, İstanbul: Ötüken yay., 1998.
Gürkan, Nejdet, “Arap edebiyâtında Memlûkler (Moğollar) dönemi (656/1258-

923/1517)”, (Basılmamış Doktora Tezi), Süleyman Demirel Üniversitesi, 
SBE, 2000.

Haar, J.G.J. ter, “The Collected Letters of Shaykh Ahmad Sihrindî”, Manuscripts of 
the Middle East, Leiden 1988, sayı: 3, s. 41-43.

Habeşî, Abdullah Muhammed, Câmiü’ş-şürûh ve’l-havâşî: mu’cemun şâmilün li-
esmâi’l-kütübi’l-meşrûha fî’t-türâsi’l-İslâmî ve beyâni şürûhihâ, II, Ebûzabî: 
el-Mecmaü’s-Sekāfî, 2004.

el-Hâfız, Muhammed Mutîh - Nizar Abaza, Ulemau Dımaşk ve a’yanuha fi’l-karni’s-
salis aşer el-hicri, I, Beyrût: Dârü’l-Fikri’l-Muasır, 1991.

el-Hâfız, Muhammed Mutîh, “Abdülganî en-Nâblusî: Dirâse fî Hayâtihi ve A‘mâlihi 
ve Ahvâlihi”, et-Turâsü’l-Arabî, III (sayıb10), Dımaşk, 1983, s. 155-166.

el-Hamevî, Ulvân, Takrîbü’l-fevâ’id ve teshîlü’l-makāsıd fî’l-fıkhi’ş-Şafii, (nşr. 
Ömer Hâlid ez-Zi’bî), [y.y., tsz.]



| 263 |

Zeliha Öner

Hammer-Purgstall, Joseph von, Das arabische hohe Lied der Liebe, das ist Ibnol 
Fáridh’s Táîjet, in Text und Übersetzung zum ersten Male, Wien, Kaiserl und 
Königl Hof-und-Staatdrückerei, 1854, pp. xxiv (intr.), 1-70 (trans. and notes), 
1-53 (Arabic text). el-Haddâd, Abbas Yûsuf, el-Ene fî’ş-şi‘ri’s-sûfî İbni’l-
Fârız numûzecen, Lazkiye: Dâru’l-hivâr, 2009.

Hifni, Abdülmün’im, Râbiatü’l-Adeviyye, Kāhire : Dârü’r-Reşad, 1991.
Hikmet, Ali Asgar, Câmî, Tahran: İntişârât-ı Tus, 1984 [Türkçe çevirisi için bkz. Ali 

Asgar Hikmet, Câmi: hayâtı ve eserleri, (trc. M. Nuri Gencosman), Ankara: 
Milli Eğitim Bakanlığı, 1991]. 

Hilmi, Mustafa, İbnü’l-Fârız ve’l-hubbu’l-İlâhî, Kāhire: Dâru’l-meârif, trs., (2. 
Basım).

Hitti, Philip K. - Nabih Amin Fâris - Butrus Abd-al-Mâlik, Descriptive Catalog of 
the Garrett Collection of Arabic Manuscripts in the Princeton University 
Library, V, Princeton: Princeton University, 1938.

Homerin, Th. Emil, “Memlûklar Dönemi Mısır’ında Sûfîler ve Tasavvuf 
Aleyhtarları”, (çev. Salih Çift), Uludağ Üniversitesi, İlâhiyat Fakültesi, cilt: 
11, sayı: 1, 2002.

________, “On the Battleground: Al-Nābulusî’s Encounters with a Poem by Ibn al-
Fārid”, Journal of Arabic Literature, 38 (2007).

________, From Arab Poet to Muslim Saint, Columbia: University of South Carolina 
Press, 1994.

Hûrî, Emîn, Cilâü’l-gamız fî şerhi Dîvân İbni’l-Fârız, Kāhire: Mektebetü’l-Âdâb, 
1910.

el-Hücvîrî, Ebü’l-Hasen Alî b. Osmân b. Ebî Alî, Keşfü’l-mahcûb, (trc. İs‘ad 
Abdülhâdî Kındîl), Kāhire, 1974, [Keşfu’l-mahcûb –Hakîkat Bilgisi– (çev. 
Süleyman Uludağ), İstanbul: Dergâh, 1982].

Hüseyin Elmalı, “Hassân b. Sâbit”, DİA, XVI, s. 399-402.
Ignazio Di Matteo, Ibn al-Fāriḍ. Il gran poema mistico noto col nome di At-Tā’iyyah 

al-kubrā, polycopied autograph, Roma, 1917. 
Irâkî, Fahreddin, Aşk Metafiziği, (haz. Ercan Alkan), İstanbul: Hayy Kitap, 2012.
________, Lemeât –Aşka ve Âşıklara Dâir– (çev. A. Avni Konuk-haz. Ercan Alkan), 

İstanbul: İlkharf, 2011.
_________, Istılâhât-ı Ehl-i Tasavvuf, (çev. Nurettin Bayburtlugil), Marmara 

Üniversitesi İlâhiyât Fakültesi Dergisi, sayı: III, (Ayrı Basım), İstanbul 1985.
el-Isfehânî, Sainüddin Ali İbn et-Türke, Şerhü’t-Tâiyyeti’l-kübrâ, (tashih ve tahkik: 

Mecîd Hâdîzâde), Tahran: Müessese-i pejuheş-i hikmet ve felsefe-i Îran,  hş. 
1391 (2012).

________, Şerhu nazmü’d-dürer: şerhu kasîde-i Tâiyye-i Kübrâ İbn Fârız, (tashih 
ve tahkik: Ekrem Cûdî Ni’meti), Tahran: Merkez-i Neşr-i Miras-ı Mektub 
[Miras-ı Mektub], hş. 1384 (2005).



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 264 |

el-Isfahânî, Râgıb, Müfredât –Kur’ân Kavramları Sözlüğü– (haz. Yusuf Türker), 
İstanbul: Pınar, 2010.

İbn Acîbe, Ahmed, Kitâb Şerhü Salât el-Kutb b. Haşîş: Silsilât nûrâniyye ferîde, 
(Cem‘ ve takdîm: el-Umrânî el-Hâlidî Abdüsselâm), Mağrib: Dârü’l-beyzâ, 
1994.

İbn Alûsî el-Bağdâdî, Celâü’l-ayneyn fî Muhâkemeti’l-ahmedeyn, Kāhire, h. 1296.
İbn Asakir, Ebu’l-Kāsım, Târîhu medîneti dımaşk, (thk. Muhibüddin Ebi Said Ömer 

b. Garâme el-Amrâvî), Beyrût: Dârü’l-Fikr, 1998.
İbn Hacer, Lisânüʹl- Mîzân, IV, Beyrût 1406/1986.
İbn Haldûn, et-Ta’rif bi-İbn Haldûn ve rıhletuhu garben ve şarken, (hşy. Muhammed 

b. Tavit Tanci), Kāhire: Lecnetü’t-Telif ve’t-Terceme, 1951.
İbn Hallikân, Şemsüddin Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekr, Vefeyâtü’l-a‘yân ve 

enbâü ebnâi’z-zamân, (thk. İhsân Abbâs), III, Beyrût; Dâru sadr, 1970.
İbn İmâd, Şezerâtü’z-zeheb fî ahbâri men zeheb, (thk. Abdülkādir el-Arnâûd, 

Muhammed el-Arnâûd), VII, Beyrût: Dâru İbn Kesîr, 1991.
İbn İyâs, Muhammed b. Ahmed, Bedâiu’z-zuhûr fî vekāi‘i’d-duhûr, I, Metâbiu’ş-şa‘b, 

1960. [Bedaiü’z-zuhur fî vekaii’d-duhur = Die chronik des Ibn Ijas, (i’tina 
Paul Kahle, Muhammed Mustafa), İstanbul: Cem’iyyetü’l-Müsteşrikîni’l-
Almaniyye, 1945.]

İbn Kayyim el-Cevziyye, Medâricu’s-sâlikîn –Kur’ânî Tasavvufun Esasları– I-III 
(çev. A. Ataç vd.), İstanbul: İnsan, 1990.

İbn Kemâl Ahmed Şemseddin Kemâlpaşazâde, Şerhu Hamriyyeti İbni’l-Fârız li-İbn 
Kemâl Paşa el-Hanefî, (thk. İdris Makbûl Kasûrî), İrbid: Alemü’l-Kütübi’l-
Hadîs, 2011.

İbn Tagriberdi, el-Menhelü’s-sâfi ve’l-mustevfî ba’de’l-vâfî, (thk. Muhammed 
Muhammed Emin), IX, X, Kāhire: Dârü’l-Kütüb ve’l-Vesâikü’l-Kavmiyye, 
2003.

________, en-Nücûmu’z-zâhira fî mülûki’l-Mısri ve’l-Kāhire, (thk. M. Hüseyin 
Şemseddin), VI, Beyrût: Dârü’l- kütübi’l-ilmiyye, 1992. 

İbnu’l-Arabî, Zehâiru’l-a’lak şerhu Tercümâni’l-Eşvâk, Beyrut 1312.
________, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, (haz. Ahmet Şemsettin), I. Baskı, I-IX, Beyrût: 

Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1999 [Fütûhât-ı Mekkiyye, I-XVIII (çev. Ekrem 
Demirli), İstanbul: Litera, 2012]. 

________, Arzuların Tercümânı, (trc. Mahmut Kanık), İstanbul: İz yay., 2006.
________, İlahî Aşk, (çev. Mahmut Kanık), İnsan Yay., İstanbul 1998.
________, Nefsini Bilen Rabbini Bilir, (çev. ve şerh: M. Es’ad Erbîlî; yay. haz. Ercan 

Alkan), (2. baskı) İstanbul: Hayy kitap, 2012.
İbnü’l-Fârız, Dîvân, (thk. Abdülhâlik Mahmûd), Kāhire: Mektebetü’l-âdâb, 2007.
________, The Dīwān of Ibn al-Fāriḍ, (thk. Giuseppe Scattolin), Kāhire, 20011.



| 265 |

Zeliha Öner

________, Ibn al-Farid: Wine & The Mystic’s Progress, (translator: Paul Smith), 
Australia: New Humanity Books, 2012.

________, el-Mededü’l-fâiz an şerhi Dîvânı İbni’l-Fârız, Ebü’l-Kāsım Şerefeddin 
Ömer b. Ali b. Mürşid İbnü’l-Fârız, Kāhire: Matbaatü’l-Bâruniyye, 1307. 

İbnü’l-İmad, Ebü’l-Felah Abdülhay, 1089/1679, Şezeratü’z- zeheb fi ahbari men 
zeheb; (tahkik Abdülkādir Arnaût, Mahmûd Arnaût), VII, Beyrût: Dâru İbn 
Kesîr, 1991.

İbnü’s-Sâbûnî, Cemâleddin, Tekmiletu İkmâli’l-İkmal fi’l-ensâb ve’l-esmâ ve’l-
elkāb, (thk. Mustafa Cevad), Bağdad: Matbuatu Mecmai’l İlmi’l-Irâki, 1957.

İbnülemin Mahmûd Kemâl, Son Asır Türk Şâirleri, 3. Bs.., III, İstanbul, 1988.
İhsanoğlu, Ekmeleddin ve diğerleri, Osmanlı Tıbbî Bilimler Literatürü Târihi = 

History of the literature of medical sciences during the Ottoman period, I, 
İstanbul: İslâm Târih, Sanat ve Kültür Araştırma Merkezi, 2008.

İhsanoğlu, Ekmeleddin, Ramazan Şeşen, M. Serdar Bekar; Osmanlı Tabiî ve Tatbîkî 
Bilimler Literatürü Târihi = (History of the literature of natural and applied 
sciences during the Ottoman period), editör: Ekmeleddin İhsanoğlu, I, 
İstanbul: İslâm Târih, Sanat ve Kültür Araştırma Merkezi; Research Centre 
for Islamic History Art & Culture (IRCICA), 2006.

İmâm-ı Rabbânî, Mektûbât, (trc. H. Hilmi Işık), İstanbul: Hakîkat yay., 2008.
İskender Pala, Ansiklopedik Dîvân Şiiri Sözlüğü, 14. Basım, İstanbul: Kapı yay., 

2005.
Jacobi, Renate, Ibn al-Fāriḍ - Der Diwan, Mystische Poesie aus dem 13. Jahrhundert, 

Verlag der Religionen, Berlin, 2012.  
Kandemir, M. Yaşar, “Münâvî, Muhammed Abdürraûf”, DİA, XXXI, s. 573.
________, “Münzirî”, DİA,  XXXII, s. 35-37.
Kaplan Hayri, “Şa‘rânî”, DİA, XXXVIII, s. 347.
________, “Fakih Bir Sûfî Örneği Olarak Abdülvehhâb eş-Şa‘rânî”, Çukurova 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, II/2, Adana 2002, s. 119-154. 
Kara, İsmail, İlim Bilmez Târih Hatırlamaz –Şerh ve Haşiye Meselesine Dair Birkaç 

Not–, İstanbul: Dergâh, 2011.
Kara, Mustafa, “İbn Teymiye’ye Göre İbn Arabî”, (Doktora Tezi), Uludağ Ünv. 

Bursa, 1983.
________, “Abdullah Bosnevî”, DİA, I, s. 87.
________, “Fenâ”, DİA, XII, s. 333-335.
________, Metinlerle Osmanlılarda Tasavvuf ve Tarîkatler, İstanbul: Sır yay., 2004.
Karabulut, Ali Rızâ ve Ahmet Turan Karabulut, Dünyâ Kütüphânelerinde Mevcut 

İslâm Kültür Târihi ile İlgili Eserler, III, Kayseri, tsz.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 266 |

Karabulut, Ali Rızâ, Mu’cemü’l-mahtutat el-mevcude fî mektebât İstanbul ve 
Anadolu: İstanbul ve Anadolu Kütüphânelerinde Mevcut El Yazması Eserler 
Ansiklopedisi, II, [y.y., tsz.]

________, Kayseri Râşid Efendi Kütüphânesi’ndeki Yazmalar Kataloğu, Kayseri, 
1982.

Karaismâiloğlu, Adnan, “Muhyî-i Lârî”, DİA, XXXI, s. 81.
Kartal, Abdullah, “Abdullah Bosnevî’nin Merâtib-i Vucûd ile İlgili Bir Risalesi”, 

(Yüksek Lisans Tezi), Marmara Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 1996.
________, “Bursa’da Bosnalı Bir Melâmî Abdullah Bosnevî Hayâtı, Eserleri ve Bir 

Kasîdesi”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 1994, cilt: VI, 
sayı: 6, s. 297-311.

el-Kāşânî, Abdürrezzâk, Mûcemü’l-mustalahât ve’l-işârâtü’s-sûfiyye: Letâifü’l-
A‘lâm fî işârâti ehli’l-ilhâm, (thk. Saîd Abdülfettâh), I- II, 3. Baskı, Kāhire: 
el-Hey’etü’l-Mısriyye, 2008 [ Tasavvuf Sözlüğü, (çev. Ekrem Demirli), 
İstanbul: İz Yayıncılık, 2004.] 

________, Şerh Dîvân İbni’l-Fârız, (haz. Raşîd . Gālib ed-Dahdah), Kāhire: 
Matbaatü’l-Hayriyye, 1310, (sayfa kenarlarında).

________, Şerhu Menâzili’s-sâirîn, (thk. Muhsin Bîdârfer), Tahran: İntişârât-ı Bîdâr, 
1994.

________, Te’vilat-ı Kāşâniyye: Kur’ân-ı Kerim’in Öz Tefsîri, (trc. Ali Rızâ 
Doksanyedi, yay.haz. M. Vehbi Güloğlu), Ankara: Kadıoğlu Matbaası, 1988 
(3 Cilt).

el-Kâşî, İzzeddin, Misbâhu’l-hidâye, nşr. Celâleddin Hümâî, Tahran, hş. 1367.
el-Kuşeyrî, Abdülkerîm, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye (thk. Abdükerim Atâ), Şam: 

Mektebetü Ebî Hanîfe, 2000 [Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risâlesi (çev. 
Süleyman Uludağ), İstanbul: Dergâh, 2003].

Kâtip Çelebî, Keşfü’z-zünûn, İstanbul: Türk Vakfı Yurt Yayınları, 2007.
Kaya, Mahmut, “İbn Kemâl’in düşünce târihimizdeki yeri ve varlık anlayışı”, Türk 

Tarihinde ve Kültüründe Tokat Sempozyumu, Ankara 1987.
el-Kayserî, Dâvûd, Şerhu’t Tâiyyeti İbni’l-Fârız el-Kübrâ, (thk. Ahmed Ferîd el-

Mezyedî), Beyrût: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 2004.
________, Mukaddimât, er-Resâil içinde (haz. Mehmet Bayrakdar), Kayseri 

Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, Kayseri 1997. [Dâvûd Kayserî, 
Tasavvuf İlmine Giriş, (çev. Muhammed Bedirhan), İstanbul: Nefes Yayınları, 
2013].

________, Tahkîku Mâi’l-Hayât ve Keşfü Esrâri’z-Zulumât, er-Resâil içinde, (haz. 
Mehmet Bayrakdar), Kayseri Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, 
Kayseri 1997.

Kehhâle, Ömer Rızâ, Mu‘cemü’l-Müellifîn, (nşr. Mektebetü’l-Müsennâ), Beyrût: 
Dâru İhyâ-i’t-Türâsi’l-Arabî, 1957.



| 267 |

Zeliha Öner

Kelabâzî, Doğuş Devrinde Tasavvuf Ta’arruf, (haz. S. Uludağ), (3.baskı) İstanbul: 
Dergâh, 2013.

Kemikli, Bilal, “Sun’ullâh Gaybî”, DİA, XXXVII, s. 532-533.
________, Sun’ullâh-ı Gaybî: Hayâtı, Eserleri, Şiirleri, Ankara: Akçağ Yay., 2000.
________, Tasavvuf Edebiyâtında Hulûl ve İttihâda Dâir Bir Risâle: “Risâle-i Redd-i 

Hulûl ve İttihâd”, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 2001, cilt: 
II, sayı: 5, s. 111-116.

Khalidi, W.A.S., “Abd al-Ghani”, EI2, I.
Kılıç, M. Erol, Sûfî ve Şiir: Osmanlı Tasavvuf Şiirinin Poetikası, İstanbul: İnsan yay., 

2004.
________, “Fergānî”, DİA, XII, s. 378-382.
________, İbn Arabî Düşüncesine Giriş -Şeyh-i Ekber-, İstanbul: Sûfî Kitap, 2009.
________, “A Bosnian Origin Ottoman Sûfî Abdullah Salâhaddin al-Ushshâqî 

(1705- 1782) and His Commentary on The Verses Attributed to Rûmî”, 
International Conference on the Reconstruction of Isa Bey Tekia, 2-3 Şubat 
2001, (Sarejevo, Bosna-Hersek Cumhuriyeti).

Kocatürk, Saadettin, Mevlânâ’da Varlık, İnsan, Aşk ve Ölüm Teması, Kültür 
Bakanlığı Yay., Ankara, 2001.

Konevî, Fâtiha Sûresi Tefsîri, (çev. Ekrem Demirli), İz Yayıncılık, İstanbul 2007.
Konuk, Ahmed A., Tedbîrât-ı İlâhiyye Tercüme ve Şerhi, (haz. Mustafa Tahralı), 

2.baskı, İstanbul: İz Yayıncılık, İstanbul 2001.
________, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, (haz. Mustafa Tahralı, Selçuk 

Eraydın), I-IV, 4. Basım, İstanbul: İFAV, 2005.
________, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, (haz. Mustafa Tahralı, Selçuk Eraydın vd.), I-XIII, 

İstanbul: Kitabevi, 2008.
Konur, Himmet, “Kemâl Paşa-zâde’nin Kasîde-i Hamriyye şerhi: edisyon kritik ve 

tahlil”, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Dokuz Eylül Üniversitesi, 1992.
________, İbrâhim Gülşenî Hayâtı, Eserleri, Tarîkatı, İstanbul: İnsan yay., 2000.
Korkmaz, Esat, “Eren-Evliyâ Felsefesinde Ölmeden Evvel Ölmek ya da Yaşarken 

Dirilmek”, 1. Uluslararası Türk Dünyâsı Eren ve Evliyâları Kongresi 
Bildirileri, (13-19 Ağustos 1998), Ankara, 1998, s. 333-356.

Kumeyr,  Yuhannâ, İbnüʹl-Fârız mukaddimât fîʹt-tasavvuf, Beyrût, 1955.
Kuşadalı Ahmed Efendi, Tercüme-i Evrâd-i Birgiviyye, Süleymaniye Ktp. Düğümlü 

Baba, nr. 449 vr.148a-149b.
Küçük, Hülya - Yusuf R. Saraç, “İbn Arabî’nin Kitâbü’l-Bâ Adlı Eseri”, Tasavvuf: 

İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 2009, cilt: IX, sayı: 23, “İbn Arabî” özel 
sayısı - II, s. 687-699.

Küçük, Sezâî, “ Mevlânâ ve Semâ”, Keşkül, 2006, s.44-50. 



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 268 |

________, “Abdullah Ensârî el-Herevî’nin Tasavvufî Fütüvvet Risâlesi: Kitâbü’l-
Fütüvve”, Sakarya Ü. İFD, 2 (2000), s. 137-166.

Lings, Martin, Sufi Poems: A Mediaeval Anthology, Islamic Texts Society, 2004.
Loth, Otto, A Catalogue of the Arabic Manuscripts in the Library of the India Office, 

London: Printed by Order of the Secretary of State for India in Council, 1877.
Macit, Muhsin, “Osmanlı Kültür ve Sanatında İbrâhim Gülşenî’nin İşlevi”, Bilig: 

Türk Dünyâsı Sosyal Bilimler Dergisi, Kış 2012, Sayı 60, s. 193-214.
el-Makkarî, Ahmed b. Muhammed, Nefhü’t-tîb min gusni’l-Endelüsi’r-ratîb, (thk: 

İhsân Abbas), II, Beyrût: Dâru Sâdır, 1968.
el-Makrîzî, el-Mevâ‘iz ve’l-i‘tibâr bi zikri’l-hıtat ve’l-âsâr, I, Beyrût: Dâru Sadr, tsz.
Massignon, L., “Hulûl’’, İ. A., V/ 1, 584-585.
Mecdî Mehmed Efendi, eş-Şekāiku’n-nu’mâniyye ve Zeyilleri: Hadâiku’ş-şakāik, I, 

(neşre hazırlayan: Abdülkādir Özcan), İstanbul: Çağrı Yayınları, 1989.
el-Mevdûdî, Ebu’l-A’lâ, İmâm-ı Rabbânî ve İslâm, (çev. Hayreddin Karaman), 

Yağmur Yay., İstanbul 1968.
Murâdî, Muhammed Halîl b. Ali, Silkü’d-dürer fî a’yâni’l-Karni Sânî Aşer, C. 3, 

Beyrût; Dârü İbn Hazm, 3. Basım, 1988.
Musakhanov, Orkhan, “Ni’metullah Nahçıvânî’nin Hidâyetü’l-İhvân’ı” (metin, 

tercüme ve inceleme), (Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi, 
2011. [Ni‘metullah Nahçıvân-î, Hidâyetül İhvan: Sûfîlerin Kelamcıları ve 
Felsefecileri Eleştirisi, (çev. Orhan Musakhanov), İstanbul: İlkharf yayınevi, 
2013]

Muslu, Ramazan, “Klasiklerimiz, Kūtü’l-kulûb”, Tasavvuf, İlmî ve Akademik 
Araştırmalar Dergisi, Yıl: 4, Sayı: 10, Ankara 2003, s. 349-375.

Mustafa Râsim Efendi, Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil (haz. İhsan Kara), (2. Baskı), 
İstanbul: İnsan, 2013.

el-Münâvî, Abdürraûf, el-Kevâkibü’d-dürriyye, (thk. Abdülhamîd Sâlih Hamdân), 
Kāhire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye, II, tsz.

el-Müneccid, Salâhaddin, el-Muerrihûn ed-Dımaşkiyyûn fî’l-ahdi’l-Osmânî ve 
Âsâruhum el-Mahtûtat, Beyrût: Dâru’l-kitâbi’l-cedîd, 1964.

el-Münzirî, Zekiyüddin Ebû Muhammed Abdülazîm b. Abdülkavî, el-Tekmiletü li-
vefeyâti’n-nakkaleti, (thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf), III, Beyrût: Müessesetü’r-
risâle, 1984.

en-Nâblusî, Abdülganî b. İsmail b. Abdülganî ed-Dımaşkî, el-Cevherü’l-küllî Şerhu 
‘Umdeti’l-musallî (nşr. M. A. Matar Câsim ed-Düleymî), Beyrut, 2007.

________, Mürâselâtü’n-Nâblusî vesâilü’t-tahkîk ve resâilü’t-tevfik, (dirâse ve 
tahkîk: Bekri Aladdin), Dımaşk: Daru Nineva, 2010 [aynı eserin tahkîki 
Samer Akkach tarafından da yapılmıştır. Bkz. Samer Akkach, Letters of a 
Sufi Scholar: The Correspondence of ‘Abd al-Ghanī al- Nābulusī (1641–
1731), Leiden: Brill, 2010. xxiv + 134 (English), xv + 378 (Arabic)]. 



| 269 |

Zeliha Öner

________, el-Hadretü’l-ünsiyye fî’r-rihleti’l-kudsiyye, Kudüs: Dâiretü’l-evkāf el-
İslâmiyye kısmu ihyâ et-türâsü’l-İslâmiyye, 1994.

________, Âlem el-Melâha fî ilmi’l-fellâha, Beyrût: Dâru’l-afâki’l-cedîd, 1979.
________, el-Vücûdü’l-Hak ve’l-hitâbü’s-sıdk, (thk. Bekri Aladdin), Dımaşk: el-

Mâhedü’l-İlmî el-Fransî, 1995. [Nablusî, Gerçek Varlık, (çev. E. Demirli,) 2. 
Baskı, İstanbul: İz yay., 2009].

________, Keşfü’s-sırri’l-gāmız fî şerh Dîvân İbni’l-Fârız, Zâhiriyye: 8285.
________, Ta’tîrü’l-enâm fî ta’bîri’l-menâm, (nşr. Henân Muhammed Nûrtebârihi), 

Beyrût: Dâru’l-mârife, 1997.
________, el-Hakîka el-Mecâz fî Rıhleti ilâ Bilâdi’l-Şâm ve Masr ve’l-Hicâz, (thk. 

Ahmed Abdülmecîd Harîdî), Kāhire: el-Hey’e’l-Mısriyye el-Âmme li’l-
kitâb, 1982.

________, Lemaâtü’l-barki’n-necdî,  Şam Zâhiriye, 9874.
________, Âriflerin Tevhîdi, (trc. Ekrem Demirli), İz Yayıncılık, İstanbul 2003.
________, Miftâhü’l-maiyye fî düsturi’t-tarîkati’n-Nakşibendiyye, (thk. Cûde 

Muhammed Ebü’l-Yezid el-Mehdi, Muhammed Abdülkādir Nassar), 
Kāhire: Darü’l-Cûdiyye, 2008. [Tercüme-i miftâhu’l-maiyye fî tarîkati’n-
nakşibendiyye, (trc. Osman Bahri), İstanbul: Basîret Matbaası, 1289/1872.

________, Keşfü’s-sirri’l-gāmız fî şerh Dîvân İbni’l-Fârız, ( thk. Muhammed Eb’u’l-
Fazl İbrâhim), Kāhire: Müessesetü’l Halebî, 1972.

Nâblusî-Bûrînî, Şerhü’d-Dîvân İbnü’l-Fârız, (haz. Raşîd b. Gālib), Kāhire, 1310.
Nadeem, S. H., A Critical Appreciation of Arabic Mystical Poetry, Delhi: Adam 

Publishers, 1993.
Nallino, Carlo Alfonso, “Il poema mistico di Ibn al-Fāriḍ in una recente traduzione 

italiana”, in La rivista degli studi orientali, Roma, VIII, (1919-1920) 1-106.
Namlı, Ali, “İsmâil Hakkı Bursevî”, DİA; XXIII, s. 103.
________, İsmâil Hakkı Bursevî: Hayâtı, Eserleri ve Tarîkat Anlayışı, Marmara 

Üniversitesi, Doktora Tezi, 2001 [Ali Namlı, İsmâil Hakkı Bursevî Hayâtı, 
Eserleri, Tarîkat Anlayışı, İstanbul: İnsan Yayınları, 2001.]

Nasr, Âtıf Cevdet, er-Remzü’ş-şi’ri inde’s-sûfîyye, 3. bs., Beyrût: Dârü’l-Endelüs, 
1983.

________, Şi’r Ömer b. El-Fârız: Dirâse fî fenni’ş-şi’ri’s-sûfî, Beyrût: Dâru’l-
Endelüs, tsz.

Nasr, Seyyid Hüseyin, Bilgi ve Kutsal, (çev. Yusuf Yazar), İstanbul: İz Yay., 2001.
en-Neşşâr, Ali Sâmî, Neş’etü’l-fikri’l-felsefî fi’l-İslâm, II, Kāhire, 1977.
Nicholson, A. Reynold, “The Lives of ‘Umar Ibnu’l-Farid and Muhiyyu’ddin Ibnu’l-

’Arabi, Extracted from the “Shadharȧtu’l-Dhahab””, JRAS ( Journal of the 
Royal Asiatic Society), XXV, 1906, pp. 797-824.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 270 |

________, Studies in Islamic mysticism, Cambridge: Cambridge University Press, 
1921.

Okudan, Rifat, İbnu’l-Fârıd ve İlâhî Aşk, Isparta: Dilârâ yay., 2012.
Okumuş, Ömer, “Câmî, Abdurrahmân”, DİA, C: VII, s. 94–99.
Osmanoğlu, Şeyh Ahmed, Gülzâr-ı Sofiyye: Kasîde-i Tâiyye Şerhi, (trc. Abdullah 

Develioğlu), İstanbul: Kit-San, 1997 [İlk baskısı: Gülzâr-ı sûfiyye der îzâh-ı 
tâiyye, Müftizâde Abdullah Develili, İstanbul: Matbaa-i Âmedî, 1924/1343]

Özcan, Abdülkadir, “İdrîs-i Bitlisî”, DİA, XXI, s. 485-488.
Özdamar, Mustafa, Hazreti Râbia ve Kadın Evliyâlar, İstanbul: Kırkkandil Yayınları, 

2006.
Özdemir İmamoğlu, Sema “Dâvûd Kayserî’de Varlık, Bilgi ve İnsân”, Marmara 

Üniversitesi, (doktora tezi), 2011. [Sema Özdemir, Dâvûd Kayserî’de Varlık 
Bilgi ve İnsân, İstanbul: Nefes yay., 2014].

Özdemir, Abdurrahman, Eski Arap Şiirinin Zirve İsimlerinden Biri: Lebîd b. Rabia 
el-Âmirî ve Dîvânı, Ankara: Araştırma yay., 2007.

Özdemir, Mehmet, “Makkarî, Ahmed b. Muhammed”,  DİA, XXVII, s. 445-446.
Özel, Ahmet, “Nâblusî, Abdülganî b. İsmâil”, DİA, XXXII,  s. 268.
________, “Şernûbî”, DİA, XXXIX, s. 13.
________, “Ulvân el-Hamevî”, DİA, XLII, s. 138.
Özel, Ahmet -Cengiz Kallek, “Zekeriyyâ el-Ensârî”, DİA, XLIV (44), s. 212-215.
Özen, Şükrü, “İbn Sûde”, DİA, XX, s. 361.
Özkan, Halit, “Süyûtî”, DİA, XXXVIII, s. 196.
Öztürk, Şeyda, “Şem’î’nin (XV-XVI. yy) Mesnevî şerhi (ilk Türkçe tam Mesnevî 

şerhi)”, Marmara Üniversitesi, (Doktora Tezi), 2007, s. 523; [Şeyda Öztürk, 
Şem’î Efendi ve Mesnevî Şerhi, İstanbul: Türkiye Diyânet Vakfı İslâm 
Araştırmaları Merkezi (İSAM), 2011].

Pir Muhammed Nûr Arabî, Mısrî Niyâzî Dîvânı ve Şerhi, Ankara, 1974.
Râgıb el-Isfehânî, el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân, (thk. Muhammed Seyyid Geylânî), 

Beyrût: Dârü’l-mârife, tsz.
Raymond, André, Le Caire, Paris: Librairie Artheme Fayard, 1993.
Rifaî, Ken’an, Şerhli Mesnevî-i Şerif, III. Baskı, İstanbul: Kubbealtı Neşriyatı, 2009.
Raşîd b. Gālib, Şerhu Dîvân İbn Fârız, Matbaatü’l-hayriyye, Kāhire, 1310.
es-Sâbûnî, Abdülvehhâb, Şuarâ ve devâvîn, Beyrût: Dârü’ş-Şark, tsz.
Sahih Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye-Mevlevîlerin Târihi, (haz. 

Cem Zorlu), İnsan Yayınları, İstanbul, 2003.
Saîd Abdülfettâh Âşûr, “Ezher”, DİA,  XII, s. 63.
Sakallı, Talat, “ İbn Kutluboğa”, DİA, XX, s. 153.
Saklan, Bilal, “Ebû Talib el- Mekkî”, DİA, X, 239.



| 271 |

Zeliha Öner

Saraç, M. A. Yektâ, “Tasavvuf Edebiyatına Ait Temel Bir Metin ve Türk Edebiyatına 
Yansımaları”, İ.Ü. Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, XXX, İstanbul, 2003.

________, “Kasîde-i Hamriyye ve Türk Edebiyâtına Tesirleri”: İÜ. Türkiyat 
Enstitüsü, VII. Milletler Arası Türkoloji Kongresi ( 8-12 Kasım 1999).

Savi, Saime İnal, “ Senâî”, DİA, XXXVI, s. 502-503.
Scattolin, G., “A Critical Edition of Ibn al-Fārid’s Diwān: Reading a Sufi Text”, 

Institut Français d’archéologie Orientale, Cahier des Annales Islamologiques, 
27- 2006.

________, “Al-Farghānī’s Commentary on Ibn al-Fāriḍ’s Mystical Poem al-Tā’iyyat 
al-kubrā”, in MIDEO 21 (1993).

________, “‘Omer İbnu’l-Fârid ve hayâtuhu’s-sûfiyye min hilâli kasîdetihi’t- 
Tâ’iyyeti’l-kubrâ”, el-Meşrik, sy. II (Temmuz 1993).

________, “More on Ibn al-Fārid’s Biography” MIDEO, 22, 1995, s. 197-242.
________, “Towards a Critical Edition of Ibn al-Fārid’s Diwān”, Annales 

Islamologiques, 35, Institut Français d’archéologie Orientale, 2001.
________, Teemmülât fi’t-tasavvuf ve’l-hivârü’l-edyân, Kāhire: el-Hey’etü’l-

Mısriyye, 2013.
Schimmel, Annemarie, İslâm’ın Mistik Boyutları (çev. Ergün Kocabıyık), İstanbul: 

Kabalcı, 2001.
Schlegell, Barbara Rosenow von, “Sufism in the Ottoman Arab world: Shaykh 

‘Abd al-Ghani al- Nabulusi (d. 1143/1731)”, (Doktora Tezi), University of 
California, Berkeley, 1997.

Serrâc et-Tûsî, Ebû Nasr, el-Lüma‘, (thk. Kâmil Mustafa el-Hindâvî), Beyrût: 
Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 2007. [el-Lüma’–İslâm Tasavvufu–(çev. H. Kâmil 
Yılmaz), İstanbul: Erkam, 2013].

Sezgin, Fuat, Târîhu’l-türâsi’l-arabî, (el-Cüz’ü’r- Râbi’), I, Riyâd 1991.
Sirriyeh, Elizabeth, “The Mystical Journeys of ‘Abn al-Ghani al-Nābulusî”, Die 

Welt des Islams, XXV, Leiden, 1985, s. 84-96.
________, “The Journeys of ‘Abn al-Ghanî al-Nābulusî in Palestine (1101/1690 and 

1105/1693)”, Journal of Semitic Studies, XXIV, Manchester, 1979.
Smith, Margaret, Râbia the mystic and her fellow-saints in Islam, Cambridge: 

Cambridge University, 1928 [Margaret Smith, Bir Kadın Sufi: Râbia, (çev. 
Özlem Eraydın), İstanbul: İnsan Yayınları, 1991].

Suâd el-Hakîm, El-Mu’cemu’s-Sûfî, Beyrût: Dâru’n-Nedrâ, 1981 [İbn Arabî Sözlüğü, 
(çev. Ekrem Demirli), İstanbul, 2004.]

________, Tâcü’l-ârifîn Cüneyd el-Bağdâdî, Kāhire: Dârü’ş-şürûk, 2005.
Sunar, Câvit, “Aşkın Terbiyede Rolü”, AÜİFD, XXV, Ankara 1981.
Surûr, Taha Abdülbaki, Râbiatü’l-Adeviyye ve’l-hayatü’r-rûhiyye fi’l-İslâm, Kāhire: 

Dârü’l-Fikri’l-Arabi, 1957.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 272 |

es-Suyûtî, Hüsnü’l-Muhâdara, (thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhim), I, Kāhire, 
1967 [es-Suyûtî, Hüsnü’l-Muhâdara, (thk. Ali Muhammed Ömer), I, Kāhire, 
2007].

Sühreverdi, Avarifü’l-maarif, (thk. Edib el-Kemdani, Muhammed Mahmûd 
Mustafa), Mekke: el-Mektebetü’l-Mekkiyye, 2001 [Ebu Hafs Şehabeddin 
Ömer b. Muhammed Sühreverdi, Tasavvufun esasları: avarifü’l-maarif 
tercemesi, (trc. Hasan Kamil Yılmaz, İrfan Gündüz), İstanbul: Erkam yay., 
tsz.]

Sülemî, Ebû Abdurrahmân, İslâm Tasavvufunun Ana İlkeleri: Sülemî’nin Risâleleri, 
(çev. Süleyman Ateş), Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi, 1981.

________, Kitâbü’l-Fütüvve, (nşr. Süleyman Ateş), Ankara 1977.
________, Tabakâtü’s-sûfiyye, (nşr.  Mustafa Abdülkādir Atâ), Beyrût: Dâru’l-

kutubi’l-ilmiyye, 1998.
Süreyya Mehmed, Sicill-i Osmânî Yâhud Tezkire-i Meşâhir-i Osmâniye (yay.  haz. 

Prof. Dr. Ali Aktan, Prof. Dr. Abdulkadir Yuvalı, Yrd. Doç. Dr. Metin Hülagü) 
Sebil Yayınevi, İstanbul, 1996.

Stocks, Peter, Subject-Guide to The Arabic Manuscripts in The British Library, 
Edited by Colin F. Baker, The British Library, London, 2001.

eş-Şa’rânî, Abdülvehhâb b. Ahmed b. Ali el-Hanefi, Kitâbü’l-yavâkît ve’l-Cevâhir fi 
Beyân akāidi’l-ekâbir, I-II, Mısır: el-Matbaatü’l-Ezheriyye, 1305.

________, Letâifü’l-minen ve’l-ahlâk, Kāhire: Matbaatü’l-Amireti’l-Osmâniyye, 
I-II, 1311.

eş-Şernûbî, Abdülmecîd el-Ezherî, Şerhu Tâiyyeti’s-sülûk ilâ meliki’l-mülûk, Kāhire: 
el-Matbaatü’l-ilmiyye, h. 1310.

Şâkir, Mustafa, et-Târîhü’l-Arabî ve’l-müerrihûn, III, Beyrût: Dârü’l-İlm li’l-
Melâyîn, 1990.

Şeker, Mehmet, “Alemî”, DİA, II, s. 366.
Şen, Hacer, “İbn Hallikân’ın Vefeyâtu’l-’A’yân’ında adı geçen Arap dili ve Edebiyâtı 

Âlimleri”, (Yüksek Lisans Tezi), Selçuk Üniversitesi, SBE, 2010.
et-Tâhir, Ali Cevâd, Mülâhazât alâ Vefeyâtü’l-A‘yân, Beyrût, 1977.
Tahir Uluç, “Abdülvehhâb eş-Şa‘rânî ve el-Yevâkît ve’l-cevâhir fî beyâni akâidi’l-

ekâbir Adlı Eseri”, Tasavvuf, sy. 9, Ankara 2002, s. 209-219.
Tâhir, M., “Abdullah Bosnevî”, Sebîlürreşad, sy. 137 (Rebîülevvel 1326).
Tahralı, Mustafa, “İbn Arabî’de Bir Hadîs-i Kudsî’nin Yorumu”, İbn Arabî, Nurlar 

Hazînesi, İstanbul: İz Yayıncılık, 2004.
________, “Vahdet-i vücûd ve gölge varlık”, Ahmed Avni Konuk, Fusûsu’l- Hikem 

Tercüme ve Şerhi, Marmara Ünv. İlahiyat Fakültesi Vakfı yay., İstanbul 1990 
(III. cilt).



| 273 |

Zeliha Öner

Tamari, Steve, “The ‘alim as Public Intellectual: ‘Abd al-Ghani al-Nabulusi as a 
Scholar-Activist”, Journal of the Muhyiddin Ibn-’Arabi Society, Volume: 48, 
2010, s. 121-140.

Tan, M. Nedim, “Abdullah Ensârî Herevî’nin Tasavvuf Tarihindeki Yeri ve Sad 
Meydân’ı”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Marmara Ünv., SBE, 2013.

Tansel, Fevziye Abdullah, “ XX. Asır Edebiyâtı’nın Unutulmaması Gerekli 
Şâirlerden Ali Salâhaddin Yiğitoğlu (1877-1939)” İslâm İlimleri Enstitüsü 
Dergisi [Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi], sayı: 3, 1977.

Tanyıldız, Ahmet, “İsmâîl Rusûhî-yi Ankaravî, Şerh-i Mesnevî (Mecmû’atu’l-Letâyif 
ve Matmûratu’l-Ma’ârif) Cilt I (İnceleme-Metin, Sözlük)”, (Basılmamış 
Doktora Tezi), Erciyes Üniversitesi, Kayseri, 2010.

Tarlan, Ali Nihad, Metinler Şerhi’ne Dâir, İstanbul: Sühûlet Matbaası, 1937.
Taşköprüzâde, Ahmet Efendi, Mevzuâtü’l-ulûm, I, (trc. Kemâleddin Mehmed 

Efendi), Dersaâdet: İkdam Matbaası, 1313.
Tatcı, Mustafa - Cemâl Kurnaz, “Mehmed Esad Dede”, DİA, XXVIII, s. 470. 
Tatlı, Bekir, “Hadîs Tekniği Açısından Cibrîl Hadîsi ve İslâm Düşüncesine 

Yansımaları”, (Doktora Tezi) Ankara Ünv., SBE, , Ankara, 2005.
Tehânevî, Muhammed Ali, Keşşâfu ıstılâhâtil-fünûn I-II (haz. Refîk el-Acem, Ali 

Dahruc vd.), Beyrut: Mektebetu Lübnân [Librairie du Liban], 1996 (I-II).
Tek, Abdurrezzak, Tasavvufî Mertebeler -Hâce Abdullah el-Ensârî el-Herevî 

Örneği-, Bursa: Emin yay., 2008.
The encyclopaedia of Islam, (new edition), Leiden: E. J. Brill, 1971.
Tilimsânî, Esmaü’l-hüsna, (çev. Selahaddin Alpay), İstanbul: İnsan Yayınları, 1996.
Tosun, Necdet, “Kültür Tarihimize Işık Tutan Mühim Bir Kaynak: Sefînetü’s-Sâfî”, 

İLAM Araştırma Dergisi, 1996, cilt: I, sayı: 2, s. 177-190.
________, Bahâeddin Nakşbend –Hayâtı, Görüşleri, Tarîkatı–, İstanbul: İnsan, 

2002.
Trimingham, J. Spencer, The Sufi Orders in Islam, Oxford, 1971.
Turan, Mehmet Hâdi, “Münziri`nin hadîs kültüründeki yeri”, (Basılmamış Yüksek 

Lisans Tezi), Dicle Üniversitesi, 1998.
Tülücü, Süleyman, “Lebîd b. Rebîa”, DİA, XXVII, s. 121-122. 
Türer, Osman, “Harîrî-zâde’nin, Sülûkün Mertebelerine Dâir Bir Risâlesi: Feyzu’l-

Muğnî Min Sırri Hadîsi Men Talebenî”, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma 
Dergisi, 2009, cilt: IX, sayı: 23, (“İbn Arabî” özel sayısı – II).

el-Udfuvî, Kemâleddin, et-Tâliu’s-saîd, (thk. Sa‘d Muhammed Hasan), Kāhire: 
Dâru’l-Mısriyye, 1966.

Uludağ, Süleyman - Nurettin Bayburtlugil, “Aynülkudat el-Hemedânî”, DİA, IV, s. 
280- 282.

Uludağ, Süleyman, “Rızâ” DİA, XXXV, s. 56-57.



İbnü’l-Fârız’ın Kasîde-i Tâiyye’sinde Seyr u Sülûk (Nâblusî Şerhî Bağlamında)

| 274 |

________, “Erken Dönem Sûfilerinde Semâ”, Keşkül [Sûfî Gelenek ve Hayat], 2006 
Kış, s.10-21.

________, “Ahmed el-Gazzâlî”, DİA, II, s. 70.
________, “Arş”, DİA, III, s. 410.
________, “Aşk”, DİA, c. IV, s. 11-17
________, “İbnüʹl-Fârız”, DİA, XXI, s. 40-43.
________, “Kāşânî, Abdürrezzâk” , DİA, XXV, s. 5-6.
________, “Keşf”, DİA, XXV, s. 315-317.
________, “Murâkabe”, DİA, XXXI, s. 204.
________, “Sülûk”, DİA,  XXXVIII, s. 127.
________, İslam Açısından Müzik ve Semâ, İstanbul 2004.
________, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, İstanbul, 1991.
Uysal, Veysel, “Dînî Tecrübe ve Din Psikolojisindeki Yeri”, İslâmî Sosyal Bilimler 

Dergisi, 1995, cilt: III, sayı: 4, s. 69-87.
Vajda, Georges, Index General des Manuscrits Arabes Musulmans de la Bibliotheque 

Nationale de Paris,  Paris: Centre National De La Recherche Scientifique, 
1953.

Vassâf, Hüseyin, Sefîne-i Evliyâ I-V (haz. M. Akkuş, A. Yılmaz), İstanbul: Kitabevi, 
2006.

Vergote, Antoine, Din, İnanç ve İnançsızlık, (çev. Veysel Uysal), İstanbul: İFAV, 
1999.

Wallin, Georg August, Carmen elegiacum Ibnu’l Faridi cum commentario Abdu’l 
Ghanyi e duobus codicibus Londinensi et Petropolitano in lucem edidit, 
Helingforsiae, Litteris Frenckellianis, 1850.

Waugh, Earle H., The Munshidin of Egypt: Their World and Their Song (Studies in 
Comparative Religion), Columbia: University of South Carolina Press, 1989.

Yazıcı, Tahsin, “Emîr-i Kebîr Hemedânî”, DİA, XVII, s. 186-188.
Yeîş, Muhammed, “Remzü’l-hamr fî şi‘r İbni’l-Fârız”, (Danışman: Yûsûf Halîf, 

Ebu’l-Vefâ Taftazânî), (Yüksek Lisans Tezi), Kāhire Üniversitesi, Edebiyat 
Fakültesi, 1988.

Yerinde, Âdem, “Muhammed Osman Mîrganî”, DİA, XXX, s. 152-154.
Yetik, Erhan, “Hayret”, DİA, XVII, s. 60-61.
________, “İzzeddin el-Kâşî”, DİA, XXIII, s. 555.
________, İsmâil-i Ankaravî: Hayâtı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri, İstanbul: 

İşâret Yayınları, 1992.
Yıldırım, Ahmet, Tasavvufun Temel Öğretilerinin Hadîslerdeki Dayanakları, 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2000.
Yıldız, Kemâl, “İbnü’l-Gars”, DİA, XXI, s. 49.



| 275 |

Zeliha Öner

Yıldız, Sakıp, “Türk Müfessiri İsmâil Hakkı Bursevî’nin Hayâtı”, İslâmî İlimler 
Fakültesi Dergisi, C. I, Erzurum 1976, s. 103-126.

Yılmaz, H. Kâmil, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, (16. baskı) İstanbul: Ensâr 
neşr., 2013.

Yiğitoğlu, Ali Salâhaddin, el-Menhelul-fâiz fi tercemeti Dîvânı İbni’l-Fârız, Millî 
Kütüphâne, Adnan Ötuken İl Halk Ktp., no: 1088.

Yurtsever, Murat, “Bursalı İsmâil Hakkı Dîvânı (İnceleme-Metin”), Uludağ Ü. SBE, 
(Doktora Tezi), Bursa 1990 [Murat Yurtsever, İsmâil Hakkı Bursevî Dîvân, 
Bursa: Arasta Yayınları, 2000.]

Yücel, Abdulhakim, “Klasiklerimiz, el-Lüma‘”, Tasavvuf, İlmî ve Akademik 
Araştırmalar Dergisi, Yıl: 1, Sayı: 3, Nisan 2000.

Yüksel, Emrullah, “Birgivî”, DİA, VI, s. 191-194.
Zehebî, Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman, el-İber fî haberi 

men gaber, (thk. Ebû Hâcer Muhammed es-Saîd b. Besyûnî, Zağlûl), III,  
Beyrût, 1985.

Zehebî, Siyeru aʹlâmiʹn-nübelâ, XXII, Beyrût, 1413.
Zekî, Abdurrahmân, Mevsû‘a Medînet’i’l-Kāhire, Kāhire: Mektebetü’l-Enclo el-

Mısriyye, 1987.
Zeydân, Yûsuf, “Afîfüddin et-Tilimsânî –hayâtuhû ve müellefâtuhû–”, Dîvânu 

Afîfüddin et-Tilimsânî, Kāhire: Dâru’ş-şürûk, 2008.
Zeyn, Semih Âtıf, Râbiatü’l-Adeviyye: dirâse ve tahlîl, Beyrût: Dârü’l-Kitâbi’l-

Lübnani, 1988.
Zübeyr Bilâl İsmâîl, İbn Hallikân: Hayâtuhu ve âsâruhu, Bağdât: Matbaatü’l-ümme, 

1979.




