
39

Bölüm 3

Dijital Göçmenlerin Pasaj Pratiklerinin Dijital 
Yerlilerin AVM Pratiklerine Aidiyet Ekseninde 
Dönüşümü: Gaziantep Büyük Pasaj Örneği 

Seda Dilek Göğüş1

Özet

Bu çalışma Gaziantep kentinde yaşayan kendisini Gaziantep yerlisi olarak 
tanımlayan farklı kuşakların gündelik yaşamdaki mekânsal deneyimlerini ve bu 
deneyimlerin dijital değişim, dönüşüm süreciyle nasıl yeniden şekillendiğini 
ele almaktadır. Araştırmanın çıkış noktası, söz konusu kentin sosyo-kültürel 
hafızasında oldukça önemli bir yerde olan pasajların, özellikle X ve Y kuşakları 
için özel bir “sosyalleşme” ve “aidiyet” mekanları olarak anlamlandırılmasıdır. 
Buna karşın pasajların Z kuşağı ile sınırlı ilişkisi bulunmakta, mekanların 
bu kuşaklarda önemli bir karşılığı olmamakta; onların gündelik hayatında 
alışveriş merkezlerinde vakit geçirmek ya da dijital ortamlarda alışveriş 
pratiklerini gerçekleştirmek ön plana çıkmaktadır. Pasajlar modern zamanlar 
için “biricik” ve “şahsına münhasır” bir atmosfer oluştururken günümüz 
alışveriş merkezleri daha tek tipleşmiş, aynı markaların ve benzer ürünlerin 
teşhir edildiği mekanlar olarak görünür olmaktadır. 

Çalışma Pierre Bourdieu’nun “kalıcı yatkınlıklar sistemi” olarak tanımladığı 
habitus kavramına yaslanarak araştırma yapılan toplumsal aktörlerin gündelik 
yaşamdaki mekân aidiyetine dönük algılarındaki değişim ve dönüşüme 
odaklanmaktadır. Etnografik yöntemle edilen veriler bu bağlamda bir 
değerlendirmeyle ele alınmaktadır. Çalışmada nitel araştırma yöntemi 
benimsenerek, her kuşaktan (X,Y,Z) kadın ve erkek katılımcılarla etnografik 
sahada derinlemesine görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Görüşmeler sonucu elde 
edilen nitel veriler belirli temalar belirlenerek sınıflandırılmıştır. Kuşakların 
mekâna, sosyalleşmeye ve tüketim pratiklerine ilişkin anlatıları incelenmiştir. 
Bulgular, X ve Y kuşaklarının pasajları önemli “cazibe merkezleri” ve “kollektif 
bellek mekanları” şeklinde tanımladıklarını; Z kuşağının ise dijital kültürle iç 

1	 Dr., Bağımsız Araştırmacı, sedagogus@gmail.com, ORCID ID:0000-0002-0783-5188.

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub990.c4049



40  |  Dijital Göçmenlerin Pasaj Pratiklerinin Dijital Yerlilerin AVM Pratiklerine Aidiyet Ekseninde...

içe büyümesinden ötürü bu tür fiziki mekanlara karşı duygusal aidiyet ve 
kültürel bir bağlılık hissetmediğini göstermektedir.

Araştırmadan elde edilen sonuçlar, dijitalleşmenin sadece kuşakların iletişim 
biçimlerini değil, aynı zamanda kentin kültürel yapısını, gündelik hayatını, 
sosyalleşme pratiklerini ve mekânsal aidiyetlerini dönüştürdüğünü göstermesi 
bakımından önemlidir. Bu bağlamda çalışma kuşaklar arasındaki kültürel 
değişimi, boş zaman eğlencelerinin farklılaşmasını, mekânın dönüşümü 
üzerinden tartışarak dijitalleşmenin kentin belleği üzerindeki etkilerine ışık 
tutmaktadır. 

Giriş

Kent mekânları, yalnızca fiziksel birer yapı değil; toplumsal ilişkilerin, 
ekonomik dönüşümlerin ve kültürel hafızanın iç içe geçtiği çok katmanlı 
alanlardır. Bu alanların her biri, içinde bulundukları dönemin sosyolojik 
atmosferini, gündelik yaşam pratiklerini ve kuşakların dünyayı algılama 
biçimlerini yansıtır. Gaziantep’teki pasajlar da tam olarak böyle bir mekânsal 
hafızanın parçası olarak değerlendirilmelidir. Bir dönem kentin ticari ve 
sosyal yaşamının en canlı noktalarından biri olan pasajlar, özellikle X ve 
Y kuşaklarının hafızasında önemli bir yer tutmakta; gençlik ritüellerini, 
toplumsal ilişkileri ve tüketim pratiklerini şekillendiren özel alanlar olarak 
temsil edilmektedir.

Bu çalışmanın çıkış noktası, dijitalleşmenin kuşaklar arasındaki mekân 
deneyimlerini nasıl dönüştürdüğüne dair artan meraktır. Zira hem Türkiye’de 
hem de dünyada dijital teknolojilerin günlük hayatın merkezine yerleşmesiyle 
birlikte mekânın anlamı yeniden tanımlanmaya başlamıştır. Alışveriş, 
eğlence, sosyalleşme, hatta boş zaman değerlendirme gibi faaliyetler giderek 
daha az fiziksel bir mekâna bağlı hâle gelmiş, daha çok dijital platformlar 
üzerinden gerçekleşir olmuştur. Bu dönüşüm, kendisini en görünür şekilde 
kuşaklar arası pratiklerde göstermektedir. Özellikle dijital yerliler olarak 
tanımlanan Z kuşağı için mekân; geçmiş kuşakların deneyimlediği türden 
bir aidiyet, bağlılık ve süreklilik duygusu üretmekten uzaklaşmıştır. Bu kuşak 
için daha “akışkan”, daha “erişilebilir” ve daha “konforlu” mekânlar ön plana 
çıkmakta; AVM’ler ve dijital alışveriş ortamları gündelik yaşamın merkezine 
yerleşmektedir.

Bu noktada Gaziantep Büyük Pasaj, kuşaklar arası farklılaşmayı görünür 
kılan eşsiz bir örnek sunmaktadır. Çünkü bu mekân, bir dönem yalnızca 
alışverişin değil, aynı zamanda sosyalleşmenin, karşılaşmaların, kültürel 
aktarımın ve kentsel hafızanın merkezinde yer almıştır. Valiz ticaretiyle gelen 
ürünler, çeyiz kültüründe pasajların vazgeçilmez rolü, Yeşilçam dönemi 
sanatçılarının ziyaretleri ve esnaf-müşteri ilişkilerinin sıcaklığı, pasajı bir 



Seda Dilek Göğüş  |  41

“mekân kültürü” hâline getirmiştir. Bugün ise aynı mekân, Z kuşağının 
gözünde çoğu zaman “atıl”, “eski” veya “güvensiz” olarak konumlanmakta; 
kentteki yeni tüketim merkezleri karşısında cazibesini büyük ölçüde 
kaybetmiş görünmektedir.

Bu çalışmada amaç, bu dönüşümün arka planını anlamak ve kuşakların 
mekânsal aidiyetlerini şekillendiren kültürel, ekonomik ve teknolojik 
dinamikleri açığa çıkarmaktır. Pierre Bourdieu’nun habitus kavramı bu 
süreçte temel bir kavramsal çerçeve sunmaktadır. Habitus, bireyin içinde 
yetiştiği sosyal çevre tarafından şekillendirilen kalıcı yatkınlıkları ifade eder. 
Dolayısıyla her kuşak, kendi tarihsel koşulları içinde belirli mekânları doğal, 
tanıdık ve anlamlı bulurken; diğer mekânlara mesafeli durabilir. Bu bağlamda 
pasajların X ve Y kuşakları için bir “cazibe merkezi” olarak görülmesi, 
onların habituslarında yerleşmiş olan topluluk duygusu, yüz yüze etkileşim, 
ritüelleşmiş tüketim ve kentsel aidiyetle yakından ilişkilidir. Buna karşın Z 
kuşağının dijital platformlara ve AVM’lere yönelimi, hız, konfor, güvenlik 
ve anonimlik gibi değerlerin onların habitusunda yerleşik hâle gelmesiyle 
açıklanabilir.

Çalışma boyunca görüşülen katılımcıların anlatıları, pasajların bir 
zamanlar kentin kültürel belleğinde nasıl güçlü bir yer tuttuğunu açıkça 
göstermektedir. Katılımcıların çocukluk anıları, ticaretin çeşitliliği, dönemin 
ekonomik koşulları, esnaf ilişkileri ve özellikle çeyiz kültürü etrafında 
oluşan ritüeller, pasajların toplumsal yaşamın merkezinde olduğunu ortaya 
koymaktadır. Ancak Z kuşağının anlatıları, mekânla kurulan bu ilişkinin dijital 
çağda köklü biçimde değiştiğini göstermektedir. Onlara göre pasaj, geçmiş 
kuşakların yoğunlukla ziyaret ettiği, günümüzde ise cazibesini yitirmiş, 
pratik karşılığı olmayan bir alandır. Bu durum, dijitalleşmenin yalnızca 
tüketim alışkanlıklarını değil; aynı zamanda mekâna bağlılık biçimlerini de 
dönüştürdüğünü ortaya koymaktadır.

Çalışma Gaziantep özelinde yürütülmüş olsa da ortaya çıkan bulgular, 
Türkiye’nin birçok kentinde gözlenen daha geniş bir sosyokültürel dönüşüme 
işaret etmektedir. Kent merkezlerinin zamanla AVM’lere, dijital ortamlara 
ve yeni sosyalleşme biçimlerine doğru kayması; geleneksel çarşı ve pasaj 
kültürünün ise kuşaklar arası bir hafıza mekânına dönüşerek eski işlevlerini 
kaybetmesi, ülke genelinde yaygınlık kazanan bir olgudur. Bu nedenle 
Gaziantep Büyük Pasaj üzerinden yürütülen bu çalışma, mekânsal aidiyetteki 
bu dönüşümü anlamak açısından daha geniş bir çerçeve sunmaktadır.

Walter Benjamin modern kentlerin yapısal ve zihinsel anlamdaki 
dönüşümünün en somut biçimini pasajlarda bulmaktadır. Ona göre 19. 
yüzyıldaki Paris, kapitalist düzeninin doğa şeklinde ete kemiğe bürünerek 



42  |  Dijital Göçmenlerin Pasaj Pratiklerinin Dijital Yerlilerin AVM Pratiklerine Aidiyet Ekseninde...

rüya gördüğü dönemdir (2014, s.279). Söz konusu bu rüyanın en önemli 
mekanları olan pasajlar sanayi döneminin erken örneklerini ve tüketim 
kültürünün ilk izlerini taşımaktadır. 

Aslında tam anlamıyla bir kamusal alan denilmesi tartışmaya açık bir 
konu olarak görülse de Benjamin nezdinde bu mekanlar “caddeyle iç mekân 
arası bir şeydir” (2014, s. 259). Kapitalizmin doğduğu dönemlerde pasajlar 
ortak bir rüya mekânı olarak tasavvur edilebilir. Bir anlamda modernliğin 
sihirli bir yüzüdür (Benjamin, 2014, s.257). Bu kültürün içerisinde metalar 
adeta birer canlı gibi davranmakta; toplumsal bilinç ise nesneler üzerinde 
şekillenmektedir (Benjamin, 2014, s.265). 

En nihayetinde araştırmada amaçlanan temel konu; pasajların tarihsel 
ve sosyokültürel önemini ortaya koymak, kuşaklar arası mekânsal algı 
farklılıklarının nedenlerini açıklamak ve dijitalleşmenin yarattığı dönüşümün 
altını çizmektir. Pasajın geçmişte bir sosyalleşme alanı ve kültürel bir odak 
olarak taşıdığı anlamlar ile günümüz dijital kültürü arasındaki fark, çalışmanın 
merkezinde yer alan tartışmayı oluşturmaktadır. Bu bağlamda araştırma 
hem kent sosyolojisi hem de kültürel çalışmalar açısından önemli bir katkı 
sunmakta; Gaziantep’in kentsel hafızasında derin izler bırakan pasaj kültürünü 
kuşaklar arası bir dönüşüm perspektifiyle yeniden değerlendirmektedir.

1. Pierre Bourdieu’nun Habitus Kavrayışı

Bireyin kendi içinde özümsediği eğilimler, alışkanlıklar, edindiği huylar 
basit anlamda habitus kavramını açıklayabilir. Yaşamı boyunca özne herhangi 
bir fiili yapabilmek için birtakım eğilimler kazanır: hissetmek, düşünmek gibi. 
Bu yatkınlıklar sistemi belirli bir düzeni meydana getirmektedir; bir anlamda 
bireyin şeyleri algılama şekli ve nasıl hissettiğinin biçimlenmesinde etkilidir. 
Bu yatkınlıklardan oluşan sistem aynı zamanda bir süreklilik içermektedir. 
Öyle ki evde öğrenilenler, sonra okula, sonrasında iş yaşamına, arkadaş 
ilişkilerine taşınır ve aktarılır. Kültür insanın hem bedenine hem de zihnine 
bazı şemalar nakşetmektedir; Fransa’da oluşan burjuva habitusu yüksek 
öğrenimde önem verilen, ayrıcalıklar meydana getiren, birtakım nitelikler 
ile uyum içerisindedir. Bunun içindir ki burjuva ailelerin çocukları sınavlarda 
oldukça “doğallıkla” başarıya ulaşmaktadır. Sınıf habitusu bazı belli bireyler 
grubuna ve sosyal kategorilere kolektif olan tecrübelerin bütününü yansıtır 
ve ele verir (Bourdieu, 2012, s.18-19). 

Genellikle kendiliğinden var olan kabullerle alakalı eleştirileri kapsayan 
Bourdieu’nun metodolojisi özünde sosyoloğun kendi saha araştırmaları 
sırasında biçimlenmiştir. Bourdieu, teori ve metodolojinin iç içe geçtiğini 
sıklıkla anlatmaktadır. Aslında metodolojisi kavramlara ışık tutmuş da demek 



Seda Dilek Göğüş  |  43

yanlış olmayacaktır. Ona göre: “Ampirik bir araştırmadan yoksun teori 
boştur, teoriden yoksun ampirik araştırma kördür” (Bourdieu, 2014, s.35). 

Tahakküm ilişkilerinin belirli olduğu durumlarda, alana has ortaya çıkan 
sermayeyi, iktidarın ve otoritenin temellerini kendi tekelleri altında tutan 
özneler, muhafazakâr olma stratejilerine daha çok meyillidir. Örneğin kültürel 
üretimle ilgili alanda failler bu gibi anlayışla hareket ederek ortadoksiyi 
(yerleşmiş görüş) savunmaktadır. Sermayeye görece diğerlerinden daha az 
sahip olanlarsa bu tutumu alt etmek istemektedir. Hâkim olan failler bu 
heretik durumdan rahatsızlık duyduklarında ise ortadoksi ve alan doksasına 
sessizce katılımı yeniden inşa edecek bir sağ diskuru üretmek durumunda 
kalacaktır (Bourdieu, 2016, s.139). Egemen olanın hegemonik mücadele 
alanında üstünlük kurma veya sürdürmeye çalışma serüveni alanların tümüne 
has bir durum olarak da görülebilir. Kültürel hegemonik mücadelede de 
durum pek farklı değildir. “Büyük balık küçük balığı yutar” özdeyişinin ete 
kemiğe bürünmüş şeklini her dönemdeki atmosferde her toplumsal yapıda 
ve alanda görmek de mümkündür. Bu noktada kimi zaman hakimiyet “yaş” 
kimi zamansa “gelenek” gibi referanslara işaret ederek sağlanmaktadır. 
Geleneksel/modern dilemması üzerinden de bu değişimi görebilmek ve 
otorite kurmak, tahakküm oluşturma çabalarını incelemek mümkün olabilir. 
Zira modern/çağdışı ayrımları da güç ilişkilerinin oluşmasında etkili olabilir.

Beğenilerin sınıflandırıcı bazı etkileri vardır. Bu sınıflandırmalar 
sınıflandırıcı olanın da sınıflandırılması silsilesini doğurmaktadır. 
Sınıflandırmalarının belirleyici olduğu sınıflanan toplumsal aktörler, güzel 
ve çirkin, seçkin ve avam arasında yaptığı nesnel ayırımlar içindeki kendi 
konumlarını belli eden ya da ele veren birtakım farklılıklarla kendi durumlarını 
ayırt etmektedirler (Bourdieu ve Wacquant, 2013, s.33).

Habitus, aslında hem nesnel olarak sınıflandırılabilir pratiklerin üretici 
ilkesi hem de bu pratiklerin sınıflama sistemidir (principium divisions). 
Temsil edilen toplumsal dünya, yani yaşam tarzları uzamı, habitusu 
belirleyen bu iki kabiliyet arasında, yani sınıflandırılabilir pratikler 
ve yapıtlar üretme kabiliyeti ile bu pratikler ve ürünleri ayırt edip 
değerlendirme kabiliyeti (beğeni) arasındaki ilişkide oluşur. (Bourdieu, 
2021, s.225-226). 

Toplumsallaşma, önceki deneyimler ve pratikler tarafından belirlenen 
eylem örüntülerini insanlara işlemiştir; çoğunlukla da bunlar kasıtlı bir 
farkındalık olmadan da elde edilen ve aksiyonların alacağı biçimleri önceden 
belirleyebilir. Bourdieu’ya göre bu fikir “habitus” ile açıklanabilir (Joas ve 
Nobl, 2016, s.36). 



44  |  Dijital Göçmenlerin Pasaj Pratiklerinin Dijital Yerlilerin AVM Pratiklerine Aidiyet Ekseninde...

Bourdieu habitus kavramını derinleştirdiği Ayrım’da giyim, spor, yeme 
içme, müzik, edebiyat, sanat konularındaki tercihlerin (en genel anlamıyla 
beğeniler) olduğu kültürel pratikler ve sembolik değiş tokuş nosyonlarının 
hemen her noktasında bir tahakküm sisteminin etkili olduğunu ifade 
etmektedir (Johnson, 2023, s. 9). Sosyal ve insani bilimler alanında özellikle 
de kültürel çalışmalar ve kültür sosyolojisinde “kültürel dönüş” şeklinde 
isimlendirilen nosyon, anlamın, kültür tanımlamasındaki önemini vurgulama 
eğilimindedir. Kültürün edebiyat, roman, resim, TV içerikleri veyahut da 
karikatürler gibi belirli bir şeyler grubundansa bir sürece, bir pratikler grubu 
olduğuna dikkat çekmektedir. Aslında kültür bir toplumsal yapının ya da 
grubun üyelerinin kendi arasındaki anlam üretimi, değiş tokuşu yani anlamın 
alışverişi ile ilişkilidir. İki insanın aynı kültürden olduğunu söylemek, kabaca 
dünyaya benzer şekilde baktıklarını, kendilerini, dünyaya dair mülahazalarını, 
duygu durumlarını öteki kişi tarafından anlaşılabilecek şekillerde ifade 
edebileceklerini ifade etmektir. Kültür, grubun içindeki katılımcılarının 
çevresindeki olan bitenleri anlamlı şekilde yorumlamalarına ve nihayetinde 
de geniş açıda benzer anlamlar çıkarabilmelerine dayanmaktadır (Hall, 2017, 
s.8).

Kültürel çalışmalar ortaya çıkan yeni toplumsal dünyaların, mikro 
yapıların ya da takip edilen bireysel yolların meydana gelişini gözlemlemeyi 
sağlayacak güncel yöntembilimsel araçları geliştirmektedir. Toplumsal 
pratikler, inanış biçimleri ve sistemleri, kurumsal sistemlerden meydana 
gelmiş olan söylemsel bütünlükler olarak açıklığa kavuşturduğu çağdaş 
kültürlerin anlamlandırılabilmesini sağlamaktadır. Bilhassa bu kültürlerdeki 
meydana gelen son zamanlardaki dönüşümleri, değişim ve farklı eğilimleri 
inceleyerek bir düşünce biçimi üretmektedir. Popüler kültür ve kimliklerle 
ilgili bulgulara ulaşmayı, kuşaklar, toplumsal cinsiyet kimlikleri ya da etnik 
aidiyetler sınıflandırmasında güncel bir dikkati yönetmek bakımından 
alana mihmandarlık etmektedir. Bahsi geçen kültür, son derece karmaşık 
bir kavrama tekabül ederken Raymond Williams’ın deyişiyle “tortusal” ve 
“yeni oluşan” şeklinde isimlendirilen, egemen ideolojiden etkilenmişse de 
buna indirgenemeyen özellikler kazanmaktadır. Daha sarih bir biçimde 
ifade etmek gerekirse kültür geleneksel Marksist kavrayışın savunduğu 
biçimde yalnızca hâkim yaklaşımın etrafında işlememektedir. Kültürel 
çalışmalar alanının sorguladıkları son derece güncel konulardır: mevcuttaki 
bu dönüşümler direniş güçlerini mi göstermekte yoksa toplumsal düzendeki 
akışın devamlılığını mı sağlamaktadır (Bourse ve Yücel, 2021, s.232)? Bu 
bağlamda kültürel çalışmalar, toplumsal süreçlerde görünür hâle gelen yeni 
örüntüleri sadece betimlemekle kalmaz; bu dönüşümlerin gündelik yaşam 
pratikleri üzerindeki etkilerini de bireylerin konumlanışlarını ve kuşaklar 



Seda Dilek Göğüş  |  45

arasında ortaya çıkan farklılaşmaları çözümleyerek daha geniş bir toplumsal 
çerçeveye yerleştirmektedir. 

2. Yöntem

Etnografi, güvenilebilir, özenli ve şahsına münhasır bir hikâye anlatmakla 
ilişkilidir. Tipik ve tek tip bir şekilde bire bir elde edilen alıntılara ve 
vakıaların genel bir açıklamasına referans vererek, insanların ve toplulukların 
yerel bağlamdaki özgünlüklerine açıklık getirmektedir. Bu noktada hikâye, 
içinde bulunulan toplulukta gündelik hayatını sürdüren insanların kendi 
pencerelerinden yansımakta, etnograf kişisi de gözlemlenen davranışı 
kültürel bir objektif olarak benimseyip davranışların ve değerlendirmelerin 
de kültürel bağlama oturtulmasına katkı sağlamaktadır. Etnografide birey 
davranışlarının ve fikirlerinin kestirilebilir, gündelik biçimleri odağa 
alınmaktadır. Bundan dolayı da etnografi bir yöntem olmanın da ötesinde 
kendisi bir ürün ve yazılı kaynaktır denilebilir (Fetterman, 2010, s.1). 

Çalışmada farklı yaş gruplarından insanların Bourdieu’nun habitus 
perspektifinden ele alınmış olması, yatkınlıklar ve açık bir şekilde belirli bir 
kurala uymaksızın meydana gelen bilinçsizlik ilkesini açıklayan habitusun 
kuşaklardaki aidiyet hissinin nasıl ortaya çıktığını ifade edebilmesi için önemli 
görülmektedir. Kültürel değişim ve dönüşümün bazı mekanlara aidiyet 
özelinden kuşaklar düzleminde nasıl gerçekleştiği, katılımcılarda hangi anlam 
dünyalarına işaret ettiği çalışmanın önemli gördüğü konulardandır. 

“Habituslar ayrı ve ayrıştırıcı pratikler doğurur- bir işçinin yediği şey, 
özellikle de yeme biçimi, yaptığı spor ve yapma biçimi, siyasal kanaatleri ve 
bu kanaatleri ifade etme biçimi sanayici patronun bunlara tekabül eden 
tüketimleri ve etkinliklerinden sistematik olarak farklıdır; ancak bunlar, 
aynı zamanda da sınıflandırıcı şemalardır, farklı sınıflandırma ilkeleri, 
farklı görü ve bölünme ilkeleri, farklı zevklerdir. İyi ile kötü olanın, güzel ile 
çirkin olanın, saygın ve kaba olanın, vb. arasında farklılıklar görürler ama 
bunlar aynı farklılıklar değildir.” (Bourdieu, 1995, s. 23)

Kalıcı olarak Gaziantep’te yaşayan ve kendisini kentin “yerli”si biçiminde 
tanımlayan farklı kuşaklardan Gaziantepliler pasaj, çarşı, AVM’lerde nasıl 
bir aidiyet duygusu içerisindedir? Bu anlam dünyasının oluşmasında etkili 
olan parametreler nelerdir? Günümüzde ve geçmişte gündelik hayatta bu 
mekanlarla nasıl bir ilişki kurulmaktadır? Soruları araştırmanın temel soruları 
olarak ifade edilebilir. 

Araştırma Gaziantep’te farklı kuşakların pasaj, çarşı ve alışveriş merkezi 
deneyimlerini anlamak amacıyla nitel araştırma yaklaşımını benimsemiştir. 
Araştırmanın odağında, kuşakların gündelik yaşam pratikleri ve mekâna 



46  |  Dijital Göçmenlerin Pasaj Pratiklerinin Dijital Yerlilerin AVM Pratiklerine Aidiyet Ekseninde...

yönelik duygusal, kültürel ve sembolik anlamlandırmalarının ortaya 
çıkarılması bulunmaktadır. Bu nedenle çalışma, derinlemesine veri üretmeye 
imkân tanıyan yarı yapılandırılmış görüşme tekniğiyle yürütülmüştür.

Araştırma kapsamında üç farklı kuşaktan toplam altı katılımcı ile 
görüşülmüştür. Katılımcıların seçimi, kuşakların pasajlara yönelik 
deneyimlerinin karşılaştırılabilir olmasını sağlamak amacıyla amaçlı örnekleme 
yöntemiyle yapılmıştır. X, Y ve Z kuşaklarının her birinden bir kadın ve bir 
erkek katılımcı ile araştırma grubu profilleri oluşturulmuştur. Görüşmeler, 
katılımcıların kendi yaşam deneyimlerini serbestçe aktarabilmelerine imkân 
sağlayacak biçimde yarı yapılandırılmış soru formu ile yürütülmüştür. 
Sorular, pasaj ve çarşı deneyimleri, mekânsal aidiyet, alışveriş pratikleri, 
dijital kültürle ilişkiler, kuşaklar arası farklar ve kişisel anılara yönelik temaları 
kapsamaktadır.

Veriler araştırmacı tarafından doğrudan görüşme dökümlerinin 
üzerinde yapılan tekrar okumaları aracılığı ile oluşturulan temalardan 
meydana gelmektedir. Nitel araştırma geleneğinde sıklıkla kullanılan bu 
yöntem, araştırmacının sahayı ve görüşmecilerin ifadelerini bütüncül olarak 
değerlendirmesine olanak sunmuştur. 

Araştırmanın tüm aşamalarında katılımcıların anonimliği, mahremiyetleri 
ve gönüllülük esasları göz önünde bulundurulmuştur. Katılımcılardan 
görüşmeden önce izin alınmış; katılımcıların isim, kimlik ve kişisel bilgileri 
kodlanarak gizli tutulmuştur. Veriler sadece akademik araştırma amaçlı 
kullanılmıştır. 

Etnografik araştırmalar, mikro ölçekte dünyaları derinlemesine anlamaya 
odaklandığından, çalışmanın bulguları belirli bir bağlamla sınırlıdır ve 
genelleme iddiası taşımamaktadır.

2.1. Pasaj ve Alışveriş Merkezi Kültürü

Özellikle modernleşme ile birlikte görece daha “kozmopolit” olarak 
değerlendirilebilecek, göç alan kentlerde pasaj ve çarşıların daha büyük 
ve bilinirliği yüksek mekanlar olduğu söylenebilir. Bu anlamda Gaziantep 
kenti de bulunduğu bölgede beş adet organize sanayi bölgesi barındıran, 
sınıfsal çeşitliliklerin görünürlüğünün fazla olduğu, civardaki kentlerden göç 
alan önemli bir ticaret noktası olarak açıklanabilir. Beğenilere ve tercihlere 
yansıyacağı düşünülen sınıfsal meselelerin yanı sıra kuşaklar da önemli bir 
değişken olarak görülmektedir. Kentin eski çarşı olarak bilinen lokasyonunda 
geçmişten bugüne pasajlar yer almaktadır. Bir kısmı yıkılmış ya da kapanmış 
olan bu pasajların bir kısmı ise günümüzde halen faaliyetlerine devam 
etmektedir. Kentte tarihin muhtelif dönemlerine ışık tutan yapılar oldukça 



Seda Dilek Göğüş  |  47

çoktur. Yalnızca gastronomi kültürü ile değil, kadim bir bölge oluşuyla da 
ünlüdür. Kutsal mabetlerin, han ve hamamların, livas diye bilinen yer altı 
kanallarının ve kastellerin, antik kentlerin de bulunduğu bir kadim zenginliği 
ile günümüzde varlığını sürdürmektedir. Pasajlar özellikle 60’lı yıllardan 
itibaren bölgenin ticaretinde önemli bir yer tutmuş 2000li yıllara kadar 
popülerliğini sürdürmüştür. 

Katılımcılardan Büyük Pasaj’ da 54 yıldır esnaflık yapan A.M Bey bu 
mekânı şöyle anlatmaktadır: “Herkesin cazibe merkeziydi burası. Hatta 
Türkiye’de ilk AVM diyorlar alışveriş merkezi diyorlar en büyük alışveriş merkezi. 
Dönemin en büyük alışveriş merkezi. Suriye’den, İran’dan, Irak’tan, turistlerin 
valiz turizmi ile getirdikleri eşyaların esnaf tarafından alınıp pazarlandığı 
bir yer (A.M. Bey, 67 Yaşında).” A.M. Bey buralarda bulunan ürünlerin 
valizlerle çevre ülkelerden Türkiye sınırlarına getirildiğini, getirilen ürünlerin 
de pasajlarda pazarlandığını ifade etmektedir. Katılımcının “Türkiye’de ilk 
AVM” nitelemesi dikkat çekicidir. Günümüz AVM kültürünün tohumlarının 
o dönemlerde atıldığını akla getirmektedir. 

Benzer ifadeleri F. Hanım da ifade etmektedir: “Cazibe Merkezi her 
aradığını bulursun. Herkes gelir kızının çeyizini alır. Mesela Beyrut’tan 
İran’dan Halep’ten Kaçak mallar gelir Kaçak mallar da bulunur hiçbir yerde 
bulamadığın, çanak (züccaciye), elbise, kumaş her yerden gelen pasajda bulunur 
(F. Hanım, 57 Yaşında).”

Bu merkezlerin aynı zamanda turizmin hareketlenmesini sağladığı ise 
“herkesin cazibe merkezi” ifadesinden anlaşılabilir. Genel olarak özellikle 
kendi gençlik dönemindeki pasajlardaki ürün çeşitliliğini ise katılımcı şöyle 
aktarmaktadır: “Halı, fincan, çay tepsisi, kaşık takımı, bijuteri, sigara, ecnebi 
sigaraları, parfüm yabancı (A.M. Bey, 67 Yaşında).” Burada bahsedilen 
ürünler ülke içerisinde satışı olmayan, halk arasında da “kaçak” olarak 
nitelenen ürünlerdir. Genel olarak farklı ülke menşei olan bu tüketim malları 
nadir bulunan ürünler olarak nitelenebilir. A.M Bey ürünlerin genel olarak 
getirildiği ülkelerle ilgili olarak ve çeşitliliği ile ilgili de şunları ifade etmektedir: 
“Çin ağırlıklı, Alman da var Fransız da var. Genel olarak Suriye sınırından 
geliyordu o zaman eskiden. Halep’ten, Şam’dan, Beyrut’tan, Beyrut’tan da 
gelirdi. İran’dan, Doğubeyazıt, Doğubeyazıt’tan Antep’e. Oyuncaklar, halılar; 
kahveci güzeli, kız kaçıran, tavus kuşu: duvar halıları. Kahve fincanları, sinekli 
vardı misalen, altın varaklı üzümlü, bağ yapraklı, bebekli ona benzer şeyler (A.M. 
Bey, 67 Yaşında).” Bahsettiği dönem için duvar halılarının evlerin önemli bir 
aksesuarı olarak görüldüğü ifade edilebilir. Nitekim bu coğrafyada yaşayan 
insanların anı fotoğraflarında da bu duvar halılarına rastlamak mümkündür. 



48  |  Dijital Göçmenlerin Pasaj Pratiklerinin Dijital Yerlilerin AVM Pratiklerine Aidiyet Ekseninde...

X kuşağından bir kadın katılımcı da benzer şeyler söylemekte pasajların 
kendi gençlik yıllarında çokça tercih edilen şahsına münhasır otantik mekanlar 
olduğuna dikkat çekmektedir: “Tabii herkes giderdi pasaja o zamanın AVM’si. 
Çok özeldi. Antep için değil her yer için pasajlar ünlüydü, herkes gelir bütün 
alışverişlerini oradan yaparlardı. Pasajda olan çini çanak kumaş (F. Hanım, 
57 Yaşında).” Çocuk yaşlarında babası ile pasajda tezgahtarlık yaptığını 
ifade eden katılımcı en bilinen eski pasajın da Büyük Pasaj olduğunu 
söylemektedir: “Sadece Büyük Pasaj vardı, hiçbiri yoktu. Orası merkezde. 
Orası dışarılardan gelen insanlar içinde önemli (F. Hanım, 57 Yaşında).” 
Gaziantep’teki Büyük Pasaj ’da günümüzde âtıl vaziyette olan bir yürüyen 
merdivenin olması da o dönem bir yenilik olarak görülmektedir. Yerli halk ve 
turistler bunun örneğini fiziki olarak ilk kez gördüklerini ifade etmektedir: 
“70’li yıllardan daha önceydi, bizim çocukluğumuzda vardı. Herkes onu ilk defa 
görüyordu.  Ben 6 yaşından beri gittim pasaja. Bizim zamanımızda vardı ve 
eskimişti (yürüyen merdiven) (F. Hanım, 57 Yaşında).” Ürün gamı ile alakalı 
F. Hanım da diğer yaşlı katılımcı ile benzer şeyler anlatmaktadır: “Kaçak 
gelirdi dışarıdan tül çorap bahsettiğim. Onlar pasajda satılırdı. Pasajdan başka 
bir yerden bulamazdın. Sonra sonra yayıldı ama bizim çocukluğumuzda o sadece 
pasajda vardı. Kilis’ten gelir, Halep’ten Gelir, Beyrut’tan gelir. Mesela malı biz 
müşteriye satarken bu İran malı, bu Halep malı, bu Alman malı diye satardık. 
Mesela duvar halıları karyola halıları. Bunlar hiçbir yerde olmazdı (F. Hanım, 
57 Yaşında).”

F. Hanım’ın anlatısı, Gaziantep’teki pasajların özellikle 1980’ler ve 
1990’larda üstlendikleri kültürel ve ekonomik aracılık rolünü açık bir biçimde 
ortaya koymaktadır. Görüşmede vurgulanan tül çoraplar, duvar halıları, 
karyola örtüleri gibi dönemin “bulunması zor” ürünleri, pasajları yalnızca bir 
alışveriş mekânı olmaktan çıkarıp kentteki sınırlı dışa açılma kanallarından 
biri hâline getirmiştir. Katılımcının “kaçak gelirdi”, “Halep’ten, Beyrut’tan, 
Kilis’ten gelirdi” gibi ifadeleri, dönemin ticaret ağlarının resmî ekonomiden 
çok gayri resmî sınır ötesi ilişkiler üzerinden işlediğine işaret etmektedir. 
Ürünlerin nadir bulunan ürünler olduğu vurgusu aynı kuşaktan katılımcıların 
söylemlerinden anlaşılmaktadır. Bu durum pasajın “cazibe merkezi” 
olarak nitelendirilmesini sağlıyor olabilir. Bu tür ürünlerin pasaj dışında 
bulunmaması, pasajların o dönem için bir tür özel erişim alanı olduğunu 
göstermektedir. F. Hanım’ın anlatısı, pasajın kentteki tüketiciler açısından 
“farklı olana erişim” ve “yeni olanı görme” işlevi taşıdığını göstermektedir. 
Ürünlerin kökeninin özellikle belirtilmesi (İran malı, Halep malı, Alman 
malı) ise o dönem tüketim kültüründe menşei ülkesi bilgisinin bir kalite 
göstergesi olarak kullanıldığını düşündürmektedir. Bu da pasaj esnafının 
ürünleri yalnızca satmadığını, aynı zamanda ürün hakkında bilgi üreten, 



Seda Dilek Göğüş  |  49

kültürel bir aracı rolü oynayan aktörler olduğunu ortaya koyuyor olabilir. 
Katılımcının bu bakış açısı X kuşağının çocukluk ve gençlik dönemlerinde 
pasajları bir “yenilik merkezi” olarak kodladığını gösterebilir. Başka bir 
ifadeyle pasaj, yalnız alışveriş yapılan bir yer değil; kentteki modernlik, dış 
dünya ile temas ve çeşitlilik algısının somutlaştığı bir mekân olarak işlev 
görmüş olabilir. Bu durum, günümüz Z kuşağının dijital erişim sayesinde 
sınırsız çeşitliliğe ulaşabilmesiyle karşılaştırıldığında, kuşaklar arası mekânsal 
anlamlandırmadaki belirgin farkın altını çizer.

Görüşmecilerden Y kuşağı bir erkek Gaziantep’teki Büyük Pasaj’ın 
tarihsel geçmişi hakkında şunları ifade etmektedir: “Pasajın normalde han 
olması lazım. Ermeni bir vatandaşın hanı diye biliyorum. Antep harbinde mermi 
atölyesi olarak kullanılıyor. Onun dışında yani han eski hanlardan biri. Ve sonra 
zaten AVM’ye dönüşüyor eskinin AVM’si ki 70’li 80’li yıllarda çok aktif. Kaçak 
dediğimiz gümrüksüz malların satıldığı bir yer. İnsanların çokça rağbet ettiği 
malları ucuza aldığı, eşyaları ucuza aldığı bir yer. Tabii sonradan Turgut Özal 
zamanında ithalat çıktıktan sonra yani ithal olarak getirildikten sonra moller 
gitgide önemini yitiriyor. Yine de çok aktif o zaman ama 2000’li yıllardan 
sonra iyi yavaş yavaş önemini yitiren yerler pasajlar. (M. S. Bey, 43 Yaşında).” 
Katılımcının ifadelerine bakıldığında pasajın önemini yitirmeye başlaması 
Türkiye’de neoliberal ekonomi politikaları ile de ilişkili görünmektedir. 
Nitekim gümrüksüz kaçak yollarla getirilen emtia, ithalat artışıyla gitgide 
önemini yitirmeye başlamıştır.  

M.S. Bey de pasajların günümüz alışveriş merkezlerinin eski versiyonları 
olduğunu düşündürmektedir. Amerika’da bir süre eğitim için bulunmuş olan 
M.S. Bey oradaki “mall” olarak adlandırılan mekanların eski dönemlerdeki 
pasajlarla ilişkili olduğunu düşünüyor olabilir.  Ancak bu mekanların 
güncelliğini kaybettiğini, esnaflarının güncellenmediğini söylerken bir 
kültürel mozaiğin de kan kaybettiğini düşünüyor olabilir: “Bu pasajlar eskinin 
molüydü mol dediğimiz şu andaki kültürün molü. Tabiri caizse insanların her 
şeyi bulabildiği alışveriş merkezi gibi. Evet ama şimdi yavaş yavaş önemini yitirmiş 
ününü artık mollere alışveriş merkezlerine AVM’lere kaptırmış bir yer artık pasaj. 
Gitgide esnafı azalıyor, esnafı vefat ettikçe pasaj da bitiyor pasaj kültürü pek yok şu 
anda (üzülerek ifade ediyor) (M. S. Bey, 43 Yaşında).”

Katılımcılardan genç kuşak olanların dışında pasajlara dair birçok 
deneyimin var olduğu bu mekanlara karşı bir aidiyet hissinin olduğu 
söylenebilir. Bu mekanlarla sınırlı bir ilişkisi olduğu düşünülen katılımcıların 
bile kulaktan dolma deneyimlere hakimiyetinden söz etmek mümkündür. 
N. Hanım ailesinin tutumlarından dolayı yalnız bir şekilde bu mekanlarda 
bulunmadığını ifade etse bile pasajların gündelik hayatta toplumsal 



50  |  Dijital Göçmenlerin Pasaj Pratiklerinin Dijital Yerlilerin AVM Pratiklerine Aidiyet Ekseninde...

yapıdaki karşılığı hakkında geniş fikirleri olduğu görülmektedir: “Bizi 
oraya götürmezlerdi. Pasajlar geçmişten günümüze varlığını sürdüren alışveriş 
merkezleri bence. Gaziantep’te popüler ürünlerin özellikle yeni çıkan elektronik 
eşyaların, oyuncakların, çeyiz eşyalarının, yöresel ürünlerin satıldığı alışveriş 
mekanları. Çocukken özellikle babamın sık sık gidip alışveriş yaptığını hatırlarım. 
Benim pasajda alışveriş yapma yaşım ise 24 galiba (gülüyor). Bunun sebebi 
pasajları güvenli bulmayan ebeveynlerimin  tutumu  idi. Dar koridorlar, hayat 
belirtisi olmayan yerler. Labirent gibi farklı farklı yerlere açılan kapılar, güven 
vermeyen müşteriler ve esnaflar falan ürkütüyordu beni de aslında bazen. Hepsi 
değildir tabi ama özellikle kadınlara yönelik eşyalar satan esnafın gayrı ciddi 
tavırları o zamanlar konuşulurdu (N. Hanım, 39 Yaşında).”

Büyük Pasaj günümüzde 6-7 kapısı bulunan dar koridorları ve âtıl vaziyette 
katları, koridorları olan bir alışveriş mekânı olarak betimlenebilir. Geçmişte 
farklı amaçlarla kullanıldığı bilinen bu mekânın karmaşık bir mimari planı 
olduğundan katılımcı için ürkütücü bir yer olarak anımsanmaktadır. Kapalı 
bir mekân olması sebebiyle ailesi tarafından burası katılımcının iç dünyasında 
güven verici olmasa da pasajla ilgili genel olarak bilgi sahibidir.

G.N.’nin gündelik yaşam pratiklerinde kendisinden önceki kuşaklarda 
ayrıldığı ve bulunduğu dönemin trendlerini takip ettiği ifade edilebilir. 
Nitekim çarşı ya da pasajları gezmek konusunda çok fazla deneyimi 
olmadığı görülmektedir: “Gezmeyi sevmemekle alakalı değil. Yani ben şöyle 
düşünüyorum benim zamanımda hep alışveriş merkezleri vardı. Ben de o çarşı 
pasaj kültürüne çok hâkim değilim. İlk başta Sanko vardı Sanko’ya (Sanko park 
AVM) giderdik. Onun öncesinde zaten ben çok küçüktüm beni çarşıya götürürler 
miydi bilmiyorum. Oraları binde bir böyle arkadaşlarımızla turistik çarşıyı (başka 
bir pasaj) gezmek için falan. Çarşıya inelim bir gezelim falan deyip o şekilde 
gidiyoruz (G.N. Hanım, 23 Yaşında).”

Benzer şekilde başka bir Z kuşağı katılımcı olan Ş. Bey de bu mekanlarda 
bulunmanın eski zamanlara ait olduğunu düşünmektedir. Katılımcı pasajları 
artık sosyoekonomik statü bakımından düşük seviye bireylerin tercih ettiği 
mekanlar olarak görmektedir: “Birazcık daha semtlere değişiyor, yani alt 
tabakaya hitap eden yerlerden genelde artık. Maddi olarak gelişmiş insanlar 
asla bulunmuyorlar. Hatta orada bulunmak dahi istemiyorlar, gözükmek dahi 
istemiyorlar çünkü (Ş. Bey, 23 Yaşında).”

Yaşlı kuşak (BB, X) ve geçiş kuşağı (Y) fiziksel mekanlarda bulunmak 
konusunda daha istekliyken genç kuşak (Z) fiziksel mekanların yanı sıra 
sanal ortamlarda bulunmayı da yaşamın vazgeçilmezi olarak görmektedir. 



Seda Dilek Göğüş  |  51

Belirli bir dönemin anlaşılması bireyi paradigma kıskacına sıkışmaktan 
kurtarmaktadır. Kendinden farklı olanı kendi perspektifinden değerlendirmek 
yerine kendi gerçeklikleri ile görmek mümkün olabilmektedir. Bu mümkün 
olduğunda da dönüşmek kaçınılmaz olacaktır. Ancak bu dönüşüm yalnızca 
birey özelinde değil kurum ve toplum olarak da gerçekleşebilir (Kuran, 
2022, s. 19). 

2.2. Alışveriş Pratiklerinin Dönüşümü

Görüşme verileri, kuşaklar arasında alışveriş pratiklerinin belirgin biçimde 
değiştiğini açıkça ortaya koymaktadır. Özellikle X kuşağının anlatılarında 
pasajlar; bulunması zor ürünlere erişim, farklı kültürlerden gelen mallarla 
karşılaşma, esnafla kurulan sıcak ilişkiler ve alışverişin aynı zamanda bir 
sosyalleşme etkinliği olması gibi çok yönlü deneyimlerle hatırlanmaktadır. 
Bu kuşak için alışveriş, yalnızca bir ihtiyaç karşılamaktan ziyade ritüelleşmiş 
bir gündelik pratik, zamanın ruhunu yansıtan bir toplumsal deneyimdir. 
Buna karşın Y ve özellikle Z kuşaklarında alışveriş giderek daha bireysel, 
hızlı ve mekândan bağımsız bir biçim almıştır. Dijital platformlar ve AVM 
kültürünün yaygınlaşması, alışverişi hem daha erişilebilir hem de daha anonim 
hâle getirmiş; böylece fiziksel mekânla kurulan duygusal bağ büyük ölçüde 
zayıflamıştır. Bu durum, alışverişin toplumsal niteliğinin kuşaktan kuşağa 
nasıl çözüldüğünü ve mekânın anlam kaybına nasıl uğradığını göstermesi 
açısından dikkat çekicidir.

F. Hanım küçük yaşta babası ile birlikte bir bijuteri dükkânı işlettiğini 
ifade ederken aslında bu pasaja halk arasında “Kilis Pasajı” dendiğini de ifade 
etmektedir: “Mesela bir komşu fincan almış. “Aa sen bunu nereden aldın? Kilis 
pasajından aldım.” Adı Kilis Pasajıydı. İşte bir kumaş almış, elbiseyi düğünde 
görmüş: ‘A bu kumaş ne kadar güzelmiş, nereden aldın? Kilis Pasajı’ndan aldım.’ 
Kilis Pasajı, Büyük Pasaj’ın adı Kilis Pasajı’ydı önce. Nerede bulursun bunu Kilis 
Pasajı’ndan (F. Hanım, 57 Yaşında).”

Özellikle genç kızların evlenince kullanacağı çeyizlerin temin edildiği bir 
yer olarak işlev gören pasajlarda nadir bulunan ürünlerin olduğuna örnekler 
veren N. Hanım bu ürünlerin satın alınma süreçleri hakkında da bilgi 
vermektedir: “Buralarda yok yok denirdi. Çeyiz eşyaları, elektronik eşyalar, pilli 
oyuncaklar; özellikle yeni çıkan oyuncaklar bizim çok dikkatimizi çekerdi. Zaten 
ilk pasaja gelirdi bu tarz ürünler. Yani örneğin böyle kültürel şeyleri yansıtan 
mesela nakışlar. Özellikle kız gelin edecek annelerin vazgeçilmezi idi. Öyle 
hatırlıyorum. Antep işleri, işte dediğim gibi oda takımları, seccadeler. Çok güzel 
kumaşlar getirirlerdi. Bunlar anlatılırdı biz küçükken. Sürekli oradan anneler 
kızları için çeyiz eşyaları alırdı. Mesela Antep’te her kızın çeyizinin olmazsa 



52  |  Dijital Göçmenlerin Pasaj Pratiklerinin Dijital Yerlilerin AVM Pratiklerine Aidiyet Ekseninde...

olmazı 5 numara et makinesi oradan alınır mutlaka. Papatya yemek takımı 
(Fransız markası deseni papatyalı bir porselen yemek takımı) almıştı annem bana. 
Ve ben o kadar küçüğüm ki o zaman yani düşün. Sanki hiç bulunmayacak bir 
şeymiş gibi bahsediliyordu. Yani papatya yemek takımı iş arcopal (marka) işte 
Fransız bilmem ne orijinal ürün. Böyle pazarlıyordu. Yani ben küçücüktüm ve 
annem bana yemek takımı almıştı düşün. Onu şey yapıyorlar, parça parça geliyor 
ve her parçasını başka bir seferde alıyorlar teker teker çarşıya gidip (N. Hanım, 
39 Yaşında).”

Çeyiz, Gaziantep’te kız çocukları doğar doğmaz biriktirilmeye başlandığı 
bir gelenek olarak anlatılabilir. Genel olarak Y kuşağı her kadının evlenirken 
çeyizinde mutlaka pasajdan alınan bazı ürünlerin bulunduğu da araştırmacı 
tarafından gözlemlenmiştir. Bir başka ürün çeşidi olarak oyuncakları anlatan 
katılımcı 90’lı yıllarda bazı oyuncakların yalnızca bu mekanlarda olduğunu 
duyduğunu da iletmektedir. Bu anlamda pasajların çocukların zihninde de 
önemli bir yer tuttuğunu söylemek mümkündür. Nadir bulunan oyuncakların 
pasajlardan alınabildiği, çünkü bu ürünlerin en yenilerinin bu mekanlarda 
olduğu katılımcının kendi dünyasında özel bir anlama karşılık geliyor 
olabilir: “Bir de biz böyle çocukken duyardık. İşte etraftan arkadaşlarımızdan 
kuzenlerimizden falan. Çok hoşumuza giden bir oyuncak gördüğümüz zaman. 
Mesela ben kuzenimde görmüştüm böyle gelinlikli harika çok güzel bir bebek. O 
kadar güzel ki işte böyle hareket ediyor falan. O kadar güzel ki. İşte sorardık. 
Pasajdan tabi ki o da. Yani böyle çok güzel cezbedici ürünler. Özellikle kumandalı 
araba falan alındığını hatırlıyorum. O tarz bebekler alındığını hatırlıyorum. 
İnsanların vazgeçilmezi oralara gidip oralardan bir şeyler almak. İnsanlar 
birbirine sorar a ne güzel nereden? Pasajdan. Çünkü dediğim gibi ilk oraya 
geliyor böyle özel ürünler. O zaman tabi AVM falan yoktu. Oralardan alınıyordu 
(N. Hanım, 39 Yaşında).”

Katılımcı Yeşilçam Sineması’nın oldukça parlak dönemlerini yaşadığı 70’li 
yıllarda oyuncuların da bu mekanları sıklıkla ziyaret ettiğini ifade etmektedir: 
“Dışarıdan kaçak gelen mallar başka yerde bulunmaz. Bu yüzden çok ünlü 
gelirdi. Mesela ben Bilal İnci’yi görmüştüm. Filiz Ersuer vardı, görmüştüm. Bilal 
İnci’ye pudra satmıştım, böyle krem vardı beyazlatmak için onu satmıştım, hepsi 
gelirdi ve gezerdi (F. Hanım, 57 Yaşında).”

F. Hanım geniş bir müşteri kitlesinin bu mekanları çeşitli amaçlarla da 
ziyaret ettiğini de şu ifadelerle açıklamaktadır: “Mesela bu sahne kıyafetlerinde 
kullanılan aksesuarlar vardı. Pasajdan kaçak gelen. Gelir onları alırlardı 
sanatçılar, Yeşilçam artistleri, ses sanatçıları, mesela barlardan pavyonlardan 
pavyon kadınları gelirdi. Böyle gelir o kumaşlardan o aksesuarlardan alıp elbise 
diktirirlerdi (F. Hanım, 57 Yaşında).” 



Seda Dilek Göğüş  |  53

Gece kulüpleri ve o dönemin pavyonlarında çalışan emekçi kadınların 
da pasajdan sıklıkla alışveriş yaptığını söyleyen F. Hanım onların yerli 
halktan ayırt edilebildiğini, kentteki yerli kadınların giyim tercihlerinde daha 
muhafazakâr bir tutum içinde olduğunu da ifade etmektedir: “Barlarda, 
pavyonlarda giyen kadınlar alırlardı. Çok yaygındı mesela onların giyiniş 
tarzından bilirdin. Önceden Antep’in hanımları açık giymezdi. Mesela o kadınlar 
gelip pasajda gezince o kadınların pavyon kadınları olduğu belli olurdu (F. 
Hanım, 57 Yaşında).” Bu yönüyle pasajların ürün çeşitliliğinde olduğu gibi 
ziyaretçi çeşitliliğinde önemli bir zenginliğe ev sahipliği yaptığı söylenebilir.

İnternet çağının içine doğan Z kuşağı pratiklerinde daha farklı eğilimlerde 
olabilmektedir. Nitekim onlar için yalnızca fiziki değil aynı zamanda sanal 
mekanlar da vazgeçilmez görünmektedir. Toplumsal baskıyı ve yükleri 
üzerinde nispeten daha az hissettiği düşünülen bu katılımcıların fiziki 
mekândan münezzeh birçok boş zaman eğlencesi de olduğu varsayıldığında 
aidiyet ve zaman mefhumlarının da diğer kuşaklardan farklı tasavvur edildiği 
öngörülmektedir: “Benim alışveriş alışkanlıklarım da aslında biraz farklı. 
Mesela genel olarak ihtiyaçlarımı online alışveriş ile gideririm. Dışarıya çıkmak 
demek bir arkadaşımla bir kafeye gidip sohbet etmek aslında benim. Zaten alışveriş 
için artık bir yere gidilecekse de park sıkıntısı olmayan yerleri tercih ediyoruz. 
Tüm işimizi yeme içme dahil aynı yerde yapmak daha rahat bir de. Pasajla ilgili 
bildiklerim daha çok büyüklerimizden duyduğumuz şeylerle sınırlı (Ş. Bey, 23 
Yaşında).”

Genç kuşak katılımcılardan G.N. pasajlar hakkında ve gündelik hayattaki 
pratiklerinde geçmiş ve bugünde bu mekanlarla ilgili çok fazla bilgisi 
olmadığını ifade etmektedir. Görüşmeciye göre bu mekanlar konforlu 
değildir. G.N.’nin pasajlar konusunda farkındalığının olmayabileceği akla 
gelmektedir: “Pasajların eskiden ne olduğu hakkında çok da bir fikrim yok 
açıkçası.  Gitmek için bir hevesim de yok. AVM daha konforlu geliyor. Zaten 
pasajdan ne alacağım ki (G.N. Hanım, 23 Yaşında).”

Genel olarak görüşmeler, alışveriş pratiklerinin kuşaklar arasında yalnızca 
tercih edilen ürünler bakımından değil, alışverişin anlamı ve işlevi açısından 
da köklü biçimde değiştiğini göstermektedir. X ve Y kuşağının anlatılarında 
alışveriş; esnafla kurulan ilişkilerin, mekâna duyulan aidiyetin ve gündelik 
hayatın ritmini oluşturan belirli alışkanlıkların bir parçası olarak öne çıkarken, 
Z kuşağı için bu pratik büyük ölçüde işlevsel bir tüketim davranışına 
indirgenmiştir. Dijital platformların sunduğu hız ve kolaylık, genç kuşağın 
alışverişi mekândan bağımsız bir deneyim olarak konumlandırmasına yol 
açmış; böylece pasaj, çarşı ve sokak gibi geleneksel mekânların duygusal 
ve kültürel değeri görünürlüğünü büyük ölçüde yitirmiştir. Bu dönüşüm, 



54  |  Dijital Göçmenlerin Pasaj Pratiklerinin Dijital Yerlilerin AVM Pratiklerine Aidiyet Ekseninde...

alışverişin toplumsal niteliğinin çözülerek daha bireysel bir forma 
büründüğünü ortaya koymakta ve mekânla kurulan ilişkinin dijitalleşme 
etkisiyle nasıl yeniden şekillendiğini açık biçimde göstermektedir.

2.3. Kuşaklar Özelinde Mekânsal Aidiyet

Kuşakların mekânla kurdukları bağlara ilişkin görüşmeler, alışveriş 
pratikleri kadar mekânsal aidiyetin de zaman içinde köklü biçimde değiştiğini 
göstermektedir. Katılımcı anlatıları, mekânın yalnızca fiziksel bir alan değil; 
aynı zamanda bireyin yetiştiği kültürel çevre, hafıza, alışkanlık ve duygusal 
bağlar tarafından örülen bir deneyim alanı olduğunu ortaya koymaktadır. 
X kuşağı için pasaj, çarşı ve sokak dokusu hem geçmişe dair bir süreklilik 
hissi hem de tanıdıklığın verdiği güvenle anlam kazanırken, Z kuşağı için 
mekân giderek daha akışkan ve daha az bağlayıcı bir niteliğe sahiptir. Bu 
durum, mekânsal aidiyetin kuşaklar arasında aynı şekilde korunmadığını, 
özellikle dijitalleşme ile birlikte mekânın işlevinin ve bireyle kurduğu bağın 
dönüşüme uğradığını göstermektedir.

“Yani şimdiki AVM’lere gittiğimde rahat edemiyorum ben. Aslında daha 
ferah yerler ama işte hepsi aynı. Değişik bir şey yok. Mağazalarda neyi göreceğini 
de biliyorsun az çok. Bize pek hitap ettiğini söyleyemem. Ara ara ben gider yine 
gezerim aşağı çarşıyı, kapçı pazarını, kürkçü hanını, Büyük Pasajı. Anamın 
erdiği babamın dokuduğu (F. Hanım, 57 Yaşında).” Katılımcının konuşma 
sonunda kullandığı “Anamın erdiği babamın dokuduğu” özdeyişi, yerelde 
kullanılan ve geleneğe bağlılığı bildiren, katılımcının mekânı yalnızca 
fiziksel bir tercih olarak değil, kültürel bir kimlik ve aidiyet göstergesi olarak 
konumlandırdığını göstermektedir.  Buradan X kuşağı katılımcının geleneksel 
değerleri konusunda muhafazakâr olduğu ifade edilebilir. Çünkü içerisinde 
bulunduğu toplumun, kökleri daha eskiye dayanan değerlerini korumaya 
çalıştığı düşünülmektedir. Katılımcı, AVM’lerin daha ferah ve modern 
olmasına rağmen “aynılık” duygusu nedeniyle kendisine hitap etmediğini 
belirtmektedir. Buna karşın çarşı, Kapçılar Pazarı, Kürkçü Hanı ve Büyük 
Pasaj gibi geleneksel mekânlar onun hafızasında canlılığını korumaktadır.

Günümüzde alışveriş ve boş zaman pratiklerinin değişimine işaret eden 
N. Hanım alternatiflerin sayıca çok ancak nitelik bakımından birbirine 
benzerliğinden yakınmaktadır. İfadelerinden anlaşılacağı üzere katılımcı 
kendisini görece bu “yeni” mekanlara ait hissetmemektedir: “Şu anda her 
şey her yerde var olduğu için internetten alışveriş, AVM’lerden alışveriş. Bu 
yüzden gençlere cazip gelmiyor olabilir. Alternatif çok fazla. Ama hepsi birbirine 
benziyor ya. Ben mesela AVM gezmeyi de sevmem. Ama çocuklarımızı falan 
götürüyoruz. Oyun oynasınlar alışveriş yapsınlar. Bir şeyler yesinler diye. AVM’ler 



Seda Dilek Göğüş  |  55

her şeyi de içinde barındıran yerler. Çocuğunla gittiğinde ona yönelik de bir şeyler 
bulabiliyorsun. Ama dediğim gibi hoşlanmıyorum yani o tarz yerlerden. Çarşı 
daha farklı daha kendine has en azından (N. Hanım, 39 Yaşında).”

Bu geleneksel mekân algısının bir benzerini Y kuşağı katılımcısı N. 
Hanım da gündeme getirmektedir. AVM’lerin sunduğu çeşitliliğe rağmen 
bu mekânların birbirine benzerliğinden ve kullanıcıya özgü bir deneyim 
sunmamasından yakınmaktadır. Her ne kadar çocukları için bu alanlara gitmek 
zorunda kaldığını belirtse de çarşıyı “kendine has” özellikleri nedeniyle daha 
anlamlı bulduğunu ifade etmektedir. Bu durum, Y kuşağının hem geleneksel 
mekânlara yönelik bir nostalji taşıdığını hem de modern tüketim alanlarının 
tekdüzeliğine karşı eleştirel bir mesafe geliştirdiğini göstermektedir. Y 
kuşağının mekânsal aidiyeti, X kuşağı kadar güçlü bir geleneğe yaslanmasa 
da mekânın kimliksel bir boyutu olduğuna dair farkındalığın sürdüğü 
görülmektedir.

G.N. Hanım’a göre bu mekanlar ilgi çekici de gelmeyebilir. Nitekim 
internet, “dijital yerli” olarak adlandırılan bu neslin adeta bir uzvundan farksız 
görünmektedir. Katılımcının görüşleri de bu görüşü destekler niteliktedir: 
“Internet benim için bir yaşam tarzı. 3 saat telefonumun şarjı olmasın 
dayanırım, 5 saat Telefonumun şarjı olmasın dayanırım ama internetsizliğe 
dayanamam orada zaman geçirmeyi vakit geçirmeyi seviyorum çünkü babanla 
ne konuşabilirsin ki veya annenle en fazla ne konuşabilirsin ki ama orada sürekli 
akıştayız ya o hoşuma gidiyor (G.N. Hanım, 23 Yaşında).”

Öte yandan Z kuşağı katılımcıların ifadeleri mekânsal aidiyetteki 
kırılmayı açık biçimde göstermektedir. G.N. Hanım’ın “internet benim için 
bir yaşam tarzı” sözleri, mekânın fiziksel sınırlarının bu kuşak için giderek 
daha az önem taşıdığını ortaya koymaktadır. Katılımcının internetsizliğe 
dayanamadığını, çevrimiçi ortamı sürekli akış hâlinde bir “karşılaşma alanı” 
olarak gördüğünü ifade etmesi, Z kuşağının aidiyeti fiziksel bir mekâna 
değil; dijital platformlara, çevrimiçi topluluklara ve sanal etkileşimlere 
yönlendirdiğini göstermektedir. Bu durum, mekânın tanıdıklık, süreklilik 
ve karşılaşma üretme işlevinin dijital ortamlara kaydığına işaret eder. Z 
kuşağında fiziksel mekânın önemini azaltan bu yönelim, AVM, çarşı ya da 
pasaj gibi kamusal mekânlarla kurulan ilişkinin yüzeysel ve geçici olmasına 
neden olmaktadır.

Görüşmeler bütün olarak değerlendirildiğinde mekânsal aidiyetin 
kuşaklara göre belirgin bir biçimde farklılaştığı söylenebilir. X kuşağında 
mekân; hafıza, gelenek, kültürel bağlılık ve geçmiş deneyimlerle örülü 
bir kimlik alanı olarak anlam kazanırken, Y kuşağı bu mirasın bir kısmını 
korumakla birlikte modern tüketim kültürünün sunduğu seçeneklerle 



56  |  Dijital Göçmenlerin Pasaj Pratiklerinin Dijital Yerlilerin AVM Pratiklerine Aidiyet Ekseninde...

arasında mesafeli bir ilişki kurmaktadır. Z kuşağında ise mekânsal aidiyet 
fiziksel alanlardan bütünüyle dijital ortamlara kaymış görünmektedir. 
Böylece mekân, sabit bir referans noktası olmaktan çıkarak daha akışkan, 
daha geçici ve bireysel tercihler doğrultusunda şekillenen bir pratik hâline 
gelmektedir. Bu bulgu, kuşaklar arası mekânsal bağın zamanla çözülmekte 
olduğunu ve dijital kültürün mekân deneyimini köklü biçimde yeniden 
tanımladığını göstermektedir.

Sonuç

Bu araştırma Gaziantep kentinin geçmişten günümüze uzanan kültürel 
yapısında önemli bir yeri dolduran pasajlarını kuşaklar arasındaki farklı 
deneyim ve anlamlandırmalar üstünden nasıl yeniden anlamlandırıldığını 
ortaya koymaktadır. Dijitalleşmenin gündelik hayatı, tüketim şekillerini ve 
mekânsal aidiyet pratiklerini değiştirip dönüştürdüğü bugünlerde, fiziksel 
mekanlara atfedilmiş olan anlamların kuşaklar bazında önemli ölçüde bir 
değişim gösterdiği görülmektedir. Elde edilen etnografik araştırma çıktıları 
kuşakların habituslarının kendi tarihsel konteksleri içinde hangi biçimde 
şekillendiğini ve bunun pasajlara, çarşılara ve AVM’lere dönük tutumlarında 
nasıl görünür hale geldiğini göstermektedir. 

Araştırmada X ve Y kuşağı katılımcılar, Gaziantep’teki Büyük Pasaj’ı 
sadece bir alışveriş yeri olarak değil, kentin kolektif belleğini sırtında 
taşıyan bir sosyalleşme alanı biçiminde de tanımlamaktadır. Bu kuşakların 
söz konusu mekâna yönelik söylemlerinde nostalji, aidiyet, geçmiş ile 
bağ kurma, kolektif yaşama kültürü ve dayanışma unsurları belirgin bir 
şekilde öne çıkmaktadır. Pasajlar sadece ticaretin var olduğu yerler değil, 
aynı zamanda gündelik hayatta önemli ilişkilerin kurulduğu, toplumsal 
etkileşimin gerçekleştiği, ritüel haline gelmiş tüketim pratiklerinin yaşandığı 
sembolik mekanlardır. Bu yüzden X ve Y kuşaklarının pasajlarla ilgili güçlü 
duygusal bağları bulunmakta, erken dönemdeki geçmiş yaşam tecrübelerinin 
ve o zamandaki kent sosyolojisinin habituslarına en derin bir şekilde işlemiş 
olması gözlemlenmiştir. 

Valiz ticareti, yabancı menşeili tüketim ürünlerinin “nadir bulunan” 
değere sahip olması, çeyiz geleneği, Yeşilçam dönemindeki film yıldızları 
ve ünlü kişilerin ziyaretleri, pasaj esnafının şekillendirdiği kültürel iklim, 
X ve Y kuşaklarının dünyasında bu mekanları bir “cazibe merkezi” olarak 
konumlandırmıştır. Bu katılımcılar için pasaj, modern öncesi ve modern kent 
yaşamının kesiştiği, kendine has bir ritüeller bütünü servis eden, estetik ve 
aynı zamanda kültürel dokusu ile biricik bir mekandır. Dolayısıyla pasajların 
zihin dünyasındaki tekabül ettiği anlam, yalnızca alışveriş pratiklerini değil, 



Seda Dilek Göğüş  |  57

bununla birlikte bir yaşam biçimini, toplumsal belleği, kültürel devamlılığı 
yansıtmaktadır. Bu perspektiften pasaj bu kuşakların habituslarında yerleşik 
olan “yerlilik”, “birlikte olma hissi” ve “hafızasal süreklilik” gibi bireysel 
yatkınlıklarla uyumludur. 

Diğer bir taraftan Z kuşağı, internet çağının içine doğmuş, büyük oranda 
dijital kültürün hız, erişilebilirlik ve alternatiflerin fazlalığı üzerine kurulu 
bir dünya mantığı ile sosyal hale gelmiş bir jenerasyondur. Araştırmanın 
bulguları, Z kuşağının pasajlara ve çarşılara dönük neredeyse hiçbir 
duygusal bağ kurmadığını, buraları kendi habitusları bakımından anlamsız 
ve atıl olarak gördüklerini göstermektedir. Onların nezdinde bu mekanlar 
çoğunlukla güvensiz, konforsuz, düzenli olmayan, “eski” yapılardır. Z kuşağı 
katılımcılar için asıl cazibe merkezi, AVM’ler ve dijital alışveriş mecralarıdır. 
Bu kuşaklar fiziksel mekânda bulunmayı tercih ettikleri zamanlarda 
çoğunlukla konforlu, temiz ve tüm ihtiyaçlarını giderebilecekleri imkanların 
bir arada sunulduğu AVM’lere gitmek istemektedirler. Bu yüzden mekânsal 
pratiklerinde “kolaylık”, “hız”, “konfor”, “özgürlük” gibi değerler oldukça 
belirleyici olabilir. 

Habitus kavramsallaştırması çerçevesinde ele alınırsa, bu farklılaşmanın 
oldukça tutarlığı olduğu ifade edilebilir. Habitus, bireylerin içerisinde 
yetiştiği tarihsel, kültürel ve iktisadi koşulların bedende ve zihinde yarattığı 
kalıcı yatkınlıklar bütünü olarak anlatılabilir. X ve Y kuşaklarının çocukluk ve 
gençlik zamanları, kent merkezindeki çarşı ve pasajların en parlak dönemini 
yaşadığı yıllara denk gelirken; Z neslinin büyüme süreci dijitalleşmenin ve 
onun etkisiyle gündelik hayatın hızla değişime uğradığı, AVM kültürünün 
yayıldığı, tüketimin bireysel hale geldiği bir döneme karşılık gelmektedir. 
Dolayısıyla kuşakların mekân algıları, aidiyet pratikleri ve tüketim 
konusundaki alışkanlıkları sistematik olarak birbirinden farklılaşmaktadır. 
Etnografik veriler, habitusun bu farklı dünyaları ne şekilde içselleştirdiğini ve 
kuşaklar arası dönüşümün mekânsal deneyimlere hangi düzeyde yansıdığını 
açık bir biçimde göstermektedir. 

Araştırmanın ortaya koyduğu bir diğer önemli bulgu, pasajların 
Gaziantep özelindeki sosyoekonomik işlevidir. Pasajların bir dönem “kaçak 
ürünlerin”, bulunması güç yabancı malların ve kültürel sembol niteliğindeki 
nesnelerin merkezi hâline gelmiş olması, bu mekânları sadece ekonomik 
değil, aynı zamanda kültürel bir odak noktası hâline getirmiştir. Çeyiz kültürü 
misalinde görüldüğü gibi, bazı ürünlerin nesiller boyu süregelen bir ritüelin 
parçası olması, pasajların toplumsal hafızadaki yerini güçlendirmiştir. Bu 
ürünlerin “ilk orada bulunması”, “özgün olması” ve “başka yerde olmaması” 
gibi özellikler, pasajların cazibesini artıran temel unsurlardır. Bu durum, 



58  |  Dijital Göçmenlerin Pasaj Pratiklerinin Dijital Yerlilerin AVM Pratiklerine Aidiyet Ekseninde...

tüketimin sadece ekonomik bir faaliyet değil, aynı zamanda toplumsal bir 
anlam üretme süreci olduğunu göstermektedir.

Fakat Türkiye’nin neoliberal dönüşüm süreci, ithalat rejimindeki 
değişiklikler, küresel markaların yaygınlaşması ve AVM’lerin yükselişiyle 
birlikte pasajların ekonomik işlevi giderek zayıflamıştır. Valiz ticareti ve 
kaçak ürün kültürünün sona ermesi, pasajları ekonomik anlamda cazibe 
merkezleri olmaktan çıkarmış; mekânlar günümüzde atıl, karanlık, düşük 
gelir gruplarının uğradığı alanlar olarak yeniden konumlanmıştır. Bu 
dönüşüm, aynı zamanda mekânın kültürel anlamını da etkilemiş; pasajların 
eski sembolik gücü zayıflamıştır. X ve Y katılımcılar için nostaljik bir “hafıza 
mekânı” olan pasaj, Z kuşağı görüşmeciler için bir “geçmiş kalıntısı” olarak 
resmedilmektedir.

Çalışmanın bir diğer önemli bulgusu, mekânsal anlamdaki aidiyetin sadece 
fiziksel mekânla kurulan bir bağ olmadığını, aynı zamanda toplumsal ilişkiler, 
duygusal geçmiş deneyimler ve kültürel pratiklerle şekillenen karmaşık bir 
süreç olduğudur. X ve Y kuşağından katılımcıların pasajlara yönelik aidiyeti, 
yalnızca orada gerçekleştirdikleri alışverişten değil, aynı zamanda mekânın 
temsil ettiği anlam dünyasından da kaynaklanmaktadır. Bu kuşaklar, pasajı 
kendi gençliklerinin bir sembolü, kentin tarihsel kimliğinin yansıması ve 
toplumsal hafızanın somut olarak algılandığı bir mekân olarak görmektedir. 
Oysa Z kuşağı için mekânsal aidiyet daha esnek, daha gelir geçer ve çoğu 
zaman dijital ortamda kurulan bir ilişki biçimi olarak görülebilir. Bunun 
nedeni, Z kuşağının toplumsal bağlarının büyük kısmının çevrim içi 
platformlarda kurulması ve mekâna bağlılık gerektiren geleneksel aidiyet 
biçimlerinin zayıflamasıdır.

Bu çalışma, mekânsal aidiyetin dijitalleşme çağında nasıl değiştiğini 
anlamak bakımından önemli bir katkı sunmaktadır. Dijital yerliler ve dijital 
göçmenler arasındaki farklılaşma, sadece teknolojik becerilerde değil, aynı 
zamanda mekânla kurulan duygusal bağlarda da belirginleşmektedir. Fiziksel 
mekânların yerini giderek artan biçimde dijital mekânlar alırken, toplumsal 
hafızanın aktarımı da dönüşmektedir. Özellikle Gaziantep gibi geleneksel 
yapıları güçlü kentlerde bu dönüşüm, daha görünür ve daha çarpıcıdır. 
Pasajın bir zamanlar taşıdığı ekonomik ve kültürel güç, yerini AVM’lerin 
ve dijital platformların sunduğu yeni tüketim biçimlerine bırakmakta; kent 
mekânı da bu dönüşüme bağlı olarak yeniden örgütlenmektedir.

Tüm bu bulgular ışığında, çalışma birkaç önemli noktaya dikkat çekebilir; 
Dijitalleşme ve neoliberal dönüşüm, mekânsal aidiyeti derinden etkilemekte; 
geleneksel hafıza mekânlarının kültürel anlamını zayıflatmaktadır. Kuşakların 
farklı habitusları, mekânla kurdukları ilişkiyi belirlemekte; pasaj ve AVM 



Seda Dilek Göğüş  |  59

pratikleri bu farklılıkların somut bir tezahürü olarak görünür hâle gelmektedir. 
Pasajlar, yalnızca ekonomik faaliyet alanları değil; aynı zamanda Gaziantep’in 
ve bölgenin kültürel belleğini taşıyan sembolik mekânlardır. Z kuşağı için 
mekânsal aidiyet giderek dijital mecralara kaymakta; fiziksel mekânların 
anlamı daha yüzeysel ve geçici hâle gelmektedir. Kültürel çeşitlilik, toplumsal 
ilişkiler ve neredeyse bir ritüel haline gelmiş tüketim pratikleri pasajların 
geçmişteki önemini artırmış; bugün ise bu pratiklerin çözülmesi pasajların 
kültürel gerilemesine yol açmıştır.

Sonuç olarak, bu çalışma pasajların tarihsel olarak nasıl bir sosyalleşme, 
aidiyet ve kültürel aktarım mekânı olduğunu; ancak dijitalleşme ve kuşaklar 
arası habitus farklılıkları sonucunda bu anlam dünyasının nasıl dönüşüme 
uğradığını ortaya koymuştur. Pasaj örneği üzerinden, dijital çağın mekânsal 
hafıza, kültürel pratikler ve toplumsal ilişkiler üzerindeki etkilerinin çok 
boyutlu olduğu görülmektedir. Gaziantep Büyük Pasaj özelinde ulaşılan 
bulgular, Türkiye’deki benzer kentlerde de pasaj kültürünün çözülüşünü 
anlamak açısından önemli veriler sunabilir.

Bu yönüyle çalışma, mekân sosyolojisi, kültürel çalışmalar ve kuşak 
araştırmaları literatürüne hem kuramsal hem de saha verisine dayalı özgün 
bir katkı sağlayacaktır. Gelecek araştırmalar, bu dönüşümü farklı kentlerde 
karşılaştırmalı biçimde ele alabilir; ayrıca dijital mekânlarda oluşan yeni 
aidiyet biçimlerini inceleyerek mekân–kültür ilişkisini daha geniş bir 
çerçevede tartışıp değerlendirebilir.



60  |  Dijital Göçmenlerin Pasaj Pratiklerinin Dijital Yerlilerin AVM Pratiklerine Aidiyet Ekseninde...

Kaynaklar

Benjamin, W. (2014). Pasajlar (A. Cemal, Çev.). İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları.

Bourdieu, P. (1995). Pratik nedenler eylem kuramı üzerine, Kesit yayınevi.
Bourdieu, P. (2012). Bir oto analiz için taslak. Bağlam yayınları. 
Bourdieu, P. (2014). Vive la crise! sosyal bilimde heteredoksi için. G. Çeğin 

& E. Göker & A. Arlı & Ü. Tatlıcan (Ed.) İçinde, Ocak ve zanaat: 
Pierre Bourdieu derlemesi. İletişim yayınları.

Bourdieu, P. (2016). Sosyoloji meseleleri. L. Ünsaldı (Çev.), Heretik yayınevi.
Bourdieu, P. (2021). Ayrım beğeni yargısının toplumsal eleştirisi. D. Fırat & G. 

Berkkut (Çev), Nika yayınevi.
Bourdieu, P. (2023). Kültür üretimi: Sembolik ürünler / Sembolik sermaye (S. 

Yardımcı & E. Gen, Çev.; R. Johnson, Sunuş). İletişim Yayınları. 
ISBN 978-9750534485

Bourse, M. & Yücel, H. (2021). Kültürel çalışmaları anlamak, İletişim 
yayınları. 

Fetterman, D. M. (2010). Ethnography step by step third edition, applied social 
research methods series, Sage publications. 

Hall, S. (2017). Temsil kültürel temsiller ve anlamlandırma uygulamaları, İ. 
Dündar, Çev.). Pinhan yayınları. 

Jackson, P. (1989). Maps of meaning, an introduction to cultural geography. 
Routledge. 

Joas, H. & Knöbl, W. (2019). Yapısalcılık ve pratiğin kuramı arasında: Pierre 
Bourdieu’nun kültür sosyolojisi, S. Susen ve B. S. Turner (Ed.). Pierre 
Bourdieu’nun mirası eleştirel söylemler İçinde. Phoenix yayınevi.

Kuran, E. (2022). Z bir kuşağı anlamak, Mundi yayınları


