
167

Bölüm 8

Halkla İlişkilerde Antropolojik Perspektifle 
Gelişen Kültürel Duyarlılık- İnsanı ve Toplumu 
Anlamak 

Nazlı Akbaş1

Özet

İletişim çağında halkla ilişkiler sadece marka ve kurumlar ile hedef kitle 
arasındaki mesaj akışını düzenleyen teknik bir alan değildir. Mesajın doğru ve 
yerinde iletilmesi kültürel kod ve değerleriyle uyumlu olmasına da bağlıdır. 
Birçok küresel kampanya kültürel duyarsızlık nedeniyle yerel değerlerle çatışan 
iletişime yol açmakta ve istenmeyen tepkilere sebep olmaktadır. Modern 
halkla ilişkiler yaklaşımı bu sorunu çözmek amacıyla kültürel duyarlılığa 
gönderme yapar. Kültürel duyarlılık ise ancak antropolojik bir perspektife 
sahip olmakla kazanılabilir. Antropolojik perspektif kültürün çok yönlü ve 
katmanlı yapısına dikkati çekerek insan ve toplumlarının göründüğünden 
daha karmaşık olabileceğinin altını çizer. Ayrıca kültür öğrenilebildiği gibi 
dinamik ve değişime tabidir. Bu da toplumsal dönüşümlerin nasıl olduğunu, 
nereye yönelme eğiliminde olduğunu anlamamızda iç görüler kazanmamızı 
sağlar. Antropoloji semboller ve simgesel kodların neler olduğunun, nasıl 
değiştiğinin ve nasıl okunması gerektiğinin kavramsal haritasını ortaya 
koyar. Tüm bunlar antropolojinin temel yönetimi olan etnografi çalışmaları 
olmadan mümkün olamaz. Bu yöntem o kadar etkilidir ki sosyoloji ve medya 
çalışmalarına da sıklıkla kullanılmaktadır. Etnografik yöntem son zamanlarda 
modern halkla ilişkiler çalışmalarına da uygulanmaya başlamıştır. Bu metin 
antropoloji perspektifi için antropoloji kuramlarının gelişimini ve etnografik 
çalışmaların önemini tartışmaktadır. Antropolojik perspektif kazanmış bir 
halkla ilişkiler uzmanı insanı, kültürü ve toplumu merkeze alarak kültürel 
duyarlılık geliştirebilir. Bu yaklaşım hedef kitlenin geleneklerini ve normlarını 
hesaba katarak halkla ilişkiler stratejilerinin yerel ihtiyaçlara uyumlu biçimde 
şekillendirilmesine olanak tanır. Bu sayede çalışma ya da kampanya hem etik 
hem de stratejik açıdan güçlenecek ve etki boyutunu artacaktır. 

1	 Dr. Arş. Gör., Gaziantep Üniversitesi, İletişim Fakültesi Halkla İlişkiler Bölümü, Gaziantep / 
Türkiye, e-mail: nazakbas@gmail.com ORCID : https://orcid.org/0000-0001-9765-9474.

https://doi.org/10.58830/ozgur.pub990.c4054



168  |  Halkla İlişkilerde Antropolojik Perspektifle Gelişen Kültürel Duyarlılık- İnsanı ve Toplumu...

Giriş

İnsan sosyal bir canlıdır. Sosyal bir canlı olması kendisini ve çevresiyle 
kurduğu ilişkiyi sorgulamasına, grup içi hiyerarşiler geliştirmesine, ihtiyaç 
duyduğunda örgütlenebilen hem çatışmacı hem de çatışma çözümleyici 
olabilmesine neden olmuştur. Antropoloji insanın bu doğasının ne zaman 
başladığını, nasıl değiştiğini, değişime etki eden faktörlerin nedenleri 
sorgular. Bu sorgulamayı yaparken evrimsel süreçte edindiği ortak biyolojik 
özelliklerin davranışlarına ve kültürel kodlarına nasıl etkisi olduğunu 
anlamaya çalışır. Bu noktada halkla ilişkiler ile kesişmektedir. Halkla ilişkiler 
artık sadece mesajların yönetildiği teknik bir alan olmaktan öte, kültürel 
anlamların, güç ilişkilerinin ve örgüt yönetimlerinin müzakere edildiği 
toplumsal bir pratiktir. Bu açıdan bakıldığında antropolojinin, uzun yıllardır 
geliştirdiği sahaya dayalı insanı ve toplumu anlamlandırma çabası halkla 
ilişkilere büyük katkılar sağlayacaktır. 

Aslına bakarsanız iktidar meselesinin olduğu her sosyal grupta örgütten 
ve müzakerelerden söz edilebilir. İktidar sosyal hiyerarşiden çıkar. Sosyal 
hiyerarşiyi organize etmek ve doğru yönetebilmek ise halkla ilişkiler 
uzmanlığıdır. İnsanın evrimsel süreçte edindiği bu müzakereci yaklaşımına 
primatoloji çalışmalarıyla daha özcü bir perspektiften bakmak mümkün 
olabilmektedir. Primatlar insanın da içinde bulunduğu plesantalı memeli 
takımıdır. Diğer memelilerle karşılaştırıldığında farklı ekolojik nişlere 
uyum sağlama kabiliyeti sayesinde çok çeşitlenmiş ve dünyanın her yerine 
yayılmıştır. Bedenine göre daha büyük bir beyin, ebeveyn yatırımı ve 
karmaşık sosyal davranışlar tüm primat takımının ortak özellikleridir. 
Primatlar arasında genetik olarak bize en yakın olan şempanze kuzenlerimiz 
ise gerek biyolojik özellikleri gerekse de davranış özellikleri bakımından 
uzun yıllardır antropologlar tarafından ilgi görmüşlerdir. Primatoloji insan 
evrimi çalışmaları yürüten antropologlar tarafından ortaya çıkan bir bilim 
dalıdır. Primat çalışmalarında öncülerinden olan, en yakın kuzenimizi 
doğal ortamlarında mercek altına alan, onların alet kullanımından tutun 
da saldırganlık, çatışma, uyum, annelik, empati ve yas gibi karmaşık 
davranışlarını inceleyen Jane Goodall’dır (1934-2025). Goodall, 1960’lı 
yıllarda Tanzanya Gombe Nehri Araştırma Merkezi kapsamında yürüttüğü 
uzun soluklu katılımcı gözleme dayanan alan araştırmasında, şempanzeler 
arasındaki sosyal hiyerarşi ve güç ilişkilerini ayrıntılı bir biçimde gözlemleme 
şansı elde etmiştir. Bu çalışmalar arasında özellikle Mike ismini verdiği erkek 
bir şempanzenin grup içinde en alt konumdan en üst konuma nasıl yükseldiği 
oldukça dikkat çekicidir. Fiziksel olarak grubun diğer yetişkin erkekleri kadar 
güce sahip olmayan sosyal konumundan dolayı, Mike, sosyal hiyerarşinin 
en alt basamağında yer alıyordu. Grubun kontrol ettiği muz ağaçlarından 



Nazlı Akbaş  |  169

en son kendisi beslenmek zorundaydı. Fakat bir gün aklına bu durumu 
nasıl değiştirebileceğine dair kurnazca bir fikir geldi. Mike uzun zamandır 
çevredeki insanları gözlemlemişti. Bir gün insanlardan geriye kalan iki teneke 
kutuyu kullanarak güçlü rakiplerinin karşısına çıktı ve bu kutuları birbirlerine 
vurarak korkunç sesler çıkarmaya başladı. Bu davranış, grubun dikkatini ve 
korkusunu uyandırdı. Kısa bir aradan sonra grup içi gerginlik yatıştığında 
Mike’nin grubun saygısını kazandığına dair davranışlar gözlemlenmeye 
başladı. Grubun eski liderleri en alt hiyerarşik sıradan en üstte kadar sırayla 
Mike’nin yanına gelip onun liderliğini kabul eden davranışlar sergilemeye 
başladı. Daha önce hiçbir şempanze insanlardan bir şey çalmaya cesaret 
edememişti. Mike’ın bu davranışı grubun diğer üyeleri tarafından korku ve 
saygıyla karşılandı (Goodall, 1986, 2010). Goodall primat davranışlarını 
onların doğal ortamında gözlemleyerek aslında ne kadar karmaşık sosyal 
ilişkilere sahip olduğunu gözler önüne sermişti. Toplumsal örgütlenmenin 
ve güç stratejilerinin sadece insana özgü spesifik davranışlar değil, karmaşık 
sosyal ilişkilerin bir neticesi olduğu gösterdi. Gramsci’nin de belirtiği 
gibi “konum savaşı, siyasal hegemonya kazanma, rıza alma muharebesidir”. 
Alan savunması, grup liderliği, kaynaklara ulaşım önceliği, hiyerarşik 
sosyal ilişkiler, değişen hiyerarşiler, rıza alma gibi karmaşık sosyal ilişkiler 
primatlarla ortak özelliklerimiz arasındadır ve evrimsel çizgimizin sosyal 
yapı üzerinde şekillendiğin bir göstergesidir. Bu bağlamda halkla ilişkilerin 
özünde yatan ikna, etkileme ve meşruiyet üretme süreçlerinin kökenleri 
insanın topluluk içinde konumunu anlamaya ve güç ilişkilerini yönetmeye 
yönelik geliştirdiği stratejiler bu dilsiz iletişim davranış örüntülerinden 
kazanımlar sağlayabilir. Fakat şunu da unutmamalıdır, insan sadece davranış 
örüntüleriyle karmaşık sosyal ilişkiler kurmaz. O evrimsel süreçte geliştirdiği 
karmaşık dil sistemleriyle de bu süreci yönetmeye çalışır.

Anlam üretme yetisi yalnızca insana özgüdür. Şempanze Mike örneğinde 
olduğu gibi, primatlar arasında jestler, sesler, beden duruşları, çığlıklar 
ve işaretlerle, var olan bir hiyerarşi bozulmuş yerine yeni bir hiyerarşi 
yapılandırılmıştır. Fakat dil olmadan üretilen bu mesajlar doğrudan, anlamsal 
olarak sınırlı ve bağlama bağlıdır. Oysaki insan diğer canlılardan faklı olarak 
soyut kavramlar, geçmiş ile gelecek arasında bağ kurabilme ve mecazlar 
aracılığıyla çok katmanlı anlamlar inşa edebilme yetisine sahiptir. Süslenme 
ve ölü gömme gelenekleri üzerinde elde edilen arkeolojik kanıtlar yaklaşık 
100 bin yıldır modern Homo sapiens’in kendisini, çevresini ve kurduğu 
ilişkileri tanımlama çabası içinde olduğunu göstermektedir. Güney Afrika’da 
Blombos mağarasında bulunan aşı boyası ve boncuklar, İsrail’de Skhul 
Mağarası’nda deniz kabukları ve bir domuz çenesi gibi ölü hediyeleriyle 
birlikte gömülmüş bir aile mezarı gibi kanıtlar yalnızca nesneleri betimleme 



170  |  Halkla İlişkilerde Antropolojik Perspektifle Gelişen Kültürel Duyarlılık- İnsanı ve Toplumu...

işlevi taşımazlar. Onlar aynı zamanda toplumsal aidiyetin, bilişsel kapasitenin 
ve insanın anlamlandırma çabalarının örnekleridir (Özbek, 2025).

Alan Barnard (2014) simgesel düşünce ve tam teşekküllü dilin kökenlerini 
basit bir iletişim ihtiyacının ötesinde, mitolojik ve anlatısal bir gereklilikten 
doğmuş olmakla açıklamaktadır. Dil, sadece “su şurada” veya “aslan geliyor” 
demek için bu kadar karmaşık bir yapıya (dilbilgisine) ihtiyaç duymaz. 
Barnard’a göre dil, mit ve anlatı içinde kurulmuştur. Barnard, simgesel 
düşüncenin bu maddi kalıntılardan önce zihinsel olarak var olması gerektiğini 
savunur (Barnard, 2014). 

Bir ağaç insan için artık yalnızca beslenmeye yarayan bir nesne değil 
yaşamı, sürekliliği ve doğayla bütünlüğü temsil eden kozmik bir oluşumun 
temsilidir. Bu sembolik anlam görsel ve sözsel anlatımlarla kuşaktan kuşağa 
aktarılmış ve toplumsal hafızanın bir parçası haline gelmiştir. Bu nedenledir 
ki antropoloji dili sadece bir iletişim sistemi olarak görmez, dil aynı zamanda 
kültürel bağlam içinde işleyen canlı bir organizma olarak ele alır. 

İnsan, dil sistemleri sayesinde bilinen tüm canlılardan daha güçlü bilgi 
aktarma becerisi kazanmıştır. Karmaşık dilbilgisi simgeler üretmiş, bu 
simgelerden yaratıcı, bilinçli hikayeler (mitolojiler) ortaya çıkarmıştır. 
Simgeler başka simgelere gönderme yaparak bilgi aktarır ve çoğunlukla 
simgesel olmayan nesnelere atıfta bulunmak zorunda değildir. Bir simge 
ancak belirli bir kültür o simgenin ne anlama geldiği konusunda uzlaşırsa 
anlam kazanmaktadır. Bu da kültürü basitçe öğrenilmiş davranışlar veya alet 
kullanma gibi yüzeysel özelliklerin ötesinde simgeleştirme yeteneği sayesinde 
kollektif ve paylaşılan bir olgu yapar. Bu yetenek insanı diğer primatlardan 
ayıran en temel özelliktir (Barnard, 2014:19-28).

Bu çalışmada insanı insan yapan kültürün, halkla ilişkiler alanındaki 
önemi vurgulanmaktadır. Kültürü anlamak ise ancak antropolojik bir 
perspektif üzerinden geliştirilen okumalarla mümkün olabilir. Bu bağlamda, 
antropolojide kültür kavramının tarihsel ve teorik çerçevesi sunulacak ve 
kültürün sabit ve homojen bir yapıdan ziyade, çok katmanlı ve bağlamsal 
bir olgu olduğunun anlaşılmasının altında uzun yıllara dayan teorik 
sorgulamaların ve özellikle saha çalışmalarının katkısı vurgulanacaktır. 
Ardından, kültürel duyarlılığın medya çalışmalarına etkisi ve iletişim 
süreçlerinde temsil kavramı üzerinden etnosantrik bakış açısında getirilen 
eleştiriler açıklanmaya çalışılacaktır. 

Üçüncü alt başlıkta halkla ilişkilerin bilgi akışını yönetmede rastgeleliğin 
değil; planlama, uygulama ve değerlendirme süreçleriyle birlikte stratejik 
bir yaklaşımla ele alınması gerekliliğinin önemi vurgulanmaktadır. Özellikle 
kriz dönemlerinde bilginin doğru yönetiminin ne kadar elzem olduğu 



Nazlı Akbaş  |  171

ortaya çıkmaktadır. Bu amaçla stratejik halkla ilişkiler uzmanları ister sürece 
dayalı bilgi yönetiminde olsun isterse de anlık hızlı gelişen olayları yönetme 
becerilerinde olsun hitap edeceği toplumu iyi analiz etmesi gerekmektedir. 
Bu ancak kuruluşların paydaşlarla etkileşiminde kültürel kodların tanınması 
ve dikkate alınmasıyla mümkün olabilmektedir. Bu yaklaşım etnografik 
çalışmalarla elde edilebilir. Çalışmanın son alt başlığında, etnografik 
araştırma yönteminin stratejik halkla ilişkiler sürecini yönetmedeki işlevi, 
Nike’ın “Find Your Greatness” kampanyası örneği üzerinden analiz edilerek, 
antropolojik metodolojinin uygulamalı halkla ilişkiler çalışmalarına sunduğu 
katkılar somut bir vaka üzerinden gösterilecektir. En nihayetinde geliştirilen 
bu bütüncül yaklaşım, halkla ilişkilerde insanı ve toplumu anlamaya 
dayalı kültürel duyarlılığın kuramsal ve pratik temellerini ortaya koymayı 
hedeflemektedir.

1. Antropolojide Kültür

Antropolojide kültür bir toplumun bilgi, inanç, değer, ritüel ve 
davranışlarının bütünüdür. Kültürün nasıl ortaya çıktığı, nasıl simgeleştiği, 
nasıl aktarıldığı ve toplumsal yapıyla nasıl ilişkilendirildiği farklı açılardan 
oluşan yaklaşımlarla farklı görüşler ortaya çıkmasına neden olmuştur. 
Yani kültürün antropolojik tanımlarının sayısı antropologların sayısı 
kadar olduğunu söylesek abartmış olmayız. Netice itibariyle kültürü 
nasıl tanımlarsak tanımlayalım birçok antropolog kültürün üstü örtük bir 
şekilde öğrenilmiş olsa bile insan algısı ve davranışlarının niteliğiyle ilişkili 
olduğunda hem fikirdir (Monaghan ve Just, 2013). Yani kültür sürekli 
değişen dinamik bir yapıdır. Bizler asla ebeveynlerimizin kopyası olmadık 
ama yine de kültürel davranışlarımızın bir sınırı var. Tüm insanların biyolojik 
mekanizması aynı evrimsel süreçte gelişen baskıyla ortaya çıkmıştır. Bu 
da bizi farklı coğrafik koşullarda da olsa benzer davranışlar yapmaya iter. 
Bununla birlikte bu benzerlikler sadece biyolojik özelliklerimizle sınırlı 
kalmamıştır. Aile ve akrabalık bağları, yaş ve cinsiyete göre farklılaşmış 
toplumsal normlar, estetik kaygı, inanç ve soyuta olan ilgi ve toplum içinde 
saygınlık ve tanınırlık kazanma arzusu her uygarlıkta karşılaşılan ortak 
unsurdur (Bates, 2018:47-48). Antropoloji tarihi biraz da kültürün ortak 
unsur olarak neler olabileceğinin tarihidir. Fakat kültür durağan değildir, 
çevreyle uyum içindedir. Ayrıca teknolojik gelişim ve toplumlar arası temasla 
sürekli güncellenir. Kültürün nasıl ortaya çıktığını, nasıl aktarıldığını ve 
toplumsal yapıyla nasıl ilişkili olduğunu farklı açılardan açıklar. 

Alanın erken dönem çalışmaları 15. yüzyıldan itibaren “beyaz adam”ın 
dünya üzerine yayılma anlayışı ve bu süreçte daha önce hiç karşılaşmadıkları 
“egzotik” toplumların ve onların çok çeşitli kültürlerinin gözlemleri sonucu 



172  |  Halkla İlişkilerde Antropolojik Perspektifle Gelişen Kültürel Duyarlılık- İnsanı ve Toplumu...

ortaya çıkan sorgulamalardan kaynaklanmaktadır. Bu durum Batı Avrupa’nın 
o döneme kadar “kültür” ve “insan” üzerine kabul görmüş kalıplarını 
sarsmıştır. Yeni kıtaların ve İncil’de adı geçmeyen halkların keşfi, Avrupalı 
entelektüeller arasında bir devrim yaratmıştır. Kiliseye olan inanç azalmış 
teolojik açıklamalar yeniden sorgulanır hala gelmişti. Fosil kayıtlar dünyadaki 
yaşamın tarihini incilde yazılandan çok daha eski olduğunu gösteriyor ve 
incilde bahsedilmeyen bir sürü farklı hayvan ve bitki türüne işaret ediyordu. 
Peki insanın bu dünyadaki yeri neydi? Arkeolojik kanıtlar insanlık tarihini 
incilde sözü edilenden çok daha uzun bir döneme işaret ediyor ve üstelik 
farklı ırksal ve dilsel çeşitlilikler olduğu açıkça ortaya koyuyordu (Eriksen 
ve Nielsen, 2001:5-8). Bu keşifler ve gözlemlerin sağladığı bilgi birikimi 
19. yüzyılda insan evrimini anlamak için gerekli ön koşulları yaratmıştı 
ve antropoloji bu dönemden itibaren bağımsız bir disiplin olarak ortaya 
çıkmıştı. 

Doğa bilimlerindeki gelişimiyle birlikte ortaya çıkan evrim yani türlerin 
değişebilirliğine dair ileri sürülen fikirler çok kısa bir zaman sonra sosyal 
bilimleri de etkisi altına aldı ve tıpkı hayvan ve bitkilerde olduğu gibi insan 
toplumlarının da tek bir gelişim çizgisinde ilerlediği fikri baskın hale gelecekti. 
Darwin ve onun en ünlü destekçisi olan Herbert Spencer bireysel rekabetin 
erdemlerini öven bir sosyal felsefe olan “Sosyal Darwincilik” kuramını 
ortaya attı. Evrim kuramı o dönemin aydınlarını büyük oranda etkiledi ve 
Amerika’da antropolog Lewis Henry Morgan (1818-1881) ve Almanya’da 
sosyolog Karl Marx (1818-1883) geliştirdikleri “Sosyal Evrimcilik” adı verilen 
bu görüşle toplumları az gelişmişlikten çok gelişmişliğe doğru evrimsel bir 
süreç içinde ilerlediği düşüncesi yayıldı. Morgan (1977) insanlık tarihini, 
“yabanıllık”tan başlayıp “barbarlık”tan geçerek “uygarlık” aşamasına ulaşan 
tek bir gelişim hattı doğrultusunda ilerlemiş olduğunu yazdı. Örneğin, 
çömlekçilik barbarlığın, yazı ise uygarlığın başlangıcı sayılmalıydı. Morgan”ın 
fikirleri, Friedrich Engels ve Karl Marx’ı derinden etkilemiştir. Engels ve 
Marx toplumları üretim tarzlarına göre İlkel – Köleci – Feodal – Kapitalist 
olarak sınıflamış ve en nihayetinde olacak olan üretim araçlarına sahip 
olan burjuvazi ile emeğini satan proletarya arasındaki çatışmaya  Sosyalist 
topluma evrileceğini iddia etmişlerdir (Eriksen ve Nielsen, 2001:20-21). 
Sosyal evrimci olan bir diğer düşür de İngiliz Edward Burnett Tylor’dır 
(1832-1917). O kültürü “bilgi, inanç, sanat, ahlak, hukuk, adet ve diğer 
yetenekler” bütünü olarak tanımlar ve özellikle dinin evrimiyle ilgilenmiştir. 
Dinsel düşüncenin “animizm”den (ruh inancı), çoktanrıcılığa ve nihayetinde 
tektanrıcılığa (ve bilime) doğru evrildiğini savunmuştur (Özbudun vd., 
2016:54-58). Din, mit, ritüeller evrimsel aşamalardan geçerek uygarlaşma 
aşamasına doğru ilerler. Hatta dil de insan zihninin evriminin bir ürünü, dilsel 
göstergeler de toplumların gelişmişlik düzeyini yansıtmaktadır (Barnard, 



Nazlı Akbaş  |  173

2004:27-31; Barnard ve Spencer, 2008:191). Kültürün ancak yeniliklerin ve 
buluşların yayılmasıyla ilerleyebildiği düşüncesi bir süre sonra yayılmacılığı 
bir misyon görevine getirdi. Sosyal evrimcilik bir süre sonra ırkçılıkla iç içe 
geçti. Nasıl ki doğada güçlü olan türler hayatta kalıyor diğerleri yok oluyorsa, 
toplumlar için de gelişmiş olanların diğerlerini ezmesinin, sömürmesinin 
hatta yok etmesinin doğal bir süreç olduğunu savunuyordu (Metcalf, 2006: 
80-82). Antropologlar kadar hassas olmayan politikacılar Sosyal Darwinizm 
adı altında ırkçı politikaları meşrulaştırmak için kullanılmıştır. İngiltere’de 
bu teori bireysel rekabeti açıklamak için kullanılırken, Almanya’da Ernst 
Haeckel gibi isimler aracılığıyla “ırksal gruplar arasındaki rekabet” teorisine 
dönüştürülmüştür. Bu yaklaşım, diğer ırksal grupların sömürülmesini ve yok 
edilmesini “kaçınılmaz ve arzu edilir” doğal bir süreç olarak sunmuştur. Bu 
ideoloji, biyolojik ve antropolojik teorilerin çarpıtılmasıyla oluşturulmuştu. 

20. yüzyılın antropolojisinin kurucusu olan Frans Boas (1858-1942) 
evrimciliğin bu ırkçı ve kültürel üstünlüğüne açıkça karşı çıkmış ve her kültürü 
kendi tarihsel bağlamı içinde değerlendirilmesi gerektiğini savunmuşlardır. 
Batılı gözlemci ya da araştırmacı kendi görgü kurallarını veya toplumsal 
ahlak algısını “ilkel” toplumundaki durumu üzerinden açıklamaya çalışmanın 
indirgemeci bir yaklaşım olduğunun altını çizer. “Tarihsel Tikelcilik” adı verilen 
bu yaklaşımda kültür genel bir ilerlemeden çok her kültürün kendi değerlerine 
göre ve kültürel aktarım yoluyla farklılaştığını vurguladı. Bu yaklaşım 
genellemeler yapmaktansa etnografik alan çalışmalarına odaklanılması 
gerektiğinin altını çizer. Boas, vahşilerin farklı bir tür veya insan ırkının aşağı 
ve gelişmemiş bir kolu olarak görüldüğü sürece, onların garip geleneklerinin 
incelenmesinin “salt antikacı ve koleksiyoncu ilgisinden” öteye gitmeyeceğini 
belirtmektedir. Hatta duygusal tepkilerimizin bile doğal değil kültürel olarak 
belirlendiğini söyler. Saha çalışmaları yani bizden farklı olan insanların 
yaşamları hakkında derinlemesine bilgi sahibi olmak düşüncelerimizin 
hangilerinin, içinde yaşadığımız kültüre ait olduğu içgörüsüne ulaşmamızı 
sağlar. Bu sayede kendi medeniyetimize de nesnel olarak bakabiliriz (Boas, 
1962:5). Boas ve takipçileri yoğun ve yerel etnografik verilerden elde ettikleri 
verilerle dil, sembol ve mitler üzerine çalışmışlardır. Boas ilkel dillerin daha 
az gelişmiş olduğunu asla kabul etmiyordu hatta İnuit ve Amerika yerlileri 
üzerinden yaptığı çalışmalar neticesinde bu dillerin Grekçe ve Latince’den 
çok daha karmaşık olduğunu söylüyordu.

19. yüzyıl düşünürlerinden olan Wilhelm von Humbolt dilin sadece bir 
iletişim aracı değil aynı zamanda dünya görüşünün de bir yansıması olduğunu 
söylemesi Boascı gelenekten gelen Edward Sapir ve Benjamin Lee Whorf ”u 
etkilemiş ve kültürel görecelik fikrini dil üzerinden derinleştirerek “Sapir-
Whorf hipotezi” (dilsel görecelik ilkesi) adı verilen hipotezin ortaya çıkmasına 



174  |  Halkla İlişkilerde Antropolojik Perspektifle Gelişen Kültürel Duyarlılık- İnsanı ve Toplumu...

neden olmuştur. Bu hipoteze göre dil sistemleri arasındaki yapısal farklılıklar, 
o dilleri konuşanların dille ilgili olmayan bilişsel farklılıklarına yansıyacaktır. 
Kendi dilini öğrenirken edineceği deneyim ise dünya görüşünü belirleyecektir. 
Bu hipoteze göre; dilimiz ve düşünce alışkanlıklarımız iç içe geçmiş tek ve 
aynı şeydir. Nasıl ki düşüncenin temel yapısında ırksal farklılıklar yoksa dil 
sistemleri arasında da ırksal bir farklılıktan bahsedemeyiz. Dil alışkanlıkları 
bizim neyi nasıl gördüğümüzü, duyduğumuzu ve deneyimlediğimizi önceden 
belirleyen yorumlama seçimlerini koşullandırır. Dil bilgisi basitçe fikirleri dile 
getiren bir araç değil, fikirlerin şekillendiricisi, bireyin zihinsel etkinliği için 
bir rehberdir. Dilsel süreçler konuşmacı ve dinleyicilerin eleştirel bilincinin ve 
kontrolünün dışında olan arka plandaki olguların etkisi altındadır. Örneğin 
Hopi gibi yerli dillerin zaman kiplerinin olmaması, Batı dillerinin zamanı, 
uzayı ve maddeyi algılayışından farklı bir metafiziğe ve evren modeline işaret 
eder. Yani onlar bir olayın ne zaman olduğunu değil, olayın ne kadar gerçek 
olduğunu (gördün mü, söyledin mi, tahmin mi ediyorsun?) vurgular. Bu 
“gelecek”, “mitolojik dönem” ve “görünmez derecede uzak” gibi kavramların, 
nesnel zaman dilimleri olarak değil, birer öznel gerçeklik (varsayım) olarak ele 
alınmasına neden olur. Uzay onlar için nesnel mesafe, görme ve hareketin 
nesnel süreçleri gibi fiziksel ölçümlerden çok uzayın dikey eksende algılanışı ve 
ruhsal ulaşımla ilgidir (Kay ve Kempton, 1984; Sapir, 1921; Whorf, 1956). 

Kuşkusuz bu derin analiz etnografik çalışmalar olmaksızın yapılamazdı. 
20. yüzyılın modern antropolojik alan çalışması denilince akla tartışmasız 
olarak Bronislaw Kasper Malinowski (1884-1942) gelmektedir. Frans Boas 
gibi o da koltuk evrimciliği adını verdiği klasik evrimcilere karşı çıkmış 
ve yaklaşık 30 ay süren saha çalışmasında “katılımcı gözlem” yöntemini 
icat etmiştir. Malinowski, Yeni Gine açıklarındaki Trobriand Adaları’nda 
geçirdiği yıllar boyunca yerlilerin dilini öğrenmiş, gündelik yaşama aktif 
olarak katılmış, ayrıntılı saha notları tutmuş ve etnografisini bu gözlemlere 
dayandırmıştır. Bu yöntem antropolojide uzun süreli saha çalışmaları için 
temel bir referans kaynağı olarak kabul edildi (Barnard, 2004:61; Barnard ve 
Spencer, 2008:236; Birx, 2006d:968-969; Kockel vd., 2012:545). 

Malinowski saha çalışmasındaki derin gözlemleri sonucunda, kültürün 
biyolojik temellere dayalı gereksinimi karşılamak için oluşturulmuş bir 
sistem olduğu fikrini öne sürerek “işlevselcilik” akımını ortaya çıkmasını 
sağlamıştır. Ona göre, kültür ve toplum kurumları, bireylerin temel biyolojik 
ve psikolojik ihtiyaçlarını karşılamak için vardır. İnsanın, hayatta kalma ve 
beslenme gereksinimleri dolayısıyla, hayvan ve bitki türleri ilgisini çekmiş 
ve onu kutsayarak totemizm gibi kültürel sistemleri geliştirmesine neden 
olmuştur. Trobriand toplumunda bir bireyin totemik kimliği (hangi klana 
ait olduğu), cinsiyeti veya ten rengi kadar sabit kabul edilir; bu kimlik 



Nazlı Akbaş  |  175

doğumdan önce de vardır, ölümden sonra ruhlar dünyasında da devam 
eder. Totemizm ilkel insanın çevreyle kurduğu ilişkiyi ve onunla özleşlik 
kurma isteğini ifade eder. Totemizm, özünde bir “büyü birliği sistemi”dir. 
Her klanın, kendi totem türünün (örneğin bir balık veya bitki türünün) 
çoğalmasını ve bereketini sağlamakla görevli bir büyücüsü vardır. Belirsizlik ve 
güvenlik gereksinimi insanın henüz tümüyle egemen olmadığı büyük öneme 
sahip bazı faaliyetlerdeki aşılmazları aşması için büyünün kültürel işlevini 
doğurmuştur. Büyü ilkel insana başarı gücüne ilişkin sıkı bir inanç aşılar ve 
zihinsel pragmatik teknikler kazandırır. Bu sayede insan moralsiz, umutsuz 
veya kaygılı hissedeceği koşullar içinde ruhsal bütünlüğünü ve dengesini 
korur. Kültürel ve toplumsal devamlılık gereksinimi ise grupla bütünleşme 
ihtiyacından kaynaklanır. Bu amaçla doğum, ergenlik, evlenme ve ölüm gibi 
yaşamın dönüm noktalarını sembolize eden ayin ve inanç öğretilerini, soyun 
birliğini korumak için kullanır (Malinowski, 1990, 1998). 

Diğer bir işlevselci olan Radcliffe-Brown (1881-1955) ise bireysel eylem 
veya bireysel ihtiyaçların öneminin az veya hiç olmadığını savunur. Emile 
Durkheim”ın etkisinde olan Radcliffe-Brown kurumların işlevinin, bireysel 
ihtiyacı karşılamak yerine kolektif organizmanın varlık koşullarının devamına 
katkıda bulunmak anlamına geldiğini dile getirir. Bireyler ise büyük ölçüde 
tanımlanmış rollerin taşıyıcılarıdır. Malinowski kültüre odaklanırken, 
Radcliffe-Brown topluma, sosyal yapıya ve sosyal ilişkilere odaklanmış; 
sosyal bilimlerin sosyolojik terimlerle çerçevelenmiş genel yasaları keşfetmesi 
gerektiğini savunmuştur (Barnard, 2004:61-65; Birx, 2006e:1981, 
2006c:1012-1013; Patterson, 2021:80,97).  İşlevselciler toplumu organik 
bir bütün olarak görür ve toplumdaki birlik ve uyum kurumların işlevsel 
düzenlemeleriyle sağlanır. İşlevselciler, bir kurumun tarihsel kökenini 
aramaktan ziyade, o kurumun mevcut sistem içindeki işlevini anlamaya 
odaklanırlar. Tıpkı bir vücudun organlarının (kalp, ciğerler vb.) yaşamın 
devamı için belirli görevleri yerine getirmesi gibi, toplumsal kurumların da 
(din, ekonomi, akrabalık, politika) toplumun bütününe katkıda bulunduğu 
ve sistemin dengesini koruduğu varsayarlar. Kültürel değişim de bütüncül 
bir bakış açısıyla ele alınır. Örneğin ekonomide meydana gelecek herhangi 
bir değişme diğer yapılarını etkiler ve dönüştürür (Birx, 2006c:1012-
1013). İşlevselciler çalışmalarında sembolik ve dilsel göstergelere 
odaklanmamışlardır. Onlar daha çok kültürel kurumsallaşma ve toplumsal 
yapısal rollerde mit ve dilin toplumsal işlevine nasıl hizmet ettiğine dikkati 
çekmişlerdir. Bununla birlikte “yapısalcılık” dili model olarak ele alır. Claude 
Lévi-Strauss (1908-2009) bu ekolün en ünlü temsilcisidir. Yapısalcı görüş, 
Ferdinand de Saussure”un dilbilimsel ve Freud”un psikianalizine dayanır. 
Lévi-Strauss da toplumu zihnin yapısal kurallarını yansıtan bir sitem olarak 
görmektedir. 



176  |  Halkla İlişkilerde Antropolojik Perspektifle Gelişen Kültürel Duyarlılık- İnsanı ve Toplumu...

Yapısalcılık, yapısal işlevselcilikten önemli ölçüde farklıdır. Yapısal 
işlevselcilik düzeni toplumsal ilişkiler içinde bulurken, yapısalcılar toplumsal 
yapılardan çok düşünce yapısıyla ilgilenir. Yapısal işlevciler tümevarımsal 
akıl yürütme kullanırken, yapısalcılar tümdengelimciliği tercih eder. Bu 
nedenle kültürde veya dilde belirli bir özelliğin varlığı veya yokluğu birçok 
şeyi açıklayabilmektedir. Özellikle Lévi-Strauss’un çalışmalarında, yapıların 
ampirik değil, rasyonel bir temel üzerine inşa edildiği söylenmektedir. Yani 
önce bir şeyin mantıksal olasılıkları düşünülmeli sonra etnografik örneklerde 
aranmalıdır. Kültürün bilinç dışı yapıları vardır çünkü benzer uygulamalar 
farklı coğrafyalarda bulunabilir. Lévi-Strauss’a göre kültür bu küresel zihin 
yapısının ortak sonucudur. O, kültürün ve toplumsal örgütlenmenin insan 
zihninin yapısında kök saldığını savunmaktadır (Barnard, 2004:127-128; 
Birx, 2006a:174, 2006e:1096-2097). Yapısalcılar kültürü ile dil arasında bir 
analoji kurar. Kültür de tıpkı dil gibi davranışları yöneten ve başkalarına 
mesajlar ileten bir dizi kurallardan oluşur. Evlilik kuralları, ekonomik 
ilişkiler, sanat, bilim ve din gibi dille yönetilen sembolik sistemler kültürün 
bir kombinasyonu olarak kabul edilir. Onlar dildeki kalıpları, kültürel 
yapının şifrelerini çözmek için kullanırlar (Birx, 2006a:155-156; Wiseman, 
2007:21). 

Sembolik ve yorumsamacı antropologlar kültürü davranışın nesnel bir 
ürünü ya da toplumsal yapıların yansıması olmaktan ziyade bir anlam ve 
simgeler sistemi olarak ele alır. Simgeler başka bir şeyi temsil eden şeylerdir 
ve anlamın hem merkezi hem de taşıyıcısıdır. Kültür ancak mit, ritüel, dil, 
sanat ve maddi oluşumlar gibi temsilleri yoluyla ampirik olarak erişilebilir 
hale gelir. Clifford Geertz (1926-2006), kültür okumalarının tıpkı bir 
elyazmasını okumak gibi olduğunu iddia eder. Bu elyazmaları solmuş, 
yabancı bir dilde yazılmış, eksikler ve tutarsızlıklarla dolu, şekillendirilmiş 
davranışın geçici örnekleriyle yazılmıştır. Antropolojik makaleler ise ancak bu 
metinlerin yorumlamaları olabilir. Bu nedenle kurmaca yani “oluşturulmuş 
bir şey”dir (Geertz, 2010:25). Fikirlerimiz, değerlerimiz, eylemlerimiz hatta 
duygularımız, tıpkı sinir sistemi gibi kültürel ürünlerdir. Bunlar doğarken 
getirdiğimiz eğilimlerden, kapasitelerden ve yatkınlıklardan türetilir. Yani 
kültür kafalarımızın içinde var olan gizli bir şey değil, kamusal nitelikte, 
ortak bir özneler arası simgeler ve anlamlar sistemidir (Geertz, 2010:70). 

Geertz, Malinowski’nin iddia ettiği gibi kültürün kesintisiz bir ağ 
olduğunu reddeder. Bunun yerine kültüre uygun imgenin ahtapota 
benzetilmesi gerektiğini ileri sürer. Ahtapotun dokunaçları birbirinden ayrı 
biçimde bütünleşir ve sinirsel açıdan aralarında oldukça zayıf bir bağlantıya 
sahiptir ancak yine de tüm uzuvlar farklı algıları beyinde birleştirir. Bu 
süreç hantal olsa da var olmayı başarmıştır. Kültürel dizgeler de kısmi 



Nazlı Akbaş  |  177

bütünleşme, kısmi tutarsızlık ve kısmı bağımsızlık sergilemektedir. Yoğun 
ve zayıf bir biçimde birbirleriyle bağlantılıdır ama bağlantının ölçüsü veya 
biçimi görgül bir konudur (Geertz, 2010:442). İnsan düşüncesinin anlık 
ve duygusal yönüne hizmet eden kültürel simge türleri birbirinden farklıdır 
fakat aralarındaki fark önemli olmayıp yalnızca işlevseldir. Bu nedenle sadece 
fikirler değil duygular da kültüreldir. Örneğin matematiğin duygusal, şiir 
sanatının da entelektüel kullanımının olması gibi. “İnsan sorunları çözmekle 
değil, duyguları netleştirmekle ilgilidir”(Geertz, 2010:102).

Viktor Turner (1920-1983) gibi Marksist sembolik antropologlar 
daha sonra Geertz’in söylemlerini detaylandırarak, “sosyal drama” adı 
verilen model geliştirilecektir. Bu model toplumların çatışma ve çelişki 
ile şekillendiğini varsayar. Kültürel sistemlerin yüksek düzeyde tutarlılığa 
sahip olduğu ve toplumda fikir birliğinin hâkim olduğu ve bunun 
sonucunda da toplumların uyumlu bir şekilde bütünleştiği yapısal işlevselci 
varsayımı reddeder. Örneğin kriz zamanlarında ilk önce toplumsal ilişkiler 
bozulur, ardından kriz durumu ortaya çıkar. Kriz ritüel kullanımı yoluyla 
çözülür. Ritüel süreci toplumsal ilişkileri ya yeniden kurar ya da yeniden 
biçimlendirir (Birx, 2006a:156). Turner’a göre bu durumda semboller 
çatışma ve kriz zamanlarında ya anlamlarını korur, eklenir ya da yiter. 
Semboller belirli olaylarda soyut sistemlerden ayrılarak üzere yeni duruma 
özgü özel kombinasyonlar oluşturabilmektedir. Turner ayrıca sembollerin 
çok sesliliğini veya çoklu anlamlarını vurgular ve gerilim dolu bir değişimin 
kaynağı olabileceğini belirtir. Aynı sembollerin farklı insanlar için farklı 
şeyler ifade edebileceğini, böylece aslında çok farklı insanların bir araya 
gelerek bir topluluk duygusu yaratabileceğini vurgular (Patterson, 2021:77, 
152). O, Arnold van Gennep’in “geçiş ritüelleri” şemasını ritüellerin sürece 
dayalı doğasını vurgulanmanın bir yolu olarak kullanmıştır. Üç tür geçiş 
ritüeli vardır. Ayrılık ritüelleri (cenaze törenleri), geçiş ritüelleri (hamilelik, 
nişan veya kabul törenleri) ve katılım ritüelleri (genellikle evlilik törenleri) 
(Barnard ve Spencer, 2008:737). Geçiş ritüellerinde gözlemlediğimiz geçiş 
aşamasında nasıl ki toplumsal statülerin, gündelik toplumsal değerlerin 
askıya alınması veya tersine çevrilmesi gibi bir durum varsa sosyal yapının 
da kriz aşamalarında Turner”ın “communitas” ismini verdiği yapısız bir alanı 
vardır (Barnard, 2004:84-87; Barnard ve Spencer, 2008:738; Eriksen ve 
Nielsen, 2001:99; Patterson, 2021:152). 

Turner 1950’lerde Kuzey Rodezya”da (şimdiki Zambiya) Ndembu 
halkında yaşlı bir şefin atanma ritüellini incelemiştir. Bu ritüel ayrılma, 
eşiksellik ve yeniden bütünleşme olmak üzere üç aşamadan oluşur. Ritüelin 
eşiksel aşamasında şefin kimliği inkâr edilir ve sembolik olarak bir köle 
durumuna düşer. Bu aşamada toplumsal katmanların karşılıklı bağımlılığıyla 



178  |  Halkla İlişkilerde Antropolojik Perspektifle Gelişen Kültürel Duyarlılık- İnsanı ve Toplumu...

yüzleşmeye zorlanır ve topluluğun otoritesine teslim olur. Böylece toplum 
onu yeniden şef olarak inşa etmesi için bir tabula rasa (boş levha) haline 
gelir. Turner bu aşamayı yapı karşıtı bir ritüel fazı olarak değerlendirir. Bu 
toplumsal gerilimden kaynaklanan sorunları çözmek ve uyumu yeniden 
tesis etmek için tasarlanmıştır (Barnard ve Spencer, 2008:739-740). Birçok 
karnaval ritüelleri de inceleyen Turner, bu ritüeller esnasında alt sınıfların 
kısa bir süreliğine de olsa sınırlı bir serbestlik anının tadını çıkardığını 
ve zenginlerle alay edebilmesine olanak tanıdığını söyler. Bu durumun 
geleneksel toplumsal düzenin geçişini temsil etmesi açısından oldukça önemli 
görüldüğünü belirtir. Bu değişen geçici sosyal statülerin sembolleştirmeler 
sayesinde çatışmayı çözme işlevi gördüğünü ifade etmektedir (Barnard ve 
Spencer, 2008:738). 

Kültürel antropoloji geldiği son noktada hem metodolojik hem de felsefi 
açıdan büyük bir entelektüel kriz içindedir. Disiplin geleneksel olarak bilimsel 
bir sosyal bilim mi yoksa beşeri bilimler içerisinde konumlanmış yorumlayıcı 
bir sosyal bilim mi olması gerektiği tartışmanın merkezindedir (Bates, 
2018). Bununla birlikte kültürü dinamik ve çekişmeli bir göstergebilim 
sistemi olarak ele almaya devam etmektedir. Geertz’in yorumsamacı 
yaklaşımı çağdaş antropolojide hala merkezi bir role sahiptir. Kültür analizi 
yasa arayan deneysel bir bilim değil, anlam arayan yorumsal bir yaklaşımdır. 
Dil kültürün kuşaktan kuşağa aktarılmasında bir araçtır. Türümüzün fiziksel 
evriminde aldığı yönü önemli ölçüde konuşma yeteneğimizin belirlediği 
açıktır fakat tek başına yeterli olmadığı da görülür. Dil, imgeler aracılığıyla 
mevcut olmayan şeyleri (geçmiş, gelecek, soyut fenomenler gibi) temsil 
edecek şekilde kullanılabildiği için kültürel bilgi dil yoluyla sadece aktarılmaz 
büyük ölçüde yeniden yaratılır. 

Antropolojideki Marksist ve neo-marksist kuramları eylem merkezli 
ve süreçsel yaklaşımları temsil eder. Kültür sıklıklar ideoloji olarak 
kavramsallaştırılır. Üretim tarzı bir toplumun teknolojik sistemi, hammadde, 
aletler ve bilginin örgütleniş düzenini temsil eder. Üretim tarzı üretici güçlerin 
ve üretim ilişkilerinin eklemli bir birleşimidir. Marksist teori, toplumun maddi 
yönünü altyapı, ideolojik yönünü üstyapı olarak kavramsallaştırır. Altyapı 
geçim teknolojileri, yerleşim örüntüleri ve değişim ilişkileri gibi üretimle 
ilgili ilişkileri içerir. Üstyapı ise ritüel, dinsel inançlar, hukuk ve ideolojidir. 
Marksist ideolojiye göre altyapı üstyapıyı belirler ve üstyapı altyapı tarafından 
şekillendirilir ve sınırlandırılır. Marx ve Engels”in antropoloji üzerine 
yazdıkları evrimsel bir perspektife sahiptir (Barnard ve Spencer, 2008:531-
532; Birx, 2006d:1546; Eriksen ve Nielsen, 2001:87-92) fakat Neo-
Marksistler ekonomik ve sınıf determinizmini reddederek, sosyal alanın yarı 
özerkliğini savunmuşlardır. Frankfurt okulu olarak adlandırılan bu ekolün en 



Nazlı Akbaş  |  179

popüler, Max Horkheimer ve Theodor Adorno gibi üyeleri ticari medyaya 
odaklanır. Onlar, medyanın pasif ve irrasyonel halkı manipüle ettiğini ve 
toplumun düşünceleri ve tutumları üzerindeki etkisine vurgu yapar (Birx, 
2006d:1546). Antonio Gramsci hegemonya kavramından Louis Althusser 
ise ideoloji kavramından yaralanarak kültürel pratiklerin özgüllüğünü ve 
tarihsel süreçlerini sosyal koşullar ve bilinç arasındaki diyalektik etkileşim 
üzerinden gerçekleştiğini vurgular. Gramsci aynı zamanda, uluslar gibi içsel 
olarak farklılaşmış ama koordine edilmiş kültürel bütünlerin oluşumunu 
incelemek için, iktidar ilişkileri ağı içinde kültürel inşaya vurgu yapmaktadır. 
Claudio Lomnitz, bu yaklaşımla, siyasal ve ulusal arenalardaki farklı ve eşitsiz 
aktörler arasındaki iletişime odaklanarak bir toplum modeli inşa etmiştir 
(Birx, 2006e:2097-2103). İngiliz Neo-marksist olan Raymond Williams 
ise dili maddi bir pratik olarak vurgularken, yazı ve iletişim teknolojilerini 
toplumsal değişimi yönlendiren belirleyici güçler arasında görmüştür (Birx, 
2006e:2313-2314). 

Geertz yorumsamacı yaklaşımı üzerine inşa edilmiş bir başka yaklaşım 
da postmodern antropolojidir. 1980’lerde Marksizmin geleneksel araştırma 
çizgisine karşı her türlü büyük teorileri ve kapsayıcı açıklamaları redden bu 
yaklaşım aynı zamanda antropoloğun etnografik otorite varsayımına da karşı 
çıkar. Fransız filozof Jean-François Lyotard, postmodern durumu “büyük 
anlatılara yönelik inançsızlık” olarak tanımlamıştır. Başka bir deyişle bir 
postmodern antropolog için kültür hakkında söylenecek doğru ve eksiksiz 
bir ifade yoktur. (Barnard, 2004:168-169). 

James Clifford, George E. Marcus, Renato Rosaldo gibi antropologlar 
öncü postmodern antropologlar arasında yer alır. Ayrıca Pierre Bourdieu 
kültürel sermaye ve sembolik güç analizleri ile bu dönemin eleştirel bakışına 
önemli katkılar sağlamıştır. Bourdieu pratik teori adı verdiği yaklaşımında 
Marx, Weber ve Lévi-Strauss’tan etkilenerek “Habitus” (toplumsal düzenin 
bedende içselleştirilmiş kalıcı yatkınlıklar sistemi) kavramını merkeze almış 
ve tahakküm yapılarının yeniden üretimine odaklanmıştır. Bourdieu’nun 
genel pratik teorisi habitus, sermaye ve alan arasındaki ilişkinin sonucudur. 
Bourdieu, sermaye fikrini Marksizm’den farklı olarak sadece maddi 
kaynaklarla sınırlamaz; tüm iktidar biçimlerini kapsayacak şekilde genişletir. 
Habitus, bireyin sahip olduğu sermaye ile alanın sunduğu fırsatlar arasındaki 
ilişkiyi yansıtarak eylemleri yönlendirir. Bourdieu genelde dört temel sermaye 
tipinden bahseder. Para ve mülk gibi doğrudan maddi kaynaklar ekonomik 
sermaye; bireyin beğeni, anlayış ve tutum örüntülerini oluşturan kazanılmış 
yatkınlıklar, kitap sanat eserleri gibi maddi nesneler ve eğitim vasıfları ve 
diplomalar gibi kurumsal vasıfları içeren kültürel sermaye; tanışıklıklar, ilişki 
ağları, itibar ve saygınlık gibi sosyal sermaye ve iktidarın meşrulaştırılmasında 



180  |  Halkla İlişkilerde Antropolojik Perspektifle Gelişen Kültürel Duyarlılık- İnsanı ve Toplumu...

kilit rol oynayan simgesel sermaye. Simgesel sermaye özel bir sermaye biçimi 
değildir. Aksine herhangi bir sermaye türünün failler tarafından tanındığı ve 
kabul gördüğü meşru taleplerdir. Simgesel sermaye birikimi, itibar, şöhret, 
tanınma ve şeref derecesini ifade eder (Swartz, 2011:97, 110, 197-199).

2. Antropolojik Perspektifin Medya Çalışmalarındaki Etkisi: 
Kültürel Duyarlılık

Antropoloji yaklaşımı medya çalışmaların iletişimi sadece teknolojik bir 
aktarım veya metin analizi olarak okumanın dışında, medyayı bütüncül 
(holistik), bağlamsal ve pratiğe dayalı bir sosyal süreç olarak ele almasını 
sağlamıştır. Medya sadece teknolojik bir içerik olmanın ötesinde gündelik 
hayattaki ilişkiler üzerinden incelenmelidir. Bu yaklaşım medya teorilerini de 
etkilemiş ve medya çalışmalarındaki yaklaşımları değiştirmiştir. 

Medya çalışmalarının öncülerinden olan Harold Lasswell “hipodermik 
şırınga” kuramına göre; üretilen tüm medya içerik kodları adeta bir şırınga gibi 
izleyicinin derisinin altına enjekte edilemekte ve o kodlar izleyici tarafından 
sorgusuz süalsiz kabul edilmektedir. I. Dünya savaşının propaganda analizleri 
üzerinde çalışan Lasswell propagandanın davranışları değiştirme gücünün 
kitleri psikolojik olarak yönlendirebileceğini iddia etmektedir. Ancak bu 
çalışma iletişim sürecinde alıcıyı etkisiz göstermekte ve mesajın talimatlarına 
boyun eğen bir konuma sokmaktadır. 1940 yılı Amerika başkanlık seçimleri 
üzerine yapılan çalışmalar izleyicinin sanıldığı gibi pasif olmadığını göstermiş 
bunun üzerine Elihu Katz tarafından literatüre kazandırılan “Kullanımlar ve 
Doyumlar” kuramı geliştirilmiştir. Bu kurama göre metin yoluyla aktarılan 
ideolojik içeriklerin izleyicileri belirli bir noktada doyurduğu ve mesajın 
etkisini yitirdiğini savunmaktadırlar (Cevher ve Ustakara, 2019:813; Şen, 
2021:85). Bu kuramın düşünürleri yaşam deneyimlerini ve bu deneyimler 
çerçevesinde oluşan anlamlandırma sürecini göz ardı ettiği konusunda 
eleştiriler almış, medya mesajları ile mesajları alanların arasında bir diyalog 
gibi algılanması gerektiğini savunmuşlardır.

Kültürel Çalışmalar Okulu adı verilen bu ekol, toplumsal alanda yaşlanan 
dönüşümleri ve kültürel araçlar yoluyla üretilen mesajların neler olduğunu 
inceler (Şen, 2021:85). 

Toplumsal alandaki güç ilişkileri nasıl kurulduğunu, kültürün bu süreçteki 
rolünü ve medyanın ideolojik işlevini açıklamaya çalışır. Okulun öncülerinden 
olan Raymond Williams ve Richard Hoggart’a göre kültür toplumun hayat 
tarzı olarak tanımlanır ve kültür ürünlerinin “yüksek kültür” ve “alçak kültür” 
olarak tanımlanmasına karşı çıkarlar. Bu ekolün temsilcileri popüler kültür 
çalışmalarına ağırlık vererek bu eksikliği gidermeye çalışmışlardır. Özelikle 



Nazlı Akbaş  |  181

Hoggart işçi sınıfının gündelik yaşamına ve kitle iletişim araçlarını kullanma 
pratikleriyle popüler kültürü mercek altına almıştır (Şen, 2021:86). Kültürel 
çalışmalar kültürel alanı ve medyayı bir iktidar mücadelesi olarak görür. 
Gramsci ve Althusser gibi düşünürlerden etkilenen bu disiplin, hegemonya 
(rızanın üretimi) ve ideolojik kavramları temel meseleleri arasına alarak 
güç ilişkilerinin toplumsal alanlara nasıl işlendiğini inceler (Şen, 2018:31-
33). Ayrıca insanlar dünyayı kendi kültürel gözlükleriyle görme eğiliminde 
oldukları için “etnosentrizm” sorununa dikkat çeker ve iletişimcilerin kendi 
kültürlerinin bir standart olarak görme yanılgısından kurtulmalarına katkıda 
bulunur (Zaharna, 2000:91). 

Jamaika’lı bir antropolog olan Stuart Hall çalışmalarında Maksizm, 
post-yapısalcılık, ideoloji, hegemonya, ırk, etnisite ve medya gibi konuları 
harmanlayarak kültürel çalışmaları multi-disiplinler bir alan olarak 
şekillendirmiştir (Gökgül, 2022:55, 61). Hall’a göre anlam dünyadaki 
nesnelerle sabitlenmiş ve sadece yazarın niyetine bağlı değildir. Onun kültürel 
temsile dair yapılandırıcı yaklaşımı kültürün dil ve temsil sistemleri aracılığıyla 
sosyal olarak inşa edildiğine işaret etmektedir. Bu bağlamda o dilin dünyayı 
tasvir etme biçiminde üç farklı yaklaşımdan bahseder. Anlamın gerçek 
dünyadaki nesnede ve kişide yattığı ve dilin bir ayna gibi bu anlamı yarattığı 
yansıtıcı yaklaşım; anlamı üreten kişinin niyetine bağlı olduğu ve kelimelerin 
yazarın vermek istediği anlamı taşıdığı kasıtlı yaklaşım ve son olarak şeylerin 
kendinden menkul bir anlamı olmadığı anlamın ancak kavramlar ve işaretler 
kullanılarak temsil sistemleri aracılığıyla bizler tarafından inşa edildiğini 
savunan yapılandırıcı yaklaşım (Hall, 2017:35-36).

Kavramsal haritamız ve dilsel sistemimiz arasındaki ilişkiyi sabitleyen ve 
anlamın bir kültür içinde paylaşılmasını sağlayan şey ise kodlardır. Kodlar 
sesler ve görüntüler gibi belirli işaretlerin belirli kavramlarla ilişkilendirilmesini 
sağlayan sosyal uzlaşılardır. Anlam tarihsel ve kültürel olarak spesifiktir, 
sürekli değişime uğrar ve asla sabitlenemez (Hall, 2017:31-32). Hall bu 
inşacı yaklaşımı medya çalışmalarına uyarlayarak iletişimin gönderici-mesaj-
alıcı olarak düz bir çizgide ilerlemediğini, bunun yerine karmaşık bir yapı 
olduğunu savunmaktadır. Medya metinleri ham tarihi olaylar değil, dilin 
kuralları içinde kodlanmış anlamlı söylemlerdir. Tüketiciler bu kodları 
hegemonik tanımları kabul edecek şekilde (egemen okuma), hegemonik 
tanımları belirli koşullarda ve belirli bir düzeyde kabul edecek şekilde 
(müzakereci okuma) ve metnin hem düz hem de yan anlamlarını tam olarak 
anlayarak tamamen karşıt bir çerçevede kendi sınıfsal veya ulusal çıkarları 
doğrultusunda (muhalif okuma) üç farklı şekilde okumaktadır (Hall, 
1980, 2007). Hall’un yaklaşımı, Saussure’ün göstergebilimsel modelinden 
Foucault’un söylem modeline doğru bir geçişi içerir (Hall, 2017:42-45, 



182  |  Halkla İlişkilerde Antropolojik Perspektifle Gelişen Kültürel Duyarlılık- İnsanı ve Toplumu...

69). Bu bağlamıyla temsil sadece anlam üretimi değil, aynı zamanda gücün 
uygulanması, kimliklerin inşası ve belirli bilgi biçimlerinin “gerçek” olarak 
kabul edilmesi sürecidir. Hall’a göre medya ve kültür anlamın sabitlenmeye 
çalışıldığı ancak her zaman müzakereye ve mücadeleye açık bir hegemonya 
alanıdır (Hall, 1993:106-107, 2017:64).

Hall’un “kültür iletişimdir” kavramı, Sapir-Whorf ’un dilin düşünceyi 
şekillendirebileceği hipotezi ve Geertz’in kültüre yönelik yorumsamacı 
yaklaşımı kültürlerarası duyarlılığın köşe taşlarını oluşturur. Medya üretim 
ve tüketim süreçleri incelenirken araştırmacının kültürel duyarlılığı, yani 
kendi kültürel önyargılarını bir kenara bırakıp, incelenen topluluğun yerel 
değerlerine ve bağlamına saygı duyması ve onları edilgen nesneler değil, 
anlam üreten aktif özneler olarak kabul etmesi gerekir. Bu yaklaşım insanların 
kendi kültürel merceklerini görmelerine, farklı kültürleri kendi bağlamında 
anlamalarını ve etnosentrik yargılardan kaçınmalarına yardımcı olmayı sağlar. 

Antropolojik perspektif, medya içeriklerinin üretildiği toplumun inanç 
sistemleri, mitolojileri ve ritüelleriyle olan ilişkisini analiz eder. Örneğin 
korku sineması belki de medyada kültürel farklılıkları en net biçimde 
ortaya koyan yapımlardır. Korku evrensel bir duygu olsa da korku imgeleri 
kültürden kültüre değişmektedir örneğin vampir, zombi veya kurt adam 
gibi figürler Türk yapımlarında ciddi bir karşılık bulmazken, İslam inancı 
ve Anadolu kültürüyle ilgili cin, büyü ve nazar gibi imgeler izleyicileri daha 
fazla etkilemektedir. Türk korku filmleri izleyicinin bildiği ancak gündelik 
hayatta konuşmaktan çekindiği ‘telkinsiz’ alanları görselleştirerek kültürel 
hafıza üzerinden korku imgesi yaratabilmektedir (Yağbasan ve Yıldırım, 
2023). 

Kültürün insanların çevrelerine uyum sağlama aracı olduğunu belirtmiştik. 
Çevre yani ekonomik, teknolojik ve toplumsal koşullar değiştiğinde kültür 
de zorunlu olarak değişmektedir. Kültür durağan bir yapı değil, sürekli 
akış ve değişim içindedir. Kültürün değişimi ve günümüzdeki en belirgin 
tezahürü olan küreselleşme, elektronik iletişim ağlarıyla (TV, internet) 
dünyanın küçülmesini ve insanların mekândan bağımsız olarak birbirlerine 
bağlanması ortaya çıkarmıştır. Fakat bu tek yönlü bir Batılılaşma süreci 
değildir. Marshall Sahlins, küresel güçlerle karşılaşılan yerel toplumların, bu 
yeni durumu geleneksel mantıklarıyla anlamlandırdıklarını söylemektedir. 
Örneğin Hawaii yerlileri, Kaptan Cook’u kendi mitolojik tanrıları Lono 
olarak yorumlamışlar ve bu yanlış anlama Hawaii kültürünün dönüşümüne 
yol açan olaylar zincirini başlatmıştır (Özbudun vd., 2016:304-306)

Geertz geç uluslaşan devletlerde küreselleşmenin getirdiği hız karşısında 
daha kırılgan bir yapıda olduğunu belirtir. Modernleşme artıkça ilksel bağlar 



Nazlı Akbaş  |  183

(etnisite, kabile, mezhep, soy, hemşerilik) yok olmaz aksine yenden canlanır. 
O, küreselleşme ve değişim karşısında toplumların hem ‘kendileri kalmak’ 
hem de ‘çağdaş olmak’ isteminin yarattığı ikilemden bahsetmektedir (Geertz, 
2010:268-274; Matei, 2014). Bununla birlikte medya bu süreci değiştirerek 
geç uluslaşan toplumları küresel pazarın ‘tüketici’ bireylerine hitap eden 
ticari bir yapıya dönüştürme çabasındadır. Küreselleşme bireylerin kimlik 
inşasında modernitenin sabit rollerinden (işçi, asker, vatandaş) kopararak 
daha akışkan ve parçalı kimlikler edinmesine yol açmıştır. Medya bu süreçte 
tüketim kültürü aracılığıyla ‘yaşam tarzları’ sunarak kimliği bir ticari mal 
haline getirmiştir. Bireyler küresel medya aracılığıyla çok kendilerini kimlikli 
olarak tanımlama şansı bulsalar da ‘tüketici kimliğine hapsedilme’ ve ‘ticari 
aklın bir aracı olma’ riski altındadırlar. Bu etkiyi anlamanın bir yöntemi olarak 
etnografik çalışmalar tam da bu noktada önem kazanmaktadır (Köksalan, 
2009; Köksalan vd., 2021). 

3. Stratejik Halkla İlişkiler ve Kültürel Duyarlılık

Halkla ilişkiler, bir birey veya kuruluş ile kamuoyu arasındaki bilgi 
akışını yönetme uygulamasıdır. Halkla ilişkiler rastgele değil araştırma, 
planlama, uygulama ve değerlendirme evrelerinden oluşan sistematik bir 
süreçtir. Çoğu durumda halkla ilişkiler uzmanı belirsiz bir kamuoyuna 
ulaşmaya odaklanmaz; bunun yerine, müşterisiyle belirli bağlantıları olan 
çeşitli gruplara ulaşmaya çalışır. Bu çeşitli gruplar “paydaşlar” olarak bilinir. 
Dolayısıyla halkla ilişkiler, bu farklı kitleleri (örneğin yatırımcılar, çalışanlar, 
hissedarlar vb. gibi) inançlarını, eğilimlerini ve tutumlarını sürdürmeye veya 
ayarlamaya ikna etme amacıyla bir paydaş ekolojisi (veya birbirine bağlı bir 
sistem) içinde çalışır. 

Halkla ilişkilerin stratejik sayılabilmesi için uygulayıcılarının kuruluşun 
geleceğini belirleyen kararları alan üst yönetim ekibinin bir parçası olması 
veya onları doğrudan etkileyebiliyor olması gerekmektedir. Bu noktada halkla 
ilişkiler sadece alınan kararları uygulayan değil kararların alınma sürecine katkı 
sağlayan bir mekanizmadır (Oliver, 2010:6-7). İletişim stratejisi kuruluşun 
genel iş stratejisi ve misyonu ile tam bir uyum içinde olmalıdır. Stratejik 
halkla ilişkiler bir kuruluşun misyonunu gerçekleştirmesini engelleyebilecek 
veya kolaylaştırabilecek çevresel faktörleri analiz eder (Grunig, 2013:20; 
Oliver, 2010:6-7). En ideal model “iki yönlü simetrik model” çerçevesi 
oluşturmaktadır. Amaç sadece kuruluşu halka anlatmak değil, araştırmalar 
yoluyla paydaşları dinlemek, onları anlamak ve kuruluş ile hedef kitle arasında 
karşılıklı anlayışa dayalı bir denge kurmaktır. Bu sayede kendilerini daha 
doğru ifade edebilir ve toplumsal beklentilere cevap verebilirler. Bu süreçte 
kuruluş, çevresine uyum sağlamak için kendi davranışlarını da değiştirebilir 



184  |  Halkla İlişkilerde Antropolojik Perspektifle Gelişen Kültürel Duyarlılık- İnsanı ve Toplumu...

(Grunig, 2013:18, 39; Oliver, 2010:15-35). İki yönlü simetrik iletişim 
sayesinde hem kuruluş hem de hedef kitle çıkarları dengelenerek karşılıklı 
fayda sağlanır. 

Stratejik halkla ilişkiler kuruluşları çevresiyle etkileşim içinde olan açık 
sistem olarak görür. Açık sistemlerde süreklilik için geri bildirim (feedback) 
ve dinamik bir denge (homeostasis) şarttır. Bu bağlamda iletişim, çevreden 
gelen geri bildirimleri anlamak ve stratejiyi buna göre uyarlamak için 
kullanılır (Ustakara, 2014:344; Ustakara ve Yıldız, 2020:183-185). Gruing 
ve Hunt”a (1984) göre halkla ilişkiler, örgütün “uyumlayıcı alt sistemi” 
olarak işlev görür. Yönetim alt sistemine doğrudan bağlı çalışarak yönetime 
danışmanlık yapar ve örgütün çevreye uyum sağlamasına yardımcı olur. Bu 
bağlamda halkla ilişkiler, çevresel değişimleri izleyen bir erken uyarı sistemi 
görevi görerek krizlerin önlenmesini sağlar (Grunig ve Hunt, 1984; Ustakara 
ve Yıldız, 2020:188). 

Örgütsel meşruiyetin tanımını kültürel ve toplumsal yaklaşımlardan alan 
stratejik halkla ilişkiler tüm paydaşların önemsenmesini ve dikkate alınmasını 
gerektirir. Bu nedenle halkla ilişkiler uzmanı çevresiyle olan ilişkilerini planlı 
ve yöntemsel bir düzeyde ele alır. Örgüt ve paydaşlarla güçlü bir etkileşim ve 
karşılıklı bir anlayış kurması, kamu ve kuruluşların isteklerini, paydaşlarının 
ihtiyaç ve beklentilerini analiz etmesi ve dış çevrenin örgüt yapılanmasına 
uygun bir şekilde temsil edilmesini sağlaması gerekmektedir. Kuruluşun 
öncelikleriyle sosyal sorumluluk davranışları arasında bir denge kurması 
gerekir. Bu olumlu bir itibar yaratmasında yardımcı olur ve kuruluşların 
profilini yükseltir. İtibarı ve profili yüksek bir kuruluşun örgütsel yapısının 
aynı zamanda verimliliği de artacaktır. Kuruluşu ve paydaşlarını iyi analiz 
edebilen bir halkla ilişkiler uzmanı örgütün değişimine yönelik direncin 
yönetilmesi ve teknolojik dönüşümlere uyum sağlamasını kolaylaştırır. 
Ayrıca kamuoyu nezdinde farkındalık oluşturmasında ve bunlarla uyumlu 
hareket edilmesinde de sürdürülebilir bir iletişimi organize edebilir (Kaya, 
2021:135-136; Özkoyuncu, 2016:116-117).  

Stratejik halkla ilişkiler özellikle kriz yönetiminde ön plana çıkmaktadır. 
Etkili iletişim kanalları ve önceden belirlenmiş planlar sayesinde krizlerin 
olumsuz etkileri en aza indirilebilir ve hatta fırsatlara dönüştürülebilir. Kriz 
yönetimi olumsuz durumlarda stratejik bir planlama süreci gerektirir. Bu 
süreç organizasyon riskleri ve belirsizlikleri ortadan kaldırarak kendi kaderini 
kontrol altına almasını sağlar. Kriz dönemlerinde bilgiyi kontrol etmek ve kilit 
paydaşlara hızlı ve verimli bir şekilde iletmek hayati role sahiptir. Bu amaçla 
doğru bilgiyi, doğru zamanda, doğru kanalla ve toplumsal hassasiyetleri 
gözeterek iletmesi gerekir (Mert ve Aydın, 2018:17-24). Bu çerçeveden 



Nazlı Akbaş  |  185

bakıldığında, halkla ilişkiler yalnızca kurumlar ile hedef kitleler arasındaki 
mesaj akışını düzenleyen teknik bir alan değildir. Aksine, kültürel kodların, 
sembolik anlamların, kolektif hafızanın ve toplumsal konumlanmaların 
sürekli yeniden üretildiği bir etkileşim sahasıdır. Antropoloji, toplumların 
kültürel yapılarını bütüncül bir yaklaşımla ele alır ve bu bakış açısı halkla 
ilişkilerde mesajların yerel bağlama uyarlanmasını kolaylaştırır. Bu bağlamda 
kültür analizi yöntemi kritik bir araçtır (Kaya, 2021:138-140). Bütüncül 
stratejiler güvenilirlik yaratarak toplumun desteğini kazandırır, markanın 
veya kurumun sürdürülebilir büyümesine katkıda bulunur. Antropolojik 
çalışmalarda araştırmacılar katılımcılarla zaman içinde etkileşim kurarak, 
değişen sosyal dinamikleri takip edebilir. Bu yaklaşım iletişim stratejilerinin 
de hızlı değişen koşullara göre esnetilmesini mümkün kılar. O halde tıpkı 
antropolog gibi halkla ilişkiler uzmanı da ofisin dışına çıkıp insanların 
bir şeyleri gerçekte nasıl gördüklerini, hissettiklerine ve düşündüklerini, 
değerlerini, inançlarını ve tutumlarını anlamak amacıyla yani kültür analizi 
yapmak amacıyla saha çalışmalarına (etnografik araştırma) da yönelmelidir. 

4. Etnografik Araştırma Yönteminin Stratejik Halkla İlişkiler 
Sürecini Yönetmedeki Önemi: Nike ‘Find Your Greatness’ örneği

Etnografik araştırma yöntemi, bir kültür grubunun veya durumun 
katılımcı gözlem ve görüşmeler kullanılarak ayrıntılı betimlenmesidir. 
İletişim çalışmalarında uzun yıllardır kullanılan bu yöntem stratejik halkla 
ilişkiler süreçlerini yönetmesi açısından da kritik bir öneme sahiptir. Etnografi 
iletişim çalışmalarında mesajların içeriğinden ziyade iletişimin gerçekleştiği 
sosyal bağları, kuralları ve anlam üretim süreçlerini anlamak için kullanılır. 
Antropolog Dell Hymes’ın dilin yapısına odaklanan çalışmalara bir eleştiri 
olarak geliştirmiş olduğu “konuşma etnografisi” yaklaşımı dilin sosyal 
bağlardaki kullanımını inceler ve bu yöntem iletişim çalışmalarında sıklıkla 
kullanılır hale gelmiştir. Bir iletişim eyleminin (örneğin selamlaşma veya 
dua etme gibi) ne zaman, nerede ve kiminle yapılacağını bilmek, “iletişimsel 
eylemleri” ve “konuşma olaylarını” analiz etmeyi gerektirir (Barnard ve 
Spencer, 2008:492-498; Birx, 2006e:2111-2112). 

İletişim sadece sözlü değildir. Etnografik yöntemler beden dili, mekân 
kullanımı ve görsel sembollerin analizinde de kullanılır. Hall gibi medya 
üzerinde çalışan antropologlar zaman ve mekanın iletişimdeki bağlamsal 
boyutlarını incelemek için etnografik gözlemden yararlanmışlardır (Birx, 
2006a:96-97). Fotoğraf, film ve video da kültürü belgelemek ve analiz 
etmek amacıyla kullanılmaktadır. Görsel antropoloji adı verilen bu alan insan 
davranışını, jestleri ve ritüelleri kaydetmek ve yorumlamak için bu araçları 
birer araştırma yöntemi olarak kullanmaktadırlar. Etnografik film kültürel 



186  |  Halkla İlişkilerde Antropolojik Perspektifle Gelişen Kültürel Duyarlılık- İnsanı ve Toplumu...

bir grubun bilgisini ve geleneklerini görsel olarak anlatmanın bir yoludur 
(Birx, 2006a:187-196).

İnternetin yaygınlaşmasıyla beraber etnografik yöntem de sanal ortama 
uyarlanmıştır. Netnografi veya sanal etnografi adı verilen bu yöntem dijital 
network yoluyla oluşan sanal kültür ve toplulukları inceleyerek nitelsek ve 
yorumsamacı bir araştırma metodoloji ortaya koyar. Tüketicilerin sanal 
topluluklarda nasıl sosyalleştiğini, marka algılarını ve tüketim davranışlarını 
anlamak için pazar ve iletişim araştırmalarında sıkça kullanılır. Geleneksel 
etnografideki yüz yüze etkileşimin yerini, netnografide çevrimiçi iletişim 
(mesajlar, odalar, form tartışmaları vb. gibi) alır. Araştırmacı sanal 
topluluklara katılarak (katılımcı) veya sadece izleyerek (gözlemci) veri toplar. 
Veriler mevcut mesajlarından veya araştırmacının etkileşimi yoluyla temin 
edilmiş veriler ve saha notlarından oluşur (Özbölük ve Dursun, 2015:232-
241). 

Küreselleşen dünyada markalar ve kuruluşlar için hedef kitleyi anlamak 
demografik, ekonomik ve ilgi alanlarıyla ilgili verilerin toplanmasını içeren 
basit süreçlerin ötesine geçmek zorundadır. Kültürel uygulamalar, gündelik 
kalıplar, tüketici kimlikleri gibi çok katmanlı bir yapıyı anlamak mesaj 
üretiminden daha geniş bir yönteme ihtiyacı da beraberinde getirmektedir. 
Bu nedenle etnografi bir kuruluşun iletişim stratejilerini tasarlarken, sosyal 
anlam üretim sürecini olanaklı kılar. Etnografi yöntemi insanların eylemlerini 
sadece ne yaptıklarına göre değil, aynı zamanda neden yaptıklarına, hangi 
kültürel referanslarla hareket ettiklerine ve nasıl anlam ürettiklerine göre 
değerlendirir. Etnografi tüketicilerin kendi değerleri, rutinleri, beden 
pratikleri, başarı tanımları ve aidiyet arayışları olan kültürel aktörler olarak 
analiz edebileceği stratejik halkla ilişkiler yaklaşımı sunar. Mesaj tasarımından 
kampanya planlamasına, marka konumlandırmadan kamu söylemi üretimine 
kadar bu yaklaşım, tüm stratejik süreçleri daha doğru, kapsayıcı ve etkili bir 
yönetim modelinin geliştirilmesini sağlar. 

5. Etnografik Araştırmanın Temel İlkeleri

	• Doğal Ortamda Gözlem: Araştırma, yapay bir laboratuvar 
ortamında veya masa başında değil, insanların günlük yaşamlarını 
sürdürdükleri gerçek ve doğal sosyal ortamlarda gerçekleşmelidir. Bu, 
daha gerçekçi verilerin toplanmasını sağlar (Birx, 2006b:853). Bu 
yöntem klasik nicel çalışmaların ötesinde daha zengin ve daha gerçekçi 
içgörülere ulaşmasını sağlar. Kitlelerin yaşam tarzları, değerleri ve 
gündelik alışkanlıkları analiz edilerek hedef kitle derinlemesine anlayış 
geliştirilebilir.



Nazlı Akbaş  |  187

	• Katılımcı Gözlem: Araştırmacı incelenen topluluğun arasına girer, 
onlarla yaşar, dillerini öğrenir ve günlük faaliyetlerine katılarak 
“içeriden” bir bakış açısı kazanmaya çalışır. Bu yöntem Malinowski’nin 
Trobriand Adaları’ndaki çalışmalarıyla standart hale gelmiştir (Barnard 
ve Spencer, 2008:549). Bu yöntem halkla ilişkiler uzmanını hedef 
kitlenin dünyasına yakınlaşmasını sağlar. Bu sayede tek yanlı mesaj 
vermek yerine, karşılıklı empati ve diyalog üzerine kurulu bir strateji 
geliştirebilmek mümkün hale gelir. 

	• Bütüncüllük: Etnograflar insan yaşamının belirli bir yönünü diğer 
yönleriyle ilişkisi içinde (ekonomi, din siyaset vb.) bütüncül bir 
yaklaşımla inceler (Bates, 2018:11-14). Bu bakış açısı stratejik 
iletişimde mesajların kültürel kodlara ve yerel normlara uygun şekilde 
düzenlenmesine yardımcı olur.

	• Emik ve Etik Bakış: Araştırmacılar kültürü hem içeriden yani yerel 
halkın bakış acısıyla (emik) hem de dışarıdan bilimsel bir gözlemci 
perspektifiyle (etik) anlamaya çalışır (Birx, 2006a:150-152). Elde 
edilen bu incelikli bilgiler kuruluşlara hedef kitle ihtiyaçlarına uygun 
yeni mesaj ve hizmetler geliştirmelerine olanak tanır. Ayrıca bu 
yöntem markaların veya kuruluşların hedefledikleri kitlerle aralarında 
duygusal bağ kurmalarını kolaylaştırır. Etnografik yaklaşımla 
edinilen içgörülerin marka sadakati oluşturmada etkin rol oynadığı 
düşünülmektedir.

Etnografik veya netnografik araştırmalar tüketicilerin yaşam tarzlarını, 
değerlerini ve alışkanlıklarını gözlemleyerek bilgiler elde edilmesini sağlar. 
Bu yöntemlerle daha etkili kampanyalar yapmak mümkündür. Bu şekilde 
hedef kitlenin neye ihtiyacı olduğunu, marka veya kuruluşla ilgili temel 
sorunlarının neler olduğunu daha iyi analiz edebilir ve markanın yenilikçi 
ürün ve çözümler geliştirmesine katkıda bulunabilir. Ayrıca paydaşlarının 
deneyim ve duygularını anlayarak müşteri sadakatinin geliştirmede katkı 
sağlayabilir. 

Etnografik yöntemi kullanarak başarılı olmuş belki de en önemli 
kampanyalardan biri Nike’ın “Find Your Greatness” reklam stratejisidir. 
Nike amatör sporcuların etnografisi aracılığıyla profesyonel spor yıldızlarını 
reklamlarında oynatmanın o kadar fazla etkili olmadığını fark etti. Bu 
farkındalıkla sadece yıldız sporcularla çalışmak yerine amatör sporcuların 
günlük deneyimlerinden faydalanarak onların sıkıcı rutinlerini ve zorluklarını 
gösteren filmler yaptı. Bu filmler “greatness” (büyüklük) kavramının popüler 
sporcuların elinden alarak herkesin ulaşabileceği bir hedef olarak belirlenmiş 
mesajlar içeriyordu. (Manifestown, 2020; Sointu, 2024; “Nike’s “Find Your 



188  |  Halkla İlişkilerde Antropolojik Perspektifle Gelişen Kültürel Duyarlılık- İnsanı ve Toplumu...

Greatness” Campaign”(b); “Nike’s “Find Your Greatness” Campaign”(c) (03 
Aralık 2025)). Kampanya o kadar başarılı oldu ki 2012 Londra Olimpiyatları 
süresinde Nike’ın sosyal medyadaki hayran kitlesi Adidas’ınkinden iki kat 
daha hızlı büyüdü. Kampanyanın dijital ayağı etnografik araştırmalardan 
elde edilen “sıradan insanın büyüklük arayışı” içgörüsünü dijital bir harekete 
dönüştürdü. #FindYourGreatness etiketi, amatör sporcuların kendi başarı 
hikayelerini paylaşmaları için viral bir araç haline getirdi. Bu strateji 
tüketicileri sadece bir izleyici olmaktan çıkarıp kampanyanın savunucuları 
haline getirmiştir. Bu yaklaşım markanın tüketicilerle daha derin ve kişisel 
bir bağ kurmasını sağladı. “greatness” kavramı oldukça büyük bir etkileşim 
yaratarak müşterilerinin markaya olan sadakatinin geliştirilmesine katkıda 
bulundu (“Nike’s “Find Your Greatness” Campaign”(a); “Nike’s “Find Your 
Greatness” Campaign”(b); “Nike’s “Find Your Greatness” Campaign”(c) (03 
Aralık 2025)). 

Şekil 1: “Find your greatness” kampanyasından bir fotoğraf (“Nike’s ‘Find Your 
Greatness’ Campaign”(a))

Sonuç

Antropoloji kültürün birçok boyutuyla ele alır. Kültürün hem evrensel 
hem de bireysel özelliği olduğunu belirttiği gibi bütüncül yapısına da 
dikkati çeker. Kültür aynı zamanda belirli bir zaman ve mekânda belirli bir 
topluma aittir ve aktarılır. Bu da onu tarihsel ve süreklilik içinde olan bir olgu 
olduğunu ve değişime tabi olduğunu gösterir. Kültür ihtiyaç giderici özelliği 
ile insanların yaşadığı çevreye uyarlanmasını sağlar. 



Nazlı Akbaş  |  189

Antropoloji kuramları iletişim çalışmalarında kültürel duyarlılık 
yaklaşımının benimsenmesinde önemli rol oynamıştır. 19. yüzyıldan itibaren 
ciddi bir disiplin haline gelen antropoloji farklı kültür ve toplumları anlamanın 
zengin literatürünü ortaya koymuştur. Evrimsel yaklaşımlar insanlığın 
ortak değerlerinin ne olabileceğine ve kültürün tarihsel özelliğine dikkati 
çekerek insanların ve toplumların tarihsel olgulardan bağımsız düşünmemiz 
gerektiğini belirtir. Kültürel duyarlılık yaklaşımının en önemli teorik dayanağı, 
Franz Boas ve öğrencileri tarafından geliştirilen kültürel görecilik ilkesidir. 
Kültürel görecelik her kültürün veya toplumun kendi içinde anlaşılması 
gerektiğini vurgular. İşlevselciler kültürü tek tek parçalara ayırmak yerine bir 
bütün olarak ele almamız gerektiğini, değişen bir kültürel olgunun diğerleri 
üzerinde de etki yaratacağını göstermektedir. Bu amaçla üzerinde çalışılan 
kültür ile uzun süren saha çalışmaları gerçekleştirmiş olan Malinowski 
etnografik yöntemin çerçevesini çizerek belirli bir kültürü veya toplumu 
anlamanın anahtarını literatüre kazandırmıştır. Yapısalcı yaklaşım bireylerin 
gerçekliği pasif olarak algılamadığı, zihinsel ve kategoriler aracılığıyla aktif 
olarak inşa edildiğini vurgulayarak; kültürel duyarlılığın aslında bilişsel 
sınırlarımızı ve kategorilerimizi esnetme ve yeniden yapılandırma sürecinde 
olduğunu gösterir. Sapir-Whorf hipotezi dilin düşünceyi ve gerçeklik algısını 
biçimlendiren temel parçalardan bir olabileceğini ortaya koyarak iletişimde 
dilsel göreliliğin gelişimi sağlamıştır. Geertz’in yorumsamacı yaklaşımı 
yüzeyde gözlenen davranışların arkasında ağların, sembolik sistemlerin 
ve bağlamların çözülmesi gerektiğini öğretmiştir. Kültürel duyarlılık 
yalnızca açık normlarla değil çoğu zaman sezgisel işleyen örtük kodlarla da 
yöneltilmesi gerektiğini gösterir. 

Kültür, iletişimin bağlamını belirler; bağlam ise mesajın sosyal anlamını, 
mesajın nasıl algılanacağını, hangi sembollerin meşru görüleceğini ve hangi 
stratejilerin toplumsal karşılık bulacağını şekillendirir. Bu nedenle halkla 
ilişkiler yaklaşımı, kültürel empatiyi merkezine alan, toplumsal dokuyu 
antropolojik bir perspektifle okuyabilen ve iletişimi yalnızca bir araç değil, 
insanın dünyayı anlamlandırma sürecinin parçası olarak ele alan bir yaklaşıma 
ihtiyaç duyar. Katılımcı gözlem ve derinlemesine mülakatlar halkla ilişkiler 
uzmanının hedef kitlesinin günlük pratiklerini, dilsel ifadelerini ve toplumsal 
değerlerini doğrudan deneyimleme imkânı sunar. Kültürlerarası benzerlik ve 
farklılıklara duyarlı bir yaklaşım kampanya stratejilerinin hedef kitlenin değer 
sistemiyle örtüşmesine yardımcı olur. Bu hem ikna edici mesajlar geliştirmek 
hem de derin bağlar kurarak sadakatin geliştirilmesinde etkili olabilmektedir. 



190  |  Halkla İlişkilerde Antropolojik Perspektifle Gelişen Kültürel Duyarlılık- İnsanı ve Toplumu...

Kaynakça

Barnard, A. (2004). History and Theory in Anthropology. Cambridge University 
Press.

Barnard, A. (2014). Simgesel Düşüncenin Doğuşu. Boğaziçi Yayınları.
Barnard, A., & Spencer, J. (Ed.). (2008). Encyclopedia of Social and Cultural Anth-

ropology. Routledge.
Bates, D. G. (2018). 21. Yüzyılda Kültürel Antropoloji-İnsanın Doğadaki Yeri. İs-

tanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları.
Birx, H. J. (2006a). Encyclopedia of Anthropology Volume 1 A-B. Sage Publications.
Birx, H. J. (2006b). Encyclopedia of Anthropology Volume 2 C-E. Sage Publications.
Birx, H. J. (2006c). Encyclopedia of Anthropology Volume 3 F-K. Sage Publications.
Birx, H. J. (2006d). Encyclopedia of Anthropology Volume 4 L-P. Sage Publications.
Birx, H. J. (Ed.). (2006e). Encyclopedia of Anthropology Vol. 5 Q-Z.SAGE Publica-

tions, Inc.
Boas, F. (1962). Anthropology and Modern Life. The Norton Library.
Cevher, R., ve Ustakara, F. (2019). Kullanımlar ve Doyumlar Teorisi Bağlamında 

Sosyal Medya Kullanımına Yönelik Bir Araştırma. Journal Of Socıal, Huma-
nities And Administrative Sciences, 5, 812-831. https://doi.org/10.31589/
JOSHAS.166

Eriksen, T. H., & Nielsen, F. S. (2001). A History of Anthropology. Pluto Press.
Geertz, C. (2010). Kültürlerin Yorumlanması.
Goodall, J. (1986). The chimpanzees of Gombe: Patterns of behavior. Belknap Press 

of Harvard University Press.
Goodall, J. (2010). In The Shadow Of Man (50th Anniversary of Gombe edition). 

Mariner Books.
Gökgül, A. N. (2022). Stuart Hall’un Kültür Kuramına Katkıları. 4. Bo-

yut Medya ve Kültürel Çalışmalar Dergisi. https://doi.org/10.26650/ 
4BOYUT.2022.1224733

Grunig, J. E. (2013). Excellence in Public Relations and Communication Manage-
ment. Routledge.

Grunig, J., & Hunt, T. (1984). Managing Public Relations. Holt, Rinehart and 
Winston.

Hall, S. (1980). Encoding/decoding. İçinde Culture, Media, Language. Routledge.
Hall, S. (1993). What Is This “Black” in Black Popular Culture? Social Justice, 

20(1/2 (51-52)), 104-114.
Hall, S. (2007). Encoding and decoding in the television discourse. İçinde CCCS 

Selected Working Papers. Routledge.
Hall, S. (2017). Temsil: Kültürel Temsiller ve Anlamlandırma Uygulamaları. Pinhan 

Yayıncılık.
Kay, P., & Kempton, W. (1984). What Is the Sapir-Whorf Hypothesis? American 

Anthropologist, 86(1), 65-79.



Nazlı Akbaş  |  191

Kaya, K. K. (2021). Kültür analizi deseninin stratejik halkla ilişkiler uygulamaları 
açısından önemi: Bir literatür taraması. Abant Kültürel Araştırmalar Dergi-
si, 6(11), 133-143.

Kockel, U., Nic Craith, M., & Frykman, J. (Ed.). (2012). A companion to the anth-
ropology of Europe. Wiley-Blackwell.

Köksalan, M. E. (2009). Küreselleşme Sürecinde Televizyon: Çokkimliklilik ve 
Postmodern İzleyicilik. Uluslararası Davraz. https://www.academia.edu/
download/3468220/demokrasi38.pdf

Köksalan, M. E., Gökgöz, G., & Aydın, B. O. (2021). Suriyeli göçmenler ve Gazi-
antep yerlilerinin kültürlerarası iletişim örüntüleri ve mekân deneyimi: Be-
ğeniler. Adana: Ajans, 9. https://www.academia.edu/download/67520124/
BEGENILER.pdf

Malinowski, B. (1990). Büyü, Bilim ve Din. Kabalcı Yayınevi.
Malinowski, B. (1998). İlkel Toplum. Öteki Yayınevi.
Manifestown. (2020, Mayıs 24). Nike—Find Your Greatness (2012). Me-

dium. https://manifestown.medium.com/nike-find -your-greatness 
-2012-80c3c402c751

Matei, C. S. (2014). Globalization – An Anthropological Approach. Procedia - 
Social and Behavioral Sciences, 149, 542-546. https://doi.org/10.1016/j.
sbspro.2014.08.207

Mert, İ. S., ve Aydın, O. B. (2018). Kriz İletişiminde Mesaj Stratejileri: Ermenek 
Kömür Madeni Krizine Yönelik Uzman Görüşlerinin İncelenmesi. Bin-
göl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 8(16), 15-38. https://doi.
org/10.29029/busbed.369880

Metcalf, P. A. (2006). Anthropology: The Basics. Routledge.
Monaghan, J., ve Just, P. (2013). Sosyal ve Kültürel Antropoloji. Dost Kitabevi.
Nike’s (2024). “Find Your Greatness”(a): Sezay Altinok. Creative Director.,  https://

www.sezayaltinok.com/find-your-greatness, (2025 Aralık 3)
Nike’s (2024). “Find Your Greatness” Campaign (b): A Triumph of Business Strategy, 

Marketing Innovation, and Masterful Storytelling – BrandingInAction. (2024, 
Aralık 30). https://cleanstarssandiegocleaningservices.com/nikes-find-your-great-
ness-campaign-a-triumph-of-business-strategy-marketing-innovation-and-mas-
terful-storytelling/, (2025 Aralık 3)

Nike’s (2024).“Find Your Greatness” Campaign (c): An Analytical Perspective- Free 
Essay Example. Edubirdie. (2024, Kasım 22) https://hub.edubirdie.com/examp-
les/nikes-find-your-greatness-campaign-an-analytical-perspective/, (2025 Aralık 
3)

Oliver, S. M. (2010). Public Relations Strategy.
Özbek, M. (2025). Taş Devrinde Kadın: Süslenme ve Moda Anlayışı. Koyu Siyah 

Kitap.
Özbölük, T., ve Dursun, Y. (2015). Pazarlama Araştırmalarında Paradigmal Dö-

nüşüm ve Etnografinin Dijitale Evrimi: Netnografi. Erciyes Üniversitesi İk-
tisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 46, 227-249.



192  |  Halkla İlişkilerde Antropolojik Perspektifle Gelişen Kültürel Duyarlılık- İnsanı ve Toplumu...

Özbudun, S., Şafak, B., ve Altuntek, N. S. (2016). Antropoloji: Kuramlar Kuram-
cılar (5. bs). Dipnot Yayınları.

Özkoyuncu, F. (2016). Türkiye’de Stratejik Halkla İlişkilerin Uygulanması: Halk-
la İlişkiler Uygulayıcıları Üzerine Bir İnceleme. İstanbul Üniversitesi İletişim 
Fakültesi Dergisi | Istanbul University Faculty of Communication Journal, 49, 
115-135. https://doi.org/10.17064/iüifhd.04046

Patterson, T. C. (2021). A Social History of Anthropology in the United States. 
Routledge.

Sapir, E. (with University of Michigan). (1921). Language, an introduction to the 
study of speech. Harcourt, Brace and company. http://archive.org/details/
afa5376.0001.001.umich.edu

Sointu, T. (2024). Nike’s Social Justice Communication: An Engagement with 
Corporate Social Advocacy. The Journal of International Social Research, 
17(116), 1-4. https://doi.org/10.17719/jisr.2024

Swartz, D. (2011). Kültür Ve İktidar: Pierre Bourdieu’nün Sosyolojisi. İletişim 
Yayınları.

Şen, R. (2018). Türkiye’de Yayınlanan Hint Dizilerinde Üretilen Toplumsal Cinsiyet 
Rolleri ve Bu Rollerin Kadınlar Tarafından Alımlama Biçimleri: Gaziantep 
Örneği. Gaziantep Üniversitesi.

Şen, R. (2021). ’Kurban’dan ’Fail’e İzleyici Kimliğinin Değişen Konumu: Gazian-
tep Örneğinde Kadınların Hint Dizilerini Okuma Biçimleri. İçinde M. E. 
Köksalan, G. Gökgöz, & B. O. Aydın (Ed.), İletişim ve Toplşumsal Dönüşüm: 
Yorumsamacı ve Etnografik Bir Yaklaşım. Literatürk Academia.

Ustakara, F. (2014). Küreselleşmenin Sürükleyici Gücü Halkla İlişkiler ve Halkla 
İlişkileri Dönüştüren Küreselleşme. Global Media Journal, 5.

Ustakara, F., ve Yıldız, Y. (2020). Örgüt Kuramının Bir Parçası Olan Sistem Yakla-
şımı Çerçevesinde Bir Yönetim Fonksiyonu Olarak Halkla İlişkiler Ve Öne-
mi. Simetrik İletişim Araştırmaları Dergisi, 1(4), 180-194.

Whorf, B. L. (1956). Language, Thought, and Reality: Selected Writings of Benjamin 
Lee Whorf (J. B. Carroll, Ed.). The Massachusetts Institute of Technology.

Wiseman, B. (2007). Lévi-Strauss, Anthropology and Aesthetics. Cambridge Uni-
versity Press.

Yağbasan, H. F., ve Yıldırım, K. (2023). Seriyal Korku Filmlerindeki Teolojik 
İkonların Göstergebilimsel Analizi: ‘Siccin 6’ Ve ‘Dabbe 4’ Filmleri Ör-
nekleri ile. Karadeniz Teknik Üniversitesi İletişim Araştırmaları Dergisi, 13. 
https://doi.org/10.53495/e-kiad.1370472

Zaharna, R. S. (2000). Intercultural communication and international public re-
lations: Exploring parallels. Communication Quarterly, 48, 85-100. https://
doi.org/10.1080/01463370009385582


